
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Der Todesprozess des Messias Jesus : die Verantwortung der Juden,
Heiden und Christen für die Kreuzigung Jesu Christi

Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Der Todesprozeß des Messias Jesus

Die Verantwortung der Juden, Heiden und Christen für die
Kreuzigung Jesu Christi.

Von Prof. Dr. KARL LUDWIG SCHMIDT, Basel.

Wenn die „Judaica" als eine Zeitschrift von „Beiträgen zum
Verständnis des jüdischen Schicksals in Vergangenheit und Gegenwart"

ihr erstes Heft mit einer Abhandlung über den Todesprozeß
des Messias Jesus beginnen, so hat das seinen besonderen Sinn
in der Passionszeit 1945, jedoch über diesen Abschnitt des
christlichen Kirchenjahres hinaus im Blick auf die Juden frage
als Kirchen- und Weltfrage überhaupt.

Was ist vor bald zweitausend Jahren unter der Regierung des

Kaisers Tiberius bei den Prozeßverhandlungen gegen Jesus im
Schoß des jüdischen Hohen Rates und vor dem römischen Prokurator

Pontius Pilatus in Jerusalem geschehen? Wie sind diese

Verhandlungen, die zur Hinrichtung Jesu geführt haben, zu
verstehen? Warum ist Jesus zum Kreuzestod verurteilt worden? Wie
ist gerade diese Vollstreckungsart vom Judentum aus zu verstehen?
Diese Fragen nach dem Was, Wie und Warum umschließen die
Frage nach der Tragweite des Todesprozesses Jesu,
wobei die zunächst juristisch und dann moralisch sich stellende
Frage nach der Schuld oder Nichtschuld der
verantwortlichen Behörden, Menschengruppen und Einzelmenschen
nicht zu umgehen ist.

1

Judaica, Bd. I, 1 1



Stellen wir die Frage genauer! Die Frage, wie sich das Leiden
und Sterben Jesu im Gegenüber zur jüdischen und zur heidnischen

Obrigkeit vollzogen hat, ist so alt wie dieser Vorgang selbst.
Je nach der Antwort, die wir hier geben können und müssen, werden

die jüdische oder die heidnische Obrigkeit oder auch beide
zusammen mit Verantwortung und Schuld von nicht auszudenkender

Auswirkung belastet. Wenn damals die geistliche oder die
weltliche Behörde oder aber eben beide verantwortlich gewesen
sind, so haben wir hier das größte und wichtigste Beispiel für
das Versagen einer oder zweier Behörden vor uns. Dieser pathetisch

klingende Satz bedeutet dabei eine nüchterne Feststellung,
wenn wir auch nur einen Augenblick die fort und fort sich
auswirkenden Folgen des Golgatha-Geschehens für die Kirchen- und
die Weltgeschichte bedenken. Vom Anfang der christlichen Kirche
an ist dieser selbst und durch sie der Welt mit Juden, Heiden
und Christen das grelle Bild der Verurteilung und
Hinrichtung Jesu durch seine Obrigkeit eingeprägt.1
Wer ist aber hier die eigentlich verantwortliche Behörde? Wie
steht es mit dem jüdischen Hohen Rat in seiner mehrschichtigen
und zum Teil gegensätzlichen Zusammensetzung aus
Hohenpriestern, Ältesten und Schriftgelehrten, aus Sadduzäern und
Pharisäern, aus Adligen und Bürgerlichen, aus Klerikern, Theologen,
Juristen und Laien? Wie steht es mit Pontius Pilatus als dem

allein verantwortlichen römischen Beamten? Wie steht es mit dem
dazwischen agierenden H erode s Antipas als dem Landesherrn

des Galiläers Jesus? Ist auf der jüdischen Seite nur an den
Hohen Rat zu denken Wie steht es mit dem jüdischen Volk
als solchem? Wie steht es mit den Jüngern Jesu, die ja nicht
als Mitschuldige verhaftet und hingerichtet worden sind? Wie
steht es mit dem Jünger Judas Ischarioth, dem „Verräter"
seines Meisters? Sind nicht über menschliches Ausmaß hinaus

satanische Kräfte am Werk gewesen? Wie steht es mit Jesus
im Gegenüber zu seinen Jüngern einschließlich seines „Verräters",
im Gegenüber zum jüdischen Volk, im Gegenüber zum jüdischen
Hohen Rat und zum römischen Prokurator vor, in und nach dem

1 Vgl. K- L. Schmidt, Das Gegenüber von Kirche und Staat in der
Gemeinde des Neuen Testaments, Theol. Blätter 1937 Sp. Iff.

2



Todesprozeß? Wie steht es mit Gott? Gott selbst hat das alles
zugelassen und damit nun doch auch gewollt und vorherbestimmt.
Wie verhält es sich bei solchem Aspekt mit der Verantwortung
und Schuld von Menschen?

Was haben die Juden selbst über den Todesprozeß des von
ihnen verworfenen „Messias" Jesus berichtet? Wir wenden uns
zuerst und vornehmlich an den Talmud.2 Aufs Ganze gesehen
ist diese umfassende Überlieferung in bezug auf Jesus sehr

dürftig.3 Immerhin gibt es gerade über seinen Todesprozeß im
babylonischen Talmud einen verhältnismäßig ausführlichen Zusatz
zu einer Gesetzesbestimmung des Mischna-Traktats „Sanhedrin"1:
„Vorher ruft ein Herold aus. Also nur (unmittelbar) vorher, früher
aber nicht. Dagegen wird ja gelehrt: ,Am Vorabend des Passahfestes

hängte man Jesus.' Vierzig Tage vorher hatte der Herold
2 Die Talmudstellen über Jesus sind hebräisch und deutsch am bequemsten

zugänglich bei J. Aufhauser, Antike Jesuszeugnisse (Kleine Texte für
Vorlesungen und Übungen, hrsg. von H. Lietzmann, Nr. 126) 1913. Zur
Erklärung vgl. vor allem A. Meyer, Jesus, Jesu Jünger und das Evangelium
im Talmud und verwandten jüdischen Schriften, bei E. Hennecke, Handbuch
zu den Neutestamentlichen Apokryphen 1904 S. 47ff. ; /. Klausner, Jesus
von Nazareth (aus dem Hebräischen übersetzt von W. Fischel, bevorwortet
vom Verfasser 1907 in Lausanne und 1922 in Jerusalem, copyright 1930 im
Jüdischen Verlag Berlin) 2. Aufl. 1934 S. 17ff. Mit Klausner setzt sich

umsichtig auseinander M. Goguel, Das Leben Jesu (aus dem Französischen
übersetzt von R. Binswanger, mit Zusätzen des Verfassers und einem Geleitwort

von W. G. Kümmel) 1934 S. 20ff.
3 Hier wird man auf den Juden Klausner hören müssen, dessen

Einstellung Goguel auf S. 21 seines Jesusbuches klar und knapp so wiedergibt:
„Um diese Tatsache (die Geringfügigkeit der talmudischen Überlieferung
über Jesus) zu erklären, bemerkt er (Klausner), daß die Gewährsmänner des

Talmud kaum von Ereignissen sprechen, welche sich auf die Periode des
zweiten Tempels beziehen. Er gibt zu bedenken, daß man fast nichts vom
Aufstande der Makkabäer wüßte, wenn man nur talmudische Quellen hätte.
Es ist nicht verwunderlich, daß uns diese Überlieferung nicht mehr
Auskunft über Jesus gibt. Er lebte in der bewegten Zeit, als der Streit mit den
römischen Statthaltern begann; die Aufmerksamkeit war von Ereignissen
gefesselt, welche schwerwiegender erschienen, sodaß Jesus unbemerkt
bleiben konnte. Man hatte, als das Christentum eine Macht geworden war,
in den jüdischen Kreisen nur noch sehr unbestimmte Erinnerungen an Jesus."

4 „Sanhedrin" ist im Hebräischen das aus dem Griechischen kommende
Fremdwort avvéôgtov, Synhedrion, Synedrium.

3



ausgerufen: ,Er wird zur Steinigung hinausgeführt, weil er
Zauberei getrieben und Israel verführt und abtrünnig gemacht hat.
Wer etwas zu seiner Verteidigung zu sagen hat, der komme und

sage es.' Da aber nichts zu seiner Verteidigung vorgebracht wurde,
so hängte man ihn am Vorabend des Passahfestes. Ulla erwiderte:
,Glaubst du denn, daß man für ihn überhaupt eine Verteidigung
zu suchen brauchte? Er war ja ein Verführer, und der Allbarmherzige

sagt: «Du sollst seiner nicht schonen, noch seine Schuld
verheimlichen!» Vielmehr war es bei Jesus anders, da er der
Regierung nahe stand'." 5 Da der hier auftretende Rabbi Ulla am
Ende des dritten Jahrhunderts n. Chr. lebte, bezieht sich sein
Ausspruch auf eine ältere Überlieferung. Den früheren Rabbinen war
es wichtig, daß über Jesus als Verführer und Anstifter zur
Abtrünnigkeit das Todesurteil gefällt worden sei. Dabei soll sich
der Jerusalemer Hohe Rat mit der Hinrichtung nicht beeilt,
vielmehr vierzig Tage lang zugewartet haben, um Entlastungszeugen
zu finden und aufzubieten. Dies versetzte einen späteren Rabbi in
Erstaunen, und er meinte den Grund für die Verzögerung
absonderlicherweise darin zu finden, daß die jüdische Behörde auf die römische
Rücksicht genommen habe, der Jesus nahe gestanden haben sollte.

Deutlich ist im T a 1 m u d die Absicht der früheren Rabbinen,
den Hohen Rat zu entlasten : es sei k e i n übereilter Prozeß
forciert worden; schließlich habe man aber doch Jesus als einen

Religionsverbrecher hinrichten müssen. Nicht so leicht ist die
Verbindung der zuerst beschlossenen Steinigung mit der dann

erfolgten Aufhängung Jesu zu verstehen. Entweder ist die
durch den römischen Prokurator verfügte Kreuzigung gemeint,
deren Prozedur auch beim römischen Strafvollzug als Aufhängung
bezeichnet werden kann. Oder aber es ist als Todesart die nach

jüdischem Recht für Religionsverbrecher festgesetzte Steinigung
gemeint, der dann als verschärfende Zusatzstrafe die Aufhängung,
d. h. Nichtbestattung des Leichnams gefolgt wäre, worüber der

5 Bei Aufhauser S. 44ff. Bei H. L. Strack und P. Billerbeck, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch 1922 ff. findet sich dieser
Text in den Erklärungen zu Matth. 26, 66. In den Mischna-Ausgaben findet
er sich nicht, weil es sich um einen Zusatz handelt, der erst im babylonischen
Talmud auftaucht.

4



soeben genannte Mischna-Traktat ,,Sanhédrin" Näheres mitteilt.»
Näher liegt aber doch wohl die allerdings nicht klar formulierte
Abfolge von Steinigungsabsicht und Kreuzigungsvollzug, d. h. also
Weitergabe des Verfahrens von den Juden an die Römer, in deren

Kompetenz die im jüdischen Strafrecht nicht vorgesehene
Kreuzigungsstrafe fiel.7 Bei solchen Ungeklärtheiten der talmudischen
Überlieferung wird man sich schließlich doch fragen müssen, ob
ihr überhaupt ein quellenmäßiger Eigenwert zukommt, ob es sich
nicht vielmehr um ein apologetisches Echo auf die christliche
Überlieferung handelt. Dieses Echo ist verworren, wie ja auch

sonst im Talmud sehr verhüllte und verschobene und daher höchst

strittige Anspielungen auf Jesus vorliegen. Was uns hier für den

Todesprozeß Jesu beschäftigt, ist aber jedenfalls eine Problematik,
die im Blick auf die Art des Prozeßverfahrens (kein überhasteter,
sondern ein möglichst geordneter Prozeß und die Art der
Hinrichtung (nicht die jüdische Steinigung, sondern die römische
Kreuzigung!) auch der ältesten christlichen Überlieferung eignet.
Damit hängt zusammen, daß im Talmud die Messiasfrage
beim Gerichtsverfahren gegen Jesus beschwiegen wird. Auch
die christlichen Quellen nehmen an dieser Problematik teil.

Die Brücke von der jüdischen zur heidnischen Berichterstattung

bildet der wohl größte griechisch schreibende Historiker der
Juden Flavius Josephus. Abgesehen von einer beiläufigen
Bemerkung spricht sich dieser Apostata in allen uns überlieferten
Ausgaben seiner „Jüdischen Altertümer" nur ein einziges Mal etwas
ausführlicher über Jesus aus und erwähnt dabei auch die
Verurteilung und Hinrichtung: „... als (obwohl) ihn auf Anzeige der
Angesehensten bei uns Pilatus mit dem Kreuzestod bestraft hatte,

6 Sanhédrin VI, 5: „Alle Gesteinigten werden gehängt. So die Worte
des Rabbi Elieser. (Andere) Weise (d.h. Gelehrte) aber sagen: gehängt wird
nur der Lästerer und der Götzendiener." G. Hölscher in seiner Ausgabe 1910
bemerkt dazu: „Diese Hängung (des Leichnams des Gesteinigten) hat also
nichts mit der Kreuzigung zu tun." S.Krauß in seiner Ausgabe 1933 betont:
„Daß der Gesteinigte auch gehängt wird, scheint eine rabbinische Satzung zu
sein, die, soweit ich sehe, nirgends aus einer Schriftstelle abgeleitet wird."

7 Deshalb sagt /. Gutmann in seinem Jesus-Artikel in der Encyclopaedia

Judaica Bd. IX Sp. 77f., an der Talmudstelle über Jesus werde
dargelegt, daß er „als Verführer und Irrlehrer gehängt (gekreuzigt) wurde".

5



ließen die nicht ab, die ihn vorher geliebt hatten."8 Nun ist aber
dieses berühmte sogenannte testimonium Flavianum, in dem das

zu lesen ist, bis zur völligen Unechtheitserklärung bestritten worden.

Wenn daraus überhaupt etwas auf Josephus selbst zurückgeführt

werden kann9, so macht die soeben zitierte Notiz am ehesten
noch den Eindruck des Ursprünglichen. Es will mir scheinen, daß

die für „Anzeige" (seitens der Juden) und „Bestrafen"
(seitens des Pilatus) gebrauchten griechischen Wörter nicht
gerade ausgesprochen juristische Ausdrücke sind, immerhin aber
einen gewissen juristischen Geschmack haben, was man eher auf
das Konto des Josephus selbst als auf das eines späteren christlichen

Interpolators setzen mag. Das erstgenannte Wort, mit dem
das Verhalten der jüdischen Oberen beschrieben wird, bedeutet
„Anzeige" in einem etwas prägnanteren Sinn, wenn es nach der
Meinung der ältesten Lexikographen da verwendet wird, wo das
Verbrechen schon ausgemacht ist und es sich um eine Anzeige
handelt, um die gesetzliche Strafe eintreten zu lassen. Das
zweitgenannte Wort, mit dem das Verhalten des Pilatus beschrieben
wird, zielt in der Rechtssphäre zugleich auf Verurteilung und
Bestrafung ab. Josephus scheint anzunehmen, daß die eigentliche
Verantwortung Pilatus zu tragen hatte, wobei aber nun der
modus procedendi im einzelnen nicht recht durchsichtig ist. Wie
vorhin beim Talmud melden sich auch hier Fragen an, die uns
bei den christlichen Texten zu beschäftigen haben werden.

Um so eindeutiger geben sich Ausführungen in einer aus dem
13. Jahrhundert stammenden slawischen Übersetzung des

Werkes „Der jüdische Krieg" desselben Josephus. Nachdem
dort von Jesu öffentlicher Wirksamkeit, insbesondere seiner Stellung

zum jüdischen Gesetz kurz berichtet ist, heißt es weiter:
„Und viele aus dem Volk folgten ihm nach und nahmen seine
Lehren auf. Und viele Seelen wurden wankend, meinend, daß sich

8 avxov evöstgsi xwv jiqcoxcov âvSgwv nag' rjuTv otavgip èmxsufxtjxÔTOç

Thlàtov ovx ènavoavro oî to ngOoxov (avxov) ayanrjoavrsg, Josephus, Antiquitates
XVIII, 3,3.

9 Zum testimonium Flavianum und zu den anderen antiken
Jesuszeugnissen vgl. K- L. Schmidt, Tatsache und Tragweite der Geschichtlichkeit
Jesu von Nazareth, In Extremis 1937 S. 185ff.

6



dadurch befreien würden die jüdischen Stämme aus den römischen
Händen. Es war aber für ihn Gewohnheit, vor der Stadt auf dem

Ölberg sich mehr aufzuhalten. Dort aber auch gewährte er die

Heilungen den Leuten. Und es versammelten sich zu ihm von
Knechten 150, aber vom Volk eine Menge. Da sie aber sahen seine

Macht, daß er alles, was er wolle, ausführe durchs Wort, so
befahlen sie ihm, daß er einziehe in die Stadt und die römischen

Krieger und den Pilatus niederhaue und über uns herrsche. Aber
jener verschmähte es. Und hernach, als Kunde geworden war
davon den jüdischen Führern, so versammelten sie sich mit dem

Hohenpriester und sprachen: ,Wir sind machtlos und schwach,
den Römern zu widerstehen. Da aber auch der Bogen gespannt ist,
so wollen wir hingehen und dem Pilatus mitteilen, was wir gehört
haben, und wir werden ohne Betrübnis sein, damit nicht, wenn
er von anderen es hört, wir sowohl des Vermögens beraubt als
auch selbst niedergemacht und die Kinder zerstreut werden.' Und
sie gingen hin und teilten es dem Pilatus mit. Und dieser sandte
hin und ließ viele aus dem Volk niederhauen. Und jenen Wundertäter

ließ er herbeiführen; und da er in betreff seiner ein Verhör
angestellt, so sah er ein, daß er ein Wohltäter sei, aber nicht ein

Übeltäter, noch ein Aufrührer, noch ein nach der Herrschaft
Strebender, und ließ ihn frei. Er hatte nämlich sein sterbendes Weib
geheilt. Und er ging an seinen gewohnten Platz und tat die
gewohnten Werke. Und da wiederum mehr Volk sich um ihn
versammelte, da verherrlichte er sich durch sein Wirken mehr als

alle. Von Neid wurden die Gesetzeslehrer vergiftet und gaben
Pilatus dreißig Talente, damit er ihn töte. Und der, nachdem er
(sie) genommen, ließ ihnen den Willen, damit sie selbst ihr
Vorhaben ausführen sollten. Und jene nahmen ihn und kreuzigten
ihn durch das väterliche Gesetz."10 Dem hier Berichteten
entspricht in demselben Werk eine kürzere spätere Stelle, wo es

heißt: ,,Und über jenen Tafeln mit Inschriften hing eine vierte
Tafel mit Inschrift in jenen Buchstaben angebend: Jesus habe als

10 Die für uns hier in Betracht kommenden slawischen Josephusstücke
sind am bequemsten zugänglich bei E. Klostermann, Apocrypha III (Kleine
Texte für Vorlesungen und Übungen, hrsg. von H. Lietzmann, Nr. 11)
2. Aufl. 1911 S. 21 ff.

7



König nicht regiert, er sei gekreuzigt von den Juden, weil er verkündigte

die Zerstörung der Stadt und die Verödung des Tempels."11
Dieser Bericht im slawischen „Josephus" ist eine

in sich ziemlich klare und recht verblüffende Darstellung, der
man um ihrer Eigentümlichkeit willen einen gewissen eigenen
Quellenwert nicht ohne weiteres absprechen möchte. Das Ganze
sieht aber eigentümlicher aus, als es wirklich der Fall ist. Denn
gerade die eigentümlich erscheinenden Einzelzüge erinnern
entweder an christlich-kanonische Berichte, die verschoben und
übersteigert sind, oder stimmen einfach mit christlich-apokryphen
Überlieferungen zusammen, aus denen sie füglich abzuleiten sind.
Daß Jesus bei manchen seiner Anhänger den Eindruck eines für
eine Rebellion zu gewinnenden Volksführers gemacht
habe, läßt an die Tempelreinigung denken, die aber nun in unserem
Text messianisch-aktivistisch vergröbert ist. Daß die Anhänger
Jesu ihn vor allem dazu hätten bringen wollen, das jüdische Volk
vom römischen Joch zu befreien, erscheint als eine Ausmalung von
Joh. 6,14f., wo erzählt ist, die Massen hätten nach ihrer wunderbaren

Speisung durch Jesus ihn mitreißen und zum König machen

wollen. Daß der Hohe Rat bereits vor einer Gerichtsverhandlung
gegen Jesus ihn dem Pilatus hätten ausliefern wollen, gibt sich
als eine Auswalzung von Joh. 11,47—53, wo geschildert ist, die
jüdischen Oberen, vorab der Hohepriester Kaiphas, hätten aus

Angst vor den Römern die Beseitigung Jesu beschlossen. Während

aber nun im evangelischen Bericht Jesus „nicht nur für das

Volk sterben sollte, sondern damit er auch die zerstreuten Kinder
Gottes in Eins zusammenbrächte", haben im slawischen Josephus-
Text die Führer des Volkes Angst darum, daß durch Pilatus „die
Kinder zerstreut werden". Das Ganze spitzt sich schließlich dahin

zu, daß die jüdischen Oberen, ohne es nötig zu haben, den gefälligen

Judas Ischarioth mit dreißig Silberlingen zu bestechen, just
den widerwilligen Pontius Pilatus mit dreißig Talenten bestechen,
sodaß ihnen der unbequeme Jesus zur Hinrichtung durch sie selbst
überlassen wird. Diese denkbar starke Entlastung des
Pilatus ist wiederum eine Vergröberung dessen, was über die

11 Ebenfalls bei Klostermann. S. die vorige Anm.

8



Haltung des römischen Beamten in der christlich-kanonischen und

christlich-apokryphen Überlieferung mehr oder weniger verdeckt
erscheint. Die damit zusammenhängende Vorstellung, daß die

Juden selbst die Hinrichtung Jesu und zwar als Kreuzigung

vollzogen hätten, ist vollends apokryph und eignet vor
allem dem Petrusevangelium und den Pilatusakten, die sich als

heidnische Eigenquelle geben, in Wirklichkeit jedoch zu den christlicher.

Apokryphen gehören, was sich in einer Verkopplung der
Pilatusakten mit dem Nikodemusevangelium ausgewirkt hat.12

Nach alledem ist das Urteil vieler Forscher zu verstehen, die
im slawischen „Josephus" ein christlich-apokryphes
Interpolationsunternehmen sehen. Dagegen ist aber m. E. nun doch mit
Recht gerade im Blick auf das Fragment, von dem wir oben

ausgegangen sind, folgendes geltend gemacht worden: „Die Tendenz
des Textes ist ausgesprochen gegen das Christentum eingenommen;

sie vermeidet die groben Verunglimpfungen, ist aber doch

nicht zu verkennen. Das Bild, welches sich im slawischen Fragment

darbietet, hält sich zu sehr an die christliche Überlieferung,
um geeignet zu sein, die Christen zu veranlassen, ihren Glauben

aufzugeben; man muß sich eher vorstellen, daß es verfaßt wurde,
um die Juden zu verhindern, sich zum Christentum zu bekehren."13
So oder so hat aber auch ein solches Dokument für die Beantwortung

der Frage nach dem Todesprozeß des Messias Jesus eine

nicht zu unterschätzende Bedeutung. Gerade wenn Juden selbst
in späterer christlicher Zeit das Verhalten ihrer Vorfahren so
analysiert haben, wie das im slawischen „Josephus" vorgeführt ist,
dann ist eben doch über den Talmud und den griechischen
„Josephus" hinaus die zwischen Juden und Christen stehende

Messiasfrage schon als Frage zwischen Hohem Rat und jüdischem
Volk einerseits und Jesus und jüdischen Anhängern anderseits
gesehen worden. Sowie aber die Messiasfrage visiert wird, muß
die Haltung des römischen Prokurators betrachtet werden, der
dann nicht nur den Maßnahmen der geistlichen Behörde der Juden

12 Zu den Pilatusakten und dem Nikodemusevangelium vgl. K L-

Schmidt, Kanonische und apokryphe Evangelien und Apostelgeschichten
1944 S. 63f.

13 So Goguel in seinem Jesusbuch S. 32.

9



gegen einen Religionsverbrecher Nachachtung um des Landfriedens

willen zu verschaffen hat, sondern der bei der Verquickung
des Messiastums mit der Politik eine eigene Entscheidung zu
treffen hat. Wenn im slawischen „Josephus" wie in anderen
apokryphen Texten Pilatus dieser Entscheidung hat ausweichen

wollen, so hat er dennoch nicht völlig aus dem Spiel bleiben
können. Insoweit muß er doch seinerseits eine Entscheidung
treffen, als er den jüdischen Oberen freie Hand läßt. Während jede
andere jüdisch-messianische Bewegung für einen Römer eindeutig
genug war, um sofort zupacken zu können und zu müssen, d. h.

den Messiasprätendenten mitsamt seinen Anhängern hinzurichten,
war das Messiastum Jesu, der ja auf einmal ohne faßbare
Anhänger dastand, in den Augen des Römers eine —

Verlegenheit. Diese Verlegenheit, wie sie in der Messiasfrage des

Judentums einem Heiden nicht erspart blieb, konnte im Talmud
außer Acht bleiben, weil man sich in dieser innerjüdischen
Überlieferung mit den Sorgen der heidnischen Behörde um so weniger
zu befassen Anlaß fand, je mehr man dort den ganzen Todesprozeß

Jesu abseits von der Messiasfrage als eine innerjüdische
Angelegenheit zu betrachten bestrebt war. Wenn ebenso im
testimonium Flavianum des griechischen „Josephus" die Pilatus-Verlegenheit

nicht berichtet wurde, so handelt es sich unter der
Voraussetzung der Echtheit der oben besprochenen Stelle um den
Bericht eines jüdischen Apostata, der kein den Pilatus entlastendes
Wort sagen konnte und wollte, weil damit doch ein die Qradheit
und Sicherheit des römischen Prokurators belastendes Urteil
verbunden gewesen wäre. Anders im slawischen „Josephus", wo in
der nicht gescheuten Erörterung der Messiasfrage die Entlastung
des Pilatus versucht wurde, womit aber nun doch eine gewisse

Belastung des römischen Prokurators, der schließlich

die Initiative verlor, in Kauf genommen werden mußte.11

14 Während es also darauf ankommt, den slawischen „Josephus" trotz
seines apokryphen Charakters sozusagen als einen Diskussionsbeitrag zur
Frage nach dem Todesprozeß Jesu zu verstehen, hat R. Eisler, 'Irjaovg ßaadsvg

ov ßaodsvoag 1929/30, den umgekehrten Weg eingeschlagen. Da Eisler im
Urchristentum eine in der Hauptsache politische Bewegung sieht, deren

Aktivismus durch die neutestamentliche quietistische Berichterstattung ver-

10



Wenn der römische Historiker Tacitus — wir kommen
damit auf das einzige vorhandene und wesentliche Dokument über
den Todesprozeß, das wir einem Römer verdanken, zu sprechen —
den Pilatus mit keinem Wort belastet hat, so ist das nicht in
der Weise geschehen, daß den jüdischen Oberen Vorhaltungen
wegen ihrer Einstellung gegen Jesus gemacht wären. Ebenso
lakonisch wie messerscharf äußert sich Tacitus in seinen „Annalen"
im Anschluß an den Bericht über den Brand Roms unter dem

Kaiser Nero folgendermaßen: „ um den Lärm (das Volk machte
Nero für die Brandstiftung verantwortlich) zu beseitigen, schob

er (Nero) Angeklagte unter und belegte mit den ausgesuchtesten
Strafen diejenigen, die, weil sie durch Greuel verhaßt waren, das

Volk Christen nannte. Der, auf den dieser Namen zurückgeht,
Christus, war unter der Herrschaft des Tiberius durch den
Prokurator Pontius Pilatus mit Hinrichtung bestraft worden. Für den

Augenblick war damit der verderbliche Aberglaube unterdrückt
worden; aber er brach wieder hervor, nicht nur in Judäa, wo dieses
Übel seinen Ursprung hatte, sondern auch in der Hauptstadt
(Rom), wo alle Scheußlichkeiten und Schandbarkeiten von überallher

zusammenfließen und Anhänger gewinnen."
Um zu verstehen, was Tacitus über den Todesprozeß Jesu

gesagt, bzw. nicht gesagt hat, muß man auch das lesen,
was davor und darnach steht. Tacitus, der kaum einen Unterschied
zwischen Juden und Christen zu machen gewillt ist — mit seinen
antisemitischen, d. h. a n t i j ü d i s c h e n Augen hält er den Juden
ihren angeblichen „Haß gegen das Menschengeschlecht" vor,
diesen aber auch den Christen —, macht auch keinen Unterschied

zwischen Juden und Christus. Mit keinem
Wort kommt er auf die Auseinandersetzung zwischen der jüdischen
Behörde und Jesus zu sprechen. Es genügt ihm die Feststellung,
daß Pilatus mit dieser querelle juive als dem Ausfluß eines „verdeckt

sei, sieht er im slawischen „Josephus" eine historische Quelle ersten
Ranges, die den politisch-messianischen Aktivismus Jesu besser erkennen
lasse als die anderen Quellen. Während in Wirklichkeit durch diese slawischen

Texte der in den anderen Quellen geschilderte Tatbestand verschoben
ist, bewegt sich Eisler in dieser Richtung noch weiter, indem er den
forcierten slawischen „Josephus" durch Streichungen und Abänderungen noch
mehr forciert.

11



derblichen Aberglaubens" aufgeräumt habe. Alles Weitere ist für
Tacitus uninteressant. Wenn er einen Anlaß gehabt hätte, sich
über den Todesprozeß Jesu näher zu äußern — in dem Bericht
über den Brand des neronischen Rom hatte er solchen Anlaß
nicht —, so wäre ja wohl in seinem Urteil Jesus eher noch
schlechter als die jüdischen Oberen weggekommen; und auf keinen
Fall wäre Pilatus wegen seines Eingreifens getadelt worden,
weil ihm höchstens zu viel Rücksichtnahme auf einen jüdischen
Wirrwarr hätte vorgeworfen werden können15

Wie anders hat hier ein anderer Nichtjude und Nichtchrist
die Hinrichtung Jesu angesehen, der ungefähr ein Zeitgenosse
des Tacitus gewesen ist! Von dem Syrer Mara, einem uns nicht
näher bekannter Stoiker, ist aus einem umfassenden Mahnschreiben

an seinen Sohn folgendes erhalten: „... was hatten die
Athener für einen Nutzen davon, daß sie Sokrates töteten, was
ihnen ja mit Hungersnot und Pest vergolten wurde? Oder die
Samier von der Verbrennung des Pythagoras, da ihr ganzes Land
in einem Augenblick vom Sand verschüttet wurde? Oder die Juden
von der Hinrichtung ihres weisen Königs, da ihnen von jener Zeit
an das Reich weggenommen war? Denn gerechtermaßen nahm
Gott Rache für jene drei Weisen: die Athener starben Hungers,
die Samier wurden vom Meere bedeckt, die Juden umgebracht und
aus ihrem Reiche vertrieben, leben allenthalben in der Zerstreuung.

Sokrates ist nicht tot: wegen Piaton, noch Pythagoras: wegen
der Herastatue, noch der weise König: wegen der neuen Gesetze,
die er gegeben hat."10 Offenkundig ist unter dem „weisen König
der Juden" Jesus zu verstehen, dessen messianischer Titel in
stoischer Weise mit dem Idealbild des Weisen zusammengebracht
wird. Wenn man auch eine solche Betrachtung, für die Jesus ein

15 Wenn diese sich mir aufdrängende Sicht für Tacitus zutrifft, so

erübrigen sich allerlei Fragen, die man an seinen Bericht über Jesus
herangetragen hat, ob dieser überhaupt nicht ein christlicher Einschub, also unecht
sei, woher im Falle der Echtheit Tacitus sein Wissen genommen habe usw.
Hier vermag ich Goguel und anderen, mit denen er sich in seinem Jesusbuch
S. 35 ff. über die Frage nach einer jüdischen (Josephus?) oder heidnischen
(amtlicher Bericht?) Quelle auseinandersetzt, nicht zuzustimmen.

iß Der ganze Brief des Syrers Mara ist in deutscher Übersetzung bei

Aufhauser S. 4ff. abgedruckt.

12



großes Exempel neben anderen ist, nicht überschätzen darf, so
ist sie doch jedenfalls sympathisch als ein kleiner Beitrag zur
Frage nach Verantwortlichkeit und Schuld von
Menschen für die Hinrichtung Jesu.

Das Ergebnis unserer Erörterungen über die jüdischen
und heidnischen Quellen zum Todesprozeß Jesu ist
spärlich. Das kann nicht anders sein, weil es sich weniger um
ausgeführte Darstellungen als um bloße Hinweise handelt. Soweit
eine ausgeführtere Darstellung wie im slawischen „Josephus"
vorliegt, ist sie als Nachwirkung der christlichen Verkündigung, gegen
die polemisiert wird, zu verstehen. Bis zu einem gewissen Grade

gilt das auch für die kurzen Hinweise im Talmud, im griechischen
„Josephus", bei Tacitus und Mara.

Die schon rein quantitativ reicheren christlichen
Quellen kommen daher, daß eben nur die christliche Kirche von
vorneherein an der Festlegung und Weitergabe ihres ersten und
vornehmsten Märtyrerberichtes ein betontes Interesse genommen
hat. Während im Gemeindegottesdienst, aus der die erste
Überlieferung erwachsen ist, über Jesu öffentliche Wirksamkeit vor
seinem Leiden und Sterben Einzelgeschichten als Perikopen
vorgetragen worden sind, die jeweils den ganzen Christus in Wort
und Tat verdeutlichen, ist das in der Leidensgeschichte anders.
Hier ist Jesus nicht mehr der, der aus seiner einzigartigen
Verbundenheit mit Gott heraus selbst handelt und spricht, sondern
der, an dem gehandelt und über den gesprochen wird, indem
irdische Gerichte ihren Spruch fällen und vollziehen. Derselbe, der
aus seiner Vollmacht heraus gerade noch in den ersten Tagen in
dem mehr und mehr sich mit jüdischen Wallfahrern aus aller Welt
füllenden Jerusalem Streitgespräche mit seinen Gegnern geführt
und eine so auffällige Tat wie die Tempelreinigung vollzogen
hat, wird Objekt eines schnell sich abrollenden Geschehens an

ihm und dabei auch — über ihm, das er in seinen Willen, Gottes
Ratschluß sich unterwerfend, aufnimmt, sodaß er letztlich doch
nicht ein vergewaltigtes Objekt ist, sondern in einem bestimmten
Sinne auch jetzt noch bis zum Tod entscheidendes Subjekt bleibt.
Soweit er bei seiner Verhaftung und den behördlichen Verhandlungen

spricht, reagiert er nur mit kurzen Antworten auf das, was

13



ihm vorgehalten wird. Wenn er im übrigen schweigt, so ist das
ein das sinnlos erscheinende Leiden als sinnvoll annehmendes
Schweigen, also weder eine allgemein philosophische Skepsis noch
ein besonders stoisches Pathos. Man wird Entsprechendes manchen

altchristlichen Märtyrerakten abspüren können und gerade
denen, in denen der Märtyrer sehr schweigsam ist. In anderen
solchen Akten dagegen ist die Beredsamkeit des vor die
Gerichtsschranken gestellten und verurteilten Märtyrers sehr groß. Man
wird den Kanon aufstellen können, daß ein Bericht mit wenigen
Worten des Märtyrers historisch wertvoller ist als einer mit vielen
Worten.17 Im Martyriumsbericht über Jesus steht dabei als das

Eigentliche die Messiasfrage im Mittelpunkt, zu der sich

Jesus als s e i n Geheimnis mehr andeutend, verhüllend und scheinbar

ausweichend ausspricht, weil die Menschen, Juden oder
Heiden, Behörden und Volksmassen, die ihm entgegentreten,
dieses nicht verstehen. Es ist deshalb begreiflich genug, daß die
oben besprochene jüdische und heidnische Berichterstattung die
Messiasfrage verschoben oder verschwiegen hat. An dem mit dem
Messias Jesus sich vollziehenden Geschehen hat seine erste
Gemeinde in ihrem Bekenntnis zum Messias einen so starken Anteil
genommen, daß denkbar frühzeitig ein zusammenhängender
Bericht zustandegekommen ist. Mancherlei Einzelheiten werden in
diesem Ganzen wichtig. Ehe die Überlieferung Zeit hatte, an
den Dingen herumzufeilen, war der Bericht über das Leiden und
Sterben Jesu schon festgelegt. Eine spätere Zeit hätte wohl gerne
aus erbaulichen und apologetischen Gründen dem Messias der
christlichen Gemeinde Reden vor einem Hohen Rat, einem Pilatus,
einem Herodes, auch dem jüdischen Volk in den Mund gelegt.
Aber der Bericht hatte schon längst eine feste Form angenommen
und konnte ohne Schädigung der festgewordenen Gemeindeanschauung

nicht mehr abgeändert werden. Daraus leitet sich die
große Übereinstimmung zwischen den drei ersten Evangelien ab,
die sich in der Leidensgeschichte auch auf das vierte Evangelium

17 Der jüngst verstorbene Berliner Althistoriker U. Wilcken hat
dieselbe Beobachtung an heidnischen Märtyrerakten gemacht: Zum alexandrini-
schen Antisemitismus, Abh. der Kgl. Sächsischen Gesellschaft der
Wissenschaften, Phi 1 .-hist. Kl. 1909.

14



erstreckt.18 Für die erste Gemeinde, die bald nach Jesu Tod seinen

Martyriumsbericht niederlegte, war in ihrer Auseinandersetzung
mit der jüdischen und heidnischen Umwelt „die geschehene
Geschichte selbst an sich Apologie genug".19

Von dieser Vorschau über die Leidensgeschichte Jesu aus
könnten wir uns ihren Einzelheiten zuwenden, wie sie in
den Evangelien geschildert sind, wenn wir nun nicht doch in
dieser Berichterstattung formale und sachliche Unausgeglichenheiten

und auch Widersprüche festzustellen hätten. Gewiß enthält
der Aufriß dieses Abschnittes der Jesusgeschichte nur wenige
Fugen und Nähte. Aber einige sind doch da, sodaß bei einem nicht
restlos gefestigten Aufriß der erzählten Geschichte der eine oder
andere Evangelist in die Lage versetzt werden konnte und mußte,
diesen oder jenen Einschuß zu machen oder eine Umstellung
vorzunehmen. Nicht alles so Erzählte ist sichere Tradition, sondern
manches ist mehr oder weniger sichere Komposition seitens der
Evangelisten. Das gilt vor allem für den mit den literarischen
Mitteln der Periodisierung und Psychologisierung arbeitenden
dritten und in anderer Weise für den große Bekenntnisszenen
darstellenden vierten Evangelisten.20 Doch auch bei dem ersten
und dem zweiten Evangelisten finden sich einige ihnen und nicht
der übernommenen Überlieferung eignende pragmatische Notizen.21
Bevor wir auf das in der evangelischen Erzählung der Leidens-

18 Vgl. „Die Leidensgeschichte unsers Herrn und Heilandes Jesu
Christi nach den vier Evangelien", wie sie in älteren deutschen
Kirchengesangbüchern abgedruckt ist.

19 Diese Worte, die H. Jordan, Geschichte der altchristlichen Literatur

1911 S. 84 über die Märtyrerakten sagt, gelten auch für die Leidensi-

geschichte Jesu.
20 Nicht gerecht wird dieser Sachlage die ältere literarkritisehe

Methode der Evangelienforschung, wie sie mehr dem Historiker liegt, der
möglichst schnell und klar bestimmte Quellen eruieren will, als dem
Philologen, der stilkritisch den Überlieferungen nachgeht und gegen eine allzu
bestimmte Quellenscheidung skeptisch ist.

21 Vgl. K L. Schmidt, Der Rahmen der Geschichte Jesu 1919; daran
sich anschließend, mehr oder weniger zustimmend M. Dibelius, Die
Formgeschichte des Evangeliums 1919, 2. Aufl. 1933; R. Bultmann, Die
Geschichte der synoptischen Tradition 1921, 2. Aufl. 1931; G. Bertram, Die
Leidensgeschichte Jesu und der Christuskult 1922.

15



geschichte Wesentliche eingehen, tun wir deshalb gut, vorher

die schon rein zeitlich älteren und dabei knapperen Hinweise
auf das uns beschäftigende Geschehnis zu betrachten, wie sie sich
in der faßbar ältesten Predigt der Apostel finden. Diese

apostolischen Stücke tun uns den Dienst einer Sichtung des

evangelischen Stoffes und seiner Konzentrierung auf das Wesentliche.
Was haben diese Verkünder des Kreuzes Christi über den Todesprozeß

Jesu gesagt, was haben sie nicht gesagt?
Der Apostel Paulus spricht in seinem ältesten uns erhaltenen

Brief l.Thess. 2,15 von den Juden, „die auch den Herrn
getötet haben, Jesus, und die Propheten, und uns verfolgt haben".
Einerlei was im Prozeßverfahren Jesu mit seinen einzelnen

Etappen geschehen ist, jedenfalls tragen die Juden, nicht Pilatus,
auch nicht nur die jüdischen Oberen, sondern das jüdische

Volk als solches die eigentliche Verantwortung. Wenn l.Tim. 6,13
der Adressat gemahnt wird „vor dem Angesicht Gottes, der allem
Leben spendet, und Christi Jesu, der vor Pontius Pilatus das gute
Bekenntnis bezeugt hat", so machen diese Worte den Eindruck
einer Bekenntnisformel, in der aber nun genau so wie im
sogenannten Apostolischen Glaubensbekenntnis über die richterliche
Einstellung des römischen Prokurators kein Wort verloren wird.
Zur Festlegung des ausgezeichnetsten Datums der Jesusgeschichte
heißt es nur: „Vor, d.h. bei (Im) Pontius Pilatus". Die verwendete
griechische Präposition ist so neutral wie in entsprechenden
Wendungen des Märtyrerbischofs Ignatius, der zweimal nur das wirkliche

Geschehnis gegen allen Doketismus betont (Magn. 11, 1 :

Smyrn. 1, 2) und einmal die kosmischen Ausmaße betrachtet:
„Jesus Christus, der wahrhaft verfolgt wurde unter Pontius
Pilatus, wahrhaft gekreuzigt wurde, wobei zuschauten die Himmlischen

und Irdischen und Unterirdischen" (Trail. 9, 1). In
ebensolcher Weise ist weit ausholend und tief greifend die paulinische
Aussage l.Kor. 2,8 mit dem Hinweis auf die Weisheit Gottes,
die im Christuskreuz beschlossen liegt und „die keiner der Herrscher

dieses Aeons erkannt hat; denn wenn sie sie erkannt hätten,
so hätten sie den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt". Der
Exegetenstreit, ob hier irdische oder himmlische Machthaber, d. h.

Pilatus mit oder ohne die jüdischen Oberen einerseits oder böise

16



Engelmächte anderseits gemeint seien, ist gegenstandslos und
zugleich aufschlußreich. Die gesamtbiblische Sicht der bösen,
gefallenen Engel, die mit dem Satan an der Spitze die allein Gott
und seinem Christus gehörende Macht usurpieren, läßt in erster
Linie an eben diese himmlischen Mächte denken, die in reicher
Fülle mit ähnlichen Ausdrücken bedacht werden: „Herrschaften",
„Mächte", „Gewalten", „Throne". Gerade damit geht aber in
zweiter Linie die Sicht der irdischen Mächte nicht verloren,
sondern wird dahin ausgerichtet und verstärkt, daß diese zu ihren
Taten, d.h. Untaten von dämonischen Kräften vorgetrieben sind,
ohne daß ihnen deshalb die Verantwortung abgenommen wäre.
Denn die Menschen, die Jesus ans Kreuz gebracht haben, haben
sich von Dämonen gebrauchen, d.h. mißbrauchen lassen22 Von
hier aus ist nun auch der paulinische Hinweis 1. Kor. 11,23 auf
„die Nacht, in der er übergeben wurde" zu verstehen. Man kann
und muß hier an die Tat des „Verräters" Judas Ischarioth
denken, darf aber darüber nicht vergessen, daß damit nicht das

Eigentliche dieser Tat getroffen ist, deren agens über sekundäres
Geschehen des Vordergrundes hinaus ein primäres Geschehen des

Hintergrundes ist: Judas ist ein Werkzeug des Satans und —
Gottes!23

22 Vgl. die einschlägigen Artikel über àgyjj, ägyjov, ôvva^iiç èÇovoia,

nvQiozr/s, &Qàvoç im „Theologischen Wörterbuch zum Neuen Testament",
wo die Angelologie, bzw. Dämonologie mit reichen Belegen erörtert ist.
Wenn jedoch in Bd. 1 1933 S. 488 G. Delling erklärt: „xov atwvos tovtov
gen obj, nicht temp, nicht auf irdische Mächte beziehbar", so ist dem nicht
zuzustimmen, weil auch bei der Annahme eines genetivus obiectivus die
irdischen Machthaber mitzudenken sind. Man wird sonst dem oben im Text
vorgeführten Beziehungsreichtum der Dämonologie nicht gerecht. Ignatius
hat an der genannten Stelle durchaus sachgemäß über der Nennung der
himmlischen und unterirdischen Machthaber die irdischen nicht vergessen.

23 Auch hier kann dem „Theologischen Wörterbuch zum Neuen
Testament" nicht zugestimmt werden, wenn dort in Bd. 2 1935 S. 172

F. Biichsel in seinem Artikel über nagadidovai dekretiert: „1 K 11,23b ist
unzweifelhaft der Verrat des Judas gemeint. Denn in der Nacht wurde Jesus

nur von Judas ausgeliefert." Wenn er dabei gegen W. Bauer, Griechisch-
deutsches Wörterbuch zum Neuen Testament s. v. polemisiert, so muß
im Gegenteil gesagt werden, daß hier der Lexikograph einen richtigen
biblisch-theologischen Anlauf genommen hat, dann aber noch zu zaghaft

17

Judaica, Bd. I, f 2



Paulus sagt 1. Kor. 11,23 nicht: „Er wurde verraten",
sondern: „Er wurde übergeben". Denn mwaôiôôvai ist nicht ohne
weiteres identisch mit izQoôiôôvai, welches Verbum „verraten"
bedeutet, während das erstgenannte Verbum auf „übergeben"
im Sinne von „ausliefern" abzielt. Als Ausdruck der Polizei- und
Gerichtssprache hat das Wort die prägnantere Bedeutung „zwangsweise

vorführen", „gefangen überliefern". Bei der Tat des Judas
handelt es sich nicht um diese Prägnanz, weil sie eine Angeberei,
eine Denunziation ist, die dann tatsächlich auf einen Verrat
hinausläuft. Es ist wichtig, daß Paulus sich allgemeiner oder, wie
man wohl auch sagen kann, zurückhaltender, dafür aber nun in eine
andere Richtung vorstoßend, ausdrückt. Denn das von ihm visierte
„Übergeben" ist letztlich eine Tat Gottes selbst und seines Christus.

Gott ist der, „der seinen eigenen Sohn nicht geschont,
sondern für uns alle übergeben hat", heißt es Rom. 8, 32. Christus
ist der, „der mich geliebt und sich selbst übergeben hat für mich",
heißt es Gal. 2, 20, ähnlich Eph. 5, 2. Daß in solchem Zusammenhang

die Betrachtung eines nun auch dann noch satanisch-dämonischen

Werkes für Paulus nicht außer acht bleibt, ergibt sich daraus,

daß er Rom. 1, 24. 26. 28 von dem Gott spricht, der die
Menschen „in die Begierden ihrer Herzen", „in die ehrlosen
Leidenschaften", „in einen verworfenen Sinn" „übergeben" hat. Das alles
ist aber auch wieder in die Verantwortung der Menschen
geschoben, von denen es Eph. 4, 19 heißt, daß sie „sich selbst der
Ausschweifung übergeben" haben. Dieser Gesamtkomplex ist
mitzudenken, wenn Rom. 4,25 aus Jes. 53, dem Hauptkapitel vom
leidenden Gottesknecht, zitiert ist: Christus ist der, „der
übergeben wurde um der (unserer) Sünden willen".

Um abzuklären, daß wir es hier nicht nur mit einer paulini-
schen Denkart zu tun haben, empfiehlt es sich, gleich die anderen
neutestamentlichen Hinweise auf das „Übergeben" beim Todesprozeß

Jesu zu betrachten. Apgsch. 3,13 stellt Petrus den Jesus

gewesen ist, wenn er in der 3. Aufl. 1937 Sp. 1024 zu 1. Kor. 11,23 sagt:

„ bei Pis ist freil. nicht sicher, ob er bei der ,Übergabe', der .Ausliefe¬
rung' an den Verrat des Judas denkt." Genau wie in der Sache der
himmlischen und irdischen Mächte beim Tode Jesu (s. die vorige Anm.) ist
auch hier an eine andere Macht und Judas zu denken.

18



hin, „den ihr (Juden) übergeben habt". In der Rede des Stephanus
ebenda 7,42 heißt es von Gott selbst: er hat die Israeliten in der
Wüste dahin „übergeben", daß sie Götzendienst trieben. Vollends
für die Evangelien mit ihren Leidensverkündigungen Jesu und
ihrer Erzählung vom Leiden und Sterben Jesu ist dieses
„Übergeben" das entscheidende Motivwort. In der zweiten
Leidensverkündigung Mark. 9,31 par. sagt Jesus von sich selbst: „Der
Menschensohn wird übergeben werden in die Hände von
Menschen." Dieselbe Aussage, näher ausgeführt, findet sich in der
dritten Leidensverkündigung Mark. 10, 33 par. In der ersten
Leidensverkündigung Mark. 8,31 par. ist das unabwendbar Kommende
unter das „Muß" gestellt. Dringlicher wird diese Voraussage des

„Übergebenwerdens" in den öfters wiederkehrenden Hinweisen
auf den „Verrat" durch Judas. Dabei „übergibt" dieser Judas
seinen Meister an die Juden; und diese Juden „übergeben" den
ihnen „Übergebenen" an Pilatus; und dieser Pilatus möchte am
liebsten den ihm „Übergebenen" zurück „übergeben" an die
jüdischen Oberen, bzw. das jüdische Volk, um ihn dann schließlich
zur Hinrichtung an seine Soldaten zu „übergeben". Dieses
Geschehen mit seinem peinlichen Hin und Her, wofür wir hier nicht
alle Textstellen zu nennen brauchen, ist ein solches Wirrnis, daß

man schier nicht mehr weiß, wer als der „Übergebende" eigentlich
gemeint ist. Wenn Joh. 19, 11 Jesus vor Pilatus sagt: „Deshalb
hat der, der mich dir übergeben hat, größere Sünde", so kann
man nicht wissen, wer da nun eigentlich gemeint ist, ob Kaiphas
oder die jüdischen Oberen oder die Juden überhaupt oder Judas
oder der Satan. Man braucht das aber auch an dieser Stelle nicht
zu wissen, weil ja alle Menschen, wie sie vom Satan vorgetrieben
werden, gemeint sind.24 Dieser Sicht entspricht die Art, wie über
die Tat des Judas gesprochen ist. Im Neuen Testament trägt dieser
„Verräter" diesen uns so geläufigen Titel so gut wie gar nicht.

24 Vgl. die verschiedenen Kommentare mit ihrer hier falsch gestellten.
Alternativfrage. R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes 1941 S. 513

sagt zu Joh. 19, 11: „Der naqaSovg ist natürlich weder Judas noch Kaiphas,
sondern es sind die Juden überhaupt (s. 18,30); der (generelle) Sing, ist
durch die sentenzhafte Formulierung veranlaßt." Auch dieses Votum
enthält noch zu viel Alternative.

19



Nur ein einziges Mal, nämlich Luk. 6, 16, wird er so genannt, wie
Apgsch. 7, 52 Stephanus die jüdischen Oberen als die anprangert,
die von jeher ihre Propheten verfolgt haben und nun Jesu „Verräter

und Mörder" geworden sind. Im übrigen geht aber Judas
durch die neutestamentliche Berichterstattung nicht mit einem ihm
angehängten Titel, sondern unter der Bezeichnung seiner Funktion

als der, der Jesus „übergeben wird" und „übergeben hat".
Wenn Joh. 13, 29 erzählt ist, er habe die Kasse Jesu und seiner
Jünger verwaltet, so hat man gerne daraus geschlossen, Geldgier
habe ihn zu seiner Tat getrieben, indem man seine geizigen
Einwände gegen die Salbung Jesu in Bethanien Joh. 12,4ff. dazu
verrechnete. Doch über solche Motivierung schweigt sich gerade
das vierte Evangelium aus, macht aber dafür um so betonter auf
die Satansverhaftung des Judas aufmerksam: Joh. 13, 2; ähnlich
schon Luk. 22, 3. Wenn der Satan als der Exekutor des göttlichen
Ratschlusses zu verstehen ist, so steht Gott selbst letztlich hinter
der Tat des Judas.25 Die Pfingstpredigt des Petrus Apgsch. 2, 23

nennt demgemäß Jesus den, „der nach Gottes festgesetztem
Ratschluß und Vorsatz ausgeliefert war".28

Es versteht sich, daß bei solchem „Muß" Gottes, wie es

in dem „Übergebenwerden" Jesu durch Menschen an Menschen
beschlossen liegt, alle diese Menschen im Todesprozeß Jesu
zurücktreten. Es versteht sich aber auch, daß sie nicht so stark
zurücktreten, um in ihrer Verantwortung überhaupt nicht mehr
gesehen zu werden. Wenn, wie wir erörtert haben, die Juden
belastet sind und als die eigentlich Verantwortlichen erscheinen,

so ergibt sich daraus, daß Pilatus entlastet ist und
als der weniger Verantwortliche erscheint. Dem entspricht das

über die paulinischen Briefaussagen hinaus etwas ausführlichere
Kerygma der Apgsch. Wie 7, 52 Stephanus hält 4,10; 5,30 Petrus
dem Hohen Rat vor, daß er Jesus gekreuzigt, bzw. ans Holz ge-

25 Gut E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus 1937 S. 296 f. zu
Mark. 14, 10: „Hier liegt der Grund, weshalb die Erzählung an den äußeren
Mitteln und den inneren Motiven dieser ,Übergabe' kein Interesse hat."

26 Im Neuen Testament ist è'xôoroç ein Hapaxlegomenon. Der Ausdruck
bedeutet wörtlich „herausgegeben" im Sinne von „ausgeliefert", womit das
oben besprochene „Übergebenwerden" noch verschärft wird.

20



hängt und getötet habe. Wenn 10,39 Petrus dieselbe Aussage
macht, so ist das handelnde Subjekt nicht besonders markiert. Es
ist ohne weiteres deutlich, daß er das Volk der Juden als mit dem
Hohen Rat solidarisch verantwortlich ansieht. Noch deutlicher
wird das, wenn in den apostolischen Reden an dieses Volk, die
Synagoge, der Todesprozeß Jesu zur Sprache kommt. In seiner
Pfingstpredigt 2, 23 hält Petrus den zum Fest versammelten
„israelitischen Männern" vor, daß sie Jesus „durch die Hand der Gesetzlosen

(ans Kreuz) geheftet und getötet haben". Das will besagen,
daß die Juden ihr Ärgernis am Kreuz eines „Messias" in das

Ärgernis ihrer Solidarität mit den Heiden, den sonst von ihnen
so verachteten gesetzlosen, d. h. gottlosen Menschen verwandelt
haben. Dabei hat sich der einzige in Betracht kommende
Repräsentant dieser Heiden besser benommen als die Juden, wenn 3,13ff.
Petrus von dem Jesus spricht, „den ihr übergeben und vor dem

Angesicht des Pilatus verleugnet habt, obwohl dieser geurteilt
hatte, (ihn) freizulassen; ihr aber habt den Heiligen und Gerechten

verleugnet und habt gefordert, daß euch ein Mörder geschenkt
würde". Hier ordnet sich schließlich 13,27f. Paulus mit noch
betonteren Aussagen ein, wenn er in einer jüdischen Synagoge vor
Juden und aus dem Heidentum herkommenden Proselyten sagt:

„... die, welche in Jerusalem wohnen, und ihre Oberen haben
diesen (Jesus) verkannt und so auch die Stimmen der Propheten

durch ihr Urteil erfüllt27; und obwohl sie keinen Grund zu
einem Todesurteil fanden, forderten sie von Pilatus, daß er
getötet werde". Der Heide sollte also tun, was sie, die Juden, nicht
tun durften, zu tun nicht wagten! Genau genommen, widerspricht
das der Angabe Luk.22, 71, d.h. einer Stelle, die von demselben
Verfasser wie die Apgsch. stammt, wenn dort wie auch bei Mark,
und Matth, die jüdischen Oberen die Schuldfrage bei Jesus bejaht
haben. Immerhin ist hier bei der synoptischen Vergleichung der
Evangelienstellen ein nicht unwichtiger Unterschied bemerkenswert:

während Mark. 14, 64 und Matth. 26, 66 ausdrücklich
hinzugefügt ist, daß die vom Hohenpriester nach dem Gewicht der bei

27 Diese Sicht entspricht durchaus dem, was wir in den beiden vorigen
Abschnitten oben vom „Übergebenwerden" gesagt haben.

21



Jesus zu Tage getretenen „Blasphemie" befragten jüdischen
Richter geantwortet haben, er sei „des Todes schuldig", fehlt
dieser ausdrückliche Hinweis im lukanischen Bericht. Es kündigt
sich damit die Frage an, ob die Jude n, insbesondere ihre
Oberen nicht doch bis zu einem gewissen Orad entlasteter
sind, als sie belastet erscheinen. Warum? Auch im
Fall eines objektiven Fehlurteils könnten sie subjektiv von der
Richtigkeit ihres Urteils überzeugt gewesen sein. Gegenüber
dieser mehr menschlichen Sicht, für die dann auch rein juristische
Fragen wichtig werden, ist die bis jetzt von uns besprochene
apostolische Überlieferung ziemlich spröde, weil abgesehen von der
Entlastung des Pilatus im übrigen keine rechte Differenzierung

der am Todesprozeß Jesu beteiligten Menschen faßbar ist.
Es drängt sich die Frage auf, ob darin die ausgeführtere
Berichterstattung in den Evangelien trotz oder vielleicht gerade wegen
ihrer Unausgeglichenheit ergiebiger ist.

Wie steht es mit den Leidensverkündigungen Jesu, die, wie
wir gesehen haben, als Ganzes besonders stark von dem Gesichtspunkt

des „Übergebenwerdens" Jesu an die jüdischen Oberen und

von diesen weiter an die Heiden bestimmt sind, im einzelnen

jedoch nicht völlig ausgeglichen erscheinen? Die erste
Leidensverkündigung Mark. 8, 31 f. lautet: „Es muß der
Menschensohn — das ist die wichtigste messianische Selbstbezeichnung

Jesu! — viel leiden und verworfen werden von28 den Ältesten
und Hohenpriestern und Schriftgelehrten und getötet werden."
Die Parallelstellen Matth. 16, 21 und Luk. 9, 22 sind fast
gleichlautend. Das stark betonte Wort „verwerfen", anoôoxi/mÇeiv,
bedeutet: nach voraufgegangenem „prüfen", <5oxi/xdÇeiv,

„verwerfen"29, wie man etwa auch eine Münze für unecht erklärt.
Dieser prägnantere Sprachgebrauch könnte also besagen, daß hier
das durch die jüdischen Richter ausgesprochene Todesurteil
gemeint sei. Da jedoch an anderen neutestamentlichen Stellen, die

28 Mark. 8, 31 in den besten Handschriften hat als einziger von den

drei Synoptikern das prägnante foro („von" beim Passiv!).
29 Die Lexica bringen juristische Belege in beziig auf die Ablehnung

von ausgelosten Beamten, die den an sie zu richtenden Forderungen nicht
genügen, oder die Streichung aus der Soldatenliste lt. ä.

22



nun ebenfalls den Tod Jesu visieren, von dem Stein gesprochen
wird, „den die Bauleute verworfen haben" (Psalm 118,22 von
Mark. 12,10 par.; Apgsch. 4, 11; 1. Petr. 2, 4ff. zitiert; vgl. dazu
Rom. 9,33), haben wir es hier jedenfalls nicht nur mit einem
juristischen Ausdruck zu tun, sondern mit einem Hinweis auf die
Ablehnung der eschatologischen Qottesgabe durch die Menschen,
die sich faktisch im Todesurteil gegen Jesus vollzieht. Wenn das
Wort „verwerfen" so zu verstehen ist, dann kommt in der ersten
Leidensverkündigung alles auf diese Ablehnung Jesu durch die
jüdischen Oberen an, der dann die Hinrichtung folgt. Wer genau
das Urteil vollstreckt hat, wird nicht gesagt. Es ist die ganze
damalige Menschheit, die Jesus entgegengetreten ist. Diese von
uns hier gezogene Folgerung ist insofern keine bloße Hypothese,
als sie ja nun im Jesuswort Luk. 17,25 ausgesprochen ist: er
muß viel leiden und verworfen werden von diesem Geschlecht."
Jesus sieht sich der ganzen damaligen jüdischen Generation als
einer einheitlichen Masse gegenüber. Von dieser Masse ist auch
Pilatus nicht ausgenommen, der als römischer Prokurator der
besondere Repräsentant der „Welt", des xôafxoç, ist. Doch zu dieser
Welt, von der es l.Joh. 5,19 heißt: „Die ganze Welt liegt im
Argen", gehören doch auch und sogar gerade die Juden. Und
selbst die Jünger Jesu haben sich vor und bei und nach dem Todesgang

Jesu von der Welt nicht losgelöst. Vorher hatten sie im
Verein mit den jüdischen Verwandten Jesu ihren Meister zu einer
Aktion in Jerusalem drängen wollen: „Offenbare dich der Welt!"
(Job. 7, 4). Damit hängt zusammen, daß nach der ersten
Leidensverkündigung, in der Jesus den siegenden Menschensohn (Danielbuch)

und den leidenden Gottesknecht (zweites Jesajabuch)
zusammenschaut, Petrus nein sagt und von Jesus als dem Satan
verfallen getadelt wird. Wie schwer das zu verstehen ist, eine wie
„harte Rede" das alles ist30, ergibt sich vor allem daraus, daß

30 Vgl. G. Dehn, Jesus Christus, Gottes Sohn, eine Einführung in das

Evangeliuni des Markus 1940 S. 167 f., wo es von Jesus heißt: „Er ist
hier nur Lamm, aber nicht Held ..." Gegenüber dieser Entgegensetzung
von Lamm und Held möchte ich allerdings doch zu bedenken geben, daß
beides weniger einander entgegengesetzt als nun doch gleichgesetzt ist.
Vgl. K• L. Schmidt, Aus der Johannesapokalypse 1944 S. 13 f.

23



Luk. diese Szene nicht erzählt hat. In solcher Zuspitzung hat er
den zwischen Gott und Mensch überhaupt aufgebrochenen Gegensatz

nicht schildern können und wollen. Matth, hat mit kleineu
Abweichungen den Mark.-Bericht gemildert. Die Berichterstatter,
die mancherlei Aussagen über die Verantwortung der Menschen
für den Tod Jesu übernommen und weitergegeben haben, sind
nicht gleichmäßig mit der Not fertig geworden, die mit dem immer
wieder durchbrechenden Gesamtthema gegeben ist: im Grunde
hat nicht dieser oder jener Mensch, nicht diese oder jene
Menschengruppe, nicht diese oder jene Behörde dem Mann aus Nazareth

in Jerusalem den Prozeß gemacht und ihn getötet, sondern
„man" hat ihn getötet.

In der zweiten Leidens verkündigung Mark. 9, 31

par., die, wie wir gesehen haben, ganz unter das „Übergebenwerden"

Jesu gestellt ist, heißt es dazu sehr lakonisch: „... sie
werden ihn töten", „man" wird ihn töten. Der dritte Evangelist
läßt diesen Satz fort. Es mag ihm genügt haben, das ganze
Geschehen allein mit dem Satz zu erfassen: „Der Menschensohn wird
übergeben werden in die Hände von Menschen." Mark. 9, 32 wird
hinzugefügt, daß die Jünger nichts verstanden und sich gefürchtet
hätten, was Luk. 9, 45 stark unterstrichen ist, während sich Matth.
17,23 eine gewisse Milderung findet, die Jünger seien betrübt
gewesen. Es dürfte klar sein, daß die Jünger in ihrer drückenden
Verständnislosigkeit, die trotz eines da und dort aufflackernden
Handelns für Jesus auf seinem Todesweg angehalten hat, als
mitverantwortlich, ja als mitschuldig zu betrachten sind. Der
„Verräter" Judas könnte dann als Extremfall in diesem Zusammenhang
erkannt werden, weil er aus der kreisenden quietistischen Unklarheit

seiner Mitjünger höchst aktivistisch eine klare, eine verteufelt
klare Linie herausgezogen hätte. Es sind ja nicht nur die jüdischen
Volksmassen, die sich an Jesus herandrängen, um ihn dann doch
zu „übergeben", d. h. preiszugeben und damit zu verraten. Die
Jünger machen es letztlich nicht anders. Die Zebedäussöhne bitten
den von ihnen fast als der leidende Messias erkannten Jesus um
die Ehrenplätze im Gottesreich, um dann von Jesus auf die
Notwendigkeit des Leidens, der Todestaufe hingewiesen zu werden.
Was darüber Mark. 10, 35ff. und Matth. 20, 20ff. zu lesen ist, hat

24



wiederum Litk. bezeichnenderweise weggelassen. Petrus
verleugnet, Judas Ischarioth „verrät" seinen Herrn. Dieser tragische
Komplex konnte und mußte in der knappen Formulierung der
zweiten Leidensverkündigung umschrieben werden.

Um so ausführlicher ist aber dann doch wieder die dritte
Leidensverkündigung Mark. 10, 33f. par. mit der Angabe
der einzelnen Etappen des „Übergebenwerdens" Jesu durch den
nicht genannten Judas, der jedenfalls mitgemeint ist, an die
jüdischen Oberen und von diesen an die Heiden. Dazu wird
unterstrichen, daß der Hinrichtung Jesu seine Mißhandlung durch
Verspottung, Bespeiung und Geißelung vorangeht. Man wird hier
zunächst an die Verspottung des Judenkönigs durch die römischen
Soldaten denken, die dann in der Leidensgeschichte selbst Mark.
15, 16ff. und Matth. 27, 27ff. erzählt wird. Wenn Luk. wie auch

Job. sich darüber ausschweigen, so hängt wohl damit die lukani-
sclie Fassung der dritten Leidensverkündigung zusammen. Luk.
18, 32f. lautet: „Denn er wird übergeben werden den Heiden und
verspottet und verhöhnt und bespieen werden, und sie werden ihn
geißeln und töten." Die Mißhandlung Jesu durch Mitglieder des

Hohen Rates, die von den drei Synoptikern berichtet wird (Mark.
14, 65 par.), hebt sich von dem Verhalten der Römer ab, die sich
mit der einer Kreuzigung immer vorausgehenden Geißelung
begnügt haben. Daß Luk. bei der dritten Leidensverkündigung die
von Mark, und Matth, ausdrücklich betonte Verurteilung Jesu zum
Tode seitens der jüdischen Oberen verschweigt, entspricht durchaus

der oben besprochenen Fassung von Apgsch. 13,27f. und
Luk. 22, 71.

Damit stehen wir unmittelbar vor der schwierigsten Frage der
in den Evangelien erzählten Leidensgeschichte: Haben denn
überhaupt die jüdischen Oberen den vor ihr höchstes geistliches
Gericht gestellten Jesus zum Tode verurteilt? Wie ist der Prozeß

vor diesem Forum verlaufen Wie hebt sich davon der Prozeß vor
Pilatus ab? Wie verhält es sich mit der Frage nach der Kompetenz
beider Behörden nebeneinander? Wie kommt es, daß Jesus nicht
als Gotteslästerer in jüdischer Weise gesteinigt, sondern als
Rebell in römischer Weise gekreuzigt worden ist? Was hat auf
einmal den Hohen Rat gegen Jesus mobilisiert, nachdem er längere

25



Zeit zugewartet hatte? In allen vier Evangelien umfaßt der modus
procedendi folgende Etappen:

1. Der Todesbeschluß des Hohen Rates. Mark.
14,1 f. und Matth. 26, 4 wollen die jüdischen Oberen Jesus „mit
List festnehmen und töten", damit nicht bei dem nahe bevorstehenden

Passahfest ein ftögvßog entstehe. Luk. 22, 2 bringt das nicht,
sondern nur ganz kurz: „Denn sie fürchteten sich." Diese Begründung

führt nicht über Luk. 19,47f. hinaus, daß die jüdischen
Oberen nach der Tempelreinigung im Blick auf den Eindruck
dieses Ereignisses auf das Volk Jesus zu verderben beschlossen
hätten. Bei dem Wort frÖQvßo? ergibt sich eine etwas andere Sicht.
Es muß sich dabei nicht um einen „Aufruhr" im strengen Sinn des
Wortes handeln, es kann auch ein bloßer „Auflauf" der
Volksmenge gemeint sein.31 Ein solcher schon mußte bei der beschlossenen

Verhaftung des stadt- und landbekannten Jesus befürchtet
werden. Der Hohe Rat mußte das gerade beim Passahfest, zu dem
der sonst in Cäsarea residierende römische Prokurator nach
Jerusalem kam, im Blick auf das dann unvermeidliche Eingreifen der
in dieser Zeitspanne verstärkten römischen Garnison befürchten.
Damit ist noch nicht geklärt, daß jetzt schon die jüdischen Oberen

beabsichtigt hätten, Jesus als einen Rebellen in die Hände der
Römer zu spielen. In dem ausgeführten Bericht über den
Todesanschlag Joh. 11,47ff. ist das schon deutlicher, wenn dort die
jüdischen Oberen im Anschluß an eine besonders große Wundertat

Jesu eine Versammlung einberufen und überlegen: „Wenn wir
ihn (Jesus) so lassen, so werden alle an ihn glauben, und die
Römer werden kommen und unseren Ort und unser Volk
vernichten." Dazu: „Einer aber von ihnen, Kaiphas, der in diesem

Jahr Hoherpriester war, sagte ihnen: ,Ihr wißt nichts und überlegt
nicht, daß es besser für euch ist, daß e i n Mensch sterbe für das
Volk und nicht das ganze Volk vernichtet werde'." Erst aus der
dann folgenden Deutung dieses Ausspruches durch den vierten
Evangelisten wird deutlich, daß damit der Boden einer innerjüdischen

Angelegenheit verlassen und Jesus den Heiden als Rebell

31 Abgesehen von Mark. 14,2 und Matth. 27,24 kommt Mgvßos nur
Mark. 5,38; Matth. 27,24; Apgsch. 20,1; 21,34; 24,18 vor. :

26



zur Kreuzigung ausgeliefert werden soll.32 Zunächst zeigt der
weitere faktische Verlauf der Leidensgeschichte, daß für die
jüdischen Oberen noch keine volle Klarheit herrscht. Man wird der
jüdischen Behörde nicht absprechen dürfen, daß sie nicht nur aus

persönlicher Angst, sondern auch aus Verantwortung gehandelt
hat, wenn nun einmal das römische Eingreifen verrechnet werden
mußte. Von ihr selbst aus angesehen, hätte sie nur dann anders
handeln können, wenn sie sich zum rechten Messiastum Jesu
bekannt hätte. Dieses „Wenn" ist aber nicht realisierbar gewesen.
Die christliche Überlieferung bejaht hier einerseits die von Gott
verhängte Zwangsläufigkeit und anderseits doch die Schuld des

Hohen Rates. Eine Antwort auf diese Aporie ist nur möglich auf
der Linie von Rom. 9, 17f. : den schuldigen Pharao hat Gott
verstockt.33 Mit solcher Verstockung durch Gott hängt die menschliche

Unsicherheit derer zusammen, die ihre Verantwortung nicht
zu meistern verstehen : der Hohe Rat hat den Todesbeschluß gefaßt,
kann sich aber vorerst nicht zu einer Aktion aufraffen.

2. Die Übergabe durch Judas an den Hohen Rat.
Wie vorsichtig zögernd der Hohe Rat in der Jesussache vorgeht,
zeigt sich darin, daß es des Anstoßes durch Judas bedarf, der auf
einmal den behördlichen Beschluß, Jesus zu verhaften, auslöst.
Mit dem Auftreten des Judas, das in der Überlieferung abgesehen
von dem früher über das „Übergeben" und „Übergebenwerden"
Dargelegten keine Begründung erfährt, bleibt der gegen Jesus

32 Vgl. W. Mischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments 2. Teil
1. Hälfte 1942 S. 43: „Diese Überlegungen (sc. Joh. 11, 48ff.) führen die
Judenschaft schließlich dahin, den Prozeß gegen den Messias Josua nicht
als eine innerjüdische Sache zu behandeln und sich nicht mit der Aburteilung

durch den Hohenrat zu begnügen, sondern diesen Menschen, der die
heiligste Hoffnung Israels in das lästerlichste Gegenbild verkehrt, den
Heiden zu überliefern, damit sie ihn an das Holz "hängen." Die Darstellung

bei Mark, und Matth, läßt erkennen, daß dieses „schließlich" bei den

jüdischen Oberen mühsam geschafft worden ist.
33 Solche Zulassung des Bösen durch Gott gilt für das ganze eschato-

logische Geschehen mit seinen Vorzeichen. Apk. 6 wird jedem apokalyptischen

Reiter zugerufen: „Komm!" Das bedeutet, daß Gott selbst die
unsichtbaren bösen Mächte in sichtbaren und spürbaren bösen Vorgängen vorerst

noch handeln läßt, so unbegreiflich uns das auch erscheinen mag.

27



in Szene gesetzte Prozeß immer noch eine innerjüdische
Angelegenheit. Denn Judas wendet sich nicht an die Römer, sondern
an die jüdischen Oberen. Er denkt, fühlt, handelt ganz als Jude.
Eine weitere Frage ist, ob die eigentliche Initiative von ihm
ausgegangen ist oder ob er vielleicht schon vorher mit dem Hohen
Rat, bzw. einzelnen seiner Mitglieder in Verbindung gewesen ist.
Wir haben darüber keine Kenntnis, weil die ältesten Erzähler
selbst das nicht gewußt oder nicht für der Überlieferung wert
gehalten haben. Mark. 14, 10 teilt nur das Faktum der Übergabe
mit, das Matth. 26,14 durch ein „damals" unterstreicht, während
Luk. 22, 3 vom Satan als dem agens redet, um dann etwas exakter
als die Seitenreferenten mitzuteilen (Vers 4), Judas habe sich nicht
nur mit den Hohenpriestern, sondern auch mit den
Tempeloffizieren besprochen. Dazu paßt die weitere nur bei Luk. (Vers 6)
sich findende Mitteilung, er habe bedacht, daß die Übergabe Jesu

„ohne die Menge" geschehen müsse.31

3. Die Gefangennahme durch die Häscher des
Hohen Rates (mit Heranziehung der römischen
Soldaten?). Nach einigen Geschehnissen zwischen Jesus und
seinen Jüngern, aus deren Mitte sich Judas entfernt, kommt es zur
Gefangennahme Jesu. Die Schilderung Mark. 14,43 und Matth.
26,47 macht den Eindruck der Improvisation und Unordnung, die
durch das Sichwehren der Jünger darnach gesteigert wird. Die
Häscher haben Schwerter und Stöcke. Man wird das auf die richtig
bewaffneten Tempelsoldaten und die weniger gut ausgerüsteten
Diener, Sklaven des Hohen Rates, insbesondere der fürstlichen
Hohenpriesterfamilien zu verteilen haben. Luk. 22, 47 spricht
zunächst nur von der ganzen Menge der Häscher, um aber nachher

(Vers 52) die genannten Einzelheiten nachzuholen, dabei
hinzufügend, es seien dann auch noch die verantwortlichen Oberen und
die Tempeloffiziere erschienen. Die Gefangennahme Jesu ist eine

innerjüdische Angelegenheit. Anders ist das Joh. 18,3, wo neben
den Beauftragten des Hohen Rates noch „die Kohorte" zusammen
mit ihrem „Chiliarchen" (Vers 12) erwähnt wird. Dieses novum.

31 Luk. 22,6 ist durch den Zusatz äre.g ô/?.ov sachgemäß die Bezugnahme

auf den dogvßos nachgeholt.

28



das sich nur auf die römische Garnison beziehen kann, sprengt den
Rahmen des Prozesses Jesu als einer innerjüdischen Angelegenheit

schon bei seiner Vorbereitung. Während Mark. 15,16 und
Matth. 27, 27 diese römische Kohorte erst nach der Verhandlung
vor Pilatus in Erscheinung tritt, soll sie nach der johanneischen
Darstellung schon bei der Verhaftung Jesu eine Rolle gespielt
haben. Ob das vielleicht darauf schließen läßt, daß die jüdischen
Oberen sich schon im Voraus mit den Römern und gar mit Pilatus
selbst ins Benehmen gesetzt haben? Welche Tragweite wäre dem
zuzumessen? Es könnte sein, daß die jüdischen Oberen sich bei
dieser an sich nur für sie wichtigen Verhaftung der römischen
Soldaten als einer für alle Fälle empfehlenswerten Polizeihilfe
bedient hätten. Immerhin wären damit die Römer und schließlich
damit auch der Prokurator vorzeitig ins Bild über eine innerjüdische

Angelegenheit gesetzt worden. Dazu kommt, daß Joh. 18,3
sehr forcierend sagt: „Judas nun nahm die Kohorte (einige wenige
Handschriften sagen noch forcierender: die ganze Kohorte) und
Diener von den Hohenpriestern und Pharisäern ..." Soll das so
verstanden werden, daß der Hohe Rat dem die Häscher anführenden

Judas die römischen Soldaten besorgt hat, oder vielleicht gar
so, daß Judas selbst das getan hat? Man kann solche Fragen nur
stellen, ohne sie bestimmt beantworten zu können. Dieses Zwielicht

beleuchtet jedenfalls sehr eigentümlich im Voraus die immer
wieder auftauchende Frage, wann und wie die Römer am Todesprozeß

Jesu beteiligt gewesen sind.36

36 A. Schlatter, Der Evangelist Johannes 1930 S. 327 sagt richtig:
„Die Angabe, daß sich Judas lind mit ihm die jüdischen Führer von Anfang
an unter den Schutz der Römer begaben, gibt der johanneischen
Passionsgeschichte Einheit." A. Schlatter, Der Evangelist Matthäus 1933 S. 737

sagt ebenso richtig: „Er (Judas) ging nicht zu den Römern. Judas fühlt
als Jude. Die Entscheidung für oder gegen Jesus ist eine innerjüdische
Angelegenheit; denn für Israel ist der Christus gekommen. Ob er
angenommen oder verworfen werden soll, das ist die Sache der Judenschaft."
Schlatter, der auf diese Weise bei souveräner Beherrschung der zeitgenössischen

Judaica das Ziel des einzelnen Evangelisten scharf herausarbeitet,
läßt dabei die einzelnen Evangelien getrennt nebeneinander stehen, wie das

ja auch im neutestamentlichen Kanon der Fall ist. Hier und da werden wohl
auch die einzelnen Berichte zu sehr harmonisiert.

29



4. Der Prozeß vor dem Hohen Rat mit schließ-
licher Übergabe an Pilatus zur Bestätigung des
gefällten Urteils und (oder) zur Abklärung der
ganzen Angelegenheit. Was darüber Mark. 14, 53ff. par.
und auch Joh. 18,12ff. erzählt ist, zeigt zunächst einmal, daß es

vor dem Hohen Rat eilig, improvisiert, ungeordnet zugegangen
ist, und dann vor allem, daß über solche mehr formalen Dinge
hinaus die Verhandlung nicht zu einer vollen Abklärung gerade im
jüdischen Sinne vorgedrungen ist. Immerhin gibt sich der die
Verhandlung des Hohen Rates leitende Hohepriester Kaiphas Mühe
um Wahrung der gesetzlichen Ordnung, die für ein Gerichtsverfahren

„zwei oder drei Zeugen", deren Aussagen miteinander
übereinstimmen müssen, vorschreibt. Das bei Mark, und Matth. — nicht
bei Luk.! — angestellte erste Verhör geht darum, ob sich

Zeugenaussagen beibringen lassen, die ein Todesverbrechen, d.h. eine

Gotteslästerung, eine ßlaocpi]/uia, „Blasphemie", bei Jesus
nachweisen. Ein Rätselwort Jesu über den Abbruch und Wiederaufbau
des Tempels wird in seinem für Jesus messianischen Sinn nicht
erfaßt. Da Jesus um seines dem Hohen Rat nicht klar sein
könnenden Messiasgeheimnisses willen schweigt, bricht der
Hohepriester an dieser Stelle ab. Im zweiten Teil des Verhörs, das nun
plötzlich die Messiasfrage herausstellt, wird ein gewisses Ziel
erreicht, da Jesus die unmittelbar an ihn gestellte Messiasfrage
bejaht. Jetzt bricht der Hohepriester vollends ab und erwirkt die
Verurteilung Jesu zum Tode wegen — „Blasphemie". Wir haben
schon oben besprochen, daß Luk. 22, 71b über dieses Todesurteil
sich ausschweigt. Damit hängt zusammen, daß in Vers 71a das

Wort „Blasphemie" nicht vorkommt. Bei Luk. ist, wenn auch etwas

verhüllt, das Ganze auf eine andere Ebene gestellt: es handelt sich

nur um die Messiasfrage, über die es zwischen Jesus und dem
Hohen Rat keine Einigung geben kann. Dabei vermeidet Luk.
einen sozusagen innerjüdischen Fehler in bezug auf die Frage der
„Gotteslästerung". Wenn bei Mark, und Matth, wegen dieser
Sünde ein Todesurteil gefällt wird, so liegt im jüdischen Sinn
ein Fehlurteil vor. Denn mit seinem Messiasanspruch hat Jesus
sich keiner Gotteslästerung schuldig gemacht, weil für diese der
ausdrückliche Mißbrauch des genannten Gottesnamens konsti-

30



tutiv ist. Im Mischna-Traktat „Sanhédrin" VI, 5 heißt es: „Der
Lästerer ist erst schuldig, wenn er den Gottesnamen deutlich
ausspricht."30 Ob Luk. in etwaiger Kenntnis dieser scharfen Bestimmung,

die vielleicht zur Zeit Jesu noch nicht in Geltung war, den

Todesprozeß Jesu vor dem Hohen Rat anders gestaltet hat als
die beiden anderen Synoptiker? Wichtiger ist jedenfalls, daß er
damit die Schuld der jüdischen Behörden nicht hat verneinen
wollen. Was er hat herausarbeiten wollen, ist dies: die jüdischen
Oberen konnten weder ohne Zusammenhang mit der Messiasfrage
(so im ersten von Luk. übergangenen Verhör) noch im Zusammenhang

mit der Messiasfrage (so im zweiten von Luk. umgestalteten
Verhör) mit dem gesuchten Delikt der Gotteslästerung zum Ziele
kommen, sodaß ihnen schließlich für ihre Absicht, Jesus zu beseitigen,

nichts als eine Denunziation an die Adresse des Pilatus
übrig blieb. Ähnlich und doch auch wieder anders ist die
Darstellung des vierten Evangelisten. Einerseits wird hier wie Mark.
2, 7 („Was redet dieser so? Er lästert. Wer kann Sünden vergeben
außer Gott allein?") die Frage der Gotteslästerung nun doch mit
der Messiasfrage zusammengebracht, wie sich das besonders deutlich

aus Joh. 10, 33 ergibt: „Die Juden antworteten ihm: ,Nicht
wegen eines guten Werkes wollen wir dich steinigen, sondern

wegen einer Lästerung, und zwar weil du, der du ein Mensch bist,
dich zu Gott machst'." Anderseits ist aber von dieser Sicht in der
Darstellung des Todesprozesses Jesu vor dem Hohen Rat kein
Gebrauch gemacht. Joh. 18,12ff. nimmt zunächst nicht der regierende

Hohepriester Kaiphas, an dessen früheres Wort 11,50 in
Vers 14 erinnert wird, das Verhör vor, sondern sein Schwiegervater

Hannas, der jedenfalls zum Hohen Rat gehört. Es handelt
sich nicht um ein wirkliches Prozeßverfahren, sondern nur um ein
bloßes Feststellungsverfahren. Hannas will wissen, wie es mit
Jesu Jüngern und seiner Lehre steht, um daraus offenbar die
politische Gefährlichkeit dieser Bewegung zu klären (Vers 19). Da
Jesus diese Frage mit dem Hinweis auf sein öffentliches Auftreten

36 Zur Frage nach dem Sinn der „Gotteslästerung" im rabbinischen
Judentum vgl. vor allem P. BiUerbeck (s. Anm. 5), der zu Matth. 26, 65
ein umfassendes Material aus den Judaica durchdiskutiert.

31



vor aller Welt ablehnt (Vers 20f.), kommt es zu einem abrupten
Schluß dieses Verhörs, indem ein Diener des Hohenpriesters Jesus

wegen Ungebührlichkeit mißhandelt (Vers 22f.). Jesus wird dann
Kaiphas vorgeführt, der gar nichts unternimmt (Vers 24). Wir
erfahren nur, daß man Jesus darnach zu Pilatus bringt. Die inner-
jüdische Angelegenheit braucht dem Römer gar nicht vorgelegt
zu werden. Vor dessen Forum sollen andere Dinge zur Sprache
kommen, die dann dazu führen müssen, daß Jesus nicht der bei den
Juden auf Gotteslästerung stehenden und von Pilatus zu bestätigenden

Steinigung, sondern der von Pilatus selbst für Rebellion;
zu verhängenden Kreuzigung unterworfen wird. Es scheint, daß
sich schließlich das als das Kernproblem des Todesprozesses Jesu

vor dem Hohen Rat herausschält, wie es mehr oder weniger
verdeckt in allen vier Evangelien vorliegt.

Oder sollte vielleicht erwogen werden können und müssen,
daß die jüdischen Oberen zum Schluß (weniger zu einem klaren
Beschluß!) gekommen sind, bei Pilatus zwei Verfahren anhängig
zu machen? Erstens durch den Antrag auf Bestätigung ihres Todesurteils

wegen Gotteslästerung ein Verwaltungsverfahren,
dem der römische Prokurator zum Schutze des Judentums als einer
privilegierten Kultusgemeinschaft (religio licita) stattgeben mußte!
Zweitens durch die Anklage auf politisches Messiastum ein

(neues) Gerichtsverfahren, das der Prokurator zum
Schutze der römischen Majestät erst recht durchführen mußte!
Dabei könnte es so gewesen sein, daß der Hohe Rat gerne zwei
Eisen im Feuer hatte und zuwarten wollte, was dann in beiden
Verfahren vor Pilatus nebeneinander oder auch mit- und durcheinander

herauskommen würde. Die dann jedenfalls drohende
Kreuzigung nahm man dabei in Kauf oder wünschte sie sogar.

Warum aber — so fragen wir weiter — haben sich die
jüdischen Oberen nicht damit begnügt, ihr Vernichtungsverfahren
gegen Jesus vor ihrem eigenen Forum durchzuführen? Zwei
Antworten wollen hier erwogen werden: a) Die Juden konnten
nicht anders, weil sie Bedenken haben mußten, den Anklagepunkt
der Gotteslästerung vor sich selbst und dem jüdischen Volk so
sauber herauszuarbeiten, daß eine Verurteilung zum Tode durch

Steinigung zwingend war. Daher gingen sie Pilatus an, dem sie

32



dann im Zusammenhang mit dem Messiasanspruch Jesu die
Verurteilung zur Kreuzigung abzuringen hofften. Für diese Sicht
liegen in der Evangelienüberlieferung Spuren vor, insoweit vor
allem bei Mark, und Matth, das Anklageverfahren auf
Gotteslästerung unklar bleibt, b) Die Juden wollten nicht anders, weil
sie gerade die Kreuzigung beabsichtigten, die sie selbst nicht ins

Auge fassen konnten und deshalb dem Pilatus abringen mußten.
Auch für diese Sicht liegen in der Evangelienüberlieferung Spuren

vor, insoweit vor allem bei Luk. und noch mehr bei Joh. das

Anklageverfahren auf Gotteslästerung fast und schließlich ganz
zurücktritt. Die eigentliche Angst der jüdischen Oberen bezieht sich

an der noch einmal zu nennenden Stelle Joh. 11, 50, die 18,14
wiederholt ist, unverkennbar darauf, daß sie selbst der
Unterstützung eines Rebellen schuldig gesprochen werden könnten.

Diese beiden Antwortversuche brauchen einander nicht
auszuschließen. Einmal ist damit zu rechnen, daß sich erst allmählich
während der ohnehin überstürzten und daher nicht recht
vorbereiteten Verhandlung des Hohen Rates zeigte, wie unklar dieser

beispiellose Prozeß war37, zu dessen Durchführung im
Blick auf das nahende Fest nicht genug Zeit blieb; man wollte
zudem Pilatus, wenn er nun einmal mit dieser Sache beschäftigt
werden mußte, sofort in Jerusalem angehen, um keine Verschleppung

durch die Abreise des Prokurators nach Cäsarea zu erleben.
Dann aber, was mir besonders wichtig zu sein scheint, war der
vielschichtig und zum Teil gegensätzlich zusammengesetzte Hohe
Rat füglich auch in dieser Frage nicht restlos einig. An dieser
innerjüdischen Einschätzung des Verfahrens38 zeigt die evangeli-

37 J. Schniewind, Das Evangelium nach Markus 1933 S. 182 sagt zum
Todesprozeß Jesu vor dem Hohen Rat treffend: „Die gesetzlichen
Bestimmungen des A. T. wie des späteren jüdischen Rechts sehen einen Fall wie
diesen — naturgemäß! — nicht vor."

36 p>er Frage nach den Parteigegensätzen innerhalb des Hohen Rates
und ihren Auswirkungen auf das Verfahren gegen Jesus geht /. Klausner
in seinem Jesusbuch (s. Anm. 2 und 3) besonders sorgfältig nach; er kritisiert

die Behandlung der Formalien und der Sache durch den Hohen Rat
so scharf, daß er S. 465 einen Satz prägen kann wie diesen: „Jesu
Verurteilung stand nicht im Einklang mit dem Geist der Pharisäer: sie

erfolgte im Sinne der Sadduzäer .." Klausner, der als Jude in einem ge-

33

Judaica, Bd. I, 1 3



sehe und apostolische Überlieferung kein Interesse. Immerhin ist
vielleicht doch beachtlich, daß Mark. 14,64 „alle" urteilen, Jesus
sei des Todes schuldig, während Matth. 22,66 dieses „alle" nicht
hat, sodaß mit einem mehrheitlichen statt eines einheitlichen
Entscheides gerechnet werden kann. Ob Joseph von Arimathia, der
Mark. 15,43 und Luk. 23, 50 „Ratsherr", d.h. Mitglied des Hohen
Rates in Jerusalem, genannt wird, zu einer dissentierenden Minderheit

gehört hat? Wenn Luk. 23, 51 hinzugefügt ist, er habe „ihrem
Rat und Tun nicht beigepflichtet", so könnte das so gedeutet werden.

Oder man müßte annehmen, daß er sich durch Nichtteil-
nahme an der Sitzung dieser Prozeßsache entzogen hätte. So oder
so ist beachtlich, daß der Hohe Rat hier nicht einheitlich gewesen
ist, was sich ohnehin aus seiner gegensätzlichen Zusammensetzung
schon aus Sadduzäern und Pharisäern u.a. entnehmen läßt.39

5. Der Prozeß vor Pilatus mit schließlicher
Übergabe an die römischen Soldaten zur
Hinrichtung. Damit, daß Jesus dem Pilatus übergeben wird, ist
seine Verwerfung durch die Juden noch nicht klar vollzogen, doch
mehr und mehr wird sie von den beharrlichen Juden erstrebt und
schließlich eben doch vollzogen. Die hier eingeschobene, nur Matth.
27,3ff. eigene Erzählung vom Ende des Judas, der seine Tat bereut,
scheint den Sinn zu haben, daß der Jude, der den Stein ins Rollen
gebracht hat, die jüdischen Oberen an der Übergabe Jesu an
Pilatus hindern will. Es zeigt sich, daß deren Entschluß
unerschütterlich feststeht. Alles, was nunmehr Mark. 15, 1, bzw. 3ff.
par. und auch Joh. 18, 28ff. erzählt ist, stellt dar, daß die schließlich

dem Pilatus abgerungene Verurteilung Jesu zum Kreuzestod
eine Tat der Juden war. Luk. 23,2 hebt innerhalb der lukanischen

Darstellung, die, wie wir gesehen haben, die Frage der
Gotteslästerung im Prozeß Jesu nicht behandelt, durchaus folgerichtig
die rein politische Seite als Anklage der Juden gegen Jesus: „Wir
haben diesen erfunden als einen, der unser Volk verwirrt und es

wissen Sinne pro domo zu reden nicht vermeiden kann, hat dabei die
innerjüdische Sicht des Todesprozesses auf weite Strecken gut erfaßt.

39 Schalom Asch hat in seinem Roman „Der Nazarener" 1940 den
Rabbi Nikodemus als einen Vertreter der Prasiräer in den Hohen Rat
versetzt und läßt Judas Ischarioth dort als Zeugen auftreten.

34



davon abhält, dem Kaiser Steuern zu geben, und der sagt, er sei
der Messiaskönig." Doch die Juden müssen es erleben, daß Pilatus

von der Schuld Jesu als eines angeblich staatsgefährlichen
Rebellen nicht zu überzeugen ist und trotz der Bejahung der Messiasfrage

durch Jesus selbst diesen frei lassen will. Er macht
verschiedene Versuche, diesen Fall abzuschieben oder an die Juden
zurückzuschieben. Die zunächst hier eingeschobene, nur Luk.
23, 6ff. eigene Szene, Herodes Antipas als den Landesherrn des

Galiläers mit der Sache zu beschäftigen, hat nur das Ergebnis, daß
auch dieser von der Schuld Jesu nicht zu überzeugen ist. Es folgt
der Versuch mit dem wirklichen Rebellen Barabbas — Matth. 27,19
verstärkt durch die Warnung seitens der Frau des Pilatus —, für
den sich aber die aufgebotenen Volksmassen begeistern, sodaß
Pilatus schließlich nolens volens, zum Zeichen seiner Unschuld
seine Hände vor dem tobenden Volk waschend (nur Matth. 27,24
überliefert), Jesus zur Kreuzigung seinen Soldaten übergibt. Im
johanneischen Bericht ist abgesehen von den eigentümlichen
Gesprächen des Pilatus mit Jesus, die für das Prozeßverfahren nichts
austragen, so wichtig sie sicherlich an sich sind, gegenüber den

Synoptikern folgendes eigenartig und auch neuartig: Pilatus
versucht es nach dem Mißlingen mit Barabbas mit der „Ecce homo"-
Vorführung Jesu, wird aber dann um so mehr von den Juden mit
der Drohung, ihn bei seinem kaiserlichen Herrn zu verklagen,
unter Druck gesetzt. Als er sich feierlich auf seinem Richterstuhl
niederläßt, sieht das so aus, als wenn er sich noch alle Entscheidung

in seinem Sinn vorbehielte. Der Tumult der tobenden Menge
bricht wieder los. Und Pilatus übergibt Jesus zur Kreuzigung
seinen Soldaten.

Man hat den Eindruck, daß Pilatus es am liebsten so
gemacht hätte wie der Prokonsul G a 11 i o in Korinth, als diesem

Apgsch. 18, 12—17 der Apostel Paulus von den Juden mit
folgender Anklage vorgeführt wurde: „Dieser überredet die
Menschen, Gott zu verehren wider das Gesetz". Da benahm sich dieser
hohe Beamte denkbar vernünftig: er läßt weder Paulus noch die
Juden zu Wort kommen. Er will vielmehr wissen, ob Paulus ein
konkretes Delikt begangen habe, will aber nichts wissen von
internen jüdischen Streitigkeiten und jagt alle miteinander fort.

35



Die schreienden Juden halten sich dann an ihrem Synagogen
Vorsteher schadlos, den sie verprügeln. „Und Qallio kümmerte sich
in keiner Weise darum." Diese Szene entbehrt nicht eines geradezu
komischen Beigeschmacks. Beim Todesprozeß Jesu ging es
deshalb nicht so harmlos zu, weil die von den jüdischen Oberen
forcierte Messiasfrage hineinspielte, der Pilatus als. der für Ruhe
und Ordnung in dem messianisch aufgeregten Palästina
verantwortliche Beamte Rechnung tragen mußte. Diesem Sachverhalt
entspricht das urchristliche Kerygma der apostolischen Predigt,
wo, wie wir gesehen haben, Pilatus entweder nur genannt oder
ausdrücklich entlastet ist, während die Juden als die eigentlich
Verantwortlichen und Schuldigen belastet sind. Gerade dieses

Kerygma ist in der Berichterstattung der Evangelien trotz aller
Unausgeglichenheiten im einzelnen zwingend entfaltet. Dabei ist
man aber doch nicht so weit gegangen, wie das in apokryphen
Evangelien und verwandten Erzeugnissen wie den Pilatusakten
geschehen ist. Es sei nur daran erinnert, daß im Anfang des uns
erhaltenen Fragments der Leidens- und Auferstehungsgeschichte
im Petrusevangelium erzählt ist, die Juden und insbesondere Hero-
des Antipas seien nicht nur die eigentlichen Richter, sondern auch
die Vollstrecker des Todesurteils gegen Jesus gewesen. Während
auf dieser Linie Pilatus im Gefolge seiner Frau schließlich zum
Heiligen erhoben worden ist, wird er in einem anderen Strang der
apokryphen Überlieferung wegen seines Todesurteils gegen Jesus
wieder um so mehr als Bösewicht und Unhold belastet.10 Von
einem solchen Für und Wider weiß der biblische Bericht nichts.

Was das im Neuen Testament dargestellte Verhalten des

Pilatus betrifft, so sind schließlich noch zwei vielverhandelte
Einzelfragen zu erörtern. Man hat gemeint, daß eine genauere
Aufhellung der Frage nach der Kompetenz des jüdischen Hohen
Rates gegenüber den Befugnissen des römischen Prokurators mehr
Licht in das Ganze bringen könne. Joh. 18, 31 lesen wir: „Es sagte
nun Pilatus ihnen (den jüdischen Oberen) : ,Nehmt ihr ihn und
richtet ihn nach eurem Gesetz!' Es sagten ihm die Juden: ,Uns
ist es nicht erlaubt, jemanden zu töten'." Alle Evangelien stellen

40 Vgl. Anm. 12.

36



den Todesprozeß Jesu in Übereinstimmung mit dieser Anschauung
dar, der zufolge der jüdische Hohe Rat, solange er unter den
römischen Prokuratoren stand, nicht das Recht hatte, ein Todesurteil

vollziehen zu lassen, weil dieses römischerseits bestätigt
werden mußte. Demnach mußte eine Steinigung, zu der die Juden
einen Gotteslästerer verurteilen konnten, von den Römern
bewilligt werden, während für innerjüdische Dinge eine Kreuzigung
überhaupt nicht zur Debatte stand. Die Steinigung des Stephanus
ist entweder ein Ausnahmefall als Lynchjustiz, oder aber es ist
den jüdischen Oberen noch rechtzeitig die Erlaubnis zum Vollzug
der Steinigung gegeben worden, ohne daß dies ausdrücklich
erzählt ist. Zu erwägen ist m. E. aber auch, daß sich in diesem Fall
wie auch sonst die Juden auch als Behörde einen Übergriff haben

zu Schulden kommen lassen, wofür ihnen nachher Indemnität
bewilligt worden ist. Oder es könnte auch so gewesen sein, daß
die jüdischen Oberen zur Vollstreckung des Urteils so etwas wie
eine Blankovollmacht in den Händen gehabt haben, was bei dem
zeitweise guten Verhältnis zwischen dem regierenden
Hohenpriester und Pilatus nicht ausgeschlossen erscheint. Für den

Todesprozeß Jesu ist daraus deshalb auch schon nichts zu
entnehmen, weil es hier bei der Forcierung nach der politischen Seite
hin von vorneherein um die jüdischerseits zum mindesten riskierte,
einkalkulierte oder gar beabsichtigte Kreuzigung ging. Das ergibt
sich nicht nur aus der Analyse der einzelnen Berichte, sondern

gerade aus dem Satz, der auf Joh. 18,31 mit Vers 32 folgt: „Auf
daß das Wort Jesu erfüllt würde, das er gesprochen hatte, indem
er anzeigte, mit welchem Tode er sterben müsse." Wenn damit die
Kreuzigung visiert ist, so liegt hier ein Mißverständnis zwischen
Pilatus und den Juden vor: er denkt an die Steinigung, die sie mit
seiner Bestätigung vollziehen dürfen; sie aber denken an die
Kreuzigung, deren Durchführung ihnen nicht zusteht.41

41 Gegen die Meinung der Meisten, die sich in der Frage nach der
Kompetenzverteilung zwischen Pilatus und dem Hohen Rat vor allem Th.
Mommsen als dem Darsteller der römischen Rechts- und Staatsgeschichte
angeschlossen und die verwickelten Judaica einbezogen haben, hat sich
H. Lietzmann in der Preußischen Akademie der Wissenschaften 1931 mit
einem Vortrag über den Prozeß Jesu gewandt und behauptet, der Bericht

37



Die zweite noch ausstehende Einzelfrage hat es ganz
abgesehen von diesen juristischen Dingen mit der persönlichen
Einstellung des Pilatus zu tun. Man hat gemeint, daß die
Entlastung der Person des römischen Richters ungeschichtlich sei,
weil schon die älteste Überlieferung in ihrer gegnerischen
Einstellung gegen alles Jüdische um so mehr von romfreundlichen
Tendenzen à tout prix sich habe bestimmen lassen. Für die
einhellige Darstellung im Kerygma und in allen Evangelien, daß
Pilatus von der Unschuld Jesu überzeugt gewesen sei, spricht
aber nun am sichersten, daß trotz aller Ausführlichkeit der evan-

über die Verurteilung Jesu durch den Hohen Rat Mark. 14,55—62 sei

unhistorisch, der Hohe Rat habe Jesus nur verhaftet und ihn dann den
Römern übergeben. Dagegen hat sofort F. Biichsel in einem Aufsatz über
die Blutgerichtsbarkeit des Synhedrions, Zeitschrift für die neutestament-
liche Wissenschaft 1931, mit guten Gründen polemisiert, sodaß er durch
eine Replik des Angegriffenen, ebd. 1932, nicht widerlegt worden ist. Für
das historische und theologische Verständnis des Todesprozesses Jesu ist
durch diese Debatte nichts Förderliches herausgekommen. Mommsen hat
sich im 5. Bd. seiner römischen Geschichte 1. Aufl. 1885, 10. Aufl. 1927
S. 512 so geäußert: „Diesem Synhedrion und seinem Hochpriester, den

jetzt als Vertreter des kaiserlichen Landesherrn der Procurator ernannte,
ließ oder übertrug die römische Regierung diejenige Competenz, welche in
den hellenischen Unterthanengemeinden den städtischen Behörden und den
Gemeinderäthen zukam. Sie ließ mit gleichgültiger Kurzsichtigkeit dem trans-
cendentalen Messianismus der Pharisäer freien Lauf und dem bis zum
Eintreffen des Messias fungierenden keineswegs transeendentalen Landescon-
sistorium ziemlich freies Schalten in Angelegenheiten des Glaubens, der Sitte
und des Rechts, wo die römischen Interessen dadurch nicht geradezu berührt
wurden. Insbesondere betraf dies die Rechtspflege Die Criminaljustiz
über dieselben (sc. die Juden) übte diese (sc. die jüdische Behörde)
wahrscheinlich concurrirend mit dem römischen Procurator; nur Todesurtheile
konnte sie nicht anders vollstrecken lassen als nach Bestätigung durch den
kaiserlichen Beamten." Wenn ein solches Votum etwas vage erscheint, so

liegt das an den gerade in den Beziehungen zwischen Pilatus und dem
Hohen Rat vagen Verhältnissen. Es liegt also in der Natur der Sache, wenn
die vielen juristischen Studien, die man immer wieder diesem Gegenstand
gewidmet hat, keine neue Klarheit haben schaffen können. Als eine
sympathische, jedoch aus mancherlei Gründen mißlungene Probe aus der neueren
Zeit sei genannt: Gustav Lippert, Pilatus als Richter, eine Untersuchung
über seine richterliche Verantwortlichkeit an der Hand der den Evangelien
entnommenen amtlichen Aufzeichnungen des Verfahrens gegen Jesus 1923.

38



gelischen Berichterstattung keine Spur davon zu finden ist, daß
Pilatus in irgendeinem Stadium des Verfahrens daran gedacht
hätte, die Anhänger des Messiasprätendenten Jesus zu fassen. Den

Jüngern Jesu ist kein Haar gekrümmt worden. In den anderen
Fällen von messianischen Rebellionen, über die wir mancherlei
Nachrichten vor allem durch Josephus haben, ohne daß dieser
Römerfreund solche Tumulte als messianische Bewegungen recht
gekennzeichnet hat, wurde jeweils sofort gegen Führer und
Anhänger hart vorgegangen. Wie grausam gerade ein Pilatus
zupacken konnte, wird Luk. 13,1 erzählt: „Einige aber, die damals
anwesend waren, erzählten ihm (Jesus) über die Galiläer, deren
Blut Pilatus mit ihren Opfern gemischt hatte." Josephus berichtet
über diesen Gewaltakt nichts, der aber deshalb nicht ungeschichtlich

zu sein braucht. Im übrigen berichtet Josephus über andere
Taten und Untaten des Pilatus, die diesen als einen skrupellosen
Mann erscheinen lassen. Um so eindrücklicher ist es, daß er von
Jesus offensichtlich beeindruckt war, auch wenn er aus
Zweckmäßigkeitsgründen ihn nicht freigegeben hat.42 —

Wer alles hat die Verantwortung für den schmachvollen
Galgentod Jesu Christi zu tragen? Als Behörde in erster Linie
der jüdische Hohe Rat in Jerusalem und in zweiter Linie der
Prokurator aus Rom! Beide Behörden sind dabei von den ihnen
nahestehenden Landsleuten nicht isoliert gewesen. Es ergibt sich
für beide behördliche Instanzen mit den anderen eine Solidarität
im Bösen, aber auch zum Guten. Die jüdischen Oberen haben um
sich viele Gefolgsleute, die nach Kräften mitmachen, und tobende
Volksmassen, die sich ohne weiteres in den Ruf „Kreuzige! Kreu-

42 Von hier aus wird man der Pointe in der Erzählung „Le Procurateur

de Judée" von Anatole France nicht zustimmen können, wenn dort
Pilatus mit einem Freund allerlei orientalische Erinnerungen austauscht,
ohne sich auf Jesus besinnen zu können. Hier ist der Schluß dieser Erzählung:

(der Freund berichtet) «Il se faisait appeler Jésus le Nazaréen, et
il fut mis en croix pour je ne sais quel crime. Pontius, te souvient-il de
cet homme? / Pontius Pilatus fronça les sourcils et porta la main à son
front comme quelqu'un qui cherche dans sa mémoire. Puis, après quelques
instants de silence: — Jésus? mumura-t-il, Jésus le Nazaréen? Je ne me
rappelle pas.»

39



zige!" hineinpeitschen lassen. Es ist das nicht nur der Pöbel,
sondern auch das Volk, das jüdische Volk als solches, wenn Luk.
23,13 und Matth. 27,25 statt des etwas verächtlichen „Ochlos"
(oplo?) der „Laos" (luôç) auf den Plan tritt. Es sind auch andere
Leute aus diesem Volk da, die zusammen mit den klagenden Frauen
Jesus auf der via dolorosa begleiten. Dem Hohen Rat selbst hat
Joseph von Arimathia angehört und sich von seinen Kollegen
geschieden. Neben Pilatus stehen die römischen Soldaten ebenso

verantwortungslos wie roh. Doch zu ihnen gehört der Centurio
als der erste deutlich bekennende Zeuge aus dem Heidentum, und
zwar vor der Auferstehung Jesu. Diese neue Großtat Gottes haben
dann die in Wirrnis und Feigheit gestoßenen Jünger Jesu allen
gepredigt, „dem Juden zuerst und dem Griechen", um mit dem

Heidenapostel Paulus zu sprechen, der trotz allem, in das er als
Feind der christlichen Gemeinde zunächst hineingestoßen war, an
seinen Volksgenossen festgehalten hat. Es leidet keinen Zweifel,
daß die damaligen Juden, Heiden und Christen Typen für uns
heutige Menschen sind. Daher: „Nun, was du, Herr erduldet, ist
alles meine Last; ich hab es selbst verschuldet, was du getragen
hast" — so heißt es im Passionslied Paul Gerhardts aus der Zeit
des Dreißigjährigen Krieges.

Die Gottesverkündigung Jesu und der Gottes¬

gedanke des Spätjudentums

Von Prof. Dr. WERNER GEORG KÜMMEL, Zürich.

Die Frage nach dem Verhältnis der Gottesverkündigung Jesu zum
Gottesgedanken seiner jüdischen Zeitgenossen ist vor 20 Jahren
von neuem in den Mittelpunkt der wissenschaftlichen Diskussion
über den wesentlichen Charakter der Verkündigung Jesu
überhaupt gestellt worden durch Karl Holls Arbeit über „Urchristen-

40


	Der Todesprozess des Messias Jesus : die Verantwortung der Juden, Heiden und Christen für die Kreuzigung Jesu Christi

