
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 57 (1995)

Heft: 6

Artikel: 350 Jahre Kloster Visitation in Solothurn

Autor: Wigger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-862325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-862325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


350 Jahre Kloster Visitation in Solothurn
Von Franz Wigger

«Viel liebi alti Chlöschter hets... »

Das Kloster der Visitantinnen in Solothurn
feiert 1995 das 350jährige Jubiläum seiner
Gründung im Jahr 1645. Es fehlt nicht an
zuverlässigen Darstellungen seiner
Geschichte. Auch frühere Jubiläen boten An-
lass dazu.1 Wenn hier eine weitere Auflage
der Klostergeschichte geboten wird,
geschieht es namentlich aus der Absicht, diese
der gegenwärtigen Generation zugänglich
zu machen. Mit dem historischen Anliegen
verbindet sich das religiöse, dass etwas vom
Geist der Gründer des Ordens und des
Klosters fühlbar wird.

I. Die Gründung des Ordens der Visitation

Manche Orden, gerade auch die bekannten
Orden der Benediktiner und der Franziskaner,

entstanden, indem sich beeindruckte
Menschen an eine charismatische Persönlichkeit

anschlössen. Andere verdanken ihr
Entstehen einer bewussten Gründungsabsicht.

Beim Orden der Visitation wirkten
beide Kräfte zusammen.

Ein Plan in diesem Sinn beschäftigte
Franz von Sales, den Bischof von Genf, mit
Sitz in Annecy im Herzogtum Savoyen
schon Jahre vor der eigentlichen Gründung.
Sein seelsorgliches Wirken Hess ihn erken-

81



nen, wie offen und fähig zahlreiche
Menschen in der Welt (Laien) einem bewusst
religiös geprägten Leben gegenüber standen.
Es wurde zu einem Hauptanliegen, diese
Menschen durch religiöse Schriften zu
einem Leben aus dem Glauben anzuleiten.
Namentlich auch bei Frauen stellte er ein
Interesse an religiöser Vertiefung fest, die
Bereitschaft, ihr Leben auf Gott einzustellen.

Die herkömmlichen Orden boten hiefür

nur einem beschränkten Kreis Zugang,
nicht zuletzt wegen der Strenge der
Anforderungen an die Gesundheit. Damit sahen
sich viele ferngehalten, die sich von ihrer in-
nern Einstellung her als geeignet für das
Ordensleben erwiesen. Diese Erfahrung
brachte Franz von Sales auf den Gedanken,
eine Frauengemeinschaft zu gründen, zu
der auch ältere, behinderte, verwitwete
Frauen Zutritt finden sollten. Anfänglich
nahm Franz von Sales nicht einen eigentlichen

Orden in Aussicht. Auf Reisen in Italien

hatte er losere Formen religiöser
Gemeinschaft kennengelernt. An diesen Plänen

liess er in besonderer Weise Baronin
Johanna Franziska von Chantal teilnehmen,
die ihm mehr als andere durch seine geistige

Führung nahestand.

Die Forschung scheint in der Frage uneinig,
in welcher Gestalt Franz von Sales ursprünglich
die beabsichtigte Gemeinschaft verstand.
Genauerhin geht es darum, ob der Dienst an den
Armen und Kranken neben der Vertiefung der
Nähe Gottes im Gebet einen ebenbürtigen
Schwerpunkt im Leben der Gemeinschaft
darstellen solle. Ich fühle mich nicht berufen, in dieser

Frage ein Wort mitzusprechen. Persönlich
neige ich eher dazu, dem karitativen Wirken der
Schwestern in der ursprünglichen Vorstellung
der Gründer nicht nur eine nebensächliche Rolle
zuzuschreiben. Schriftlich festgehaltene Gedanken

von Franz von Sales sehen das Leben der
Schwestern als eine Verbindung von Maria und
Martha im Evangelium, der Beschaulichkeit von
Maria mit dem äussern Dienst von Martha. Auch

in den italienischen Vorbildern nimmt der
Dienst an den Armen und Kranken einen
vornehmlichen Platz ein.

In diesem Sinn waren die Vorstellungen
der heiligen Gründer herangereift, als es am
6. Juni 1610 von Frau von Chantal und zwei
andern Damen zur eigentlichen Errichtung
der Gemeinschaft in Annecy kam.
Kennzeichnend für sie wurden das Fehlen der
Klausur und die Bindung an sie durch
(nur) Einfache Gelübde. Aus verschiedenen
Überlegungen kristallisierte sich schon am
Anfang der Name SCHWESTERN VON
DER HEIMSUCHUNG heraus. Die Gründer

schätzten an diesem Geheimnis aus
dem Leben Marias vor allem das Unauffällige

und Verborgene. Hauptanliegen bildete
ein auf die Liebe zu Gott ausgerichtetes
Leben, das sich in der Beschaulichkeit und im
Dienst an den Armen und Kranken
verwirklichen sollte. Weitere Lebensformen
der ersten Gemeinschaft können übergangen

werden, da sie durch die Entwicklung
der Gemeinschaft überholt wurden. Aus
dem Gesellschaftsleben der Zeit ergab sich,
dass als Mitglieder namentlich Damen der
vornehmern gesellschaftlichen Kreise anvisiert

waren.
Der Umbau der Gemeinschaft in einen

eigentlichen Orden mit Satzungen, Klausur
und Feierlichen Gelübden ergab sich aus
der Ausbreitung. Damen aus Lyon, bewogen

auch durch das Ansehen von Franz von
Sales, entschlossen sich zu einem Leben
nach dem Vorbild von Annecy. Der Erzbi-
schof von Lyon, Denis-Simon de Marque-
mont, stand nach Kräften für das Anliegen
ein. Zugleich aber setzte er seine eigenen
Vorstellungen durch. Er konnte sich nicht
damit abfinden, dass die Mitglieder nicht
eigentliche Ordensfrauen seien. In der jetzigen

Gestalt mit bloss Einfachen Gelübden
würde die Gemeinschaft die Anerkennung
der Römischen Kurie nicht finden. Als Or-

82



Franziska von Chantal. Franz von Sales.

densfrauen aber drängte sich die Verpflichtung

zur absoluten und ewigen Klausur und
die Ablegung der Gelübde in feierlicher
Form auf. Auch gesellschaftliche Überlegungen

spielten in den Entscheid über den
Charakter der Gemeinschaft hinein wie das
Erbschaftsrecht und die (Un)möglichkeit
der Mitglieder zur Fleirat. Dazu kamen
Ängste, die zu geringe Bindung der Schwestern

könnte zu Ärgernissen führen. Erzbi-
schof Marquemont vertrat mit seinen
Ansichten nicht einfach eine persönliche
Vorliebe. Er teilte mit seinen Vorschlägen das

allgemeine Denken über Ordensleben in
Frankreich. Ein Einlenken auf seine Spur
erscheint als Voraussetzung, dass sich die
Gemeinschaft überhaupt über die savoyi-
schen Grenzen hinaus in Frankreich
ausbreiten konnte. Diese Ausbreitung war
bereits dahin in Gang gekommen, dass von
allen Seiten her die Regeln der neuen
Gemeinschaft verlangt wurden.

Man merkt es der Korrespondenz von Franz
von Sales an, wie schweren Flerzens er den

Dienst an den Armen und Kranken durch die
Verpflichtung auf die Klausur aufgab. Auch die
äussere Etikette der Gemeinschaft als eigentlicher

Orden kümmerte ihn wenig. Woran er aber
unbedingt festhalten wollte, war eine gewisse
Milde der Regel, die es eben schwächlicheren
Menschen möglich machen sollte, ein Leben in
geistlicher Gemeinschaft zu führen. Das blieb
das Einzige, was er von seiner ursprünglichen
Vorstellung retten konnte. Selbst das Zugeständnis,

dass im Chorgebet lediglich das KLEINE
OFFIZIUM gebetet werden konnte, wurde nur
befristet von Rom eingeräumt, letztlich aber
dann doch nie widerrufen, so dass es bis zum
2. Vatikanum die Gebetsform der Visitantinnen
blieb. Die Tradition des Klosters Visitation
bevorzugt ein anderes Verständnis der Ursprünge.
In dieser Sicht kam dem karitativen Einsatz der
Schwestern nur ein geringes Gewicht zu. Franz
von Sales sei denn auch «mit ganzem Herzen»
auf die Reformanträge des Erzbischofs von Lyon
eingegangen.

Nach diesen geistigen Ausmarchungen
bildete sich die Klostergestalt heraus, in der
auch das Kloster Solothurn ins Leben treten

sollte. 1618 errichtete Franz von Sales

83



die Visitation in Annecy als eigentlichen
Orden. Jedem Bischof sollte es zustehen,
die Klöster seiner Diözese als unmittelbarer
Oberer in gleicher Weise zu errichten. Alle
Klöster sollten voneinander unabhängig
sein, ohne gemeinsame Vorgesetzte
(Generaloberin). Das gemeinsame Band der Klöster

der Visitation sollte allein in der
gleichen Spiritualität und in den gleichen Praktiken

des religiösen Lebens bestehen.
Immerhin sollte jedes Kloster mit dem «Ur-
kloster» von Annecy in Verbindung bleiben.

Als geistige Leitplanke wurde dem
Leben der neuen Gemeinschaft die Augustinerregel

zugrunde gelegt. Ihre erste Bestimmung

stellt die Liebe zu Gott und zum
Mitmenschen ins Zentrum. Vorlage des
gemeinsamen Lebens war das der Urchristen,
wie es die Apostelgeschichte beschreibt. Es
fällt wohltuend auf, wie die persönlichen
Bedürfnisse der einzelnen Schwestern zur
Norm ihrer Behandlung gemacht werden,
etwa bezüglich Nahrung, Fasten und
Kleidung.

Auf der Basis dieser Regel ordneten die
Gründer das Leben der Schwestern in

Satzungen. Ihr Grundanliegen kommt gleich
zu Anfang zur Sprache: dass auch Frauen
mit geringem Kräften wie auch ältere
Zutritt finden sollten, wofern nur die geistige
Grundhaltung erkennbar war: sich den
Gefahren des Lebens in der Welt zu entziehen
und in Demut, Sanftmut und Unterwürfigkeit

zu leben. Die Satzungen sichern für die
Zukunft die Klöster dagegen ab. dass eine
Oberin irgendwelche strenge körperliche
Verpflichtungen einführe.

Die Schwestern waren in drei Abteilungen

gegliedert. Diese vielleicht
überraschende Bestimmung beruht wieder auf der
Rücksicht auf die Möglichkeiten der einzelnen

Schwestern. Den Chorschwestern oblag
der Vollzug des Chorgebets; Schwestern,
die die Fähigkeit zum Chorgebet nicht be-
sassen und einfachere Gebetsformen pflegten,

bildeten die Gruppe der beigesellten
Schwestern. Dazu kam als dritte Gruppe jene

der Laienschwestern, die die Aufgaben
im Flaushalt (Küche, Garten) zu besorgen
hatten.

Das Zeichen des Ordens.

Im Rahmen dieser Grundausrichtungen
war der Tagesplan sozusagen von Stunde zu
Stunde für Gebet, Lesung, Freizeit geregelt.
Als Ordenskleid wurde ein in Stoff und
Schnitt sehr einfaches Gewand vorgeschrieben.

Vorgesetzter der Visitantinnenklösler
war der Bischof; die unmittelbare geistliche
Betreuung stand aber einem Priester in der
Rolle des geistlichen Vaters zu. Jedes Kloster

besass seine Beichtväter. Die ordensinterne

Leitung hatte eine Oberin, die auf
drei Jahre gewählt wurde; nach einem
Unterbruch in der Amtsführung war eine
Wiederwahl möglich.

Diese Hinweise auf den Werdegang und
die Gestalt der Klöster genügen, um zu
erkennen, was mit der Gründung des Visitan-
tinnenklosters nach Solothurn gekommen
ist. Äusserlich mochte sich dessen Leben
wenig von dem der bisher schon ansässigen
Schwestern der Franziskaner-Terziarinnen
und -Kapuzinerinnen unterscheiden. Der
Unterschied bestand in der Grundbestimmung

der Milde und der Rücksicht auf die
Möglichkeiten der einzelnen Schwestern.

84



Porträt von Monsieur de Caumartin. Porträt von Madame de Caumartin.

II. Die Gründung des Klosters in Solothurn

Es ist verständlich, dass die erste Redaktorin der
Kloster-Chronik die Vorsehung Gottes fast greifbar

am Werk sieht, wenn sie die Vorgänge um
das Entstehen der Niederlassung des Ordens in
Solothurn schildert. Ereignisse der europäischen
Politik wie der 30jährige Krieg mit seinen
Bündniskonstellationen, der Standort der französischen

Ambassade in Solothurn mit dem Einfluss
des Botschafters auf die massgebenden
Persönlichkeiten, Begegnungen beteiligter Menschen
wirkten zusammen, um die Visitantinnen auf
Umwegen nach Solothurn zu führen.

1. Weg zum vorläufigen Asyl in Solothurn

Nichts Hess vorerst an das Ausgreifen des neuen
Ordens auf Schweizergebiet denken. Die ersten
Klöster entstanden im Strahlungsbereich der
beiden Gründergestalten Franz von Sales und
Frau von Chantal in Frankreich und Burgund,
darunter das Kloster in Moulins. Bereits seit 1618

war der 30jährige Krieg im Gang. Er beeinflusste
das Geschehen, als 1635 sich Frankreich
einschaltete als Bundesgenosse der Schweden. Damit

dehnte sich der Krieg auch auf die Freigrafschaft

Burgund aus, und die Klöster sahen sich

bedroht. In der Sorge um seine Nichte im Visi-
tantinnenkloster in Champlitte riet Erzbischof
de Retz von Besançon, in Freiburg in der
Schweiz Zuflucht zu suchen. Wohl wurde dort
den Schwestern Asyl gewährt, aber eine dauernde

Niederlassung fand grossen Widerstand und
blieb äusserst unsicher.

Ein anderer Faden spann sich seit 1641.

Damals nahm der neuernannte Ambassadeur

in der Schweiz, Jacques Le Fèvre de

Caumartin, seinen Weg zum Antritt der
neuen Aufgabe über das Kloster Moulins,
wo sich Madame de Chantal aufhielt.
Namentlich war Frau Caumartin von der
Begegnung tief berührt, und sie machte sich
die Bitte um Obsorge für die Schwestern in
Freiburg zu einem persönlichen Anliegen.
Sie trat mit der Superiorin von Freiburg,
Marie Marguerite Michel2, in Briefkontakt
und ihr Mann benützte einen beruflichen
Aufenthalt in Freiburg zu einem Besuch,
wo er die Schwestern sogar des Schutzes
der Königin versichern konnte, die in einem
Brief den Ambassadeur anhielt, den Schwestern,

die ja alle Französinnen aus Burgund
waren, zur Seite zu stehen.

85



Den Eintragungen im Ratsmanual ist
nichts von einer Intervention des Ambassa-
doren-Ehepaars beim Zustandekommen der
Klostererrichtung anzumerken. Die Schwestern

selbst treten darin als Gesprächspartner
der Behörden auf. Umso deutlicher wird

der Einfluss des Botschafters und seiner
Frau in den klösterlichen Quellen sichtbar.

Das Ratsprotokoll vermerkt unter dem
3. Mai 1644 die Verlesung eines Bittschreibens

der Visitationsschwestern aus Cham-
plite in Burgund; es wurde ihnen bewilligt,
nach Solothurn zu kommen und sich wie
andere Flüchtlinge vor oder in der Stadt
aufzuhalten; sie sollten indes den Bürgern
nicht allzusehr zur Last fallen.

Hinter dieser knappen Eintragung
verbirgt sich eine ganze Reihe von Schritten.
Der Botschafter sah angesichts der
ungemütlichen Lage der Schwestern in Freiburg

den Ausweg darin, einen Teil der
Schwestern nach Solothurn zu holen. Er
machte beim Rat die entsprechenden Vor-
stösse, auf die der Rat sofort einging. Auch
die Zustimmung des Bischofs von Lausanne
wurde eingeholt. Mme de Caumartin konnte
die Zustimmung des Rates an Sr. Michel
berichten, wobei weder die Dauer des Asyls
noch die Zahl der Schwestern begrenzt
worden sei. Der Botschafter bot an, die
Überführung selber an die Hand zu
nehmen. Und am 20. Juni 1644 trafen sieben
Schwestern, zwei Novizinnen und zwei
Postulantinnen in Solothurn ein.

Diese wurden zunächst in einem Haus von
Hans Jakob vom Staal in der Nähe der Stadt
untergebracht, das die Schwestern ob seiner
Sauberkeit und Geräumigkeit begeisterte und sie

mit Dankbarkeit erfüllte. Die Angaben über die
Dauer des Aufenthalts in diesem Haus lassen

Fragen offen. Eine erste Version im Nachtrag
der Gründungschronik berichtet, Botschafter
Caumartin hätte den Schwestern schon nach
etwa vier Monaten ein Haus vor dem Stadttor ver¬

schafft, also in einem Zeitpunkt, wo das dauernde

Verbleiben in Solothurn noch nicht in Frage
stand (1644). Eine spätere Notiz in diesem Nachtrag

berichtet, das Botschafterehepaar hätte
unverzüglich nach dem Entscheid des Rates zugunsten

des Klosterbaus (also im Dezember 1645)
die Schwestern veranlasst, am Ufer der Aare ein
Haus für den Bau des Klosters zu kaufen. Beide
Nachrichten lassen sich dahin harmonisieren,
dass das Haus vom Staal tatsächlich nach etwa
vier Monaten verlassen wurde. Die Schwestern

zogen in ein weiteres Provisorium, im Obach-
quartier. Nach dem Entscheid des Rates im
Dezember 1645 wurde dann der Kauf der endgültigen

Klosterliegenschaft vorbereitet, da sich das

bisherige Haus doch nicht als Kloster eignete
und namentlich die Klausur erschwerte.

2. Die endgültige Niederlassung

Mit dem Ende der Kriegswirren in Burgund
fiel um diese Zeit der Grund für das Asyl in
Solothurn dahin. Gegen Ende 1644 erschien
die Superiorin des Klosters Dole in
Solothurn, um die Schwestern zurückzuholen.
Aber das Botschafterpaar machte seinen

ganzen Einfluss bei den Behörden geltend,
dass das Asyl in eine ständige Niederlassung

umgewandelt werde. Caumartin selber
verfasste die Eingabe an den Rat. Wenn
auch die Darstellung in der Klosterchronik
kein Widerstreben der Schwestern gegen
dieses Vorhaben erkennen lässt, stellt sich
doch die Frage, wie willkommen ihnen der
Vorstoss des Botschafters sein mochte.
Schliesslich waren sie ja alle Französinnen,
hatten in diesem halben Jahr noch kaum
Wurzeln in Solothurn geschlagen; die Rückkehr

in die Heimat mochte ihrem persönlichen

Empfinden als die ansprechendste
Lösung vorkommen.

Aus einem Brief der Superiorin Sr.
Michel vom 3. November 1644 spricht die grosse

Erleichterung, die die Schwestern ob
ihres Asyls in Solothurn empfanden; es zeigt

86



sich darin auch das wohltuende Gefühl der
Geborgenheit unter dem Schutz des
Ambassadeurs und im Wissen um das Wohlwollen

von Mme de Caumartin. Diese wird als
sehr fromme Frau und geradezu als Mutter
der Armen, namentlich der armen Ordensfrauen,

gezeichnet. Für sie zeigte sich dies
darin, dass der Schutz mit dem Asyl in Solo-
thurn nicht erledigt war, sondern dass er
sich in ständig neuen Spenden bekundete,
was gerade im angebrochenen Winter eine
fühlbare Hilfe bot.

Jedenfalls dürfen wir die Vorgänge um die
endgültige Niederlassung der Visitantinnen nicht
isoliert von der politischen Gesamtwetterlage
sehen. Frankreich gebürdete sich in seiner
Söldnerpolitik und bei der Leistung der Jahrgelder
wenig rücksichtsvoll gegenüber Solothurn und
tat vieles in seiner Aussenpolitik in der Freigrafschaft

und im Elsass, das die massgebenden
Kreise in Solothurn verärgerte. Gerade im
Dezember 1644 erreichte die Verstimmung gegenüber

Frankreich einen Höhepunkt. Dazu kam
die innenpolitische Konstellation. Immer mehr
bildete sich eine ausschliessliche Herrschaft der
patrizischen Geschlechter heraus. Diese waren
verbunden mit einem leidenschaftlichen Kampf
dieser Familien unter sich. Das musste sich auf
alle zu entscheidenden Fragen auswirken, auch
auf die kirchenpolitischen.

Und als solche stand nicht allein der
Entscheid über die Visitantinnen an.
Gleichzeitig beschäftigten sich Volk und
Behörden mit dem Bau eines Klosters für
die seit Jahrhunderten schon ansässigen Be-
ginen. Die Visitantinnen erwähnen diese
Konkurrenz und bezeichnen den Schult-
heissen Mauritz Wagner als den wirkkräftigen

Schutzherrn der Beginen und als
ausgesprochenen Gegner des Ambassadeurs. Sie
vermerken seinen Plan, im Grossen und im
Kleinen Rat einen Beschluss durchzubringen,

ausser den Beginen keine
Ordensgemeinschaft aufzunehmen. Der gleiche
Schultheiss Wagner bemühte sich gleichzei¬

tig darum, in Solothurn ein Jesuitenkollegium

zu errichten, das seinerseits seine
Befürworter und Gegner hatte. Alle diese
Projekte waren auch unter dem Gesichtspunkt
der finanziellen Auswirkungen zu betrachten,

und diese Massierung der Vorhaben
musste seine zusätzliche abschreckende
Wirkung zum Zug bringen. Natürlich bleibt
es nicht bei einer Auseinandersetzung im
Kreis der Räte; es gärte auch im Volk selbst,
und man hört die Missstimmung aus dem
Eintrag im Ratsprotokoll heraus: «Schultheiss

Wagner berichtet, dass ein ziemlicher
Rumor unter der Bürgerschaft entsteht,
weil die Visitantinnen, die als Exulanten
nach Solothurn gekommen seien und
versprochen haben, nicht länger zu bleiben, als

wenn sie wieder zu den ihrigen kommen
können, jetzt Bürgertöchter an Tisch
nehmen» und Propaganda für ein dauerndes
Verbleiben machen. Der ergangene
Beschluss lässt an Deutlichkeit nichts zu
wünschen übrig. Eine Delegation soll den
Schwestern anzeigen, «dass sie sich keine
Illusionen machen sollen, dass man ihnen
gestatten werde, den Fuss allhie zu setzen.»

Es wäre sicher ungerecht, die Opposition

gegen die Ansiedlung der Visitantinnen

einer unreligiösen Einstellung
zuzuschreiben. Auch Schultheiss Wagner und
seine Parteigänger waren bedacht, das
katholische Leben in Solothurn zu festigen.
Nur sahen sie andere Wege als überzeugender

an und trafen in der Abwägung der
allfälligen finanziellen Lasten eine andere
Option. Die Sache sah anders aus, wenn sicherstand,

dass aus dem Verbleiben der Visitantinnen

dem Staat keine Kosten erwuchsen.
Trotz recht ausführlicher Sprache der

Quellen lässt sich der weitere Ablauf der
Schritte nicht lückenlos nachverfolgen.
Jedenfalls kann angenommen werden, dass

die beauftragte Abordnung den Schwestern
den Bescheid überbrachte, dass sie mit ei-

87



nem dauernden Aufenthalt nicht rechnen
könnten. Die Vermutung geht nicht fehl,
dass Ambassadeur Caumartin und seine

Parteigänger ihren Einfluss spielen Hessen.

Er übernahm es, namens der Schwestern
die Eingabe an den Rat abzufassen. Sie
lautete dahin: Die Schwestern seien aus Kreisen

der Stadt gebeten worden, zu bleiben,
wiewohl das nicht ihr ursprünglicher Plan

gewesen sei. Sie seien indes bereit zu einem
dauernden Aufenthalt und bäten um
Zustimmung. Gleichzeitig umrissen sie die
Modalitäten, in der eine Niederlassung sich
vollziehen würde:

1. Die Regel sehe nur eine beschränkte Zahl von
Schwestern vor.
2. Aufgenommen würden auch Witwen sowie
Töchter ohne Rücksicht auf Alter und
Gesundheitszustand.

3. Die Höhe der Aussteuer bemesse sich nach
den finanziellen Möglichkeiten der Anwärterin-
nen, sie übersteige aber nicht Fr. 3000.-.
4. Es würden Töchter ab 7 Jahren für den Unterricht

angenommen; in Städten ohne Ursulinen
würden zwei Schwestern auch ausserhalb des

Klosters unterrichten.
5. Die Visitantinnen seien bedacht, den Städten
mit Niederlassungen nicht zur Last zu fallen. Die
Schwestern des Solothurner Asyls besässen

Vermögen, so dass sie der Stadt nicht zu Last fallen
müssten.
6. Sie seien bereit zu einer Garantie, abgesehen
vom Klosterbau keine Liegenschaften zu erwerben.

Vielleicht nahmen die Schwestern
damals Stellung zu einer Verleumdung,
wonach Sr. Michel wegen schlechter
Aufführung aus Freiburg fortgewiesen worden
wäre. Sie konnten diesem Argument der
Gegner mit einem Zeugnis des Rats von
Freiburg begegnen, das Sr. Michel voll
rehabilitierte. Diese hatte auch eine glückliche

Hand in der Beschwichtigung der
Freunde der Jesuitenberufung. Sie erklärte,
die Visitantinnen würden im Gedanken an

die Verdienste der Jesuiten um ihren Orden
und im Wissen, dass diese vielmehr Segen
stiften können, ihnen selbstverständlich den
Vortritt lassen.

Am 11. Oktober 1645 beschäftigte sich
der Rat wieder mit der Angelegenheit. Sie
wurde als wichtig genug eingestuft, dass

man die seinerzeitige Abordnung darüber
Bericht erstatten liess. Es wurde zur weitern
Behandlung eine Kommission gewählt. Diese

beantragte am 13. Oktober, das Geschäft
vor Rat und Bürger zu bringen. Bereits am
folgenden Tag - am 14. Oktober 1645 - traten

diese auf die Sache ein. Es wurden zwar
«viel guot und wohlmeinende Discurses»
gehalten, ein Beschluss aber auf den 31.

Oktober vertagt.
Die Zwischenzeit wurde zur Klärung der

verschiedenen Rahmenbedingungen
benützt. Die Schwestern stellten eine Kopie
der Bestätigung des Ordens durch den
Hl. Stuhl in Aussicht. Die Zahl der Schwestern

wurde auf 11 festgelegt, bei grossem
Interesse auf 16 erhöht, jedenfalls aber
bestimmt, dass man sich bei der Zahl an

Weisungen der Behörden halte. Zugestimmt
wurde den Qualitäten der Anwärterinnen
(siehe Pkt. 2 der Niederlassungsmodalitäten).

Das in Aussicht genommene Kostgeld
für die Pensionatstöchter von 60 Kronen
empfand die Kommission als zu hoch; die
Schwestern zeigten Entgegenkommen. Im
Prinzip wurde auch das Angebot angenommen,

Schwestern im Schuldienst der Stadt
wirken zu lassen. Wesentlich erscheint der
Kommission die Zusicherung, dass der
Stadt keine finanziellen Lasten erwachsen;
in Notfällen sollten Klöster des eigenen
Ordens Hilfe bieten. Die Schwestern beruhigten

mit dem Hinweis, dass ein Fonds von Fr.
30000.- vorhanden sei. Wichtig war der
Kommission auch, dass der Rat als Kastvogt,

als Schutz- und Schirmherr des
Klosters, anerkannt wurde.

88



In der Verhandlung vor Rat und Burgern

am 31. Oktober 1645 fiel die
Vorentscheidung: Nach der Mahnung, die Sache
reiflich zu bedenken und den Nutzen des
Standes mehr zu beachten als das private
Interesse, wurde die Zustimmung zur
Niederlassung gegen Hinterlegung eines
Reverses erteilt. Diese Zustimmung wurde mit
der Drohung des Widerrufs verbunden,
wenn die Auflagen nicht erfüllt würden.

Am 20. Dezember konnten die verlangten

Belege vorgelegt werden: die
Bestätigungsbulle von Papst Urban VIII. vom
27. Juni 1626, die Zustimmung des Bischofs
von Lausanne vom 11. November 1645, der
Vermögensausweis. Daraufhin wurde die
Zustimmung zur Niederlassung endgültig
ausgesprochen. Damit war auch die Bewilligung

des Klosterbaus verbunden.3
Schon vor diesem Beschluss erhielt der

Rat ein Dankesschreiben des Erstklosters
in Annecy (vom 27. 11. 1645). Darin nahm
Mutter de Blonay Bezug auf den Einsatz
des Ambassadeurs. Auch die Klosteranna-
len machen dessen Verdienste noch einmal
bewusst, und man hört aus den Zeilen geradezu

das Aufatmen, dass nach so vielen
Schwierigkeiten und Widerständen die
Niederlassung endlich gesichert war.

Doch selbst nach diesen amtlichen
Schritten durften sich die Schwestern nicht
auf festem Boden wähnen. Gerade weil das

Zustandekommen des Klosters derart mit
dem Ambassadorenpaar Caumartin
verbunden war, konnte auch die Weiterdauer
davon abhängen. Das zeigt sich, als 1648

Caumartin wieder nach Paris zurückberufen

wurde. Die Opposition gegen das

Kloster erhob sich von neuem, und es
bestanden Pläne zur Vertreibung der Visi-
tantinnen. Eintritte von Töchtern aus
besten Familien von Solothurn trugen mit
dazu bei, dass sich die Gegner nicht
durchsetzten.

Die Klosterbauten

1. Das erste Kloster an der Aare

Nicht nur in der Frage der Niederlassung,
sondern auch beim Bau des Klosters
erscheint der Ambassadeur als die treibende
Kraft. Ihn bewegte auch das persönliche
Anliegen, sein Werk bei der absehbaren
Rückberufung nicht unvollendet zurücklassen

zu müssen.

Nachdem die Zustimmung zum Bau des
Klosters Rat und Volk im eigentlichen Sinn
abgerungen war - und als Ringen blieb es in der
Erinnerung der Gemeinschaft eingeprägt, bei dem
der Botschafter den Sieg über die widrigen Kräfte

errang - wurden durch den Kauf einer Liegenschaft

an der Aare (im Obachgebiet) mit Haus,
Scheune, Wiese und Garten sowie weiterm Um-
gelände sofort die ersten Schritte für den
Klosterbau unternommen. Dabei erfuhren die
Schwestern das besondere Wohlwollen einer
vornehmen Dame, der Witwe de Gléresse von
Seedorf, die die Kaufsumme für das Grundstück
und einen Teil der Baukosten übernahm. Der
Botschafter wollte nicht hinter dieser Grosszü-
gigkeit zurückstehen und stellte seinerseits einen
Betrag von 10000 Pfund zur Verfügung. Desgleichen

schenkten im französischen Solddienst
stehende Offiziere aus den Familien von Roll und
de Mollondin Parzellen zur Erweiterung der
Liegenschaft und liessen die Klausur auf eigene
Kosten bauen.

Die Klostergemeinschaft beschloss
jedenfalls am 28. Januar 1646, die Liegenschaft

an der Aare mit Haus, Scheune, Wiese

und Garten zu kaufen und die
entsprechenden Finanzmittel bereit zu stellen.
Offenbar brachte es die Eile, mit der alles

durchgezogen wurde, mit sich, dass der
Erwerb doppelt so viel kostete als anfänglich
in Aussicht stand. Es handelte sich um die
Liegenschaft Hugimatt im Besitz von Philipp

von Vigier. Der Rat bewilligte den
Kauf am 16. Mai 1646. Dazu kamen Grund-

89



luuin!

Ausschnitt aus der Glasrissmalerei
von Wolfgang Spengler
nach der gedruckten Vorlage
von Küng und Schlenril, 1659.

stücke von Karl von Vivis und Jakob von
Vigier. Überdies bedurfte es des Einbezugs
der Gärten von 17 Bürgern, um das Kloster
nach den entworfenen Plänen bauen zu
können. Die Enteignung gestaltete sich
offenbar nicht weniger mühevoll als eine
solche in unserer Zeit, und es bedurfte
des Druckes des Ambassadeurs, um sie
durchzusetzen. Die Betroffenen wurden mit
Parzellen einer Wiese des Spitals entschädigt.

Der Bauplan stammte von Altschult-
heiss Johann Schwaller, der ihn im Auftrag
des Ambassadeurs ausarbeitete. Er wurde

am 16. März 1646 samt den Verträgen mit
den Bauhandwerkern vom Rat genehmigt.
Altschultheiss vom Staal beurteilte den
Plan als zu aufwendig, woraus eine Verstimmung

mit Caumartin entstand. Am 16. Mai
bestimmte der Rat auch die Kommission
für den Augenschein und die Ausmarchung
der Klausur.

Schon im Frühjahr begannen die Bauarbeiten

mit dem Bau der Kirche. Ambassadeur

Caumartin setzte am 20. März 1646

den Grundstein. Auch schon damals brachte

ein Bau Misshelligkeiten und Pannen mit
sich. Das einheimische Baugewerbe beklag-

90



te sich, dass «der Ambassadeur fremde
Meister zu dem neuen Klosterbau der Visi-
tantinnen brauchen will» und daher die
allhiesigen Meister und Burger um Arbeit und
Profit kommen. Der Rat nahm am 27. Juli
1646 eine Démarche in Aussicht. Dann hatte

er sich mit einer Beschwerde des
Botschafters zu befassen, wonach die Mauer
schräg und die grosse Pforte nicht in der
Mitte sei. Am 20. August wurde auch

deswegen eine Kommission eingesetzt.
Der Klosterbau stand aber auch im

Zeichen grossen Wohlwollens, wobei wieder
die Rücksicht auf Frankreich sich auswirkte.

Es zeigte sich in materiellen Leistungen
in Gestalt der Übernahme der Kosten für
Steinfuhren durch Offiziere in französischen

Diensten. Und als Abschiedsgeschenk

stiftete Ambassadeur Caumartin
den Restbetrag für den Bau des Chors der
Kirche.

Am Pfingstmontag 1654 (25. Mai) konnte

die Einweihung der neuen Kirche begangen

werden. Es vollzog sie Bischof Jodok
Knab von Lausanne. Der Hochaltar wurde
dem Heiligen Geist geweiht; die Kirche selber

der Gottesmutter Maria und dem hl.
Josef. Ausgestattet war die Kirche mit 15

Bildern, die das Leben Marias darstellten.

Wer hätte ahnen können, dass dem Kloster
lediglich eine Lebensdauer von 25 Jahren
beschieden sein sollte? Nicht irgendwelche
Feindseligkeit führte 1676 zum Auszug aus dem Kloster

und 1679 zum Abbruch desselben, sondern
das Bedürfnis der Stadt nach Schutz vor Angriffen.

Mühselig genug rang sich der Rat angesichts
der zu erwartenden Kosten zum Entscheid
durch. Und die Kosten waren es auch, die eine
möglichst enge Führung der Schanzen aufzwangen.

Das brachte es mit sich, dass auch das nahe
der Stadtmauer liegende Kloster der Bastion
zum Opfer fallen musste. Den Schwestern muss-
te zugemutet werden, das erste Kloster preiszugeben

und ein neues zu bauen. Dieses Opfer
erscheint in einem besondern Licht, wenn sich

nachher herausstellte, dass es vielleicht gar nicht
nötig gewesen wäre. Der Schanzenbau erhielt
aus der Fachwelt nachträglich eine ungünstige
Kritik. Was ihm besonders angelastet wurde, war
die allzu enge Anlehnung an die Stadt. Wirksamer

wäre ein Bau in grösserer Distanz zur Stadt

gewesen. Man kann sich überlegen, dass es dann
des Klostergeländes für den Bau der Schanzen

gar nicht bedurft hätte.
Die Klosterchronik hält fest, wie schmerzlich

die Ankündigung des Schanzenbaus mit seinen
Folgen für die Schwestern - und den Boten selber

- traf. Sie wäre noch einiges bitterer gewesen,

wenn man hätte wissen können, dass der
Entscheid auf einer Fehldisposition beruhte.

2. Das neue Kloster

Es bedeutete ein ausserordentlich hartes
Schicksal, kaum nach Vollendung des
Klosters dieses wieder aufgeben zu müssen.
Immerhin taten die verantwortlichen Behörden

alles, um es einigermassen erträglich zu
machen - gerade im Bereich der materiellen

Aufwendungen. Noch war überdies der
religiöse Geist lebendig, der dem Kloster
immer wieder Wohltäter zuführte. An
erster Stehe stand da der Rat, der Verständnis
für die Lage des Klosters aufbrachte und
nach Möglichkeit den Schaden für das Kloster

gering zu halten suchte. Er sorgte für
ein anderes Grundstück, lieferte das
Baumaterial und steuerte zudem den Betrag
von 8740 Pfund an die Baukosten bei.

Entschieden werden musste zuerst über
die Standortfrage. Hierin gab es offenbar
zwei Parteien: die eine befürwortete das
Hermesbühl und wertete als Vorteil, dass

das Kloster so etwas wie eine Quartierkirche

für die schon bestehenden Wohnhäuser
würde; es setzte sich jedoch die Partei
durch, die das Kloster auf dem Kressb'ühl
sehen wollte. Die Schwestern begrüssten
daran, dass damit ein Bauplatz gleichen

91



Ausmasses (wie beim frühern Kloster) zur
Verfügung stand. Allerdings vermissten sie
dessen guten Boden; umgekehrt sahen sie
sich von der Gefahr von Überschwemmungen

der Aare befreit.
Der Klosterbau wurde unter der Supe-

riorin Sr. M. Magdalena Grimm an die

Aarhof Solothurn.
Foto Kantonale Denkmalpflege 1995.

Hand genommen. Nach dem Auszug aus
dem alten Kloster fanden die Schwestern
gastliche Aufnahme im Landhaus von Frau
Margaretha von Wallier-Schauenstein, im
«Aarhof». Projektsorgen gab es beim Bau
nicht, da das Gewohnheitsrecht des Ordens
die Bauweise der Klöster genau festlegte.
Die Bauleitung übernahm Tscharandi.

Dennoch ergaben sich Probleme. Das
erste Kloster besass zwei Zellenflügel und
eine nette kleine Kirche; vorgesehen wurden

nun vier Zellenflügel, von denen zwei
zulasten des Klosters gingen. Damit geriet
dieses in einen Engpass und sah sich nicht
imstande, sofort auch die Klosterkirche zu
bauen. Es wurde lediglich der Grundstein
gelegt (1676). Am 22. Juni 1679 konnte der
Einzug ins neue Kloster erfolgen. Als
Ersatz für die Kirche diente ein grosses Zimmer,

das in eine Kapelle umgebaut wurde.
Immerhin wurde 1690 dann auch die Kirche
vollendet. Mit Genugtuung wird vermerkt,

Luftaufnahme des Klosters.

92



Klosterkirche Visitation.
Foto: Kantonale
Denkmalpflege 1982.

dass der Bau unfallfrei vonstatten ging. Am
8. September 1693 wurde die Kirchweihe
durch den Bischof von Lausanne, Peter von
Montenach, vollzogen.

Bei der Würdigung der künstlerischen
Werte halte ich mich an einen Fachmann. Er
stellt fest, dass gotische Elemente sich nicht
mehr finden. «Die Kirche... ist kreuzförmig
mit halbem geschlossenem Chor und
Seitenkapellen.» Als Kunstwerk erscheint
namentlich der Elochaltar nach dem Vorbild
jenes von Mariastein; das Bild in der Mitte
stellt das Titelgeheimnis des Ordens, Maria
Heimsuchung, dar. Aufmerksamkeit
verdienen namentlich auch die Altarschranken
mit Engelshermen und Leidenswerkzeugen.
Als Kunstwerk ersten Ranges gilt aber das

Chorgitter, das als schönste Kunstschmiede¬

arbeit Solothurns gewertet wird. Auch das

Klostergebäude weist Sehenswürdigkeiten
auf. Im Kreuzgang erhält der Besucher das

Gefühl, die Zeit sei stillgestanden, wenn er
in den halbrunden Fensteröffnungen die
Butzenscheiben und in den Gängen die
Tonplatten wahrnimmt. Diesen Kreuzgang
zeichnet das Marienleben in 15 Bildern aus,
die schon im ersten Kloster gehangen
haben. Eine Restauration neuester Zeit
brachte in der Communauté die
Entdeckung einer künstlerisch hochwertigen
bemalten Holzdecke von Wolfgang Aeby.
Für die Schwestern bedeutete die
Entdeckung nicht allein den Besitz eines Kunstwerks.

Sie holt in ihrem Bildwerk den
ursprünglichen Geist des Klosters in die
Gegenwart.

93



Altarschranke beim nördlichen Seitenaltar.
Foto: Kantonale Denkmalpflege 1995.

Die Chronik legt Zeugnis ab, wie die
Schwestern und der gläubige Sinn von
Wohltätern in Renovationen und
Neuausstattungen Sorge zum Kloster trugen. So

vermerkt sie für 1714 die Stiftung einer
Kanzel durch Johann Karl Glutz-Ruchti; für
1758 vermeldet sie die Renovation des
Altars von Franz von Sales durch die Stiftung
von Propst Franz Georg Sury (1735-65).
Für 1845 ist eine Renovation des Chores
verzeichnet, für 1850 eine solche der Kirche.

Es erstaunt nicht, dass jeweils moderne
Künstler herangezogen wurden, so Paul von
Deschwanden für Altarbilder (um 1852).
1864 erwähnt die Chronik eine neue Orgel.
Die durchgreifendste Renovation ging in
der Gegenwart (seit 1962) vor sich: Mit Hilfe

der Denkmalpflege und ihrer Mittel
konnten Kloster und Kirche in ihrer
ursprünglichen Schönheit erstehen.

Man trug Sorge zum Kloster. Und
dennoch erklärt es sich nur mit dem Schutz
Gottes, dass es in seiner ursprünglichen
Gestalt noch heute steht. Blitzschläge (auch im
nahen Nominis-Jesu-Kloster), Unachtsamkeiten

bedrohten es mehrfach mit
Feuersbrünsten. Die Gefahr wurde jeweils rechtzeitig

entdeckt und das Schlimmste
abgewendet. Immerhin waren solche Bedrohungen

leichter zu ertragen, als wenn sie von
der Böswilligkeit von Menschen hergekommen

wären.

3. Weitere Schicksale - bleibende
Schutzherrschaft Frankreichs

Der Anteil der Schwestern aus Burgund in
der Gemeinschaft wurde durch die Todesfälle

aus dem ursprünglichen Schwesternkreis

und den Zuwachs aus der Stadt Solo-
thurn immer geringer; im Jahr 1697 starb als

letzte Gründungsschwester Sr. Agnes Grosjean.

Der in einer Urkunde als Gründer

und Protektor geehrte Ambassadeur hatte
1648 Solothurn verlassen. Aber auch in der
weitern Geschichte blieb ein Schutzverhältnis

zu Frankreich bestehen - geistig, materiell,

politisch. Geistig wirkte sich die
Verbindung mit dem Urkloster in Annecy aus,
auch in der Ausleihe von Schwestern. Materiell

bestand die Hilfe in einer Jahresrente
des königlichen Hofs in Paris und etwa auch
in Spenden des Konvents von Paris.
Politisch nahm die Ambassade in kritischen
Situationen ihren Einfluss wahr.

Dieser Schutz wird vor allem sichtbar in der
Zeit des 2. Villmergerkrieges. Die Niederlage der
Katholiken wurde in Solothurn als Bedrohung
durch Bern empfunden. Auch im Kloster bangte
man um die weitere Zukunft. In der Klosterchronik

wird der Beistand des amtierenden
Ambassadeurs du Luc anerkannt. An ihn könnte
sich der Konvent in seiner Unsicherheit gewendet

haben. Die Geschichtsforschung wertet aber
den Einsatz der Ambassade für die Interessen
Solothurns und der Katholiken überhaupt als

halbherzig. - Auch Botschafter Roger Brulart de

Puysieux wird ob seiner Obsorge für das Kloster
gerühmt. Noch besser steht Marc-Antoine de

Paulmy da, der als «parfaite imitation de Cau-
martin, notre généreux fondateur» dargestellt
ist. Allerdings blieb sein Wirken auf zwei Jahre
begrenzt.

94



Detail aus der buntbemalten Holzdecke in der Communauté. Die Begegnung von Maria und Elisabeth.

Friedhofkapelle. Gedenktafeln aller im Kloster verstorbenen Schwestern. Foto: Kantonale Denkmalpflege 1984.

95



Detail eines Ornats,
um 1749.

Das grundstürzende Ereignis der
Französischen Revolution musste auch ein derart

mit Frankreich verbundenes Kloster
berühren. Eine erste Auswirkung zeigte
sich auf ihrem Höhepunkt, als Schwestern
verschiedener Orden 1793 als Flüchtlinge
im Kloster Zuflucht suchten. Aber auch
nach dem Einmarsch der Franzosen in die
Schweiz blieb dem Kloster das Schlimmste

Wappen des Grafen von Paulmy, Ambassador in
Solothurn 1749-1752, auf einem von ihm und
seiner Gemahlin gestifteten und von den
Klosterschwestern gestickten Antependium.

erspart: Zerstörung und Aufhebung.
Immerhin hatte es den Ereignissen seinen Tribut

zu leisten: Sein Silberzeug (argentaire)
wurde für die Kontribution herangezogen;
das Kloster hatte die Schwestern des
Nachbarklosters der Kapuzinerinnen zu
beherbergen, das als Lazarett eingesetzt wurde.
Das Schwesternverzeichnis lässt die Spuren
des von der Helvetischen Regierung
verhängten Verbots der Novizenaufnahme
erkennen.

Zwar normalisierten sich die Verhältnisse
schon bald wieder einmal. 1802 konnten

die Schwestern von Nominis Jesu wieder in
ihr Kloster zurückkehren. Ab 1805 begannen

die Eintritte wieder einzusetzen. Und
doch hatte sich das Umfeld wesentlich
geändert: Frankreich fiel als Schutzmacht,
abgesehen von zeitweiligen Zuwendungen,
aus; der Ambassadeur residierte nicht mehr
in Solothurn; das durch den Solddienst mit
Frankreich verbundene Patriziat büsstd seine

Stellung ein. Gleichzeitig wandelte sich
die Schwesternschaft, in die nun vor allem
Töchter aus der solothurnischen Landschaft
eintraten.

Durch den Orden der Visitation blieb das

Kloster an den Vorgängen in Frankreich interessiert.

Jeder politische Wechsel berührte auch die
Existenz der Klöster. Die Ereignisse finden
deshalb auch ein Echo in der Klosterchronik. Eine
erste grössere Sorge brachte die Julirevolution

96



Monstranz von Johann Heinrich Bieler,
anfangs 18. Jahrhundert.

von 1830. Heiterer wurde der Himmel wieder
durch den Machtantritt von Kaiser Napoleon III.
Von 1854 an wurde dem Kloster die jährliche
Pension von Fr. 600- durch Frankreich wieder
ausgerichtet. Nach der Gefangennahme von
Napoleon schien sie vorübergehend gefährdet.
Aber schon 1871 gab Ambassadeur Chateaubriand

bei einem Besuch im Kloster die Zusicherung,

die Pension werde weiter geleistet. Aber
1880 fiel sie endgültig dahin. Das bedeutete aber
eine nebensächliche Sorge im Vergleich zur
ordensfeindlichen Politik der Regierungen, die mit
der Vertreibung der Orden 1903 ihren Höhepunkt

fand und auch zum Weggang zahlreicher
Visitationsklöster aus Frankreich führte.

Bedrängender wurden jedoch die Sorgen

in der nächsten Umgebung. 1830 brachte

ja auch in Solothurn einen politischen
Umschwung. Mehrfach geisterte die Gefahr
der Aufhebung über dem Kloster. Die
Klosteraufhebung von 1841 im Aargau weckte
Befürchtungen, Solothurn könnte dem
Beispiel folgen, sodass andere Klöster Asyl für
den Fall der Vertreibung anboten. Noch
bedrohlicher wurde die Lage nach der Niederlage

des Sonderbundes 1847, der eine
Aufhebungswelle in verschiedenen Kantonen
folgte. Auch in Solothurn brachte
Regierungsrat Urs Josef Hänggi einen Antrag auf
Aufhebung gerade des Klosters Visitation
ein (1849). Das Schlimmste blieb zwar auch
diesmal erspart, doch erlebte das Kloster
am Karfreitag 1853 den Besuch einer
Regierungsdelegation zur Ankündigung der
Inventarisation des Klostervermögens.4
Aufhebungsdrohungen wurden wieder laut
im Zusammenhang mit der Aufhebung des
Klosters Mariastein, wo radikale Elemente
die Aufhebung aller Klöster als Ausdruck
einer konsequenten Politik verlangten.
Auch diesmal kam das Kloster mit dem
Schrecken davon. Aber bereits 1883 läutete
die Alarmglocke wieder, als das Gesetz
über den Schulvogt auch das Pensionat des
Klosters in Frage stellte. Beruhigt konnte

das Kloster erst werden, als von 1884 an die
Kulturkampfstimmung sich mehr und mehr
verlor und ein Geist der Toleranz das
Verhältnis des Staates Solothurn zur Kirche
bestimmte.

4. Die Schwesternschaft

Sieben als Flüchtlinge nach Solothurn gelangte
Schwestern aus der Freigrafschaft Burgund
bildeten den Grundstock der Kommunität von
Solothurn. Auch die nächsten Zuzüglerinnen
stammten noch aus Frankreich. Aber bereits im
ersten Jahr des Bestehens trat die erste Solothur-
nerin in die Gemeinschaft ein. Es handelt sich

um Hildegard von Vigier - im Orden Sr. Geneviève

- Tochter von Jakob von Vigier, die 1647

ihre erste Profess ablegte. Ihr folgten bald weitere

Töchter aus der Stadt; dabei lag es in der Natur

der Sache, dass diese Patrizierfamilien ent-

97



stammten, deren Väter durch Solddienst und
Politik eine besondere Bindung an Frankreich
aufwiesen. Eine Aufzählung spricht für sich:
Stocker, Müntschi. vom Staal, Grimm, von Sury,
de Mollondin. Der Eintritt von Mädchen aus
diesen Familien stand bereits 1645 fest, und ihre
Aussteuern in der Grössenordnung von je um
die 3000 Gulden machten einen Anteil der
Garantiesumme aus, die verlangt wurde als
Ausweis, dass das Kloster sich selbst erhalten könne.
Bis 1660 erfolgten 19 Eintritte, die zum überwiegenden

Teil dem Rang der Chorschwestern
angehörten. Für die ganze weitere Zeit überrascht
die Gleichmässigkeit in der Zahl der Eintritte.
Wenn man ab 1661 - wenn auch rein statistisch -
Zeiträume von je 20 Jahren festlegt, so ergeben
sich jeweils Zahlen von um die 18 bis 25 Schwestern.

Auch das Verbot der Novizenaufnahme in
der Helvetik wirkte sich so verheerend nicht aus.
Es scheint, dass Anwärterinnen dessen Aufhebung

abwarteten für den Eintritt, so dass die
zwei Jahrzehnte 1801-20 auf 21 Neuschwestern
kamen. Eine solche Jahrgruppe fällt - und zwar
positiv - aus dem Rahmen: 1881-1900. Es handelt

sich um vom Kulturkampf betroffene Jahre.
Es liesse sich hier ein fühlbarer Einbruch erwarten.

Aber das Gegenteil trifft zu: Ausgerechnet
in diesem Zeitabschnitt ergibt sich die Höchstzahl

von Eintritten, nämlich 34. Seit 1961 teilt
das Kloster dann die leidvolle Erfahrung der
andern Gemeinschaften im schmerzlichen Rückgang

der Ordensberufe.5

Ökonomiegang.

Beim regelmässigen Fluss der Eintritte
erstaunt es dann kaum mehr, wenn wir eine ähnliche

Gleichmässigkeit in der Gesamtzahl der
Schwestern vorfinden. Zahlen lassen sich aus
dem Schwesternverzeichnis errechnen. In den
Rundbriefen des Klosters und später in den
Visitationsberichten des Bischofs finden sich genaue
Zahlenangaben. Es stellt sich dabei heraus, dass

diese Zahl grösstenteils zwischen 30 und 40 liegt.
Die Chorschwestern bilden die weitaus grösste
Gruppe. Zu berücksichtigen sind natürlich auch
die Sterbefälle. Der Tod hält fast gleichen Schritt
mit den Eintritten. Auch seine Raten betragen
pro 20 Jahre um die 20 Schwestern, von den letzten

Jahren abgesehen. Schmerzlich muss es die
Kommunität getroffen haben, wenn Schwestern
kaum das 30. Lebensjahr erreichten (29) oder im
Alter von 31-40 Jahren starben (31). Der Grosszahl

der Schwestern war doch eine ansehnliche
Lebenslänge zubemessen. Mehr als 140

überschritten die Schwelle des 60. Lebensjahres.
Wenn so die Verhältnisse für eine ganze Zeit

von 300 Jahren sich kaum zu verändern schienen,

so zeigen sich solche Veränderungen in der
geographischen und in der soziologischen
Herkunft der Schwestern. Nach einer Verfügung des
Rates durften nur Töchter aus der Stadt im Kloster

Visitation eintreten. Es entsprach dies den

Vorstellungen des Gründers und dem Stil der
Patrizierherrschaft in der Stadt. Die Schwesternstatistik

erweist, wie streng man sich daran
gehalten hat. Später erscheinen gewisse Ausnah-

98



Kreuzgang.

men, namentlich zugunsten von Töchtern aus
den Patrizierfamilien der übrigen Schweiz (Uri,
Luzern). Bürgerliche Schwestern begegnen wir
im Rang der Associées und der Laienschwestern.

Diese letztern rekrutieren sich auch aus
andern Gemeinden des Kantons. Auffallend
wird gegen Ende des 18. Jahrhunderts der Zuzug
von Schwestern aus dem Fürstbistum Basel.

Wie in andern Lebensbereichen schuf auch
hierin die Französische Revolution neue
Verhältnisse. Mit dem Patriziat verschwinden zum
grossen Teil Töchter aus der Stadt im
Nachwuchs. Dieser beginnt sich aus Mädchen aus der
Landschaft zu nähren. Und im 20. Jahrhundert
melden sich Anwärterinnen aus der ganzen übrigen

Schweiz.
Aus heutiger Sicht überrascht das Alter der

Eintretenden. Franz von Sales wollte den Orden
gerade auch altern Frauen offen halten. Nur ganz
wenige Ausnahmen bestätigen in Solothurn diese

Möglichkeit. Die meisten Schwestern taten in
jugendlichem Alter den Schritt über die
Klosterschwelle. Vor allem noch im 17. Jahrhundert sind
17jährige keine Ausnahme bei der Profess. Die
weniger als 20jährigen machen einen ansehnlichen

Anteil unter den Professen aus. Im Lauf
der Zeit, namentlich dann ab dem 19. Jahrhundert,

hebt sich die Eintrittsgrenze über das 20.

Lebensjahr. Immer gab es zwar auch Eintritte
mit 30 und 40. Ein genaueres Hinblicken offenbart

dann, dass diese ältern Anwärterinnen meist
die Stellung der Laienschwestern einnahmen.

Das geistliche Leben der Schwestern

All dieser Einsatz hatte den Sinn, dem
geistlichen Leben der Schwestern zu
dienen. Auf weite Strecken glich dieses dem
Klosterleben der andern beschaulichen
Orden, auch jenen in Solothurn: St. Josef und
Nominis Jesu. Das soll hier nicht eigens
dargestellt werden: Gelübde, Chorgebet, Klausur,

Arbeit. Erinnert sei lediglich noch einmal

an das Grundanliegen von Franz von
Sales, das denn auch die Satzungen einleitet,

dass auch ältern und gesundheitlich
weniger robusten Frauen ein Leben der
Hingabe an Gott zugänglich sein soll. Die
Satzungen von 1626 lassen das Bemühen des

Heiligen erkennen, auf die Art der einzelnen

Schwestern Rücksicht zu nehmen,
wenn es in Kapitel 16 heisst: «Man kann eine

volle Stunde bei Tisch bleiben, wenn es

zuträglich ist, damit jene, die langsam essen,
ihre Stärkung nach Wunsch zu sich nehmen
können.» Man hat bei Frauen auch
Verständnis dafür, wie eingehend die
Bestimmungen über das Ordenskleid lauten: «Sie

kleiden sich in schwarz, so einfach es in
Stoff und Form geschehen kann...» Das
Gewand soll so weit sein, dass beim Tragen

des Gürtels Falten möglich sind, die Är-

99



mel sollen bis zu den Fingerspitzen reichen
und weit genug sein, um darin Hände und
Arme, aufeinandergelegt, zu verbergen
(Kap. 17).

Es wird zu verschiedenen Zeitpunkten
erkennbar, wie sehr die Schwestern um die
Treue zur Ordenstradition bemüht waren.
Beleg dafür war der konsequente Wechsel
der Oberinnen, was nicht hinderte, dass
bewährte Leiterinnen der Gemeinschaft nach
den gebotenen Zeitabständen mehrfach das

Amt der Superiorin bekleideten. Die
Ordenspraxis stand so hoch, dass sie
gegebenenfalls auch gegen Verfügungen des
Bischofs oder der Römischen Kurie verteidigt
wurde.

Ein entschiedenes Eingreifen des
Bischofs ins Leben des Klosters erschien nur
einmal notwendig. Es bleibt im ganzen
nicht ganz durchsichtig, was genau der An-
lass war. Es scheint sich aber im Bereich
von Armut und Vermögen eine neue Praxis
gegenüber der für das Kloster Solothurn
festgelegten Regelung herausgebildet zu
haben. Sie wurde mit dem Stichwort
COMMUNE bezeichnet. Sie scheint darin
bestanden zu haben, dass man diesbezüglich
die Bestimmungen des Gewohnheitsrechts
aufgriff. Daran entzündete sich eine Spaltung,

denn nicht alle Schwestern konnten
sich mit dem neuen Vorgehen befreunden.
Die Missstimmung wurde so heftig, dass

sich auch der Bischof zu einem Eingreifen
veranlasst sah. Er benützte eine fällige Neuwahl

der Superiorin im Jahr 1830 zu einer
Visitation. Der entsprechende Rezess hört
sich sehr streng an. Bischof Josef Anton
Salzmann kommt auf die Uneinigkeit im
Kloster zu sprechen und dringt darauf, dass

das Klosterleben in der gleichen Gestalt
weitergeführt werden müsse, in der es in
Solothurn eingeführt worden sei. Jede
Änderung stelle einen Akt des Ungehorsams
dar und könne der Landesregierung Anlass

zur Klage geben und dazu führen, dass diese

das Kloster nicht mehr ihres Schutzes

würdig betrachte. Der Bischof billigt zwar
den Neuerinnen heiligen Eifer bei der
Einführung der neuen Einrichtung unter dem
Namen der vollkommenen Commune zu.
Er macht aber die Schwestern aufmerksam,
dass sie nicht in Italien und nicht in Frankreich,

sondern in der Schweiz und dazu
noch in einem deutschen Kanton wohnten.
Sie müssten also die Modifikationen der
Ordensregel vonseiten der Bischöfe hoch in
Ehren halten. Entsprechend verfügt der
Bischof, «die von einigen Schwestern unter
dem Namen der vollkommenen Commune
eingeführte Einrichtung soll von Stunde an
aufgehoben sein und die früher übliche Art
und Weise auf so lange beobachtet werden,
bis das Kloster zu hinlänglichen Fonds
gekommen sein wird...» Zudem fand der
Bischof es angezeigt, die Schwestern zu
ermahnen, dass unter ihnen kein Unterschied
ob des Geburtsortes gemacht werden soll.

Man merkt der Chronik die Betroffenheit

wegen des Vetos des Bischofs gegen die
eingeführte Neuregelung an. Sie erklärt das

Vorgehen des Bischofs mit der ungenügenden

Kenntnis der Tatsachen «et de ce qui
concerne nos saintes observances au sujet
du vœu de la pauvreté».

Die weitern Visitationsrezesse, auch
gerade die unmittelbar folgenden, enthalten
kaum mehr Aussetzungen am Leben der
Gemeinschaft.

Einen Rückhalt bedeutete es für die Vi-
sitantinnen, als weitere religiöse Gemeinschaften

aus der Spiritualität ihres Ordenspatrons

entstanden, die Oblatinnen und die
Oblaten des hl. Franz von Sales. Die Chronik

lässt erkennen, wie mit diesen lebendiger

Kontakt unterhalten wurde, und dass

nun mehrfach Oblatenpatres etwa durch
Exerzitien geistige Hilfe brachten.

Die Gemeinschaft wurde um 1890 wie-

100



i

der in eine Aufregung versetzt. Die Römische

Kongregation für die Bischöfe und
Ordensleute sah sich zu einem Dekret
hinsichtlich der Praxis des Schuldbekenntnisses

gegenüber den Obern veranlasst. Nach
ihren Erfahrungen ergaben sich aus der
Handhabung Verletzungen der Gewissensfreiheit.

Obere verlangten offenbar
verschiedentlich eine Gewissenseröffnung, wie
sie nur dem Beichtvater zustand. Auch hier
empfanden die Schwe.stern in Solothurn
einen Einbruch gegen das geltende Herkommen.

Sie wollten Bischof Leonhard Haas,
der sich gerade zu einer Romreise anschickte,

um eine Démarche bei der Kongregation
bitten. Vom Mutterkloster in Annecy wurde

ihnen dann aber nahegelegt, nichts zu
unternehmen.

Verständlicherweise bedeutete es dem
Kloster in Solothurn ein Anliegen, die
Verehrung seiner Gründergestalten zu fördern.
Die Festfeiern im Zusammenhang mit dem
Klosterbau wurden auch auf diesen Gedanken

ausgerichtet. Mit Genugtuung erinnert
sich die Chronik schon an die Feier der
Grundsteinlegung des Klosters im Jahr
1646, als der Festprediger, der Guardian des

Kapuzinerklosters, die Verehrung des heili-

Kreuzgarten.

gen Franz von Sales weckte: «Ce grand
Saint commença dès lors à être connu et
invoqué en ce pays.»

In diesem Bemühen kamen den Schwestern

auch die Feiern zu Hilfe, die je zu An-
lass der Seligsprechung (1661) und
Heiligsprechung (1665) des heiligen Franz von
Sales und von Jeanne Françoise de Chantal
(1768) im Kloster abgehalten wurden.
Besondern Auftrieb konnten der Verehrung
die wunderbaren Krankenheilungen
verschaffen,die auf die Anrufung des Heiligen
geschahen.

Daneben machte sich das Kloster zu
einer Bannerträgerin der Herz-Jesu-Verehrung,

die ja auf die Offenbarungen an eine
Visitantin im Kloster Paray-le-Monial
zurückging. So ist die Errichtung der Herz-
Jesu-Bruderschaft im Jahr 1698 in der Chronik

verzeichnet. Auch andere
Frömmigkeitsrichtungen wurden aufgenommen. So

begegnet man seit 1850 mehrfach dem
Kindheit-Jesu-Verein. Und von 1892 an tritt
deutlich die Verehrung des Prager Jesus

Kindes hervor. - Eine besondere Freude
brachte den Schwestern das
Kommuniondekret von Pius X. von 1905, das die
tägliche Kommunion erlaubte.

Sicher waren es aber nicht die äussern
Formen und Anlässe, die das geistiggeistliche

Leben des Klosters trugen, sondern
zuerst die verantwortlichen Menschen, die Su-

periorinnen, die Novizenmeisterinnen, die
Spirituale. Es bedürfte einer gesonderten
Darstellung, um deren Wirken im einzelnen
sichtbar zu machen. Letztlich haben aber
auch eine grosse Zahl von Schwestern ohne
Amt und Würde am geistigen Niveau der
Gemeinschaft mitgetragen. Sicher handelte
es sich auch hier um eine Gemeinschaft von
Menschen mit ihren Schattenseiten. Aus
den Visitationsberichten lässt sich aber nie
auf eine Zeit ausgesprochener Missstände
schliessen.

101



Noch vieles andere hätte verdient,
ausführlicher dargestellt zu werden, namentlich

die ununterbrochene Kette von Wohltaten,

die dem Kloster aus dem Kreis der Bür-

Meditationszentrum «Maisonnette»,
Gemeinschaftsraum, 1986,

gerschaft und anderer wohlgesinnter Kreise
erwiesen wurden. Sinnvoll wäre auch eine
eingehendere Darstellung des Pensionats

gewesen, das doch ein besonderes Band
zwischen Kloster und Stadt darstellte. Und
eine Klostergemeinschaft lebt von
Menschen, die mit ihren Gaben und Kräften in
ihrem Aufgabenkreis dem Aufbau dienten.
Sie eigentlich haben das Kloster in unsere
Gegenwart geführt. Die Darstellung ihrer
Biographie und ihres Wirkens könnte ein
eigenes Buch abgeben.

Ein solches gebührte gerade auch dem
Gründer des Klosters mit seiner Gattin,
dem Ambassadeur Marquis de Caumartin.
Aus einer gläubigen Haltung setzte er seine

ganze Energie ein, um den Schwestern der
Visitation in Solothurn das Asyl und nachher

das Kloster zu verschaffen. Ohne diesen
Einsatz wäre das Kloster nicht zustandege-

Gedeckte Galerie zum Bildungszentrum, 1986.

102



ft 4» I
(hf/pj

herioiat'ttn

T/iörr

Aro7>ar/i

J/f^fUC.S'/jl// PI

7lUf

rt/juct/tr/' A7o.ft'T. <:ygß

Ayo&tw jtfa/tmen t/e

'rr///yr.

mrn^ .fcsEr
Der Klosterbezirk von Solothurn: Kapuzinerkloster, Klöster Namen Jesu und Visitation in noch unüberbauter
Lage. Ausschnitt aus der Karte «Ansicht vom Weissenstein» von Heinrich Keller, Zürich 1822.

kommen. Gerade seine Rolle als Ambassadeur

wurde das Werkzeug dazu. Religiöse
Motive müssen ihn bestimmt haben, denn
ein politischer Vorteil für Frankreich
erscheint unwahrscheinlich. Auch das Mitgehen

seiner Gattin, das im Bemühen, bei
dem es um ein Frauenkloster ging, wohl die
noch grössere Triebkraft ausmacht,
unterstreicht das religiöse Anliegen.

Das zweite Merkmal ist das solothurni-
sche Gespräge. Dass der Ambassadeur in
dieser Weise zu Werk gehen konnte, war
nur in seiner Residenz denkbar. Solothur-
nisch färbten die Klostergründung auch die
durch Solddienst mit Frankreich verbundenen

patrizischen Familien. Auf sie mochte
der Botschafter einen besondern Einfluss
ausüben. Ihre wirtschaftliche Kraft trug
Entscheidendes zum Werden des Klosters
bei. Es war das Solothurn des Barock, das
die Klostergründung möglich machte. Die
religiöse Aufgeschlossenheit der Zeit bot
das Klima, in dem das Anliegen gedeihen
konnte.

Das gilt, auch wenn die Klostergründung

Gegner fand. Diese Gegnerschaft

nährte sich nicht aus glaubensfeindlichen
Motiven. Man kann wirklich Verständnis
dafür aufbringen, wenn bei den gleichzeitigen

Plänen der Jesuitenberufung und des
Baues des St. Josefsklosters finanzielle
Bedenken empfunden und wenn auch andere
Optionen als das Kloster der Visitantinnen
getroffen wurden. Umso anerkennenswerter

ist es, dass alle drei Werke verwirklicht
wurden.

Seit Jahrhunderten war das religiöse
Leben Solothurns franziskanisch inspiriert.
Dieser franziskanische Geist verstärkte sich
in der Barockzeit durch weitere Klöster dieser

Ausrichtung. Parallel mit den Schwestern

der Visitation begann jesuitische
Spiritualität das religiöse Leben, vielleicht
mehr der Männerwelt, zu prägen. Mit dem
Kloster der Visitation begann als dritte
Quelle die salesianische zu fliessen. Hinter
ihr steht die ausgesprochen sympathische
Gestalt von Franz von Sales, der in seinem
Wesen die Menschenfreundlichkeit Gottes
sichtbar macht. Durch das Kloster der
Visitation wurde er für Solothurn zu einer
geistigen Kraft.

103



Wichtigste Quellen

Archiv des Klosters Visitation. Solothurn: Fondation
et Annales.
Staatsarchiv Solothurn: Ratsmanualia Bde. 1644-1646.

Anmerkungen
1 Das trifft für jenes von 1945 zu; die Jubiläen von 1745

und 1845 wurden vor allem in Gestalt feierlicher
Gottesdienste begangen.
2 Diese muss ihrerseits eine beeindruckende Persönlichkeit

gewesen sein; trotz ihrer körperlichen
Behinderung wurde ihre Strahlungskraft spürbar.
3 Auffallen kann, dass die Protokolle des St. Ursenstiftes

keine Eintragung über die Niederlassung der Visi-
tantinnen enthalten. Es ist lediglich vermerkt, dass am

21. April 1645 die Zustimmung zur Bestattung von Sr.

Marie Eugénie Roy in der St. Josefskapelle der
Stiftskirche erteilt wurde.
4 Besonders nahe ging der Gemeinschaft auch die
Absetzung von Bischof Eugène Lâchât durch die Diöze-
sankonferenz am 29. Januar 1873: Der Bischof befand
sich zur Feier des Festes des Ordenspatrons im Kloster,
als er die Nachricht von der Absetzung erhielt.
5 Zu beachten ist die Rolle des Pensionats bei den
Ordenseintritten. Die Berichte über das Leben einzelner
Schwestern geben Zeugnis vom segensreichen Einfluss
des Pensionats im Dienst der Ordensberufe (der nicht
nur den Visitantinnen selber zugute kam).

Die Auswahl der Bilder erfolgte durch den Spiritual
Dr. Alois Rudolf von Rohr.

Die erste ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz

Kirchengeschichte war bisher fast nur Darstellung

der jeweils eigenen Kirche und übernahm
mehr oder weniger deren besondere Sichtweise.
Die letzten grösseren Darstellungen waren jene
von Theodor Schwegler aus katholischer und
von Rudolf Pfister aus vornehmlich reformierter,

aber doch schon ökumenisch geöffneter
Sicht. Eine eigentlich ökumenische Darstellung
gab es bisher nicht. Eine Gruppe von rund 30

Autoren, Historikern und Theologen, Katholiken,

Protestanten, Mitgliedern von Freikirchen
und ein jüdischer Mitarbeiter, hat dieses Werk
nun geschaffen; sie werden im Anhang kurz
vorgestellt. Das umfangreiche, repräsentative Buch
ist bewusst allgemein verständlich abgefasst;
dem wissenschaftlich Interessierten dient der
Anhang mit rund 30 Seiten Forschungsberichten
und Literaturangaben. Die Darstellung ist

ausgewogen und gliedert sich in drei Teile: Anfänge
und Mittelalter (87 Seiten). Reformation und
katholische Reform bis zur Aufklärung (103 S.),
Neuzeit von 1800 bis zur Gegenwart (106 S.). Sie
bezieht auch die Hauptlinien der allgemeinen
Geschichte mit ein und ist eher darauf bedacht,
Sinn und Funktion kirchlicher Einrichtungen zu
erhellen als möglichst viele Namen und Daten zu

liefern. Gewisse Unterschiede in Stil und
Darstellung sind wohl unvermeidlich. Reichhaltig
und wohlüberlegt ist auch die Bcbilderung, die
nicht nur Buchschmuck sein will, sondern zusätzliche

Information. Ein umfangreiches Register
macht das Buch auch zum praktischen
Nachschlagewerk. Die Nordwestschweiz kommt da
und dort zum Zuge: etwas gar kurz das Bistum
Augst-Basel, dann die frühen Klöster (wie Mou-
tier, St. Ursanne und andere); besonders engagiert

dann bei der Darstellung des Basler Konzils
und der Basler Humanisten um Erasmus. Von
Bischof Christoph Blarer von Wartensee hätte
man gerne noch etwas mehr erfahren. Der Text
schliesst mit der Basler Pfingstversammlung
1989. Das Buch ist ein höchst verdienstliches
Werk und wird hoffentlich die verdiente
Verbreitung erfahren, was auch durch den bescheidenen

Preis ermöglicht wird.

Lukas Vischer, Lukas Schenker, Rudolf
Dellsberger (Hrsg.), Ökumenische Kirchengc-
schichte der Schweiz. Paulusverlag Freiburg und
Friedrich Reinhardt Verlag Basel 1994. Gebunden,

374 Seiten, reich illustriert, Fr. 48.-.

104


	350 Jahre Kloster Visitation in Solothurn

