
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 55 (1993)

Heft: 2

Artikel: Alte Andachtsstätten und Wallfahrtsorte der Leimentaler Bevölkerung

Autor: Gschwind, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-862431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-862431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alte Andachtsstätten und
Wallfahrtsorte der Leimentaler Bevölkerung
Von Andreas Gschwind

Einleitung

Bis vor wenigen Jahrzehnten gab es im Leimental
zu allen Jahreszeiten organisierte Wallfahrten
und Bittgänge der verschiedenen Gemeinden. In
der sog. Bitt- oder Kreuzwoche (vor Auffahrt)
war buchstäblich das ganze Tal in Bewegung.
Ältere Leimentaler erzählen uns gerne, wie sie in
dieser Woche mit Kreuz und Fahne dieses oder
jenes Dorf und natürlich Mariastein besuchten.
Bis heute ist Mariastein ein bedeutender
Wallfahrtsort geblieben, welcher das Leimental und
den angrenzenden Sundgau nachhalting beein-
flusste. Heute sind die organisierten Prozessionen

der Gemeinden zum Gnadenort im Stein
weniger zahlreich - für viele Dörfer gibt es nur noch
eine Pfarreiwallfahrt nach Mariastein.

Im folgenden Artikel wollen wir uns aber
nicht Mariastein, dem ohnehin schon bekannten
religiösen Zentrum des Tales, sondern den
unscheinbaren Andachtsstätten und Kapellen
zuwenden. Wer aufmerksam durchs Leimental und
den angrenzenden Sundgau geht, stösst auf
zahlreiche Kapellen und Andachtsstätten, die für die
Leimentaler noch vor wenigen Jahrzehnten eine
nicht zu unterschätzende Bedeutung hatten. Wir
hören von Gemeinden, die früher häufig in
Prozessionen zu diesen kleineren Andachtsstätten
gepilgert sind und vor allem der Einzelne suchte
in seinen ganz persönlichen Anliegen und Nöten
diese Kultstätten auf. Wir wollen nun bei diesen
unbekannten und zum Teil in Vergessenheit
geratenen Kultstätten innehalten und sehen, welchen
Ursprung sie haben und welche Bedeutung sie

für die Leimentaler Bevölkerung hatten.

Das Wallfahrtswesen
der Leimentaler Gemeinden

Im 17. Jahrhundert legte Jodocus Thanner,
Pfarrer der alten Pfarrei Wisskilch-Leimen-
Witterswil-Bättwil ein Jahrbuch an, das die
kirchlichen Feste und Bräuche festhält. Die
wichtigsten Wallfahrten sind: am 25. April
(Markustag) nach Mariastein, am 1. Mai
eine Prozession zur Walpurgiskapelle in
Helgenbrunn, am 3. Mai (Fest Kreuzauffin¬

dung) wieder Bittgang nach Mariastein. Die
Bittgänge in der Kreuzwoche vor Auffahrt
sahen wie folgt aus: Am Montag nach
Mariastein, am Dienstag nach Bättwil, früher
nach Helgenbrunn, am Mittwoch kam Bättwil

nach Witterswil, früher ging man nach
Wisskilch. An Auffahrt ritt man früher mit
dem Allerheiligsten von Leimen über
Wisskilch, Witterswil und Bättwil und wieder
zurück nach Leimen (Angaben von 1614). Später

wurde wie andernorts eine Flurprozession

mit 4 Altären abgehalten. Am sog.
Hagelfreitag fand wieder eine Wallfahrt
nach Mariastein statt. An Fronleichnam gab
es auch eine grosse Prozession mit vier Altären

von Leimen aus über die Felder.
(Zwischen Wisskilch und den Dörfern Witterswil
und Bättwil erinnert uns der sog. Totenweg
an die ehemaligen Totenprozessionen). Am
4. Juli fand ein Bittgang nach Therwil gegen
Mäuse und Ungeziefer statt. An Kreuzerhöhung

(14. September) fand wieder eine
Prozession nach Mariastein statt.1

Dieses Beispiel der Pfarrei Wisskilch
zeigt uns, wie zahlreich damals die Bittgänge

und Prozessionen waren.
Erstaunlicherweise erhielten sich viele Bittgänge,
v. a. in der Bittwoche, in allen Dörfern des
Tals bis gegen den Zweiten Weltkrieg. Die
Bittprozessionen in der Bittwoche vor
Auffahrt gehen bis ins 5. Jahrhundert zurück.
Der damalige Bischof von Vienne im Dep.
Isère ordnete diese nach grossen Heimsuchungen

an. Diese Bittprozessionen in der
sog. «Chrüz- oder Bittwuche» sahen im
vorderen Leimental bis ins 20. Jahrhundert wie
folgt aus: Die Ettinger gingen am Montag
nach Mariastein, währenddem die Therwiler
unterdessen nach Ettingen kamen. Die
Oberwiler wallten schliesslich nach Therwil.
Am Dienstag zogen die Therwiler nach
Reinach und die Ettinger kamen nach Therwil.2

Die Besuchsorte wechselten im Laufe
der Zeiten etwas, aber das Prinzip war im

18



Magdalenenbrunnen in Fliih

ganzen Tal das gleiche. Die Dörfer Metzerlen,

Rodersdorf, Hofstetten und Witterswil
besuchten jeden Tag Mariastein. Die
Bittwoche kannte man auch in den sundgau-
ischen Dörfern. Eine Frau aus Leymen, die
in Lutter aufgewachsen ist, erzählte mir,
dass auch die Lütterer den weiten Weg nach
Mariastein unter die Füsse nahmen.

Besonders beliebt war die
Fronleichnamsprozession mit den 4 Altären, die von
den Frauen liebevoll geschmückt wurden. In
Therwil war dieser Fronleichnam ein
traditionelles Fest, eine über 300 Jahre alte
Bruderschaft wirkte mit. Eine Besonderheit
waren die sogenannten «Täfelimeitli»: 13

ledige Mädchen in besonderer Tracht, die
religiöse Bilder mit Kerzen trugen.

Viele Formen der Wallfahrtsfrömmigkeit
sind heute ausgestorben; in den meisten
Leimentaler Gemeinden findet nur noch eine
Mariastein-Wallfahrt statt.

Seit 1933 findet in Mariastein ein sog.
«Gebetskreuzzug» statt. Die Pilgergottesdienste

mit Hochamt, Anbetung des aller-
heiligsten Sakramentes, gemeinsamem
Rosenkranz und Pilgergebet sind inzwischen
weitherum bekannt. Auch die 1934
eingeführten Krankentage erfreuen sich grosser
Beliebtheit. Angeregt durch die Versammlung

«Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung

der Schöpfung» im Jahre 1989 in Basel
macht nun jeden Monat eine Pilgergruppe
einen Bittgang von Allschwil nach Mariastein.

Es ist erfreulich, dass neue zeitgemäs-
se Wallfahrten die alten ablösen.

Mit der Abschaffung der katholischen
Feiertage im Birseck und dem Einfluss aus
dem reformierten Oberbaselbiet entstanden
in den Baselbieter Gemeinden des vorderen
Leimentals die Banntage. Am Auffahrtstag,
wo früher regelmässig Flurprozessionen
stattfanden, hat sich nun am Banntag ein
religiöses Element gehalten: es wird ein
ökumenischer Feldgottesdienst abgehalten.3

Alte Gesundbrunnen und Andachtsstätten
der Leimentaler

Früher, als die Medizin noch nicht so
fortschrittlich war und sich nur die reicheren
Leute Kuraufenthalte (z. B. im Bad Flüh
oder Ettingen) leisten konnten, zog es viele
Leimentaler nach Helgenbrunn, Niederha-
genthal, Wentzwiller, St. Brice etc. Diese
«Gesundbrunnen» und Andachtsstätten
sind heute weitgehend in Vergessenheit
geraten, wurden aber früher von der Leimentaler

Bevölkerung in den verschiedensten
Anliegen sehr gerne aufgesucht.

Heilige Brunnen und Quellen

Eines der ältesten noch bestehenden
Quellheiligtümer, auf das wir anschliessend noch
näher eingehen werden, dürfte Helgenbrunn

oberhalb Leymen sein. In der Nähe
von Helgenbrunn fand man römische Ziegel
und Münzen und es ist sicher, dass dort eine
römische Strasse vorbeiführte. Möglicher-

19



Kapelle Helgenbrunn

weise wurde die Quelle schon in römischer
Zeit benützt. Solche Quellheiligtümer, wie
der schon erwähnte Käppelibrunnen in
Therwil sind in der ganzen Region zahlreich.
In Rädersdorf an der Strasse Richtung Lutter

steht die Kapelle Marienbronn und eine

Heilquelle mit einer Magdalenenstatue liegt
im Banne Wollschwiller. Bis zum Ersten
Weltkrieg lebte dort gar ein Einsiedler als

Hüter der Heilquelle.4 Heute ist diese Quelle
ziemlich in Vergessenheit geraten.

Bekannter hingegen ist der Magdalenenbrun-
nen am Steinrain in Flüh. Es wird erzählt,
dass vor 200 Jahren eine vornehme Dame
aus dem Ausland, wegen ihrem Augenleiden,

eine Wallfahrt nach Mariastein
gemacht habe. Am alten Pilgerweg, dem
Steinrain, habe sie die Augen ausgewaschen
und bald darauf sei sie geheilt gewesen. Aus
Dankbarkeit liess sie dann die Magdalenenstatue

anfertigen.

Helgenbrunn oberhalb Leymen

Der Name Helgenbrunn taucht immer wieder

auf in den Güterverzeichnissen, erstmals
im Jahre 1359. Wann die erste Kapelle
erbaut wurde, wissen wir nicht; zum ersten
Mal erwähnt ist sie 1543. Die heutige, der hl.
Walpurga geweihte Kapelle wurde 1682
errichtet, wie die Jahrzahlen über dem Ein¬

gang und dem Chorbogen zeigen. Aus
verschiedenen Belehnungsurkunden geht hervor,

dass schon früh ein Bauerngut zu
Helgenbrunn gehörte und auch ein Rebberg
wird im 17. Jahrhundert erwähnt.5

Wie kam es zu diesem Quellenheiligtum?

Der hl. Walpurga (gest. 779) wurden
vielerorts Kapellen geweiht, die neben heiligen

Brunnen lagen, um die Quelldämonen
zu vertreiben. An vielen Orten wird die
Legende von der rastenden Walpurga erzählt,
die mit dem Wanderstock die Quelle
erweckte. In Helgenbrunn soll die heilige
Walpurga ebenfalls Halt gemacht haben und
seither sprudelt eine Quelle mit Heilkraft.
Für unser Quellheiligtum im Leimental wird
noch eine andere Legende erzählt: Ein blindes

Mädchen lauschte im Gras sitzend, der
Quelle zu Helgenbrunn. Plötzlich hörte es
ein entferntes Donnern und es folgte eine
unerträgliche Hitze. Die Quelle versiegte,
bis die Glocke von Liebenswiller ertönte
und eine Stimme aus der nun wieder frisch
sprudelnden Quelle sagte: «Freue dich,
mein Kind, du wirst sehen. Ich bin St.
Walburg. Wie du war ich blind, aber mit Hilfe
der Muttergottes wurde ich geheilt. Wasche
die Augen mit diesem Wasser, und du wirst
Heilung finden. Auch alle anderen
augenkranken Kinder werden fürderhin hier
Genesung finden, denn die Quelle ist heute
gesegnet worden.» Das Mädchen folgte dem

20



Kapelle Heiligenkreuz in
Niederhagenthal

Rat und wurde sehend.6 Noch bis vor wenigen

Jahrzehnten wurde der Ort am Walpur-
gistag (1. Mai) von vielen Pilgern aufgesucht,

Helgenbrunn wurde zu einem beliebten

Wallfahrtsort. Man zählte an diesem Tage

über zehn Prozessionen und die
Mariastein-Wallfahrer besuchten auf ihrem Weg

gerne Helgenbrunn. Franz von Sonnenfeld
berichtet über Helgenbrunn im Jahre 1855:

«Alljährlich wird dort am 1. Mai mit einem
feierlichen Gottesdienst das Fest der heiligen

Walburga gefeiert, und hundert und
hundert Weiber finden sich mit ihren kranken

Kindern ein, um dieselben in der klaren
Flut zu baden und zu heilen. Auch fehlt es

denn nicht an hübschen Elsässer Mädchen,
die mit dem Walpurgiswasser die
Sommersprossen, die ihre Schönheit zu beeinträchtigen

drohen, abwaschen.7
Die Kapelle bedarf einer Renovation,

die zwar begonnen wurde, aber wegen
fehlender Mittel ins Stocken geriet. Um den
Wallfahrtsort Helgenbrunn ist es heute ruhig
geworden. Die idyllische Gegend sorgte
allerdings vor ein paar Jahren für Schlagzeilen,

weil dort ein grösserer Erholungs- und
Freizeitpark geplant wurde. Hoffentlich
werden diese Pläne nie realisiert und
Helgenbrunn darf bleiben wie es ist. Interessanterweise

hat 1992, in der Osternacht, eine
ökumenische Pilgergruppe aus Basel
Helgenbrunn besucht! Helgenbrunn lebt immer

noch - vielleicht gerade, weil es wieder so

still geworden ist.

Heilig-Kreuz in Niederhagenthal

Etwas ausserhalb vom Dorfkern steht eine
grössere Kapelle aus dem Jahre 1842-1844.
Im Innern der renovationsbedürftigen
Kapelle stiess ich auf die Beschreibung der
Entstehung dieser Wallfahrtsstätte. Folgende
Ausführungen sind diesem alten Plakat
entnommen, das vermutlich um die
Jahrhundertwende angefertigt wurde: Die Familie
Jacob Scheffel und Catherine Gasser hatte
ein taubstummes und gehbehindertes Kind.
In der Hoffnung, dass es geheilt werden
könnte, errichteten sie ausserhalb des Dorfes

ein Kreuz. Das Kind starb aber mit 7

Jahren. Am 1. Mai 1842 ging ein lljähriger
Knabe namens Theophile Giermann seinem
Vater entgegen, der von Leymen her kam.
Theophile war behindert und ging an zwei
Krücken. Als er am erwähnten Kreuz
vorbeigehen wollte, wurde er von einem heftigen

Wind angehalten und mit aller Gewalt
dem Kreuze zugetrieben, wo er dann betete.
Auf einmal sah er einen Schatten über sich
schweben, unter welchem er einen heftigen
Schlag auf den Rücken bekam, ohne aber
Schmerzen zu empfinden. Durch diese
Erschütterung wurde er geheilt und konnte sei-

21



ne Krücken auf der Stelle liegen lassen und
gesund seinem Vater entgegeneilen. Indem
er sich entfernen wollte, wandte er seinen
Blick nochmals auf das Kreuz, welches die
rechte Hand los hatte und ihm zuwinkte,
wieder zu ihm zu kommen. Der Knabe ging
wieder zurück, kniete nieder und da erschienen

ihm vier Engel. Theophile Giermann
starb dann bereits am 7. Mai 1848.

Das originale Kreuz wurde kürzlich neu
renoviert und befindet sich nun zur Verehrung

in der Pfarrkirche des Dorfes. Am
20. September 1992 fand eine Feier statt
zum Gedenken des Wunders vor 150 Jahren.

Die drei Jungfrauen von Wentzwiller6

Diese alte Wallfahrtsstätte, bestehend aus
drei kleinen Kreuzen auf Grabhügeln,
befindet sich in einem Wald zwischen Wentzwiller

und Hagenthal. Vielleicht im letzten
Jahrhundert wurden Statuen der drei
bekannten römischen Märtyrerinnen Agnes,
Agatha und Margaretha hinzugestellt, weil
man die wirklichen Namen der drei
Jungfrauen nicht mehr kannte. Nach der Legen-

Wallfahrtsstätte «Drei Jungfrauen» zu Wentzwiller

de handelt es sich bei den «Drei Jungfrauen»

um drei Mädchen, die in einem Kloster
gelebt hatten, vor feindlichen Heeren in den
Wald flüchten mussten und von diesen getötet

wurden. Eine andere Legende sieht in
den Jungfrauen drei vornehme Prinzessinnen

aus England, die sich in den Wald flüchteten

und von einem Räuber getötet wurden.

Wieder andere meinen, dass es sich um
Mädchen handelte, die sich jeden Morgen
an einem Brunnen ihr Gesicht wuschen und
dann von Kriegshorden überrascht und
umgebracht wurden. Soweit die Legenden, die
im Grunde das Gleiche erzählen: drei im
Wald verfolgte unbekannte Mädchen von
vornehmer Abstammung, die getötet wurden.

Weiter wird berichtet, dass im 19.

Jahrhundert ein Pfarrer von Wentzwiller an der
Legende zweifelte und die Gräber öffnen
liess. Zu seinem Erstaunen kamen 3 Skelette

hervor, die er aber dann im Friedhof beerdigt

haben wollte. Nach der neuen Bestattung

begann es aber sintflutartig zu regnen
und es soll erst aufgehört haben, als die
Jungfrauen wieder in den Wald zurückgebracht

wurden. Der skeptische Pfarrer hatte
seither nichts mehr gegen die zahlreichen
Bittgänge einzuwenden.9 Wir wissen also
nicht, wer die Jungfrauen waren. In
Strasbourg verehrte man als Begleiterinnen der
hl. Ursula 3 Jungfrauen namens Einbeth,
Wilbeth und Worbeth. Im Jahre 451 starben
sie beim Hunneneinfall und sie wurden in
der Alt-St. Peterskirche in Strasbourg
begraben, wo man sie seither verehrt. Die
Verehrung der 3 Jungfrauen ist an zahlreichen
Orten, v. a. in Deutschland und Österreich
bekannt. Es ist gut möglich, dass unsere
Jungfrauen vom Wentzwillerwald auf die
Strasbourger Jungfrauen zurückgehen, die
nach der grundlegenden Studie von Bischof
Dr. med. Barth (Archiv für elsäss.
Kirchengeschichte 1936) geschichtlich nachweisbar
sind.

22



Die Britzgykapelle7

In einer Waldlichtung zwischen Liebenzwil-
ler und Oltingen steht eine Kapelle, die dem
heiligen Bricius (auf franz. St. Brice)
geweiht ist. Durch den Dialekt hat sich in der
Bevölkerung der Name Britzgy eingebürgert.

Wie wir schon gehört haben, hat sich
schon sehr früh der Kult des heiligen Marti-
nus in vielen Mutterkirchen eingebürgert. In
Oltingen steht eine Martinskirche, eine der
ältesten im Sundgau. Der heilige Bricius war
treuer Gefährte des grossen Bischofs von
Tours und unsere Vorfahren waren offenbar
darauf bedacht, die kleinen Nebenkirchen
dem Bricius zu weihen. Tatsächlich stehen
alle Britzgykapellen im Sundgau in der Nähe

alter Martinskirchen. Der heilige Bricius
wurde zu einem beliebten Schutzheiligen
wie Antonius, Wendelin und Blasius.

Im Jahre 1910 wurden auf dem Speicher
der Kapelle 55 eiserne Votivgaben gefunden,

die ein reges Wallfahrtswesen zum hl.
Britzgy bestätigen. Die meisten Votivgaben
stammen aus dem 19. Jahrhundert, einige
sind aber viel älter. Grösstenteils sind ganze
Menschenfiguren, menschliche Beine, Arme

und Hände dargestellt, die auf Glieder¬

krankheiten hinweisen. Einige Votivkröten,
ein Nagel und eine Krone wurden auch
gefunden. Die Votivkröte ist ein Symbol der
Gebärmutter und war Opfergabe von
Frauen, bei denen ein Kinderwunsch nicht
in Erfüllung ging oder die an
Unterleibskrankheiten litten. Die Krone könnte von
einem Brautpaar auf den Altar gelegt worden

sein, um eine glückliche Ehe zu erlangen.

Die interessanten Votivgaben werden
im Strasburger Museum elsässischer
Altertümer aufbewahrt.

Auch der schöne Barockaltar mit seinen
zahlreichen Statuen beweist wie diese
Waldkapelle beim Volk beliebt war. Die Pfarrei
Rodersdorf kam im 17. Jahrhundert jeweils
am 1. Mai, sowie am Dienstag nach Pfingsten

in Prozession zum hl. Britzgy. Dass es

sich bei der Britzgykapelle um eine sehr alte
Wallfahrtskapelle handelt, beweisen auch
die Urkunden. Erstmals erwähnt ist sie 1285

mit «ad sanctum Brictium». Bei der letzten
Renovation im Jahre 1960 stiess man auf
schiessschartenähnliche Öffnungen, die in
das 12. Jahrhundert zurückgehen dürften.

St. Brice ist heute weniger als
Wallfahrtsort bekannt, sondern vielmehr als

Ausflugsziel mit originellem Restaurationsbetrieb

im Bauernhaus neben der Kapelle.

23



St. Wendelin, Kleinblauen

Der ehemalige Pfarrer von Nenzlingen, Paul
Lachat, hat sich ausführlich mit dem Hofgut
Kleinblauen und der Wendelinskapelle be-
fasst.8 Folgende Ausführungen habe ich ihm
zu verdanken:

Aus dem Jahre 1711 berichtet uns ein
Dokument, dass die Wendelinskapelle zur
Abwendung der 1666 heftig wütenden Viehseuche

errichtet wurde. Diese Jahrzahl finden
wir im Chorbogen und auf dem Glockenjoch.

Die Verehrung des heiligen Wendelin
erfasste im 13. Jahrhundert bereits den ganzen

späteren allemannisch-fränkischen
Kulturraum. Um den heiligen Wendelin gibt es

viele Legenden, wie er als Einsiedler und
Hirte in den Vogesen lebte. Es wird
angenommen, dass er zur Zeit des 596 verstorbenen

Trierer Bischofs Magnerich als Einsiedler

irgendwo in den Vogesen lebte und sich
wahrscheinlich an der damaligen irischen
Missionsbewegung beteiligte. Zweiter
Patron der Kapelle sind der heilige Eligius, der
Patron der Hufschmiede und der heilige
Franziskus von Assisi. Wie behebt die
Kapelle weitherum beim Volk war, zeigte sich
um 1800, als die Kapelle gefährdet war.
Durch die französische Revolution wurden
die Pfarreien neu organisiert und nach
einem bestimmten Gesetz sollten eine
Anzahl von abgelegenen Kirchen und
Wallfahrtskapellen aufgehoben werden. Diese
Bestimmung gefährdete auch die Existenz
der St. Wendelinskapelle zu Kleinblauen.
Angeregt durch das Volk wandte sich der
damalige Pfarrer von Blauen mit einem
Brief an den Bischof von Strasbourg, der
von vielen unterschrieben wurde. Es sind
auch die Gemeinden Dittingen, Lauffen,
Ettingen, Derwiler, Reinach und Pfeffingen
aufgeführt. In diesem Schreiben vom
15. 8. 1803 wird dem Bischof nahegelegt,
seinen Einfluss bei der Regierung geltend zu

machen; wir lesen: «Die Gläubigen nehmen
nämlich in Zeiten von Epidemien ebensosehr

Zuflucht zu zeitlichen wie geistlichen
Mitteln. Durch den lebendigen Glauben
und die tiefe Verehrung zum hl. Wendelin,
haben sie schon öfters erlebt, dass Vieh, das

von den erfahrensten Veterinären aufgegeben

wurde, erhalten werden konnte. Und
Missbräuche an Gottesdiensten bei der
Kapelle sind niemals vorgekommen, es sind
dort auch keine Verkaufsstände. Die Leute
kommen jeweilen am Mittwoch her, um der
Messe beizuwohnen, und jeder kehrt darauf
wieder still nach Hause zurück. Ausser am
Festtag des Kapellenpatrons St. Wendelin,
wo der Pfarrer zur Messe noch eine Predigt
hält, findet neben der Messfeier keine
religiöse Funktion statt. Der Besitzer des
Hofgutes, Charles Klöckler, maire von Altkirch,
hat seine Einwilligung für die Fortdauer dieser

Wallfahrten schriftlich erteilt, die ich
diesem Schreiben beilege.»

Bis in unsere Tage hinein war Kleinblauen
ein vielbesuchter Wallfahrtsort. Am

Wendelinstag (25. Oktober) wurden in den
60er Jahren noch gegen 400 Pilger gezählt.
Über den Wallfahrtsbetrieb zu Beginn des
20. Jahrhunderts entnehmen wir aus Angaben

des damaligen Pfarrers Riesen in Blauen:

«Der Pfarrer von Blauen liest in der
Kapelle jeden Mittwoch während der
Sommerszeit die hl. Messe. Alle Tage fast trifft
man dort Landleute der Umgegend, welche
durch die Fürbitte des Heiligen verlangen,
dass ihr Vieh von Krankheiten und schädlichen

Einflüssen verschont bleibe. Die Gläubigen

der Pfarrei Blauen und anderer
Pfarreien der Nachbarschaft besuchen
prozessionsweise die Kapelle am St. Markus-Feste,
am Magdalena-Tag und am Mittwoch in der
Kreuzwoche. Die Wallfahrt der solothurni-
schen Pfarrei Hofstetten nach Meltingen
machte früher auch Halt bei der Wendelins-
kapelle in Kleinblauen. Am Feste des hl.

24



Kapelle St. Wendelin in Kleinblauen

Wendelin wird daselbst Amt und Predigt
(diese im Freien) gehalten, wobei zahlreiche
Wallfahrer — oft 600 bis 1000 Personen —

des Laufentals, der angrenzenden Kantone
Solothurn und Baselland, sowie des Elsasses
erscheinen.»

Auch in Kleinblauen stossen wir auf
interessante volkstümliche Votivgaben wie bei
der Britzgykapelle. Diese hier sind in primitiver

Art aus Holz geschnitzt und stellen
menschliche Arme und Beine, sowie Hufe
von Pferden oder Beine von Vieh dar. Einige

dieser volkskundlich sehr wertvollen
Votivgaben sind an der hinteren Kapellenwand
aufgehängt.

Die Zahl der Einzelpilger ist heute stark
zurückgegangen und in Prozession kommen
heute nur noch Blauen, Nenzlingen und
Zwingen nach Kleinblauen.

St. Anna-Kapelle bei Mariastein

Alles, was wir über die Eltern Marias
wissen, stammt aus der vorchristlichen Überlieferung

und das apokryphe «Evangelium des
Johannes» aus dem beginnenden 2.
Jahrhundert erwähnt als Eltern Marias Joachim

und Anna. Wann die erste St. Annakapelle
erbaut wurde, ist ungewiss. Wir wissen aber,
dass sie 1602 erweitert wurde. Der St. Anna-
Kult ist an verschiedenen Orten bekannt
und oft finden wir eine «Anna selbdritt-Dar-
stellung»: Die Grossmutter Christi trägt auf
ihren Armen Maria und das göttliche Kind.
Therwil besitzt neben der Pfarrkirche eine
Anna-Selbdritt-Kapelle und in Basel gab es

vor 1356 beim Blasiustor eine Annakapelle.
In der Krypta des Basler Münsters wurde
ein Altar zu Ehren der hl. Anna errichtet.

Neben dem Wallfahrtsort Mariastein
nahm die St. Annakapelle einen bescheidenen

Platz ein. Früher war die Kapelle nur
den 14 Nothelfern geweiht, bis die Benediktiner

die Wallfahrt übernahmen und in
feierlicher Prozession im Jahre 1681 den St.
Anna-Tag einführten. Abt Augustin Reuti empfahl

den Bauern von Metzerlen, wegen der
drohenden Viehseuche an den Samstagen in
Prozession zur St. Annakapelle zu kommen.
1691 wurde die Kapelle durch Abt Augustin
eingeweiht. Das Fest der hl. Anna bleibt bis
heute ein beliebter Pilgertag in Mariastein.
Die Pfarreien Metzerlen und Rodersdorf
machen am darauffolgenden Abend eine
Wallfahrt zur hl. Anna.

25



Sch lussgedanken

Es ist erstaunlich, wieviele Andachtsstätten
und Kapellen neben Mariastein in vergangenen

Zeiten von der Leimentaler Bevölkerung

aufgesucht wurden. Und dabei haben
wir uns nur auf die Kultstätten im Tal und
unmittelbar angrenzenden Gebiet, v. a. dem
Sundgau, beschränkt. Nicht erwähnt haben
wir die Wallfahrten im Schwarzwald, wie
St. Blasius und Todtmoos oder Vorbourg bei
Delémont, die für die ganze Nordwestschweiz

von Bedeutung sind. Speziell
erwähnt zu werden verdient noch die
Wallfahrtskirche in Meltingen im Schwarzbubenland.

Die Leimentaler Pfarrei Hofstetten
pilgert noch heute am Pfingstmontag den
langen Weg zu Luss zu diesem Marienwallfahrtsort!

Die Menschen waren früher nicht so mobil

wie heute und verliessen seltener ihr Tal.
Krankheiten bedrohten mehr als heute
Mensch und Tier. Die Bevölkerung war den
verschiedensten Bedrohungen schneller
ausgeliefert und suchte diese durch
Wallfahrtsanstrengungen und Opfergaben zu mindern.
Zu den Heiligen, die uns vorbildlich vorausgingen,

nahm man gerne Zuflucht und im
Vertrauen auf Gott erhoffte man sich Schutz
und Heil. Es ist in unserer heutigen mobilen
Zeit typisch, dass man das Entferntere besser

kennt als das Nahe. Wenn diese Arbeit
das Interesse etwas wecken konnte für das

Nahe, das den Menschen von damals so
vertraut war, hat sie ihren Zweck erfüllt.

Wallfahren heisst Unterwegssein, und
zwar bewusstes Wandern und Innehalten im
Leben. In diesem Sinne können wir, die wir
heute oft so viel im Stress unterwegs sind,

von unseren Vorfahren lernen. Neue
Formen des Wallfahrens müssen zwar gefunden
werden. Wo die Kirchen offen sind, werden
diese Formen auch gefunden, wie die neuen
Bittgänge der letzten Jahre zeigen und können

die Leimentaler von heute auch ansprechen

und anregen, bewusster unterwegs zu
sein.

Anmerkungen
1 Ernst Baumann, Vom solothurnischen Leimental.
Basel 1980, S. 336/7.
2 Margreth Brodmann, Bittgänge und Wallfahrten im
Leimental. In: Baselbieter Heimatbuch 18,1981, S. 217.

3 Annerose Scheidegger, Die Landesgrenze als
Kulturgrenze? Lizentiatsarbeit, Volkskunde. Basel 1982,
S. 93.
4 Andreas Obrecht, Gesundbrunnen des kleinen Mannes.

Basler Zeitung 1981, Nr. 179, 4. Aug.
5 Ernst Baumann, Helgenbrunn. Für die Heimat.
Jurablätter von der Aare zum Rhein. 9. Jahrgang, 1947.
S. 201-204.
6 Paul Stintzi, Die 3 Jungfrauen von Wentzwiller. In:
Annuaire de la Société d'Histoire Sundgauvienne,
1967. S. 158.

Andreas Obrecht, Brunnen, Grabstätten und
Wallfahrtsorte im Sundgau. Folge von 3 Beiträgen in der
«Nordschweiz», 5. u. 11. Jan., 2. Febr. 1984; letzterer
über Wentzwiller: «Als der Pfarrer an der Legende
zweifelte».
7 Paul Stintzi, Aus Oltingens Vergangenheit. In:
Annuaire de la Société d'Histoire Sundgauvienne, 1965,
S. 13.

Joseph Lévy, Die Wallfahrten der Heiligen im Elsass.
Séléstat 1926, S. 54-55.
8 Paul Lâchât, Das Hofgut Kleinblauen und die
St. Wendelinskapelle. Laufen 1967.

9 Hieronimus Haas, Wallfahrtsgeschichte von Mariastein.

Solothurn 1973.

Die Fotos auf den Seiten 18-25 stammen vom
Verfasser.

26


	Alte Andachtsstätten und Wallfahrtsorte der Leimentaler Bevölkerung

