Zeitschrift: Jurablatter : Monatsschrift fir Heimat- und Volkskunde

Band: 55 (1993)

Heft: 2

Artikel: Alte Andachtsstatten und Wallfahrtsorte der Leimentaler Bevoélkerung
Autor: Gschwind, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-862431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-862431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alte Andachtsstitten und

Wallfahrtsorte der Leimentaler Bevolkerung

Von Andreas Gschwind

Einleitung

Bis vor wenigen Jahrzehnten gab es im Leimental
zu allen Jahreszeiten organisierte Wallfahrten
und Bittginge der verschiedenen Gemeinden. In
der sog. Bitt- oder Kreuzwoche (vor Auffahrt)
war buchstéblich das ganze Tal in Bewegung. Al-
tere Leimentaler erzdhlen uns gerne, wie sie in
dieser Woche mit Kreuz und Fahne dieses oder
jenes Dorf und natiirlich Mariastein besuchten.
Bis heute ist Mariastein ein bedeutender Wall-
fahrtsort geblieben, welcher das Leimental und
den angrenzenden Sundgau nachhalting beein-
flusste. Heute sind die organisierten Prozessio-
nen der Gemeinden zum Gnadenort im Stein we-
niger zahlreich — fiir viele Dorfer gibt es nur noch
eine Pfarreiwallfahrt nach Mariastein.

Im folgenden Artikel wollen wir uns aber
nicht Mariastein, dem ohnehin schon bekannten
religiosen Zentrum des Tales, sondern den un-
scheinbaren Andachtsstitten und Kapellen zu-
wenden. Wer aufmerksam durchs Leimental und
den angrenzenden Sundgau geht, stosst auf zahl-
reiche Kapellen und Andachtsstitten, die fiir die
Leimentaler noch vor wenigen Jahrzehnten eine
nicht zu unterschidtzende Bedeutung hatten. Wir
horen von Gemeinden, die frither héufig in Pro-
zessionen zu diesen kleineren Andachtsstiitten
gepilgert sind und vor allem der Einzelne suchte
in seinen ganz personlichen Anliegen und Noéten
diese Kultstdtten auf. Wir wollen nun bei diesen
unbekannten und zum Teil in Vergessenheit gera-
tenen Kultstidtten innehalten und sehen, welchen
Ursprung sie haben und welche Bedeutung sie
fiir die Leimentaler Bevolkerung hatten.

Das Wallfahrtswesen
der Leimentaler Gemeinden

Im 17. Jahrhundert legte Jodocus Thanner,
Pfarrer der alten Pfarrei Wisskilch-Leimen—
Witterswil-Béattwil ein Jahrbuch an, das die
kirchlichen Feste und Brauche festhilt. Die
wichtigsten Wallfahrten sind: am 25. April
(Markustag) nach Mariastein, am 1. Mai
eine Prozession zur Walpurgiskapelle in
Helgenbrunn, am 3. Mai (Fest Kreuzauffin-

18

dung) wieder Bittgang nach Mariastein. Die
Bittgénge in der Kreuzwoche vor Auffahrt
sahen wie folgt aus: Am Montag nach Ma-
riastein, am Dienstag nach Béttwil, frither
nach Helgenbrunn, am Mittwoch kam Bitt-
wil nach Witterswil, frither ging man nach
Wisskilch. An Auffahrt ritt man frither mit
dem Allerheiligsten von Leimen iiber Wiss-
kilch, Witterswil und Béattwil und wieder zu-
riick nach Leimen (Angaben von 1614). Spi-
ter wurde wie andernorts eine Flurprozes-
sion mit 4 Altdren abgehalten. Am sog.
Hagelfreitag fand wieder eine Wallfahrt
nach Mariastein statt. An Fronleichnam gab
es auch eine grosse Prozession mit vier Altd-
ren von Leimen aus iiber die Felder. (Zwi-
schen Wisskilch und den Dorfern Witterswil
und Béttwil erinnert uns der sog. Totenweg
an die ehemaligen Totenprozessionen). Am
4. Juli fand ein Bittgang nach Therwil gegen
Miuse und Ungeziefer statt. An Kreuzerho-
hung (14. September) fand wieder eine Pro-
zession nach Mariastein statt.!

Dieses Beispiel der Pfarrei Wisskilch
zeigt uns, wie zahlreich damals die Bittgén-
ge und Prozessionen waren. Erstaun-
licherweise erhielten sich viele Bittgiinge,
v. a. in der Bittwoche, in allen Dorfern des
Tals bis gegen den Zweiten Weltkrieg. Die
Bittprozessionen in der Bittwoche vor Auf-
fahrt gehen bis ins 5. Jahrhundert zuriick.
Der damalige Bischof von Vienne im Dep.
Isere ordnete diese nach grossen Heimsu-
chungen an. Diese Bittprozessionen in der
sog. «Chriiz- oder Bittwuche» sahen im vor-
deren Leimental bis ins 20. Jahrhundert wie
folgt aus: Die Ettinger gingen am Montag
nach Mariastein, wihrenddem die Therwiler
unterdessen nach Ettingen kamen. Die
Oberwiler wallten schliesslich nach Therwil.
Am Dienstag zogen die Therwiler nach Rei-
nach und die Ettinger kamen nach Therwil.?

Die Besuchsorte wechselten im Laufe
der Zeiten etwas, aber das Prinzip war im



Magdalenenbrunnen in Fliith

ganzen Tal das gleiche. Die Dorfer Metzer-
len, Rodersdorf, Hofstetten und Witterswil
besuchten jeden Tag Mariastein. Die Bitt-
woche kannte man auch in den sundgau-
ischen Dorfern. Eine Frau aus Leymen, die
in Lutter aufgewachsen ist, erzédhlte mir,
dass auch die Lutterer den weiten Weg nach
Mariastein unter die Fiisse nahmen.

Besonders beliebt war die Fronleich-
namsprozession mit den 4 Altdren, die von
den Frauen liebevoll geschmiickt wurden. In
Therwil war dieser Fronleichnam ein tradi-
tionelles Fest, eine tiber 300 Jahre alte Bru-
derschaft wirkte mit. Eine Besonderheit
waren die sogenannten «Tafelimeitli»: 13 le-
dige Médchen in besonderer Tracht, die reli-
giose Bilder mit Kerzen trugen.

Viele Formen der Wallfahrtsfrommigkeit
sind heute ausgestorben; in den meisten Lei-
mentaler Gemeinden findet nur noch eine
Mariastein-Wallfahrt statt.

Seit 1933 findet in Mariastein ein sog.
«Gebetskreuzzug» statt. Die Pilgergottes-
dienste mit Hochamt, Anbetung des aller-
heiligsten Sakramentes, gemeinsamem Ro-
senkranz und Pilgergebet sind inzwischen
weitherum bekannt. Auch die 1934 einge-
fiihrten Krankentage erfreuen sich grosser
Beliebtheit. Angeregt durch die Versamm-
lung «Frieden, Gerechtigkeit und Bewah-
rung der Schopfung» im Jahre 1989 in Basel
macht nun jeden Monat eine Pilgergruppe
einen Bittgang von Allschwil nach Maria-
stein. Es ist erfreulich, dass neue zeitgemais-
se Wallfahrten die alten ablosen.

Mit der Abschaffung der katholischen
Feilertage im Birseck und dem Einfluss aus
dem reformierten Oberbaselbiet entstanden
in den Baselbieter Gemeinden des vorderen
Leimentals die Banntage. Am Auffahrtstag,
wo frither regelmissig Flurprozessionen
stattfanden, hat sich nun am Banntag ein re-
ligioses Element gehalten: es wird ein 6ku-
menischer Feldgottesdienst abgehalten.?

Alte Gesundbrunnen und Andachtsstdtten
der Leimentaler

Friither, als die Medizin noch nicht so
fortschrittlich war und sich nur die reicheren
Leute Kuraufenthalte (z. B. im Bad Flih
oder Ettingen) leisten konnten, zog es viele
Leimentaler nach Helgenbrunn, Niederha-
genthal, Wentzwiller, St.Brice etc. Diese
«Gesundbrunnen» und Andachtsstitten
sind heute weitgehend in Vergessenheit ge-
raten, wurden aber frither von der Leimen-
taler Bevolkerung in den verschiedensten
Anliegen sehr gerne aufgesucht.

Heilige Brunnen und Quellen

Eines der &ltesten noch bestehenden Quell-
heiligtiimer, auf das wir anschliessend noch
niher eingehen werden, dirfte Helgen-
brunn oberhalb Leymen sein. In der Nihe
von Helgenbrunn fand man romische Ziegel
und Miinzen und es ist sicher, dass dort eine
romische Strasse vorbeifiihrte. Moglicher-

19



weise wurde die Quelle schon in romischer
Zeit beniitzt. Solche Quellheiligtiimer, wie
der schon erwihnte Ké&ppelibrunnen in
Therwil sind in der ganzen Region zahlreich.
In Réddersdorf an der Strasse Richtung Lut-
ter steht die Kapelle Marienbronn und eine
Heilquelle mit einer Magdalenenstatue liegt
im Banne Wollschwiller. Bis zum Ersten
Weltkrieg lebte dort gar ein Einsiedler als
Hiiter der Heilquelle.* Heute ist diese Quel-
le ziemlich in Vergessenheit geraten. Be-
kannter hingegen ist der Magdalenenbrun-
nen am Steinrain in Fliuh. Es wird erzahlt,
dass vor 200 Jahren eine vornehme Dame
aus dem Ausland, wegen ithrem Augenlei-
den, eine Wallfahrt nach Mariastein ge-
macht habe. Am alten Pilgerweg, dem
Steinrain, habe sie die Augen ausgewaschen
und bald darauf sei sie geheilt gewesen. Aus
Dankbarkeit liess sie dann die Magdalenen-
statue anfertigen.

Helgenbrunn oberhalb Leymen

Der Name Helgenbrunn taucht immer wie-
der auf in den Giiterverzeichnissen, erstmals
im Jahre 1359. Wann die erste Kapelle er-
baut wurde, wissen wir nicht; zum ersten
Mal erwidhnt ist sie 1543. Die heutige, der hl.
Walpurga geweihte Kapelle wurde 1682 er-
richtet, wie die Jahrzahlen iiber dem Ein-

20

Kapelle Helgenbrunn

gang und dem Chorbogen zeigen. Aus ver-
schiedenen Belehnungsurkunden geht her-
vor, dass schon frith ein Bauerngut zu Hel-
genbrunn gehdrte und auch ein Rebberg
wird im 17. Jahrhundert erwihnt.’

Wie kam es zu diesem Quellenheilig-
tum? Der hl. Walpurga (gest. 779) wurden
vielerorts Kapellen geweiht, die neben heili-
gen Brunnen lagen, um die Quelldimonen
zu vertreiben. An vielen Orten wird die Le-
gende von der rastenden Walpurga erzéhlt,
die mit dem Wanderstock die Quelle er-
weckte. In Helgenbrunn soll die heilige Wal-
purga ebenfalls Halt gemacht haben und
seither sprudelt eine Quelle mit Heilkraft.
Fiir unser Quellheiligtum im Leimental wird
noch eine andere Legende erzéhlt: Ein blin-
des Médchen lauschte im Gras sitzend, der
Quelle zu Helgenbrunn. Plotzlich horte es
ein entferntes Donnern und es folgte eine
unertrigliche Hitze. Die Quelle versiegte,
bis die Glocke von Liebenswiller ertonte
und eine Stimme aus der nun wieder frisch
sprudelnden Quelle sagte: «Freue dich,
mein Kind, du wirst sehen. Ich bin St. Wal-
burg. Wie du war ich blind, aber mit Hilfe
der Muttergottes wurde ich geheilt. Wasche
die Augen mit diesem Wasser, und du wirst
Heilung finden. Auch alle anderen augen-
kranken Kinder werden fiirderhin hier Ge-
nesung finden, denn die Quelle ist heute ge-
segnet worden.» Das Midchen folgte dem



Kapelle Heiligenkreuz in
Niederhagenthal

Rat und wurde sehend.® Noch bis vor weni-
gen Jahrzehnten wurde der Ort am Walpur-
gistag (1. Mai) von vielen Pilgern aufge-
sucht, Helgenbrunn wurde zu einem belieb-
ten Wallfahrtsort. Man zéhlte an diesem Ta-
ge iber zehn Prozessionen und die Maria-
stein-Wallfahrer besuchten auf ithrem Weg
gerne Helgenbrunn. Franz von Sonnenfeld
berichtet iiber Helgenbrunn im Jahre 1855:
«Alljahrlich wird dort am 1. Mai mit einem
feierlichen Gottesdienst das Fest der heili-
gen Walburga gefeiert, und hundert und
hundert Weiber finden sich mit ihren kran-
ken Kindern ein, um dieselben in der klaren
Flut zu baden und zu heilen. Auch fehlt es
denn nicht an hiibschen Elsédsser Médchen,
die mit dem Walpurgiswasser die Sommer-
sprossen, die ihre Schonheit zu beeintrichti-
gen drohen, abwaschen.’

Die Kapelle bedarf einer Renovation,
die zwar begonnen wurde, aber wegen feh-
lender Mittel ins Stocken geriet. Um den
Wallfahrtsort Helgenbrunn ist es heute ruhig
geworden. Die idyllische Gegend sorgte
allerdings vor ein paar Jahren fiir Schlagzei-
len, weil dort ein grosserer Erholungs- und
Freizeitpark geplant wurde. Hoffentlich
werden diese Plidne nie realisiert und Hel-
genbrunn darf bleiben wie es ist. Interessan-
terweise hat 1992, in der Osternacht, eine
okumenische Pilgergruppe aus Basel Hel-
genbrunn besucht! Helgenbrunn lebt immer

noch - vielleicht gerade, weil es wieder so
still geworden ist.

Heilig-Kreuz in Niederhagenthal

Etwas ausserhalb vom Dorfkern steht eine
grossere Kapelle aus dem Jahre 1842-1844.
Im Innern der renovationsbediirftigen Ka-
pelle stiess ich auf die Beschreibung der Ent-
stehung dieser Wallfahrtsstédtte. Folgende
Ausfithrungen sind diesem alten Plakat ent-
nommen, das vermutlich um die Jahrhun-
dertwende angefertigt wurde: Die Familie
Jacob Scheffel und Catherine Gasser hatte
ein taubstummes und gehbehindertes Kind.
In der Hoffnung, dass es geheilt werden
konnte, errichteten sie ausserhalb des Dor-
fes ein Kreuz. Das Kind starb aber mit 7
Jahren. Am 1. Mai 1842 ging ein 1ljdhriger
Knabe namens Theophile Glermann seinem
Vater entgegen, der von Leymen her kam.
Theophile war behindert und ging an zwei
Kriicken. Als er am erwihnten Kreuz vor-
beigehen wollte, wurde er von einem hefti-
gen Wind angehalten und mit aller Gewalt
dem Kreuze zugetrieben, wo er dann betete.
Auf einmal sah er einen Schatten tber sich
schweben, unter welchem er einen heftigen
Schlag auf den Riicken bekam, ohne aber
Schmerzen zu empfinden. Durch diese Er-
schiitterung wurde er geheilt und konnte sei-

21



ne Kriicken auf der Stelle liegen lassen und
gesund seinem Vater entgegeneilen. Indem
er sich entfernen wollte, wandte er seinen
Blick nochmals auf das Kreuz, welches die
rechte Hand los hatte und ithm zuwinkte,
wieder zu ihm zu kommen. Der Knabe ging
wieder zuriick, kniete nieder und da erschie-
nen ithm vier Engel. Theophile Glermann
starb dann bereits am 7. Mai 1848.

Das originale Kreuz wurde kiirzlich neu
renoviert und befindet sich nun zur Vereh-
rung in der Pfarrkirche des Dorfes. Am
20. September 1992 fand eine Feier statt
zum Gedenken des Wunders vor 150 Jahren.

Die drei Jungfrauen von Wentzwiller®

Diese alte Wallfahrtsstitte, bestehend aus
drei kleinen Kreuzen auf Grabhiigeln, be-
findet sich in einem Wald zwischen Wentz-
willer und Hagenthal. Vielleicht im letzten
Jahrhundert wurden Statuen der drei be-
kannten romischen Mirtyrerinnen Agnes,
Agatha und Margaretha hinzugestellt, weil
man die wirklichen Namen der drei Jung-
frauen nicht mehr kannte. Nach der Legen-

22

Wallfahrtsstédtte «Drei Jungfrauen» zu Wentzwiller

de handelt es sich bei den «Drei Jungfrau-
en» um drei Midchen, die in einem Kloster
gelebt hatten, vor feindlichen Heeren in den
Wald fliichten mussten und von diesen geto-
tet wurden. Eine andere Legende sieht in
den Jungfrauen drei vornehme Prinzessin-
nen aus England, die sich in den Wald fliich-
teten und von einem Réuber getotet wur-
den. Wieder andere meinen, dass es sich um
Maidchen handelte, die sich jeden Morgen
an einem Brunnen ihr Gesicht wuschen und
dann von Kriegshorden iiberrascht und um-
gebracht wurden. Soweit die Legenden, die
im Grunde das Gleiche erzdhlen: drei im
Wald verfolgte unbekannte Middchen von
vornehmer Abstammung, die getdtet wur-
den. Weiter wird berichtet, dass im 19. Jahr-
hundert ein Pfarrer von Wentzwiller an der
Legende zweifelte und die Gréber 6ffnen
liess. Zu seinem Erstaunen kamen 3 Skelet-
te hervor, die er aber dann im Friedhof beer-
digt haben wollte. Nach der neuen Bestat-
tung begann es aber sintflutartig zu regnen
und es soll erst aufgehort haben, als die
Jungfrauen wieder in den Wald zuriickge-
bracht wurden. Der skeptische Pfarrer hatte
seither nichts mehr gegen die zahlreichen
Bittginge einzuwenden.” Wir wissen also
nicht, wer die Jungfrauen waren. In Stras-
bourg verehrte man als Begleiterinnen der
hl. Ursula 3 Jungfrauen namens Einbeth,
Wilbeth und Worbeth. Im Jahre 451 starben
sie beim Hunneneinfall und sie wurden in
der Alt-St. Peterskirche in Strasbourg be-
graben, wo man sie seither verehrt. Die Ver-
ehrung der 3 Jungfrauen ist an zahlreichen
Orten, v. a. in Deutschland und Osterreich
bekannt. Es ist gut moglich, dass unsere
Jungfrauen vom Wentzwillerwald auf die
Strasbourger Jungfrauen zuriickgehen, die
nach der grundlegenden Studie von Bischof
Dr. med. Barth (Archiv fiir elsdss. Kirchen-
geschichte 1936) geschichtlich nachweisbar
sind.



Die Britzgykapelle’

In einer Waldlichtung zwischen Liebenzwil-
ler und Oltingen steht eine Kapelle, die dem
heiligen Bricius (auf franz. St. Brice) ge-
weiht ist. Durch den Dialekt hat sich in der
Bevolkerung der Name Britzgy eingebiir-
gert.

Wie wir schon gehort haben, hat sich
schon sehr frith der Kult des heiligen Marti-
nus in vielen Mutterkirchen eingebiirgert. In
Oltingen steht eine Martinskirche, eine der
dltesten im Sundgau. Der heilige Bricius war
treuer Gefidhrte des grossen Bischofs von
Tours und unsere Vorfahren waren offenbar
darauf bedacht, die kleinen Nebenkirchen
dem Bricius zu weihen. Tatsdchlich stehen
alle Britzgykapellen im Sundgau in der Né-
he alter Martinskirchen. Der heilige Bricius
wurde zu einem beliebten Schutzheiligen
wie Antonius, Wendelin und Blasius.

Im Jahre 1910 wurden auf dem Speicher
der Kapelle 55 eiserne Votivgaben gefun-
den, die ein reges Wallfahrtswesen zum hl.
Britzgy bestétigen. Die meisten Votivgaben
stammen aus dem 19. Jahrhundert, einige
sind aber viel dlter. Grosstenteils sind ganze
Menschenfiguren, menschliche Beine, Ar-
me und Hénde dargestellt, die auf Glieder-

krankheiten hinweisen. Einige Votivkroten,
ein Nagel und eine Krone wurden auch ge-
funden. Die Votivkrote ist ein Symbol der
Gebdrmutter und war Opfergabe von
Frauen, bei denen ein Kinderwunsch nicht
in Erfiillung ging oder die an Unterleibs-
krankheiten litten. Die Krone konnte von
einem Brautpaar auf den Altar gelegt wor-
den sein, um eine gliickliche Ehe zu erlan-
gen. Die interessanten Votivgaben werden
im Strasburger Museum elséssischer Alter-
timer aufbewahrt.

Auch der schone Barockaltar mit seinen
zahlreichen Statuen beweist wie diese Wald-
kapelle beim Volk beliebt war. Die Pfarrei
Rodersdorf kam im 17. Jahrhundert jeweils
am 1. Mai, sowie am Dienstag nach Pfing-
sten in Prozession zum hl. Britzgy. Dass es
sich bei der Britzgykapelle um eine sehr alte
Wallfahrtskapelle handelt, beweisen auch
die Urkunden. Erstmals erwéhnt ist sie 1285
mit «ad sanctum Brictium». Bei der letzten
Renovation im Jahre 1960 stiess man auf
schiessschartenihnliche Offnungen, die in
das 12. Jahrhundert zuriickgehen diirften.

St. Brice ist heute weniger als Wall-
fahrtsort bekannt, sondern vielmehr als
Ausflugsziel mit originellem Restaurations-
betrieb im Bauernhaus neben der Kapelle.

23



St. Wendelin, Kleinblauen

Der ehemalige Pfarrer von Nenzlingen, Paul
Lachat, hat sich ausfiihrlich mit dem Hofgut
Kleinblauen und der Wendelinskapelle be-
fasst.® Folgende Ausfiihrungen habe ich ihm
zu verdanken:

Aus dem Jahre 1711 berichtet uns ein Do-
kument, dass die Wendelinskapelle zur Ab-
wendung der 1666 heftig wiitenden Viehseu-
che errichtet wurde. Diese Jahrzahl finden
wir im Chorbogen und auf dem Glocken-
joch. Die Verehrung des heiligen Wendelin
erfasste im 13. Jahrhundert bereits den gan-
zen spiteren allemannisch-fréankischen Kul-
turraum. Um den heiligen Wendelin gibt es
viele Legenden, wie er als Einsiedler und
Hirte in den Vogesen lebte. Es wird ange-
nommen, dass er zur Zeit des 596 verstorbe-
nen Trierer Bischofs Magnerich als Einsied-
ler irgendwo in den Vogesen lebte und sich
wahrscheinlich an der damaligen irischen
Missionsbewegung beteiligte. Zweiter Pa-
tron der Kapelle sind der heilige Eligius, der
Patron der Hufschmiede und der heilige
Franziskus von Assisi. Wie beliebt die Ka-
pelle weitherum beim Volk war, zeigte sich
um 1800, als die Kapelle gefdhrdet war.
Durch die franzosische Revolution wurden
die Pfarreien neu organisiert und nach
einem bestimmten Gesetz sollten eine An-
zahl von abgelegenen Kirchen und Wall-
fahrtskapellen aufgehoben werden. Diese
Bestimmung gefdhrdete auch die Existenz
der St. Wendelinskapelle zu Kleinblauen.
Angeregt durch das Volk wandte sich der
damalige Pfarrer von Blauen mit einem
Brief an den Bischof von Strasbourg, der
von vielen unterschrieben wurde. Es sind
auch die Gemeinden Dittingen, Lauffen,
Ettingen, Derwiler, Reinach und Pfeffingen
aufgefithrt. In diesem Schreiben vom
15. 8. 1803 wird dem Bischof nahegelegt, sei-
nen Einfluss bei der Regierung geltend zu

24

machen; wir lesen: «Die Gldubigen nehmen
nédmlich in Zeiten von Epidemien ebenso-
sehr Zuflucht zu zeitlichen wie geistlichen
Mitteln. Durch den lebendigen Glauben
und die tiefe Verehrung zum hl. Wendelin,
haben sie schon ofters erlebt, dass Vieh, das
von den erfahrensten Veterindren aufgege-
ben wurde, erhalten werden konnte. Und
Missbriduche an Gottesdiensten bei der Ka-
pelle sind niemals vorgekommen, es sind
dort auch keine Verkaufsstinde. Die Leute
kommen jeweilen am Mittwoch her, um der
Messe beizuwohnen, und jeder kehrt darauf
wieder still nach Hause zuriick. Ausser am
Festtag des Kapellenpatrons St. Wendelin,
wo der Pfarrer zur Messe noch eine Predigt
hilt, findet neben der Messfeier keine reli-
gidse Funktion statt. Der Besitzer des Hof-
gutes, Charles Klockler, maire von Altkirch,
hat seine Einwilligung fiir die Fortdauer die-
ser Wallfahrten schriftlich erteilt, die ich die-
sem Schreiben beilege.»

Bis in unsere Tage hinein war Kleinblau-
en ein vielbesuchter Wallfahrtsort. Am
Wendelinstag (25. Oktober) wurden in den
60er Jahren noch gegen 400 Pilger gezéhlt.
Uber den Wallfahrtsbetrieb zu Beginn des
20. Jahrhunderts entnehmen wir aus Anga-
ben des damaligen Pfarrers Riesen in Blau-
en: «Der Pfarrer von Blauen liest in der Ka-
pelle jeden Mittwoch wéhrend der Som-
merszeit die hl. Messe. Alle Tage fast trifft
man dort Landleute der Umgegend, welche
durch die Fiirbitte des Heiligen verlangen,
dass ihr Vieh von Krankheiten und schidli-
chen Einfliissen verschont bleibe. Die Gliu-
bigen der Pfarrei Blauen und anderer Pfar-
reien der Nachbarschaft besuchen prozes-
sionsweise die Kapelle am St. Markus-Feste,
am Magdalena-Tag und am Mittwoch in der
Kreuzwoche. Die Wallfahrt der solothurni-
schen Pfarrei Hofstetten nach Meltingen
machte frither auch Halt bei der Wendelins-
kapelle in Kleinblauen. Am Feste des hl.



e

Kapelle St. Wendelin in Kleinblauen

Wendelin wird daselbst Amt und Predigt
(diese im Freien) gehalten, wobei zahlreiche
Wallfahrer — oft 600 bis 1000 Personen —
des Laufentals, der angrenzenden Kantone
Solothurn und Baselland, sowie des Elsasses
erscheinen.»

Auch in Kleinblauen stossen wir auf in-
teressante volkstiimliche Votivgaben wie bei
der Britzgykapelle. Diese hier sind in primi-
tiver Art aus Holz geschnitzt und stellen
menschliche Arme und Beine, sowie Hufe
von Pferden oder Beine von Vieh dar. Eini-
ge dieser volkskundlich sehr wertvollen Vo-
tivgaben sind an der hinteren Kapellenwand
aufgehéngt.

Die Zahl der Einzelpilger ist heute stark
zuriickgegangen und in Prozession kommen
heute nur noch Blauen, Nenzlingen und
Zwingen nach Kleinblauen.

St. Anna-Kapelle bet Mariastein

Alles, was wir iiber die Eltern Marias wis-
sen, stammt aus der vorchristlichen Uberlie-
ferung und das apokryphe «Evangelium des
Johannes» aus dem beginnenden 2. Jahr-
hundert erwidhnt als Eltern Marias Joachim

und Anna. Wann die erste St. Annakapelle
erbaut wurde, ist ungewiss. Wir wissen aber,
dass sie 1602 erweitert wurde. Der St. Anna-
Kult ist an verschiedenen Orten bekannt
und oft finden wir eine «Anna selbdritt-Dar-
stellung»: Die Grossmutter Christi trigt auf
ihren Armen Maria und das gottliche Kind.
Therwil besitzt neben der Pfarrkirche eine
Anna-Selbdritt-Kapelle und in Basel gab es
vor 1356 beim Blasiustor eine Annakapelle.
In der Krypta des Basler Miinsters wurde
ein Altar zu Ehren der hl. Anna errichtet.

Neben dem Wallfahrtsort Mariastein
nahm die St. Annakapelle einen bescheide-
nen Platz ein. Frither war die Kapelle nur
den 14 Nothelfern geweiht, bis die Benedik-
tiner die Wallfahrt iibernahmen und in feier-
licher Prozession im Jahre 1681 den St. An-
na-Tag einfithrten. Abt Augustin Reuti emp-
fahl den Bauern von Metzerlen, wegen der
drohenden Viehseuche an den Samstagen in
Prozession zur St. Annakapelle zu kommen.
1691 wurde die Kapelle durch Abt Augustin
eingeweiht. Das Fest der hl. Anna bleibt bis
heute ein beliebter Pilgertag in Mariastein.
Die Pfarreien Metzerlen und Rodersdorf
machen am darauffolgenden Abend eine
Wallfahrt zur hl. Anna.

25



Schlussgedanken

Es ist erstaunlich, wieviele Andachtsstdtten
und Kapellen neben Mariastein in vergange-
nen Zeiten von der Leimentaler Bevolke-
rung aufgesucht wurden. Und dabei haben
wir uns nur auf die Kultstdtten im Tal und
unmittelbar angrenzenden Gebiet, v. a. dem
Sundgau, beschriankt. Nicht erwdhnt haben
wir die Wallfahrten im Schwarzwald, wie
St. Blasius und Todtmoos oder Vorbourg bei
Delémont, die fiir die ganze Nordwest-
schweiz von Bedeutung sind. Speziell er-
wihnt zu werden verdient noch die Wall-
fahrtskirche in Meltingen im Schwarzbuben-
land. Die Leimentaler Pfarrei Hofstetten
pilgert noch heute am Pfingstmontag den
langen Weg zu Fuss zu diesem Marienwall-
fahrtsort!

Die Menschen waren frither nicht so mo-
bil wie heute und verliessen seltener ihr Tal.
Krankheiten bedrohten mehr als heute
Mensch und Tier. Die Bevolkerung war den
verschiedensten Bedrohungen schneller aus-
geliefert und suchte diese durch Wallfahrts-
anstrengungen und Opfergaben zu mindern.
Zu den Heiligen, die uns vorbildlich voraus-
gingen, nahm man gerne Zuflucht und im
Vertrauen auf Gott erhoffte man sich Schutz
und Heil. Es ist in unserer heutigen mobilen
Zeit typisch, dass man das Entferntere bes-
ser kennt als das Nahe. Wenn diese Arbeit
das Interesse etwas wecken konnte fiir das
Nahe, das den Menschen von damals so ver-
traut war, hat sie ihren Zweck erfiillt.

Wallfahren heisst Unterwegssein, und
zwar bewusstes Wandern und Innehalten im
Leben. In diesem Sinne konnen wir, die wir
heute oft so viel im Stress unterwegs sind,

26

von unseren Vorfahren lernen. Neue For-
men des Wallfahrens miissen zwar gefunden
werden. Wo die Kirchen offen sind, werden
diese Formen auch gefunden, wie die neuen
Bittglinge der letzten Jahre zeigen und kon-
nen die Leimentaler von heute auch anspre-
chen und anregen, bewusster unterwegs zu
sein.

Anmerkungen

1 Ernst Baumann, Vom solothurnischen Leimental.
Basel 1980, S. 336/7.

2 Margreth Brodmann, Bittgdnge und Wallfahrten im
Leimental. In: Baselbieter Heimatbuch 18, 1981, S. 217.
3 Annerose Scheidegger, Die Landesgrenze als Kultur-
grenze? Lizentiatsarbeit, Volkskunde. Basel 1982,
S. 93.

4 Andreas Obrecht, Gesundbrunnen des kleinen Man-
nes. Basler Zeitung 1981, Nr. 179, 4. Aug.

S Ernst Baumann, Helgenbrunn. Fiir die Heimat. Jura-
blitter von der Aare zum Rhein. 9. Jahrgang, 1947.
S. 201-204.

6 Paul Stintzi, Die 3 Jungfrauen von Wentzwiller. In:
Annuaire de la Société d'Histoire Sundgauvienne,
1967. S. 158.

Andreas Obrecht, Brunnen, Grabstitten und Wall-
fahrtsorte im Sundgau. Folge von 3 Beitrdgen in der
«Nordschweiz», 5. u. 11. Jan., 2. Febr. 1984; letzterer
iiber Wentzwiller: «Als der Pfarrer an der Legende
zweifelte».

7 Paul Stintzi, Aus Oltingens Vergangenheit. In: An-
nuaire de la Société d’Histoire Sundgauvienne, 1965,
S. 13.

Joseph Lévy, Die Wallfahrten der Heiligen im Elsass.
Séléstat 1926, S. 54-55.

8 Paul Lachat, Das Hofgut Kleinblauen und die
St. Wendelinskapelle. Laufen 1967.

9 Hieronimus Haas, Wallfahrtsgeschichte von Maria-
stein. Solothurn 1973.

Die Fotos auf den Seiten 18-25 stammen vom Ver-
fasser.



	Alte Andachtsstätten und Wallfahrtsorte der Leimentaler Bevölkerung

