Zeitschrift: Jurablatter : Monatsschrift fir Heimat- und Volkskunde

Band: 53 (1991)

Heft: 6-7

Artikel: Die St.-Annakongregation in Solothurn 1690-1990
Autor: Wigger, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-862388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-862388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die St.-Annakongregation in Solothurn

1690-1990
Von Franz Wigger

In den letzten Jahrzehnten ist einem ansehnlichen
Teil der solothurnischen Bruderschaften eine Dar-
stellung ihrer Geschichte geschenkt worden. Zu
Anlass ihrer Jubilden war dies der Mdnnergemein-
schaft Maria Himmelfahrt schon zweimal beschie-
den. In dieser Reihe fehlte aber noch die Ge-
schichte jener «Schwesternschaft», die in der
Frauenwelt die gleiche Stellung einnahm wie die
Mannerkongregation im Bereich der Mdnner, die
St.-Annakongregation. Das 300jihrige Jubildum
thres Bestehens bot den willkommenen Anlass,
auch diese Gemeinschaft auf ihre Geschichte zu
befragen. Das Ergebnis wirft nicht nur ein Licht
auf sie selbst; es ist zugleich ein Stiick Pfarrei- und
Kirchengeschichte, ebenso auch ein Stiick Gesell-
schafts- und Vereinsgeschichte. Namentlich die
Mannergemeinschaft, die aus dem gleichen Geist
entstanden war, wird mit Interesse darauf achten,
wo und wie Wege und Schicksale iibereinstimmen.
Die Darstellung hat als Anliegen die Geschichte
der St.-Annakongregation; sie méchte aber zu-
gleich ein Dienst an ihrer Zukunft sein.

Den Jurablittern, namentlich ithrem Redaktor, sei
fiir die Aufnahme dieser Kongregationsgeschichte
der herzliche Dank ausgesprochen!

Die Quellenlage

Dem Bearbeiter der Geschichte der St.-Anna-
kongregation fillt zuerst auf, dass kontinuierliche
Protokolle des Kongregationsrates erst etwa 200
Jahre nach der Griindung einsetzen. Dennoch
sind die Griindungszeit und das erste halbe Jahr-
hundert recht gut mit Nachrichten unterbaut. Na-
mentlich sind das bischofliche Errichtungsdekret
und die péapstliche Bulle mit der Ablassverlei-
hung vorhanden. Gleich zu Beginn setzen auch
die Mitgliederverzeichnisse ein. Und wenn schon
kein formelles Protokoll gefiihrt wurde, so hielt
der Rat doch die wichtigsten Beschliisse in einem
Sammelband fest, der auch Abschriften der zen-
tralen Urkunden und die ersten Satzungen ent-
hilt. Eine Gruppe von Quellen aber begleitet die
Gemeinschaft fast auf ihrem ganzen 300jdhrigen
Weg durch die Geschichte: die Jahresrechnun-
gen. Sie geben nicht nur Aufschluss iiber das Fi-
nanzgebaren, tiber die Hohe der Opfer und die
Lohne der Bediensteten; aus ihnen gewinnen wir

Heilige Anna Selbdritt. Silberne Figurengruppe von
Johann Peter Staffelbach aus Sursee, 1705, im Dom-
schatz der St. Ursenkathedrale.

(Foto: Kant. Denkmalpflege).

auch Aufschluss iiber die geistliche Betreuung,
die Pflege von Gottesdienst und Liturgie sowie
iiber die Zahl der Eintritte und der Todesfille. —
Schweigsamer sind die aussenstehenden Quellen.
Zu nennen sind da eigentlich nur die Protokolle
des St.-Ursenstifts.

85



Das geschichtliche Umfeld

So wenig wie andere Gemeinschaften entfaltete
die St.-Annakongregation ihr Leben in einem
keimfreien Treibhaus, sondern erlebte ihr Gedei-
hen im Magnetfeld der verschiedenen geistigen
Kraftstrome, die in den drei Jahrhunderten ihres
Bestehens in Kirche und Welt am Werk waren.
Ihre Griindung verdankt sie letztlich dem leben-
digen religiosen Geist, der vom Konzil von Trient
geweckt wurde und durch fast 200 Jahre das Le-
ben bestimmte. Unter seinem Einfluss empfan-
den die Menschen auch noch gegen Ende des
17. Jahrhunderts das Heil der Seele als ein
Grundanliegen. Die Gemeinschaft der hl. Anna
bot sich als eine Hilfe im Dienst dieses Anliegens
dar. Schon hundert Jahre spiter wire ihre Griin-
dung eher unwahrscheinlich geworden.

Solothurn erlebte das Wirken dieses Zeitgei-
stes nicht wie eine abgeschirmte Insel. Nament-
lich im Entstehen der neuen klosterlichen Ge-
meinschaften der Kapuziner und ihres Frauen-
zweiges im Kloster Namen Jesu und der Jesuiten
mit ihrem Kollegium bildeten sich Strahlungsher-
de. Es konnte nicht ausbleiben, dass er so auf die
Laienwelt iibergriff und sich in den Kongregatio-
nen der Minner und dann auch der Frauen be-
sonders verdichtete.

Politisch kann die erste Lebensphase der St.-
Annakongregation als eine Zeit des Friedens be-
trachtet werden. Das brachte mit sich, dass
Frankreich sich gerade auch die Wehrkraft von
Solothurn zunutze machen konnte. Umgekehrt
wurde der Soldnerdienst fiir eine Reihe von Fa-
milien zu einer Chance gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Aufstiegs. Die Geschichtsfor-
schung erkldrt das ausgehende 17. Jahrhundert
als einen Hohepunkt der Herrschaft der patrizi-
schen Geschlechter in Solothurn. Die Auswir-
kung dieses gesellschaftlichen Zustandes reichte
bis in die Lebensgestaltung der St.-Annakongre-
gation hinein.

Sie konnte von der Vergangenheit noch zeh-
ren, als sich schon gegenteilige Krifte durchzu-
setzen begannen. Nicht mehr die Offenbarung
bestimmte nun die Sicht von Welt, Mensch und
Leben, sondern das von der Vernunft gesteuerte
Denken. Entsprechend schwichten sich die reli-

86

giosen Einfliisse auf das Leben ab, umso mehr als
mit der Zeit der neue Geist sich auch in Staat und
Politik durchsetzen konnte. Zwar brauchte es
mehr als einen Anlauf. Solothurn erlebte einen
solchen im Einmarsch der Franzosen im Jahr
1798 und dann wieder im politischen Umbruch
von 1830. Kirchlich hatte Solothurn an Bedeu-
tung gewonnen, indem es 1828 Sitz des Bischofs
von Basel geworden war. Damit aber bekam es in
besonderer Weise die Auseinandersetzungen zu
spiiren, die der Anspruch des Staates mit sich
brachte, auch das kirchliche Leben zu regeln und
die ihren Hohepunkt im Kulturkampf erreichten,
der 1873 zur Absetzung von Bischof Lachat
fithrte.

Mit der Zeit setzten sich abgewogenere Ein-
sichten durch, die ein ausgeglichenes Verhiltnis
von Kirche und Staat brachten. Das Erlebnis des
Widerstandes weckte neue Krifte, die nicht zu-
letzt in Gestalt von Standesvereinen auf die inne-
re Formung der Gldubigen abzielten. Daneben-
her kamen andere geistige Stromungen auf: Die
Industrialisierung brachte als Nebenwirkung das
Aufkommen marxistischer Weltsicht und in
neuester Zeit setzte sich auf allen Lebensgebie-
ten eine vollige Verweltlichung durch. Keine die-
ser Richtungen unternahm etwas, das die St.-An-
nakongregation unmittelbar betroffen hiitte.
Aber indirekt war ihre Entwicklung immer ihren
Einfliissen ausgesetzt.

Zur Geschichte der Verehrung
der heiligen Mutter Anna

Weder die Evangelien noch andere Schriften des
Neuen Testaments enthalten Nachrichten iiber
die Eltern Marias, der Mutter Jesu. Aber schon
frith meldet sich das Interesse an dieser Frage
und im nicht-kanonischen Protoevanglium aus
der Zeit um 200 findet sich eine erste Antwort:
Im Zusammenhang mit der Geburt Marias wer-
den deren Eltern Joachim und Anna genannt.
Diese Uberlieferung war stark genug, um auch
eine liturgische Verehrung ins Leben zu rufen,
zunichst in der Ostkirche, dann auch im Westen.
Im Abendland breitete sich die Verehrung vor
allem seit dem 12. Jahrhundert aus. Papst Gregor
XIII. fiihrte das Fest fiir die ganze Kirche ein.



St. Anna. Vielleicht Bildchen aus dem alten
Kongregationsgebetbuch.

Im Kanton Solothurn lassen Zeichen der St.-
Anna-Verehrung eher auf sich warten. Am friihe-
sten scheinen solche in Balsthal erkennbar zu
sein: Gegen Ende des 17. Jahrhunderts nimmt
wie anderswo auch in der Gegend von Solothurn
die Verehrung der heiligen Anna einen deutli-
chen Aufschwung. Belege dafiir sind die 1684 die-
ser Heiligen geweihte neue Kirche von Aeschi
und der 1698 gestiftete St.-Anna-Altar in der Je-
suitenkirche von Solothurn. Aufschlussreich sind
auch die fiir Tochter gewihlten Vornamen. Fin-
den sich zu Beginn des Jahrhunderts erst eine
kleine Zahl von Midchen, die den Taufnamen
Anna erhalten, bewegt sich der Anteil der Mad-
chen mit dem Erstnamen Anna gegen die Jahr-
hundertwende bei einem Viertel. Es lédsst sich
daraus ablesen, dass die Verehrung der heiligen
Anna auch im privaten Bereich der Familie Fuss
gefasst hat. Dabei ist sicher nicht auszuschlies-
sen, dass auch Modetrends schon damals bei der
Wahl von Namen beteiligt waren.

So war auch durch die allgemeine Entwick-
lung der Boden fiir die Griindung einer St.-An-
nakongregation bereitet, ganz abgesehen davon,
dass das Patrozinium der heiligen Anna fiir eine
Gemeinschaft von Frauen und Miittern nahelag.

I. Die Grundlagen
1. Die Errichtung

Die St.-Annakongregation begegnet dem
Forscher erstmals in einem Stadium, in dem
ihre Griindung schon feststeht; noch fehlte
ihr aber das, was sie zu einer kirchlichen
Laiengemeinschaft macht: die Anerken-
nung durch den Bischof.

Uber die vorbereitenden Schritte lassen sich
keine Anhaltspunkte finden. Immerhin sind die
beiden Initiantinnen bekannt: Frau Maria Gre-
der und Frau Spitalvogtin Anna Maria Studer.
Das erste Mitgliederverzeichnis bezeichnet «bei-
de als Urheber und Anfingerin diser hl. Bruo-
derschaft». Der Anlass zur Griindung lésst sich
aber nur vermuten. Als entferntere Ursache
kann der religiose Schwung gelten, von dem die

ﬂ |

;E‘ﬁ[

ill mllltll wl Il il |m| fl,,.,_g:

JLII

g

] ldvh' b Ji

Barockzeit allenthalben erfasst war und der dazu
dréingte, die innere Begeisterung auch in dussern
Zeichen sichtbar werden zu lassen. Dass auch die
Frauenwelt diesem Zeitgeist zuginglich war, ist
nicht schwer zu erkldren. Die nihere Ursache
mochte man in den konkreten Verhiltnissen von
Solothurn finden. Dort war 1683 die Miénnerkon-
gregation entstanden. Die Lebensgestaltung der
beiden Gemeinschaften stimmt in so vielen Zei-
chen iiberein, dass man kaum fehl geht, auch bei
der Griindung einen Zusammenhang zu vermu-
ten, dass also die Entstehung der Mannerkongre-
gation auch jene der St.-Annakongregation an-
regte. Die Minnerkongregation konnte sich aus
der schon zuvor bestehenden Studentenkongre-
gation am Jesuitenkollegium entwickeln. Eine
ahnliche Grundlage gab es fiir die Frauengemein-
schaft nicht. Auch sonst wird kein Einfluss der
Jesuiten bei ihrer Griindung greifbar. Personelle
Querverbindungen der beiden Kongregationen
in dem Sinn, dass Ehepartner in den respektiven
Kongregationen massgebend gewesen wiiren, las-
sen sich auch nicht ausmachen.

87



@%W(ﬂ \é\)}”_‘f /%ﬂ/e/m( (‘)ﬁq?’(‘(’{fio&f&e}%;‘m&

)L m@rmt *‘7"/ ;’n/z.!
/\/'ﬂ/tw 1.!14&4 ?’guﬁgim’/)ﬂ/és[He/m/fmfgzcz’mz if ac& bl

fz/ud aﬂ
Jd—ﬂd’efm 9/1/0 f%ncj“tfc Z?}Lﬂtt’r

{‘7/2(’.! C‘igz(([ {I,‘Ul
A 410 -

p{.ﬁd’wg @m

>
(% é”f Ltd”MU /Hd[)/c‘c ’LG}ﬂd’l/L S»pq_gufan.fmm ,Jf’ K/Z.;tlw/m/tw ﬂ[H ?” ied
< P f”m Sd (JL[C’LUUC/G v ’c/ (o/cﬂ/tuf u:/ 0F1S 1/74{/1{01.{1’4}’4..&« J[; a0 u&tfaf,a

:«:/fc"c/z{} mﬁm jw ngfg 7)4:14/,1&

d\)zct’ozu st @Jﬁgu enc(SS con 'mm)wé(‘ A/caﬁzc/d,/d_fugmvv
(?')_,,’ G?/Lahz ces ﬁéfm &&amxu/ i @g B w?/
78

dmz &@’P L(n/! {B

{m&

fa, o[[ QMQL[ULIJ ) gﬂb /g/g/.i; &

gjcés

2 fzcacxto‘u‘/a( Z gw,fm decen /,8». neo g{ oe.s Saznexj o/(,d@t onfeatd

= DO&/LJ;’ w[m[ex

u.{ win: Cu[/toj

?/] ﬂ[’cufzéuw/w ua@w»fa S AA

f'(’,

ﬂmg:l au{’,c d/M % ﬂ??’(;ﬂ)(‘}l/é'-{/ / (Mv mm lbél Jﬁlb@'a/m& ﬂanfrt}ﬂn/

/ct L(o/.xf mj?a{e&)bu(:&/e b invoea

&c mz f;;b'u g;m
/ﬂd‘u/d'/c nra m/ﬂ-z Ilu zmu/.v’ LA, gg czm 1771 Mlmﬂ/f awu/{cmnﬂ-

/mibu/m}?t/ g & conFirmamud, ya&mﬁmfen.s Mcbr\u:zq [ic& /ud%)’u late. . (Zn;tww
z:fw‘%&, ‘%,? ;ﬂjﬂ)l S rey éﬂdf}d /)‘ {ﬁfy J("ﬁtj’m'ﬁq(an/mwﬂdé;/m’]

f@ !IW c' s Jusamensis.

ﬂMW&ac:guag}l,

Urkunde iiber die Errichtung der St. Annakongregation in Solothurn. Auf Bitten von Damen aus dem
Patrizierstand in Solothurn errichtet der Bischof von Lausanne, Pierre de Montagny, in besonderer Verbindung
mit dem Muttergottesaltar der St. Ursenkirche, die St. Annakongregation. Datiert vom 15. Mirz 1690.

Am 3. Oktober 1689 scheint das Griin-
dungsvorhaben so weit gediehen, dass das
Chorherrenkapitel von St. Ursen sich mit
dem Gesuch der St.-Annakongregation zu
befassen hat, ihr fiir die Gottesdienste die
St. Ursenkirchen zu tiberlassen. Als Ver-
mittler der Gemeinschaft tritt Hans Gorg
Gerber auf, der das Anliegen durch den Ae-
dil Urs Viktor Wagner vortragen ldsst. Das
Kapitel sprach sein Einverstindnis aus. Die
Kongregation wurde aber angehalten, mit
dem Kustos und den Sdngern eine genauere
Regelung zu treffen.! Wie sich diese gestal-
tete, ist nicht zu erkennen. Spiter (am
13. Juli 1690) erfolgte jedenfalls eine Ergin-
zung. Danach hat die Kongregation fiir das
Fest- und das Seelamt jiahrlich drei Pfund zu
entrichten; die Zelebration soll nicht dem
Kustos vorbehalten bleiben, sondern wie die
andern Amter reihum den einzelnen Chor-
herren zukommen.

Im ganzen ergibt sich der Eindruck, dass
die Griindung das Werk weniger Personen
war, ebenso wie die einleitenden Schritte.
Organe der Gemeinschaft (Priafektin und
Rat) gab es ja erst seit 1692, Mitglieder im-

88

merhin seit 1690. Der Hauptanteil ist den
beiden genannten Frauen Greder und Stu-
der zuzudenken. Mitwirkende Geistliche
sind in den Unterlagen nicht genannt. Das
Amt eines Prises ist ja auch noch nicht fest-
gelegt.

Unterdessen war bereits eine andere
wichtige Entscheidung gefallen: Mit Dekret
vom 15. Mirz 1690 sprach Peter von Monte-
nach, Bischof von Lausanne, seine Zustim-
mung und die formelle Errichtung der
Schwesternschaft aus. Dieses Datum kann
als das eigentliche Griindungsdatum der St.-
Annakongregation gelten. Aus dem Dekret
erfahren wir, dass die Kongregation mit dem
Marienaltar der Stifts- und Pfarrkirche ver-
bunden wurde.

Das religiose Empfinden der damaligen Zeit,
dem das Heil der Seele ein zentrales Anliegen be-
deutete, sah einen besondern Wert solcher Ge-
meinschaften in den Ablissen, die durch eine
Mitgliedschaft den Glaubigen zuginglich wur-
den. In diesem Sinn handelte auch die St.-Anna-
kongregation. Wohl gleichzeitig mit dem Gesuch
um die Errichtung kamen ihre Sachwalter um die
Verleihung von Ablédssen ein. Eine Bulle von



Papst Alexander VIII. vom 1. Mai 1690 entsprach
dieser Bitte. Sie verlieh einen vollkommenen Ab-
lass fiir den Tag des Eintritts in die Kongregation,
fir die Mitfeier des Patroziniums sowie der
Hochfeste von Weihnachten, Pfingsten, Allerhei-
ligen und Maria Empfiangnis, ebenso fiir die
Todesstunde. Die Verleithung war gebunden an
die entsprechende innere Haltung, an den Emp-
fang der Sakramente der Busse und der Euchari-
stie, an den Kirchenbesuch mit Gebet fiir wichti-
ge Anliegen. Dazu kamen unvollkommene Ab-
lasse fiir andere religiose Ubungen aus dem Geist
der Gemeinschaft. Einen Ablass von 40 Tagen
fiigte der Bischof von Lausanne fiir die Mitglie-
der bei, die jeweils am Dienstag in der Annaka-
pelle der Stiftskirche sieben Vaterunser und Ave
Maria beteten.? Die Bulle hielt iibrigens auch
fest, dass die Mitgliedschaft die «Schwestern»
nicht unter Stinde zu bestimmten Gebeten ver-
pflichtete. Sie warnte indes davor, die Anliegen
der Kongregation unbeachtet zu lassen und sich
damit zu begniigen, lediglich dem Namen nach zu
ithr zu gehoren.

Mit einem Bestand von mehr als 120 Mit-
gliedern konnte die St.-Annakongregation
am 26. Juli 1690 zum ersten Mal das Fest
ihrer Patronin begehen. Vorausgegangen
war am 5. Juli 1690 der Erlass knappster Sta-
tuten durch den Bischof. Eine Art Vollzie-
hungsverordnung regelte im einzelnen das
dussere Leben der Gemeinschaft. Durch die
Wahl einer Préfektin und der Ernennung
eines Kongregationsrats wurden die Bedin-
gungen geschaffen, dass die St.-Annakon-
gregation ihr Wirken aufnehmen konnte.

2. Die Lebensordnung
(Statuten und Reglement)

Jede Gemeinschaft bedarf rechtlicher Bestim-
mungen, die fir das Vorgehen in den einzelnen
Lebensbereichen die notige Wegweisung vermit-
teln. Schon die dltesten Orden richteten sich nach
Regeln fiir ihre Lebensweise. Deren Stelle nah-
men in der St.-Annakongregation die Statuten
und das Reglement ein.

1. Die ersten Statuten

Die ersten Statuten erhielt die Kongregation vom
Bischof. Sie tragen das Datum vom 5. Juli 1690.
Sie sind denkbar knapp gefasst. In ihnen sind die
Anspriiche an die Lebensfiihrung, die Formalita-
ten des Eintritts, die Feier des Patroziniums und
die Pflichten beim Sterben eines Mitglieds gere-
gelt.

Voraussetzung fiir die Mitgliedschaft war ein
vorbildlicher Lebenswandel. Wenn Mitglieder
trotz Mahnung von einer unwiirdigen Lebenswei-
se nicht abliessen, sollten sie ausgeschlossen wer-
den. Die Aufnahme hatte durch einen Priester zu
erfolgen, der die Namen in einem Mitgliederver-
zeichnis festhielt. Zur Feier des Patroziniums
wurden ein Lobamt und ein Requiem am folgen-
den Tag angeordnet. Eine besondere Fiirsorge
war den Verstorbenen zugedacht: Die Mitglieder
waren angehalten, am Leichenbegingnis sowie
an der Messfeier fiir das verstorbene Mitglied
teilzunehmen.

2. Das Reglement

In den Unterlagen trigt es die gleiche Be-
zeichnung wie die Statuten: ORDNUNG.
Es ist iiberliefert in einer Niederschrift um
1745, geht aber auf die Griindungsjahre zu-
riick. Es lsst sich iiberpriifen, dass man sich
schon in den ersten Jahren nach seinen Be-
stimmungen richtete.

Die wortkargen Statuten geniigten fiir
den «Betrieb» des Gemeinschaftslebens
nicht. Alsbald wurden daher Richtlinien fiir
die wichtigsten Geschiftsbereiche an die
Hand genommen: Leitung, Wahlen, Kom-
petenz- und Pflichtenkreise, Handhabung
der Finanzen. In diesem Reglement versteht
sich die Kongregation als schlichte Gemein-
schaft von religids gesinnten verheirateten
und unverheirateten Frauen der Stadt Solo-
thurn. Thr Sinn war auf die Ehre Gottes und
die Verehrung der heiligen Mutter Anna ge-
richtet mit der Hoffnung, auf deren Fiirbitte
eine gliickliche Sterbestunde und die ewige
Seligkeit zu erlangen.

89



Als massgebendes Leitungsorgan erscheint
ein Rat von 12 ledigen oder verheirateten Frauen,
wobei sechs dem Patriziat und sechs den Biirger-
kreisen angehoren sollten. Der Rat wird mit allen
Vollmachten ausgestattet. Zwar gab es auch die
Generalversammlung; diese hatte aber neben der
Wahl der Prifektin lediglich die Aufgabe, die
Ratsbeschliisse abzusegnen. Auch im Zusam-
menhang mit dem Rat ist von Wahl die Rede; es
fehlt aber eine Bestimmung, die festlegt, wer den
Rat wihlt. Als iiberlieferte Praxis zeigt sich, dass
der Rat sich selber erginzt. Der Einsatz im Rat
war auf zwei Jahre festgelegt, und zwar in der
Weise, dass jedes Jahr die Hélfte des Rats ausge-
wechselt wurde.

An der Spitze stand eine Prifektin. Sie hatte
den Rat einzuberufen und ihm die Traktanden
zur Stellungnahme zu unterbreiten. Die weitern
Kompetenzen bezogen sich vor allem auf das
Rechnungswesen. Im Verein mit zwei Assitentin-
nen stand der Prifektin zu, die Mittel der Kon-
gregation zu deren Wohl einzusetzen. Ihr oblag
die Rechnungsfithrung tiber die Opferspenden
und die Eintrittsgebiihren. Sie hatte die Verwah-
rung der verschiedenen Kassen und der Kassen-
schliissel; der Schliissel der Hauptkasse lag in den
Hinden der 1. Assistentin. Ehrenhalber kam der
Prifektin zu, als erste zur Entgegennahme der
Monatsheiligen zu schreiten. Zum Pflichtenkreis
gehorte die Ansage der Versammlungen, na-
mentlich der Feier des St.-Annatages. Die Pri-
fektin beruft den Rat nach Bedarf zu den Sitzun-
gen ein, wobei die Beschliisse auch Rechtskraft
haben, wenn der Rat nicht vollzihlig war. Am
ersten Versammlungssonntag nach dem Patrozi-
nium hatte sie der Kongregation Rechnung abzu-
legen und den Uberschuss in der Kasse zu versor-
gen.

Ausgekliigelt, wenn auch vermutlich im Rah-
men der Zeitgebriuche, war das Verfahren fiir
die Wahl der Prifektin. Diese erfolgte am St.-
Annafest fiir eine Amtsdauer von zwei Jahren. —
Die bisherige Prifektin tibte das Amt der ersten
Assistentin aus; die zweite Assistentin konnte
von der neuen Prifektin bestimmt werden.

Bestimmungen finden sich noch iiber die Ster-
befdlle. Die Prifektin hatte dafiir zu sorgen, dass
den Mitgliedern durch die «Magd» die Todesfille

90

von Mitgliedern angzeigt wurden, damit die ent-
sprechenden Gebete verrichtet werden konnten.
Eine arme «Schwester» (d. h. ein Mitglied) wur-
de damit betraut, den «Dreissigst» zu beten und
in dieser Zeit jeden Tag morgens und abends das
Grab zu besuchen.

Es lassen sich keine revidierten Fassungen
dieses Reglements feststellen. Es wurde aber vor
allem in dem einen Punkt an die Erfahrungen an-
gepasst, dass bald einmal (um 1718) von der zwei-
jahrigen Amtsdauer der Priifektin abgegangen
wurde, so dass Prifektinnen 20-30 Jahre im Amt
bleiben konnten.

3. Spdtere Statuten

Die Anpassung an die gewachsene Kongre-
gationspraxis geschah auch bei den Statu-
ten, die uns namentlich in den Neuauflagen
des Kongregationsbiichleins begegnen.

Wihrend die Statuten von 1690 das Amt noch
nicht kennen, erscheint 1796 ein Prises als Geist-
licher, der fir die Aufnahme zustéindig ist. Neu
findet sich in diesen Satzungen auch die Anord-
nung monatlicher Versammlungen mit der
Pflicht, daran teilzunehmen. Auf dem Weg iiber
die Praxis kam auch die Prozession, die am Tag
nach St. Anna vor dem Seelamt gehalten wurde,
als Bestimmung in die Statuten. Diese Fassung
der Statuten ging unverindert ins Kongregations-
biichlein von 1849 ein.

Weniger dem Inhalt nach als durch die Ge-
nauigkeit der Bestimmungen weichen die Statu-
ten von 1903 von den bisherigen ab. Sie zeigen die
Verehrung der heiligen Anna als Vorbild christ-
lichen Lebens. Als Leitung der Gemeinschaft
sind mit dem Priises die Vorsteherin (Priifektin)
und ein Rat von 11 Mitgliedern festgelegt. Es ist
nicht mehr nur von der monatlichen Versamm-
lung die Rede, sondern auch angeordnet, dass
diese am letzten Sonntag des Monats nachmittags
um 2 Uhr gehalten werde; auch die Predigt wird
erwihnt. Fiir die Feier des Patroziniums finden
wir die genauen Angaben iiber die Zeit des Fe-
stamtes (morgens um 6 Uhr) und der Predigt am
Nachmittag (1 Uhr). Auch findet die lingst geiib-
te Praxis der Abgabe von Kerzen und Formeln



sowie des Opfers Eingang in die Statuten. Von
der Prozession am Nachtag ist gesagt, dass sie um
halb 9 Uhr um die Kirche gehalten werde. Eine
eigene Bestimmung ist auch der Aufnahmefeier
gewidmet und als deren Zeitpunkt der letzte
Sonntag im August bezeichnet.

Eine weitere Entwicklung im Kongregations-
leben scheint in den Statuten von 1965 auf. Sie
sprechen vom Rat in der Grossenordnung von
wenigstens sechs Mitgliedern. Als Ort der Feier
des Patroziniums erscheint die Jesuitenkirche mit
dem St.-Anna-Altar. Die Aufnahmefeier ist nun
mit dieser Festfeier zusammengelegt. Und es fillt
auch auf, dass monatliche Versammlungen und
die Prozession nicht mehr erwéhnt sind.

Die Statuten erweisen sich auf lange
Sicht als Spiegel des Lebens der St.-Anna-
kongregation. In ihnen schlug sich dieses
Leben nieder und in ihnen ist die Entwick-
lung dieses Lebens ablesbar.

II. Die dussere Entwicklung

Das Leben der St.-Annakongregation vollzog
sich im weiten Rahmen der Ortskirche und iiber-
haupt der Gesellschaft als ganzes. Deren Ge-
schichte ist gekennzeichnet durch dramatische
dussere Ereignisse wie die Franzosische Revolu-
tion und den Kulturkampf, anderseits durch tief-
greifende Entwicklungen des Zeitgeistes etwa in
Gestalt der Aufklarung, des Liberalismus, der
Sédkularisierung. Es kann vorweggenommen wer-
den, dass die erkennbare Geschichte der Kongre-
gation eigentliche Umbriiche und aufriittelnde
Ereignisse nicht aufweist. Umgekehrt wird doch
deutlich, dass die allgemeinen Entwicklungen an
ihr gar nicht etwa spurlos voriibergegangen sind.
Das Hauptinteresse kann sich darauf richten, wie
sich diese auf die Kongregation ausgewirkt ha-
ben.

Von der Kongregationsgeschichte selber her
wire es nicht leicht, sie in bestimmte Abschnitte
aufzuteilen. Wir halten uns bei der Gliederung
daher an die allgemeine Geschichte.

1. Die Entwicklung in der Zeit
der Patrizierherrschaft

Zahlenmadssiges Wachstum der Anfangszeit
Es lédsst sich im einzelnen nicht verfolgen,
wie die Mitgliederwerbung fiir die neue Ge-
meinschaft vor sich ging. Das Beispiel der
Minnerkongregation kann sich auch fiir die
Frauengemeinschaft als werbende Kraft aus-
gewirkt haben. Ob auch auf dem Weg der
iiblichen Seelsorge zum Beitritt angeregt
wurde, kann nicht belegt werden. Unwahr-
scheinlich bleibt, dass einer der in Solothurn
niedergelassenen Orden die Sache der St.-
Annakongregation besonders gefordert hiit-
te. Zwar kommen gute Beziehungen zu
allen Klostern zum Vorschein, aber eine be-
sondere Verbindung zu einem bestimmten
Kloster ist nicht auszumachen. Unschwer
lasst sich eine Werbung von Frau zu Frau
vorstellen, ganz abgesehen vom beschwin-
genden, lebendigen Glaubensleben der Ba-
rockzeit.

Der Plan der Griindung lag schon einige Zeit
vor der formellen Griindung in der Luft. So muss
es nicht erstaunen, wenn im ersten Lebensjahr
der Kongregation (1690) sich 128 Frauen zur Auf-
nahme meldeten. Anhand des ersten Mitglieder-
verzeichnisses sind die Zuwachsraten der néch-
sten Jahre leicht festzustellen, weil es erst in einer
spitern Phase nach dem Alphabet angelegt wur-
de. Man darf nicht iiberrascht sein, wenn die Bei-
tritte nach dem Griindungsboom eher bescheiden
aussehen. Das Griindungsjahr hatte das Reser-
voir schon zu einem grossern Teil ausgeschopft.
Immerhin zeigen die Jahre 1696 und 1697 einen
auffilligen Zuwachs von 54, bzw. 61 Mitgliedern.
Von da an entzieht sich das Wachstum der Ge-
meinschaft der Kontrolle: jedenfalls ergibt sich
um das Jahr 1696 eine Zahl von rund 300 Mitglie-
dern.

Organisation
Es kann verwundern, dass nicht schon im
Zeitpunkt der Griindung ein Leitungsorgan

91



der Kongregation vorkommt. Ein solches
besteht erst seit dem Jahr 1692. Es diirfte
aber doch unwahrscheinlich sein, dass man
nicht von Anfang an eine Prifektin und
einen Rat in Aussicht genommen hitte. Sie
sollten der Forderung der Gemeinschaft und
«zur Abwendung aller Misshilligkeiten»
dienen. Von 1692 an ldsst sich bis 1742 fiir je-
des Jahr die vom Reglement vorgeschene
Wahl von Prifektin und Rat belegen.

Herkunft und soziale Stellung
Verstiandlicherweise handelt es sich in den ersten
Jahren fast ausschliesslich um in der Stadt ansis-
sige Mitglieder. Noch selten finden sich Anga-
ben, die auf einen Wohnsitz in einer Nachbarge-
meinde deuten, etwa auf Bellach oder Riedholz.
Unschwer ist die Mitgliedschaft von — in Solo-
thurn arbeitenden — Hausangestellten aus der
Landschaft zu erkldren.

In der Errichtungsurkunde erweist sich die
Griindung der Kongregation als Werk von Da-
men aus dem Patriziat. So erwartet man unter
den Mitgliedern von selbst Angehorige aus den
massgebenden Geschlechtern. Das entsprach den
politischen und gesellschaftlichen Verhiltnissen
der Friihzeit der Kongregation. Die durchgehen-
de Vormacht des Patriziats spiegelte sich auch im
kirchlichen Bereich. Das Mitgliederverzeichnis
enthilt denn auch die Namen sozusagen aller pa-
trizischen Familien. Und das Reglement verteilte
ja die Ratssitze je zur Hiilfte auf Frauen aus den
«Famili» und auf solche aus den Biirgerkreisen.
Das beigefiigte Amt des Mannes bedeutet einen
Beleg fiir die patrizische Herkunft, wo der Name
allein noch keine Klarheit schiife (Frau Stadt-
schreiberin, Frau Landvogtin, Frau Altritin,
Frau Jungritin usw.). Gemiss der Bevolkerungs-
struktur stammte aber der Grossteil der Mitglie-
der aus der Biirgerschaft. Der Beruf des Mannes
ist Anhaltspunkt dafiir, wenn wir Seidenweber,
Schneider, Metzger, Wirte usw. aufgefiihrt fin-
den. Aber auch Frauen aus bescheideneren so-
zialen Schichten wurden nicht ferngehalten. Es
begegnen uns so auch Dienstmégde, nicht zuletzt
aus geistlichen Haushalten. Und die Anordnung
beziiglich der «Dreissigstbeterin» verrit, dass es

92

auch arme Mitglieder gab, die man durch solche
Amter und durch die Fronfastengelder unter-
stiitzte. Und es kann nicht iiberraschen, dass ein
Vergleich der Mitgliederverzeichnisse bestitigt,
dass die «Schwestern» mehrfach Gatten aus dem
Kreis der Minnerkongregation hatten.

Der Ausbau im 18. Jahrhundert

Das Leben der Kongregation vollzog sich
zur Hauptsache in Gestalt von kirchlichen
Feiern. Irgendwelche besondere Anlisse, in
denen die Kongregation in der Offentlich-
keit Aufsehen erregt hitte, sind nicht zu
vermelden.

Mehr als ein Jahrhundert bleibt ein genauerer
Einblick in das dussere Wachstum der «Schwe-
sternschaft» versagt, weil es von 1700-1850 keine
Mitgliederverzeichnisse gibt. Nur auf Umwegen
wird es moglich, wenigstens zahlenmissig den
Zuwachs zu errechnen. Die Einschreibegebiihr,
die dem Pfarrer pro neues Mitglied ausgerichtet
wurde, dient dabei als Hilfsmittel: Aus dem ent-
sprechenden Rechnungsposten ergibt sich die
Zahl der Neumitglieder, die iibrigens recht oft
auch ausdriicklich verzeichnet ist. Daraus wird
ersichtlich, dass sich die Zahl der Eintritte jihr-
lich um 3040 bewegte. Hohenfliige mit 79 Ein-
tritten (1769) bilden eine einmalige Ausnahme®.

Allerdings begannen sich nun auch die Todes-
fille im Bestand der Kongregation auszuwirken.
Aufschluss dariiber geben namentlich die fiir die
verstorbenen Mitglieder gestifteten Messen. Im
ganzen lberstieg die Zahl der Eintritte jene der
Todestille, aber diese erreichten doch mit der
Zeit auch einen Jahresdurchschnitt von 30-40
Schwestern. Keine Auskiinfte liegen tiber allfélli-
ge Wegziige oder gar Ausschliisse aus der Ge-
meinschaft vor.

Gern mochte man fiir einen bestimmten Zeit-
punkt die Gesamtzahl der Mitglieder erfahren.
Doch aus den Rechnungen ist kein eindeutiger
Anhaltspunkt zu gewinnen. Am echesten wiire
noch an die Zahl der am Titularfest bezogenen
Kerzen zu denken. Aber auch daraus liesse sich



sicher lediglich die Zahl der Mitfeiernden errech-
nen. Jedenfalls aber zeigen sich steigende Betri-
ge bei diesem Posten, was auf steigende Mitglie-
derzahlen schliessen ldsst. Ebenso schweigen die
Unterlagen tiber die stindische und die ortliche
Herkunft der Mitglieder. Dass nach wie vor eine
Dame aus dem Patriziat das Amt der Prifektin
tibernahm, bildet ein Anzeichen fiir die unange-
tastete gesellschaftliche Geltung der St.-Anna-
kongregation durch das ganze Jahrhundert hin-
durch. Es liess sich erwarten, dass wie die Min-
nerkongregation auch sie «auf die Landschaft
hinauswuchs». Die zunehmende Zahl der Mit-
glieder in andern Pfarreien der nidhern und wei-
tern Umgebung ist besonders auch belegt durch
die Zahl der Messen, die eigens fiir die verstorbe-
nen «ussern Schwestern» gelesen wurden. Wenn
sich hier Todesraten von um die 30 Mitglieder
finden, muss die Zahl derselben doch recht an-
sehnlich geworden sein.

Allerdings ist auch zu bedenken, dass die
Kantonsbevolkerung in den 100 Jahren seit der
Griindung der Kongregation um 40% zunahm.
Fiir das bleibende Interesse an ihr kann auch auf-
schlussreich sein, dass fremden Besuchern von
Solothurn der zahlreiche Kirchenbesuch, vor
allem auch bei der Frauenwelt, auffillt. Das alles
hilft verstehen, dass noch dreimal in den Jahren
von 1790-96 die Rate der Neueintritte bei 60 und
hoher liegt. Das muss eigentlich verwundern,
wenn man sich das geistige Zeitgeschehen vor
Augen halt. Denn schon seit einiger Zeit ist der
Geist der Aufklirung am Werk. Das damals neu-
aufgelegte Kongregationsbiichlein gibt sich auch
Rechenschaft*, dass der Gemeinschaft ein kilte-
rer Wind um die Ohren weht (1796). Die Min-
nerkongregation erlebte diesen Zeitabschnitt als
einen tiefen Einbruch in ihrer Entwicklung. Aus
leicht auffindbaren Griinden erwies sich die St.-
Annakongregation um einiges widerstandskréfti-
ger.

Im Jahr 1790 hiitte sie das 100jahrige Bestehen
der Gemeinschaft feiern konnen. Das Jubildum
hat in den Quellen keine Spur hinterlassen und
scheint unbeachtet geblieben zu sein.

2. In der Zeit der kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen (19. Jahrhundert)

Man mochte erwarten, dass ein Ereignis wie

die Franzosische Revolution mit dem Ein-
marsch der Franzosen in Solothurn einen
merklichen Einfluss auf den Lebensgang der
St.-Annakongregation gehabt hitte. Niher
besehen ergibt sich aber, dass die negativen
Auswirkungen vor allem finanzieller Natur
waren. Auch die St.-Annakongregation be-
kam ihren Teil an den Kontributionen zu
tragen, die die Stadt an die Franzosen zu lei-
sten hatte. Ihr Anteil wurde auf 900 Pfund
festgelegt, was mehr als Fr. 20000. — heuti-
gen Werts entspricht’. Dazu kam der dro-
hende Verlust der Silberstatue mit St. Anna
selbdritt, der aber abgewendet werden
konnte. Eher belustigend beriihrt es, wenn
— zwar nur im Jahr 1798 — in der Rechnung
die Sprechweise der Franzosenzeit vor-
kommt: «Biirger Stadtpfarrer, Biirger Ka-
plan Wirz». Sonst scheinen die neuen politi-
schen Verhiltnisse das Leben der Kongrega-
tion nicht gestdrt zu haben. Auch im Jahr
des Franzoseneinmarschs konnten die kirch-
lichen Feiern wie etwa die Prozession in der
herkémmlichen Art begangen werden.

Allerdings verstummt wenig spiter die bisher
mitteilsame Sprache der Rechnungen. Die Po-
sten werden zu Gesamtbetriigen zusammenge-
fasst, so dass Einzelheiten beim Fehlen der Bele-
ge nicht mehr erkennbar sind. So entzieht sich
die weitere Mitgliederbewegung einem genauern
Einblick. Auf Umwegen bekommt man aber
doch den Eindruck, dass sich diese in der bisheri-
gen Grossenordnung hielt. Ein Vergleich der
Einnahmen am Fest der Patronin (aus Kerzen,
Formeln und Einschreibgeldern) erlaubt diesen
Schluss.

So viel zu berichten die kirchenge-
schichtlichen Ereignisse des 19. Jahrhun-
derts giben, so unauffillig scheint das Le-
ben der St.-Annakongregation zu verlaufen.

93



Der Kenner der Geschichte wird etwa an ge-
wissen Vergabungen die Nachwirkung von
Ereignissen im kirchlichen Leben feststel-
len; so zeigt sich im Beitrag an die Kirchge-
meinde eine Spur der Aufhebung des St.-
Ursenstifts. In der zweiten Hilfte des Jahr-
hunderts setzen dann die Mitgliederver-
zeichnisse der Gemeinschaft und (seit 1871)
vor allem die Protokolle des Rates ein.
Stichproben erbringen den Befund, dass
auch in diesen Jahrzehnten die Kongrega-
tion eine ansehnliche Zahl von Beitritten be-
hielt. Wenn man die Jahre des Kulturkampfs
(1870-84) nidher unter die Lupe nimmt,
kann man darin schon ein Nachlassen des
Zuwachses finden. Die Gemeinschaft erholt
sich aber bald und in den folgenden Jahren
bewegt sich die Zahl der Neumitglieder in
den Werten des 18. Jahrhunderts. So konnte
im Jahr des 200jdhrigen Jubildums eine Mit-
gliederzahl von 1238 verzeichnet werden.
Zwar fand dieses Jubildum in der Presse
kaum ein Echo. Von der Kongregation aber
wurde es in aller Feierlichkeit begangen und
auch dadurch ausgezeichnet, dass Bischof
Leonhard Haas die Festpredigt hielt.

Unter den Mitgliedern machten den grossten
Teil die Frauen aus, die in der Stadt ihren Wohn-
sitz hatten; doch hatte sich auch in dieser Zeit die
Tradition erhalten, Mitglieder aus dem nihern
und fernern Umkreis der Stadt aufzunechmen.
Bei der Analyse der Zahlen darf jedoch nicht
iibersehen werden, dass der katholische Bevolke-
rungsanteil in diesem Jahrhundert auf das Dop-
pelte angewachsen war. Auch muss bedacht wer-
den, dass seit ungefdhr 1860 fast simtliche Schwe-
stern der solothurnischen Frauenkloster in die
St.-Annakongregation eintraten.

3. In der Zeit der kirchlichen Vereine
und der Sédkularisation

Durch zwei Jahrhunderte war die St.-Anna-
kongregation die einzige religiose Gemein-

94

schaft der fraulichen Laienwelt geblicben.
Vielleicht hatte gerade die Erfahrung der
Kulturkampfzeit erkennen lassen, dass es
neuer Laiengemeinschaften bedurfte, die
auch ausserhalb gottesdienstlicher Anlisse
religivse Formung vermittelten. Fiir die
Frauen entstanden aus diesem Anliegen
heraus die Marianische Tochterkongrega-
tion, der Miitterverein, der Arbeiterinnen-
verein. Es konnte nicht ausbleiben, dass die-
se neuen Moglichkeiten zulasten des Mit-
gliedernachwuchses der St.-Annakongrega-
tion gingen, wenn auch eine Doppelmit-
gliedschaft durchaus denkbar war. So erkldrt
sich, dass der jahrliche Zuwachs an Neumit-
gliedern auf Zahlen um 10 herum absank. Es
gab aber auch das ermutigende Erlebnis,
dass der Zuwachs bei Einsatz in der Wer-
bung diesen Durchschnitt auch betréchtlich
tiberschreiten konnte.

Mitbeteiligt war an dieser dussern Ent-
wicklung noch ein anderes geistiges Gesche-
hen, das sich vor allem nach dem Zweiten
Weltkrieg durchzusetzen begann: der Siku-
larismus, das Verdringen des Religiosen aus
dem gesellschaftlichen Leben. Es konnte
nicht anders sein, als dass auch die St.-An-
nakongregation wie {brigens alle kirchli-
chen Laiengemeinschaften diesen neuen
Zeitgeist zu spiiren bekamen. Auch er war
am Werk, wenn die St.-Annakongregation
nicht mehr die vormalige Anziehungskraft
ausiiben konnte. Die Auswirkungen zeigten
sich tibrigens nicht allein an den Mitglieder-
zahlen, auch die Intensitit des Kongrega-
tionslebens ging zuriick. Die Erfahrungen
mit dem Besuch der Versammlungen fiihr-
ten dazu, diese mit der Zeit auf sieben
(1953), auf vier (1959) und schliesslich auf
eine, die Feier des Titularfestes abzubauen.

In diesem geistigen Umfeld feiert die
Kongregation das Jubilium des 300jdhrigen
Bestehens.



III. Pflege und Elemente
religiosen Lebens

1. Die geistige Grundausrichtung

Das Leben der St.-Annakongregation stellt
eine besondere Art dar, das Christsein im
eigenen Leben zu vertiefen. Die ersten Wei-
sungen setzen voraus, dass die Mitglieder
sich durch ein vorbildliches Leben auszeich-
nen. Argerniserregender Lebenswandel
fithrte bei Unbussfertigkeit zum Ausschluss
aus der Gemeinschaft. Die Mitgliedschaft
sollte Hilfe sein, das damals so iiberaus le-
bendig empfundene Anliegen, das ewige
Heil, sozusagen zu gewéhrleisten.

Diesem Anliegen kamen die mit der Mit-
gliedschaft verbundenen Abliésse entgegen;
thm entsprach auch die angelegentliche Ge-
betssorge fiir die verstorbenen Mitglieder.
Es zeugt von gesunder christlicher Religiosi-
tdt, dass das Lob Gottes als erste Absicht
der Kongregation genannt ist. In welche
Richtung die Kongregation die Mitglieder
fiihren wollte, ist namentlich auch der Ein-
leitung des Kongregationsbiichleins zu ent-
nehmen. Dort ist Maria Magdalena als Vor-
bild hingestellt und die Geste ihrer Salbung
Jesu als Bild fiir das gezeigt, was die Ge-
meinschaft in ihren religiosen Ubungen voll-
zieht, die Pflege eines liebenden Verhiltnis-
ses zu Christus. Durch alle Auflagen hin-
durch hat das Biichlein — wenn auch in zeit-
angepasster Sprechweise — an diesem Bild
fiir die Nachfolge Christi festgehalten.

Fiir eine Frauengemeinschaft lag das Pa-
trozinium der heiligen Anna sehr nahe. Sie
wird vor allem als Schutzherrin der Gemein-
schaft gesehen, unter ihrem Schutz soll das
Bemiihen um die Ehre Gottes und die Nach-
folge Christi geschehen. Sie erschien als ver-
ehrungswiirdig als Mutter Marias und
Grossmutter Jesu. Man versprach sich von
ihr vor allem ihre Fiirbitte. Es tritt aber we-

niger deutlich hervor, dass mit diesem Patro-
zinium eine bestimmte Spiritualitidt verbun-
den worden wire, etwa der Gedanke der in-
nern Verwandtschaft mit Jesus. Sehr gut
aber ist zu erkennen, dass die Verehrung der
heiligen Anna als eine Form der Marienver-
ehrung gepflegt wurde.

Mit dem eigenen Heil galt die Sorge
auch dem Heil der Mitmenschen. Das zeigte
sich vor allem auch in der Art, wie das Ster-
ben und der Tod von Mitgliedern der Ge-
meinschaft begleitet wurden. In dieser Be-
gleitung kam zum Ausdruck, wie intensiv
der Gedanke an das ewige Heil die Men-
schen der Griindungszeiten beschiftigte.
Und selbstverstindlich gehéren Werke der
Nichstenliebe, die Hilfe fiir Arme und ins
Ungliick Geratene zum Leben der Mitglie-
der.

Im Dienst eines so verstandenen Chri-
stenlebens stand die Kongregation. Haupt-
ziel konnten ja nicht die Anldsse der Schwe-
sternschaft sein; sie und die Gemeinschaft
als solche bedeuteten namentlich ein Mittel,
konsequenter als Christinnen zu leben.

2. Das Kongregationsbiichlein
(«Das St.-Annabiiechli»)

Man konnte im Kongregationsbiichlein das
Werkzeug der Gemeinschaft sehen. Wenn auch
als erste Ausgabe nur jene von 1796 greifbar ist,
besteht kein Zweifel, dass den Mitgliedern von
Anfang an ein solches Hilfsmittel zur Verfiigung
stand. Jedenfalls bieten die Jahresrechnungen
Belege, dass ldngst vorher «St.-Annabiiechli» im
Gebrauch waren. Als fritheste Spur findet sich in
der Rechnung von 1718/19 ein Ausgabenposten.
Ebenfalls ldsst sich jener von 1738/39 entnehmen,
dass eine Neuauflage in der Hohe von 500 Exem-
plaren erfolgte. Solche Neudrucke sind auch
durch die folgenden Jahrzehnte in den Rechnun-
gen belegt. Ob dabei auch am Inhalt Anderungen
vorgenommen wurden, kann nicht uberpriift
werden. Um 1755 erfolgte eine Neuauflage mit

95



1000 Exemplaren. Dasselbe geschah wieder um
1773. Hier findet sich auch der Beleg, dass es eine
in Leder gebundene Luxusausgabe gab, aller-
dings nur im bescheidenen Ausmass von 24
Exemplaren, die dreimal teurer als die gewohnli-
che mit Indian-Papier-Einband war.

Die erste uns zugingliche Ausgabe von 1796
bezeichnet sich als «verbesserte Ausgabe». Wor-
in die Verbesserungen bestanden, ldsst sich beim
Fehlen der urspriinglichen Fassung nicht abkli-
ren. Jedenfalls geht das Vorwort auf den damali-
gen Zeitgeist ein und auch der Text der Satzun-
gen weicht ein wenig von der ersten Formulie-
rung ab. Wie sehr die Kongregation noch eine
Zukunft vor sich sah, erweist sich an der Aufla-
genhohe von 3000 Exemplaren. Auch davon wur-
de eine Luxusausgabe mit Ledereinband herge-
stellt, diesmal schon in der Grossenordnung von
100 Stiick. Bei der Ausgabe von 1849 handelt es
sich einfach um einen Nachdruck.

Neue Wege wurden mit der Ausgabe von 1903
beschritten, die im Zusammenhang mit dem In-
halt eingehender besprochen werden. Neu war
auch, dass zum Druck ein Verlag in Olten («Olt-
ner Nachrichten») beigezogen wurde, wihrend
fiir jenen von 1796 die Druckerei Schwendimann
und fiir jenen von 1849 die Druckerei Tschan in
Solothurn den Auftrag erhielten. Noch immer
konnte man sich an eine Auflage von 1000 Exem-
plaren wagen. Die weitere Entwicklung der Kon-
gregation hatte auch Einfluss auf die Gestaltung
des Biichleins. 1965 kehrte man zum schlichten
Handbiichlein fiir den kongregations-eigenen
Gebrauch zuriick. Text und Gestaltung verraten,
dass dabei aufgeschlossene Krifte am Werk
waren.

Der Inhalt

Alle Fassungen beginnen mit einem Vorwort. Es
will den Mitgliedern die geistige Richtung fiir ihr
Christenleben weisen. Der Grundgedanke, der
wohl schon in der urspriinglichen Ausgabe stand
und von der Salbung Jesu in Bethanien ausgeht,
wurde in zeitausgerichteten Anpassungen durch
alle Auflagen durchgetragen. In ihm ldsst sich am
ehesten der Hauch der Umwelt spiiren, beson-
ders wenn die Mitglieder etwa 1796 und 1849 ge-

96

gen eine ablehnende Umwelt ermutigt werden
miissen. — An das Vorwort schliessen sich dann
die jeweiligen Statuten und eine Zusammenstel-
lung der Ablisse.

Den Hauptanteil machen die besondern Ge-
bete der Kongregation aus. Sie bieten damit eine
Art Spiegel des religiosen Lebens der Gemein-
schaft; durch die Gebete zum Beginn und zum
Abschluss der Montatsversammlung scheint
durch, wie diese gestaltet wurden. Es versteht
sich von selbst, dass sich im Biichlein die Weihe-
formel der Gemeinschaft findet, je in der Textfas-
sung der betreffenden Zeit. Entsprechend den
Briuchen der Kongregation haben auch die Ge-
bete zu den Monatsheiligen ihren Platz im Biich-
lein. Dann folgte so etwas wie ein Laienbrevier:
«Tageszeiten zu Ehren der heiligen Mutter An-
na». Alle Ausgaben, wenn auch in der neuesten
etwas anders plaziert, enthalten die Litanei zur
heiligen Anna. Fiir den mehr persénlichen Ge-
brauch wurden den Mitgliedern das auch in den
letzten Jahrzehnten noch gebriuchliche «Allge-
meine Gebet» sowie Gebete fiir die besondern
Lebensstinde, also fiir ledige und verheiratete
Frauen und fiir Miitter angeboten. Die #ltern
Ausgaben schlossen mit dem bei der Prozession
gesungenen Lied, das seinem Inhalt nach vor
allem ein Marienlied ist.

Die neuen Wege der Ausgabe von 1903 be-
standen darin, dass damit den Mitgliedern nicht
nur ein Gebetsbuch fiir den internen Gemein-
schaftsgebrauch, sondern ein eigentliches Gebet-
buch nach dem damaligen Verstindnis in die
Hand gegeben wurde. Entsprechend wuchs der
Umfang von 68 auf 302 Seiten. Vom Inhalt seien
nur die «Messandachten», Gebete fiir den Emp-
fang der Sakramente, der Busse und der Euchari-
stie und eine Meditation iiber die acht Seligkeiten
sowie die Kreuzwegandacht angedeutet. Selbst-
versténdlich finden sich darin auch die herkdmm-
lichen Kongregationsgebete, wobei auffallen
kann, dass das Prozessionslied nicht mehr aufge-
nommen wurde; das ldsst darauf schliessen, dass
es auch nicht mehr gesungen wurde.

Einen eigentlichen Eindruck von Modernisie-
rung erhialt man mit der Ausgabe von 1965. Im
ganzen prisentiert sich das Biichlein gemiiss dem
urspriinglichen Aufbau, zusammengedringt nun



allerdings auf 24 Seiten. Das Vorwort wurde ge-
kiirzt und z. T. ergénzt, die Statuten erscheinen
in revidierter Form, nicht mehr praktizierte An-
dachtsformen wie die Gebete zu den Monatshei-
ligen sind weggelassen, vormals enthaltene Ge-
bete und Lieder durch zeitgendssische ersetzt. —
Alle Ausgaben sind auch mit einer Illustration,
einem Stich oder einer Fotografie ausgestattet.

3. Gottesdienste

Das Titularfest

Den Hohepunkt der Gottesdienste bildete die
Feier des Festes der Patronin, der heiligen Anna.
Auch in der Gestaltung dieses Titularfestes hat
sich eine Entwicklung aus einfachsten Anfingen
vollzogen. Die Urstatuten der Gemeinschaften
sprechen nur von einem gesungenen Amt, zu
dem alle erscheinen sollen, und vom Seelamt fiir
die verstorbenen Mitglieder am folgenden Tag.
Von andern Gottesdiensten, etwa am Nachmit-
tag, ist noch nicht die Rede. An der Zusammen-
stellung der Rechnungsposten kann man ein Bild
dieser Feier gewinnen. Wahrscheinlich wirkten
beim Amt ein Diakon und ein Subdiakon mit; die
Feierlichkeit ergibt sich auch aus dem Gebrauch
von Weihrauch und noch mehr aus der musikali-
schen Umrahmung durch die Siangerknaben und
durch Musikanten, worunter am ehesten Pfeifer
gemeint sein konnen. Bescheidener sah musika-
lisch das Seelamt aus; die Choralmelodien des
Requiem wurden vom «lateinischen Schulmei-
ster» gesungen. Der Ausbau der Feier geschah
vor allem durch die Beimessen, die mit der Zeit
an diesen beiden Tagen gehalten wurden: Beide
Amter wurden durch je sechs stille Messen be-
gleitet. Wahrscheinlich noch mehr als in den
Messfeiern wurde das Festliche des Tages in der
Prozession empfunden, die am Tag der Toten-
messe gehalten wurde. Als neues Element der
Feier kam dann auch eine GelObnisfeier am
Nachmittag des Festes dazu.

Damit hatte die Gestaltung ihre Vollendung
erreicht. Und in dieser Art der Feierlichkeit ha-
ben wir das Titularfest um 1750 zu denken. Nach
diesem Zeitpunkt mochte man Anzeichen eines
allmiihlichen Abbaus erkennen. Aber noch ins

19. Jahrhundert hinein bewahrte die Feier zum
grossen Teil ihren festlichen Charakter. Und
selbst nach der Mitte dieses Jahrhunderts belegt
eine Quittung, dass von der Festlichkeit der Li-
turgie noch sehr viel bewahrt werden konnte.
Der auffélligste Unterschied zu frithern Zeiten
bestand wohl darin, dass die Festimter nun ohne
die zahlreichen Beimessen gefeiert wurden.

Weitere Schritte in der Gestaltung des Titu-
larfestes werden bei der Darstellung einzelner
Elemente zum Vorschein kommen.

Die Prozession

Auch unsere weltlichen Feste wie Jubilden wer-
den durch Umaziige ausgezeichnet. Diese bedeu-
ten ein besonders festliches Element darin. Es
entsprach dem Geist des Barocks, diese Fest-
lichkeit auch mit kirchlichen Feiern zu verbin-
den.

Dieser Geist bestimmte auch das Leben der
St.-Annakongregation. Auch hierhin brauchte
sie das Vorbild nicht weit zu suchen: Es stand mit
der Minnerkongregation vor Augen. Zwar er-
wihnen die frithesten Statuten die Prozession
nicht. Aber schon denkbar friih (1696) besagt
eine Eintragung im Protokoll des St. Ursenstifts,
dass es eine Prozession nach Oberdorf gegeben
hat. Vor allem verraten uns dann die Jahresrech-
nungen, wie sich die Prozession aus einfacheren
Anfangen entwickelt hat. Schon bald wurde sie
nicht mehr nach Oberdorf, sondern zu den Hei-
ligtimern der Stadt, nach Tribiskreuz, nach
St. Josef, nach Kreuzen, zum Kloster der Visita-
tion oder zur Jesuitenkirche gefithrt. Was einer
Prozession Glanz verleihen kann, wurde aufge-
boten. Im Mittelpunkt stand natiirlich die Statue
der hl. Anna, fiir die zuerst zwei Burschen, spi-
ter vier Ménner in Dienst genommen wurden.
Dazu kamen Kreuz, Fahnen, Tortschen, die mu-
sikalische Umrahmung mit Sdngerknaben und —
auf dem Hohepunkt — auch mit Musikanten
(Pfeifer, Trompeter, «Haarbaucken»), das feier-
liche Glockengeldaute und der Blumenschmuck
(«krdanz und meyen»). Die Wichtigkeit des Anlas-
ses wurde auch dadurch unterstrichen, dass Wiir-
dentriger und Chorherren des Stifts mitgingen.
Bei der Prozession wurde ein litanei-artiges Ma-
rienlied gesungen. Am Ziel wurde ein Hochamt

97



(zeitweilig mit 13 Beimessen) gefeiert und es war
mit diesem Anlass auch immer eine Almosen-
spende fiir die Armen verbunden. Die Kongrega-
tion gab sich Rechenschaft, dass die Prozession
fiir die Kloster mit Umtrieben verbunden war.
Sie entgalten das durch eine Spende an Speis und
Trank. Und iiberhaupt wurde jedem Mitwirken-
den sein Honorar ausgerichtet wie etwa den Kna-
ben, die in Engelsgestalt in der Prozession mit-
gingen.

Die Sprache der Jahresrechnungen ldsst sich
nach 1750 so deuten, dass in der Gestaltung der
Prozession ein Abbau eintrat. Es wiirde ja sich
vom Zeitpunkt her erkldren lassen. In diesem
Sinn konnte man erschliessen, dass die Prozes-
sion nur noch um die St. Ursenkirche herum ge-
fiithrt worden wire. Auch lésst sich die Beglei-
tung durch Musikanten nicht mehr belegen. In
dieser Vereinfachung hielt sie sich aber noch sehr
lange. Namentlich stellt man fest, dass sie nicht
einmal im Jahr des Franzoseneinmarschs (1798)
unterlassen wurde. Jedenfalls ldsst sich die Bei-
behaltung bis 1923 verfolgen. Dann muss sie auf-
gegeben worden sein. Das gewandelte religiose
Empfinden hat sie wohl nicht mehr als Ausdruck
des Kongregationsgeistes empfunden.

Die Gelobnisfeier

Es muss eigentlich tiberraschen, dass noch die
Statuten von 1796 kein Wort iiber die jidhrliche
Gelobniserneuerung enthalten. Erst jene von
1903 erwihnen sie und jene von 1963 regeln sie
dann genau. In den Jahresrechnungen stossen wir
aber frithzeitig auf Spuren und finden die Ele-
mente vor, die sich bis heute erhalten haben: Op-
fergang mit Abgeben der Geldbnisformel. Vorla-
ge mochte auch hierin die Praxis der Mdnnerkon-
gregation gewesen sein.

Auch in diesem Bereich ist an eine Entwick-
lung zu denken. Diese kann dahin erschlossen
werden, dass es in den ersten Jahrzehnten noch
keinen eigenen Gottesdienst dafiir gegeben hit-
te. Die Sache selbst, die Geldbniserneuerung,
konnte man aus den Einnahmen fiir den Bezug
von Kerzen entnehmen. Die spitern Gelobnis-
formelblitter waren ebenfalls noch nicht im Ge-
brauch. Aber dafiir konnte das Kongregations-
biichlein dienen. Moglicherweise wurde die Wei-

98

heformel den Mitgliedern vorgelesen. Das Wei-
hegebet selber hielt sich an den Wortlaut des Ge-
lIobnisses der Midnnerkongregation, nur dass in
der Anrede die heilige Anna angesprochen wird.
Seit dem Jahr 1731 hebt sich deutlich ein eigener
Gottesdienst am Nachmittag des Titularfestes fiir
die Erneuerung des Geldbnisses ab. Im einzelnen
lasst sich die Gestalt des Gottesdienstes nur ver-
muten. Sicher belegt aber ist eine festliche musi-
kalische Umrahmung durch die Mitwirkung von
Blisern. Spitestens 1726 wurde das Weihegebet
mit einem Bild der heiligen Maria und Anna den
Mitfeiernden in die Hand gegeben.

Der gleiche Grad der Feierlichkeit konnte
noch recht lange bewahrt werden. Zwar bieten
auch hierhin die Jahresrechnungen seit 1815 nicht
mehr einen deutlichen Einblick, aber die Hohe
der Honorare lidsst darauf schliessen, dass noch
1870 das Aufgebot an Mitwirkenden recht an-
sehnlich gewesen sein muss. Die Entwicklung der
Liturgie in der neuern Zeit ermoglichte es, das
Festamt mit der Gelobniserneuerung in einem
Gottesdienst zu verbinden.

Die Ausnahmefeier

Es fillt nicht leicht, sich fiir die Anfangszeiten ein
Bild zu machen, in welcher Form neue Mitglieder
aufgenommen wurden. Fir die ersten beiden
Jahrzehnte sieht es eher danach aus, dass die
Aufnahme im Lauf des Jahres sporadisch erfolg-
te. Sie geschah wohl durch die blosse Anmel-
dung. Danach bildete sich die Praxis einer ge-
meinsamen Aufnahme im Zusammenhang mit
dem Titularfest heraus. Erst im Jahr 1810 hebt
sich eine eigene Aufnahmefeier ab, die am letz-
ten Augustsonntag begangen wurde. Es scheint
aber, dass von einer besondern Feierlichkeit ab-
gesehen wurde, denn die Jahresrechnungen ver-
zeichnen keine zusitzlichen Ausgaben fiir die
Mitwirkung von Sdngern und andern Musikern:
Die Aufnahme vollzog sich in der gewohnten
Monatsversammlung. Das Kongregationsbiich-
lein enthilt keine besondern Gebete zu diesem
Anlass.

Die eigene Aufnahmefeier hielt sich in dieser
Art bis in die neueste Zeit. Im Jahr 1950 wurde
die Aufnahmefeier mit der Gelobniserneuerung
am Titularfest zusammengelegt.



«

ch

B =

g}’ﬁf&r gﬁma -

J mncr,ﬁsfe é;’irﬁ mrf Emliftgeng‘@ag al‘intenter@e{ﬁﬁibﬁm*m

iind 8

. u‘—ﬁ?n{) nmureerntefyr wolle Derfallen, mtch

irforechert, itvd nifite - Frifffiglich fin-, das

niemrr,ﬁfen

i efions mtém‘@%{j reéen,ffu“m: oder 5mﬁfm . L
| das efoas von meinen Mtertharen wider detr C%J:)r
geharndelf werde . Qgﬂ*pmegen bitte ich fgicf),rn‘ﬁr nuch

mitf 3t emrer ewigere Grenerne, fieche nue ben e allen

Trrenten

Die Gelobnisformel. Stich aus dem 18. Jh.

Die Monatsversammlungen

Die besprochenen Feiern ragten durch ihre Be-
deutung, Festlichkeit und die Beteiligung der
Mitglieder aus dem Jahreslauf heraus. Aber so
bescheiden sie sich darbieten mochten, so be-
stimmten letztlich doch die Monatsversammlun-
gen das Leben der Kongregation. In ihnen voll-
zog sich die religiose Bildungsarbeit, sie stellten
auch den Gradmesser fiir das Interesse der Mit-
glieder an der Kongregation dar.

ercfer, ind verlafy mich wichf inﬁerﬁﬁ’mﬁ ,

nreutes ¢

S

J biferbens . 7
Qg‘tﬁu’n,.

-

Flavber Cath . fo. AP,

¢

Die Gestaltung hat sich in der ganzen Lebens-
dauer der Kongregation nicht geidndert. Sie lasst
sich den sich folgenden Ausgaben des Kongrega-
tionsbiichleins entnehmen. Als Herzstiick er-
scheint darin die Ansprache des Prises. Ihr ging
eine Anrufung des Heiligen Geistes (Veni Crea-
tor) mit der marianischen Antiphon voraus (je
nach der liturgischen Zeit); auf sie folgten nach
einem Gebet mit der Bitte, dass das Gehorte
Frucht tragen mochte, ein De Profundis fiir die

99



Verstorbenen und eine Anrufung der heiligen Pa-
tronin. Gern mochte man wissen, was der Inhalt
der Ansprachen war. Aber auch hier miissen wir
uns mit Vermutungen zufriedengeben.

Recht lange konnte die Praxis der 12 monatli-
chen Versammlungen durchgehalten werden. Die
Erfahrungen mit dem Besuch veranlassten den
Rat, die schon erwihnten Anpassungen mit der
Zahl der Versammlungen zu vollziehen. Das reli-
giose Bildungsangebot war ja seit den Griin-
dungszeiten unvergleichlich reicher geworden.

4. Die Verehrung der Monatsheiligen

Mit der Minnerkongregation teilte auch die St.-
Annakongregation den Brauch, jeden Monat un-
ter den Schutz eines bestimmten Heiligen zu stel-
len. Dieser Brauch geht auf den Jesuitengeneral
Franz de Borja (1510-72) zuriick. Er liess von den
betreffenden Heiligen Andachtsbildchen druk-
ken und verbreiten. Kein Wunder, dass die Ma-
rianischen Kongregationen den Brauch pflegten!
Aber offenbar griff er weit tiber deren Kreis hin-
aus. Seit den Anféngen finden wir ihn auch in un-
serer Gemeinschaft der heiligen Anna.

Bei jeder Monatsversammlung wurde den
Teilnehmerinnen ein Bildchen mit dem Monats-
heiligen des folgenden Monats verabreicht. Das
Bildchen enthielt auch eine kurze Lebensdarstel-
lung des Heiligen mit Worten aus der Bibel und
belehrenden Ausspriichen, mit einem Gebet und
einer Besinnung zum Leben des Heiligen. Als
weitere Hilfe fanden die Mitglieder im Kongrega-
tionsbiichlein Gebete zum Monatsheiligen des
laufenden und des vergangenen Monats.

Die Monatsheiligen wurden offenbar in op-
fergangéhnlicher Weise im monatlichen Gottes-
dienst entgegengenommen. Schon sehr frithe Be-
stimmungen legen fest, dass dabei die Prifektin
an erster Stelle schritt, gefolgt von den Mitglie-
dern des Rats. Beim Austeilen wirkte eine Helfe-
rin mit.

Diese Gestalt des religiosen Lebens hatte
auch ihre finanzielle Seite, denn es musste das
«Rohmaterial» bezogen werden. Gerade auf die-
sem Weg haben wir etwelchen Einblick in diesen
Bereich. Es stellt sich heraus, dass die Beschaf-

100

fung jedes Jahr einen ansehnlichen — allmihlich
wachsenden — Ausgabeposten ausmachte. Da
nur Einzelbildchen erhalten geblieben sind, las-
sen sich nicht genaue Vorstellungen gewinnen.
Es sagt uns aber doch etwas, wenn z. B. die
Rechnung von 1712/13 «26 biicher Monatsheilige»
auffithrt und jene von 1714/15 und 1715/16 wie 16,
bzw. 17 Biicher verzeichnen. In der zweiten Half-
te des 18. Jahrhunderts bewegten sich die Bestel-
lungen alljéihrlich in der Gréssenordnung von 30
bis 40 Biichern. Theoretisch liesse sich daraus der
Besuch der Monatsversammlungen rekonstruie-
ren, wenn bekannt wire, wieviel Bildchen ein
Buch umfasste. Eine besonders genaue Eintra-
gung in der Rechnung von 1794/95 belegt, dass
besonders fiir den Monat August eine grossere
Anzahl Bildchen benétigt wurden, denn sie ver-
zeichnet fiir den August acht Biicher, fiir jeden
tibrigen Monat drei Biicher. — Lieferanten der
Biicher waren in den ersten 150 Jahren Druk-
kereien in Einsiedeln, Luzern und Konstanz.

Der Brauch wurde iiber all die Jahre bis in die
neueste Zeit beibehalten. Natiirlich traten darin
Wandlungen ein. Der geringere Bedarf ermog-
lichte, dass die Bestellung fiir mehrere Jahre ge-
macht wurden und als Lieferanten erscheinen
Buchdruckereien in Solothurn. In der Mitte des
19. Jahrhunderts brauchte es pro Jahr 1000-1500
Bildchen und das traf auch hundert Jahre spiiter
noch zu. Mit der Zeit (schon seit ungefihr 1880)
stellten die Bildchen auch nicht mehr einen
Monatsheiligen dar, sondern es waren einfach
Bildchen der heiligen Mutter Anna oder irgend-
welche andere Andachtsbildchen. In dieser Ge-
stalt lebt der Brauch auch noch nach 300 Jahren
weiter.

5. Im Dienst der Verstorbenen
und der Sterbenden

Das Gebet fiir die Verstorbenen

Unter «Gebet» mochte hier alle geistliche
Hilfe verstanden werden, die den Verstorbe-
nen zugewendet wurde. Sie entsprang der
angelegentlichen Sorge um das Heil der See-
le. Der Glaube erkannte dabei Wege, selbst



iiber die Todesgrenze hinaus dieses Bemii-
hen weiterzufiihren. Die Kongregation
wusste sich hierhin als Sachwalterin ihrer
Mitglieder. Umgekehrt bewog gerade diese
Gestalt geistlicher Fiirsorge manche Frauen,
sich der Kongregation anzuschliessen.

Die vornehmste Gestalt des Beistandes
war die Feier der Eucharistie. Schon die
ersten Satzungen ordnen an, dass am Tag
nach dem Titularfest fiir die verstorbenen
Mitglieder eine Messe gefeiert werde. Eben-
so sehen sie vor, dass dies nach dem Tod fiir
jedes einzelne Mitglied geschehe. Die An-
teilnahme am Sterben sollte auch durch das
Grabgeleite und durch die Mitfeier der To-
tenmesse bekundet werden. In der Statuten-
fassung von 1903 wurde diese Bestimmung
dahin gemildert, dass die Mitglieder nicht
mehr zur Teilnahme am Requiem angehal-
ten wurden, sondern zu beliebiger Zeit fiir
die Verstorbene «eine Messe aufopfern»
konnten.

Die Lebenswirklichkeit ging frith tiber
dieses «Minimum» hinaus. Schon die ersten
Jahresrechnungen belegen, dass fiir jede
Verstorbene das Dreissigstbeten besorgt
wurde. Nachtrigliche Verfiigungen regeln
diesen Brauch und zeigen als Aufgabe der
Kongregationsmagd, die Mitglieder von ein-
getretenen Todesfillen in Kenntnis zu set-
zen. Auch die einzelnen Mitglieder sollten
die Todesnachricht weitergeben.

Die wachsenden Mittel der Kongrega-
tion erlaubten es ihr, die Hilfe der Euchari-
stie noch in ausgedehnterem Mass den Ver-
storbenen zukommen zu lassen. Ein Ratsbe-
schluss von 1735 verfiigte, im Kapuzinerklo-
ster auf dem privilegierten Altar wochent-
lich eine Messe fiir die Verstorbenen feiern
zu lassen. In der gleichen Linie lag es, wenn
beim Seelamt von Allerseelen sechs Beimes-
sen gelesen wurden und auch das Seelamt
am Tag nach St. Anna von sechs Beimessen
begleitet war. In diesem «Ausmass» geht der

31. Dezember.

1 Mein Gevedyter, fpricht Shrifius,
[eDf aus dem Glauben, Hebr, &, (7Y
38. /

Zhatiaer Glande.

Dete fir die Scheincbrifen.

O  Herv! vein Wort verfichert uns, e
i 0B 8 ohne oen Glauben unmdglich ~fedl”
@ fei, viv 3u gefallen und felig ju wer= |1

1 ven; gib, vaf wiv ald Gevedhte aus
20% dem Glauben leben, und ver Glaube %
4 die Seele aller unfever Hanvlungen gy
(AR fei. Amen. U |

Monatsbildchen.

betende Einsatz in den folgenden Jahrzehn-
ten weiter. Und es ist ein Ausdruck dieser
Sorge, wenn auch fiir die verstorbenen «ius-
sern» Mitglieder Messen gestiftet wurden.
Eine spitere mehr globale Rechnungs-
fiihrung verwehrt auch in diesem Bereich
den Einblick in den Fortgang der Praxis. Im-
merhin sind noch in der Mitte des 19. Jahr-
hunderts eine ansehnliche Zahl von Messen
fir die Seelenruhe der Verstorbenen belegt.
Diese Tradition wurde in etwas abgewandel-
ter Form bis in die neueste Zeit bewahrt.
Das Bemiihen um die Verstorbenen er-
schopfte sich aber nicht in den Seelenmes-
sen. Es bedeutete den Mitgliedern etwas,
ein feierliches Begrdbnis zu erhalten, und die
Kongregation tat das Ihre, diesem Anliegen
zu entsprechen. Sie beschaffte alles an litur-
gischen Geriten und Gewiindern, was diese

101




Feierlichkeit betonen konnte wie etwa die
Fahnen und die Tortschen. Auch in diesem
Bereich vollzog sich eine Entwicklung im
Sinn einer grossern Einfachheit. Aus Beglei-
tung des Priesters durch zwei Ministranten
mit Tortschen blieb eine Spur der urspriing-
lichen Feierlichkeit bis zum Ende des
19. Jahrhunderts.

Sterbebegleitung

Es ldsst sich leicht erklédren, dass eine Zeit, die so
vom Gedanken an die Rettung der Seele einge-
nommen war, gerade auch der Nahtstelle von Le-
ben und Tod besondere Aufmerksamkeit schenk-
te. Eine erste Leistung an den Pfarrer in den
Rechnungen um 1730 — «Item Hr. Pfarrherr fiir
Sterbende 5 Kronen» lautet zu wenig bestimmt,
um sie deuten zu konnen. Seit 1745 erscheint
dann ein Honorar fiir das Tragen des Baldachins
zu den Sterbenden. 1761 verfiigte die Kongrega-
tion einen Beitrag von zwei Kronen fiir das Liu-
ten der Sterbeglocke. Schultheiss Franz von Roll
und seine Frau tiberliessen 1775 beiden Kongre-
gationen in Solothurn eine 1763 gemachte Stif-
tung, dass das Allerheiligste beim Versehgang
von Tortschen begleitet werden konnte. Dafiir
wurden 1776 mit Laternen versehene Fihnlein in
Auftrag gegeben. Weitere Angaben iiber die
Entwicklung sind den Unterlagen nicht zu ent-
nehmen. Es ist aber, vollig unabhéngig von den
Gebrduchen der St.-Annakongregation, be-
kannt, wie der Versehgang mehr und mehr von
einem oOffentlichen zu einem privaten Vorgang
wurde und dabei Schritt fiir Schritt auch seine
Feierlichkeit einbiisste.

Bund der Einhundert

Ahnlich dem Paktistenbund der Minnerkongre-
gation bildete sich friih innerhalb der St.-Anna-
kongregation der «Bund der Einhundert». Des-
sen Mitglieder machten es sich zur besondern
Aufgabe, jedem verstorbenen Mitglied eine heili-
ge Kommunion zuzuwenden.

Soweit Eintrittsgelder die Entwicklung wider-
spiegeln, ergibt sich ein eher iiberraschendes
Bild. Der Bund tritt in dieser Weise 1751 ans Ta-
geslicht und verzeichnet jedes Jahr Eintritte bis
1767. Dann verliert sich fiir mehr als 70 Jahre sei-

102

ne Spur, bis dann von 1840 an wieder regelméssig
Eintritte verzeichnet sind. Noch 1967 und 1972
beschiiftigen organisatorische Fragen den Kon-
gregationsrat, bis er dann 1973 zum Beschluss
kommt, die bisher verbindliche «Leistung» in
eine freiwillige umzuwandeln. Die Minnerkon-
gregation hatte den gleichen Weg beschritten.

6. Der Fronleichnamsaltar

Eine Ehre machte sich die Gemeinschaft der hei-
ligen Anna daraus, einen der vier Altidre der
Fronleichnamsprozession zu betreuen. Diese
Aufgabe wuchs ihr mitten im Kulturkampf zu. Es
sicht so aus, dass es der Staat nicht mehr als seine
Aufgabe ansah, den Fronleichnamsaltar vor dem
Rathaus zu betreuen. Aus seiner Hand iiber-
nahm die Kongregation Altar und Aufgabe. Sie
erwarb 1879 den Altar um dem Preis von
Fr. 134.— und nahm sich der notigen Restaura-
tion an. Damit stand der Altar in denkbar guter
Obhut. Die ganze Hochschitzung, die gliubiger
Sinn dem Festgeheimnis entgegenbringt, kommt
in den Protokollen des Rats zum Ausdruck. Fast
ein Jahrhundert lang sorgte die Kongregation
durch weitere Restaurationen und Blumen-
schmuck fiir eine wiirdige Aufstellung. Standort
war zunichst das Werkhofareal, bis der zuneh-
mende Verkehr die Verlegung zum Siidportal des
Kunstmuseums nahelegte. Das geinderte liturgi-
sche Empfinden nach dem Konzil fithrte zu einer
Neugestaltung der Festliturgie, die nicht mehr
eine Feier an den vier Altiren vorsah. So konnte
die St.-Annakongregation dieses Amt nach treu-
er Verwaltung wieder aus der Hand geben.

7. Die Wettermessen

Die heilige Anna wird als Schutzhelferin bei Ge-
wittern angerufen. Die ihren Namen tragende
Gemeinschaft in Solothurn machte sich auch zum
Werkzeug dieser besondern Hilfe. Es geschah
das durch die Messfeiern, die sie im Sinn dieses
Anliegens halten liess. Mit der Zeit verstand sie
thre Aufgabe dahin, dass sie mit ihrem Gebet
einfach fiir gedeihliches Wetter eintrat.



Vielleicht waren ausgeglichene Wetterver-
hiltnisse der Grund, dass die Wettermesse noch
eine Ausnahme blieb. Jahrelang ist nicht davon
die Rede. Erst seit 1738 erscheinen ansehnliche
Zahlen von Messfeiern in diesem Sinn. Man be-
kommt den Eindruck, dass diese Messen eher un-
abhiéngig von der tatsichlichen Witterung gefei-
ert wurden. Das Anliegen war «Erhaltung guter
(erspriesslicher) Witterung». Wohl differiert die
Zahl der Messen von Jahr zu Jahr. Seit 1739
waren es immer mehr als zehn, 1744 und 1749
konnten es 24, bzw. 25 sein. Auch nach der Jahr-
hundertmitte iiberstieg die Zahl meist die Zeh-
nermarke. Um 1760 kam es dann zu einer Verbin-
dung mit dem Wochensegen. Auch scheint es,
dass der Donnerstag der bevorzugte Tag fiir die
Wettermesse wurde. Mit der Zeit wurde wieder
die konkrete Wetterlage bestimmend. Zum Teil
mochte man aus den nidhern Angaben der Rech-
nungen sogar das Wetter bestimmter Jahre er-
kennen, etwa wenn es heisst «wegen anhalten-
dem Regenwetter» (1821) oder «wegen anhalten-
der Trockne» (1934). Die Verbindung zwischen
der Patronin und den Wettermessen kommt be-
sonders darin deutlich zum Ausdruck, dass diese
Messen geradezu den Namen «St.-Annamessen»
bekommen (etwa 1850). Erst vierzig Jahre spiter
werden sie wieder zu anonymen Wettermessen.
Die Zahl richtet sich noch bis in die Mitte des
20. Jahrhunderts nach den Wetterverhiltnissen
und kann bis auf 16 steigen. Beschrinktere finan-
zielle Mittel fithrten auch in diesem Bereich zu
einem Abbau. Seit 1958 lassen sich die Wetter-
messen nicht mehr belegen.

8. Karitative Tdatigkeit

Von Anfang an — und konnte es fir eine
christliche Gemeinschaft anders sein — ge-
hort es zum Leben der St.-Annakongrega-
tion, durch Werke der Barmherzigkeit die
Liebe Gottes sichtbar zu machen. Diesen
Weg hatte ihr schon die pipstliche Ablass-
bulle gewiesen. Es sind fiir eine lange Zeit-
spanne wieder zuerst die Jahresrechnungen,
die zeigen, wie diesem Auftrag nachgelebt

wurde, bis dann 1871 die Protokolle einsetz-
ten und als regelméssiges Traktandum der
Ratssitzungen die Zuwendung von Spenden
belegen.

Die Almosen liefen zum Teil in festen Bah-
nen. Am Titularfest (Prozession) wurde an die
Armen regelmissig ein Betrag ausgefolgt, der an-
fianglich etwa Fr. 400.— entsprach und sich mit
der Zeit auf Fr. 1500. — steigerte. Seit 1764 wurde
auch an Allerseelen ein Betrag in der gleichen
Hohe verteilt. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
nahm die Almosenspende neue Formen an. Man
ging von der Bindung an bestimmte Tage ab und
richtete sich deutlicher nach den Bediirfnissen.
Die Gemeinschaft stellte sich hier betont in den
Dienst der Pfarrei und arbeitete mit dem Stadt-
pfarrer, der ihr als Prises nahestand, in der Fiir-
sorge zusammen. Das geschah etwa anhand einer
Liste von Bediirftigen oder es wurde dem Pfarrer
pro Monat der fixe Betrag von Fr. 20. — zur Ver-
fiilgung gestellt. Langere Zeit machte der jihrli-
che Spendenbeitrag Fr. 200. — aus. Das hinderte
nicht, dass der Rat auch selbsténdig sich der Fiir-
sorge annahm und Geldmittel dafiir erhielt. Der
Beitrag an das Pfarramt ging dann vor allem in
Form einer Spende an den vier Fronfastenzeiten
weiter (etwa in der Hohe von Fr. 190.—), wih-
rend die Kongregation ihrerseits an die Fr. 300. —
an regelméssigen Spenden aufbrachte.

Mehrere Umsténde fiihrten dazu, dass diese
mit der Zeit gesenkt wurden. Einmal wurden
durch die Abnahme der Mitgliederzahl die Mittel
sparlicher; anderseits veridnderten sich die sozia-
len Verhiltnisse (Einsatz der Frauen im Erwerbs-
leben, Konjunktur), so dass die Bediirfnisse in
Gestalt herkommlicher Armut geringer wurden.
Dazu kam, dass sich die Kongregation mit nen-
nenswerten Beitrigen fiir ausserordentliche An-
liegen einsetzte. Es lisst sich auch deutlich erken-
nen, wie sich ihre karitative Tiétigkeit immer wie-
der auf die Bediirfnisse der Zeit einstellte. So er-
scheinen in den neuesten Jahrzehnten besonders
auch Spenden an die Mission und an die Entwick-
lungshilfe.

Durch diesen regelmissigen Einsatz wussten
sich die Verantwortlichen nicht von der Hilfe in

103



besondern Noten dispensiert. Diese wurde viel-
fach bei Brinden und Unwetterkatastrophen wie
auch bei Kirchenbauten in Anspruch genommen.
Ebenso sprang die Kongregation in vielen alltéig-
lichen Néten ein: Sie iibernahm das Lehrgeld fiir
Buben und Midchen, zahlte Spitalkosten, Kur-
aufenthalte, Hauszinse, das Kostgeld fiir Waisen-
kinder, kam fiir das Holz oder fiir Kartoffeln auf,
und immer findet sich der Posten «einer scham-
haften Familie», was wir heute verschimte Arme
nennen.

In den Jahresrechnungen schlagen sich die
Note bestimmter Zeiten nieder. Neben der Fran-
zosenzeit (nach 1798) sind die Auswirkungen des
Kulturkampfs zu erkennen. Sie werden sichtbar
in den Leistungen fiir die verfolgte Geistlichkeit
des Bistums Basel (1873), in der Unterstiitzung
des «Catholischen Cultusvereins», in den jidhrli-
chen Beitragen an die rom.-katholische Kirchge-
meinde Solothurn (1885-1941), um die Last fur
den Auskauf der St.-Ursenkirche zu erleichtern.
Die St.-Annakongregation war auch wieder da,
als es um die Renovation derselben ging. Sie be-
schloss eine Subvention von Fr. 6000.— aber
auch andern Kirchen der Stadt kam ihr Wohlwol-
len zugute, so der Jesuitenkirche und der Marien-
kirche. Eine entsprechend hohe Unterstiitzung
wurde dem Marienheim zugesprochen. Es ist nur
verstidndlich, dass sie ihre Hilfe nicht zuletzt be-
diirftigen Mitgliedern aus den eigenen Reihen zu-
wendete, etwa auch in Gestalt der Fronfasten-
spenden. Im gleichen Sinn wurden 1915 Spenden
im Betrag von Fr. 1000.— an arme Mitglieder in
den Nachbarpfarreien zugesprochen.

Der Dienst der St.-Annakongregation
an der Pfarrei war vornehmlich geistiger
Art. Die materiellen Beihilfen kamen un-
mittelbar den materiellen Bediirfnissen ent-
gegen. Letztlich geschah aber auch darin
eine Forderung der religios-geistigen Ziele
der Gemeinschaft.

104

IV. Im besondern Dienst
der Kongregation

1. Die geistlichen Betreuer

Die Satzungen des Griindungsjahres kennen
noch kein Amt des Priises. Wo spiitere Fassungen
einem Prises die Aufgabe der Einschreibung zu-
weisen, spricht die erste lediglich von einem «er-
betenen und geweihten geistlichen Priester». Das
«erbetenen» diirfte wohl so zu deuten sein, dass
der betreffende Priester von Fall zu Fall um die
Aufnahmehandlung angegangen wurde, aber
nicht in dem Sinn, dass er ein stindiges Amt in-
negehabt hitte. Eine Bestitigung dafiir kann
auch der dltesten Aufstellung der regelmissigen
Ausgaben entnommen werden. Im Gegensatz zu
einer spitern Liste erscheint auch da noch kein
Ausgabeposten fiir einen bestimmten Amtstriger
der Kongregation. Auch sonst ist in der Frithpha-
se nicht von einer konstanten geistlichen Leitung
die Rede. Das kann einigermassen erstaunen, da
das «Vorbild», die Minnerkongregation, ja ihren
Priises besass.

Der Priises

Es lag in der Natur der Sache, dass die geist-
liche Betreuung auf eine Bestédndigkeit zu-
steuerte. Die zweite Aufstellung der regel-
méssigen Ausgaben spricht vom Prediger.
Es legt das nahe, zwar schon ein eigentliches
Amt, eine Daueraufgabe, in diesem Titel zu
finden, aber noch nicht in der Rolle des spi-
tern Préses. Ihm oblag neben der Einschrei-
bung der Mitglieder das Halten der Predigt
in den Kongregationsgottesdiensten. Fiir
diese Aufgabe wurde ihm ein Honorar von
12 Kronen (im Jahr) ausgerichtet. Dazu kam
die Einschreibgebiihr von 6 Kronen, so dass
der Prediger mit den Gratifikationen (Gut-
jahr und Namenstagsgeschenk) jiahrlich 22
Kr. und 22 Bz. bezog. Gerade die Gratifika-
tionen sind Anzeichen, dass der Dienst re-
gelmissig von der gleichen Person besorgt
wurde. Es oblag ihr auch, fiir den Beerdi-



gungsgottesdienst von Mitgliedern einen
Zelebranten zu suchen.

Konkrete Personen sind fiir die beiden
ersten Jahrzehnte nicht auszumachen. Aus
den Jahresrechnungen lédsst sich aber er-
schliessen, dass von 1711 an der Leutpriester
oder Stadtpfarrer regelmissig als Prediger
der Kongregation waltete. So kann in Stadt-
pfarrer Johann Ludwig Rudolf von Solo-
thurn der erste feststellbare Prises gesehen
werden. Diese Regelung, die Verbindung
des Pridsesamtes mit dem Amt des Leutprie-
sters, hielt sich bis 1876, so dass sich aus der
Liste der Leutpriester zugleich jene der Pri-
sides ergibt. In den Statuten von 1796 ist
dann das Amt des Prises ausdriicklich ge-
nannt. Aus einer allgemeinen Erfahrung er-
gibt sich, dass der Titel schon geraume Zeit
vorher aufgekommen war; neue Statuten
sind ja meist Resultat eines Zustandes, der
sich vor ihrer Abfassung entwickelt hat. Bei
den Pflichten ist nur die Aufnahme der Mit-
glieder erwihnt, nicht aber die geistliche Be-
treuung der Gemeinschaft durch die Predigt
in den Monatsversammlungen. Das erklart
sich dadurch, dass die Statuten die Mitglie-
der ansprechen, nicht aber ihren geistlichen
Leiter. Aus Jahresrechnungen zu Beginn des
19. Jh. zeigt sich, dass der Prises sich in all
den vorausgehenden Jahrzehnten auch um
die Organisation der Feier des Titularfestes
mit der Prozession angenommen hatte.

Der gemeinschaftsbezogene Pflichten-
kreis hielt sich also im herkommlichen Rah-
men der rund 12 Predigten, die der Prises
hielt. Es hatte aber in den Jahren nach dem
Franzoseneinmarsch doch seine besondere
Auswirkung, dass der Leutpriester Prises
der Kongregation war. Seit dieser Zeit wird
diese vom Pfarrer betont fiir die pfarreili-
chen Aufgaben beigezogen, vor allem im
Bereich der karitativen Tétigkeit und im Zu-
sammenhang mit der Errichtung und dem
Ausbau einer Pfarrbibliothek.

Bis zum Tod von Stadtpfarrer Franz Josef
Lambert im Jahr 1876 blieb die Betreuung der
St.-Annakongregation in den Hédnden des Stadt-
pfarrers. Nach einer Ubergangszeit kam es zu
einer neuen Losung. Der Pridses wurde nach je-
der Vakanz der Stelle vom Rat aus dem Kreis der
Geistlichen in der Stadt gewihlt. (Vermutlich
fand vorher hochstens formell eine Wahl des Pri-
ses statt, weil ja die traditionelle Verbindung des
Amtes mit der Stelle des Stadtpfarrers bestand.)
Am 3. Juni 1879 wurde Domprediger Lukas Ka-
spar Businger zum Prises gewdhlt. Fiir ihn und
seine Nachfolger vollzog sich die Betreuung der
Gemeinschaft noch etwelche Zeit im bisherigen
Rahmen. Dann stellten sich die Entwicklungen
— positiver und negativer Natur — ein, die der
Kongregation allméhlich das Feld abgruben. Die-
se passte ihr Angebot an geistiger Begleitung den
neuen Gegebenheiten an. Damit veriinderte sich
auch der Aufgabenkreis des Priises. Er wurde
nicht mehr so sehr durch einzelne Pflichten in
Anspruch genommen, sondern diente der Kon-
gregation als geistlicher Vertrauensmann.

Die Fassung der letzten Statuten enthalten
iiber ihn die Bestimmung: «Die Kongregation
wird von einem geistlichen Vorsteher oder Priises
und einer Vorsteherin . . . geleitet.» In dieser Ge-
stalt geht das Préasesamt ins 4. Jahrhundert der
Kongregation hinein.

Der Kongregationskaplan

Eigentlich bestanden fiir das Amt des Priises ur-
spriinglich andere Vorstellungen: Es war nimlich
an die Stiftung einer eigenen Kaplanei am St. Ur-
senstift gedacht, die wohl eine St.-Anna-Kapla-
nei geworden wire. Zwar nahm sich die Kongre-
gation nicht vor, allein als Stifterin aufzutreten.
Am 17. Oktober 1701 stand dieser Plan auf der
Tranktandenliste des Stiftskapitels von St. Ursen.
Das Projekt sah vor, an das Pfrundeinkommen
jahrlich 100 Gulden zu leisten. Der Kaplan hitte
dafiir die Verpflichtung tibernommen, wochent-
lich zwei Messen zu lesen und monatliche An-
sprachen zu halten. Eine Privatperson hiitte zwei
weitere (wohl wdochentliche) Messen gestiftet.
Die Kongregationsansprache hiitte die Stelle der
Predigt am 4. Monatssonntag eingenommen.°

105



Der Traum dieser eigenen St.-Anna-Kaplanei
verfliichtigte sich schon bald. Nur vier Tage nach
der genannten Sitzung heisst es im Stiftsprotokoll
fiir den 21. Oktober 1701: «Die St.-Annakongre-
gation hat das Geld nicht, um eine Kaplanei zu
stiften.» Aus der Riickschau kommt der Histori-
ker zum Befund, dass das Vorhaben der eigenen
Kaplanei in diesem Stadium der Anfinge noch
verfritht war. Spiter hitte die Kongregation die
Mittel dafiir besessen. Der Plan wurde aber nicht
mehr aufgenommen.

Auf einem andern Weg kam aber die Ge-
meinschaft doch zu ihrem Kongregationskaplan.
Mehr und mehr wuchs nédmlich die Zahl der Mes-
sen, die im Auftrag der Kongregation gefeiert
wurden. Waren es am Anfang lediglich die Am-
ter zur Feier des Titularfestes und die Messfeiern
fiir verstorbene Mitglieder, kamen mit der Zeit
auch wochentliche Messfeiern fiir die lebenden
Mitglieder, die je sechs Messen an den vier Fron-
fasten und zu Allerseelen und Messen fiir giinsti-
ge Witterung hinzu. So legte sich nahe, mit den
Messfeiern der Schwesternschaft einen bestimm-
ten Geistlichen zu beauftragen.

Die bendtigten Geistlichen musste die Kon-
gregation nicht weit suchen; mit den Kapldnen
des St. Ursenstifts standen sie in Griffweite. Bei-
gezogen wurden auch unbepfriindete Priester, die
in der Stadt wohnten. So nahm die Schwestern-
schaft fiir lingere Zeit die Dienste von Josef Ber-
ni von Biberist in Anspruch. Allméhlich bildete
sich eine bestimmte Aufgabenteilung zwischen
dem Prases und dem Messkaplan heraus. Der
Prases bot die geistliche Fithrung und besorgte
die Administration, der Kaplan war verantwort-
lich fiir die Liturgie. Neben der Erfiillung der
Messverpflichtungen war er zusténdig fiir die Ge-
staltung des St.-Anna-Festes, namentlich fiir die
Prozession am Nachtag. Jahrzehntelang fehlte
dem so engagierten Kaplan ein Titel. In der Jah-
resrechnung 1779/80 erscheint dann erstmals die
Bezeichnung «Kongregationskaplan». Neben dem
Prises figuriert er nun bestidndig unter dem «Per-
sonal» der Kongregation. Mit der Zeit iibernahm
er auch die administrativen Arbeiten, so dass der
Prises einzig noch mit den Predigten beansprucht
war. Durch die Entwicklung um 1880 herum
wuchs das Amt des Kongregationskaplans mit
dem des Prises zusammen und verschwand damit.

106

2. Die Angestellten der Kongregation

Die Lebensverhiltnisse der Kongregation mit
den verschiedenen Bereichen ihrer Tétigkeit und
ihren Beziehungen zum Priises und andern Geist-
lichen, zu Klostern und Handwerkern brachten
es mit sich, dass es ausser der Prifektin und dem
Rat einer Art Infrastruktur bedurfte, um den Ob-
liegenheiten entsprechen zu kénnen. Was heute
auf schriftlichem Weg geschehen kann, musste
damals durch Botendienste geleistet werden. Mit
dem Ausbau der einzelnen Lebensbereiche voll-
zog sich auch ein Ausbau des Personals, ganz ab-
gesehen von den fast uniibersehbaren Helfern,
die fiir die feierliche Gestaltung der Liturgie mit
der Prozession am Titularfest und am folgenden
Tag beigezogen wurden.

Die Magd und die Bieterin

Das Amt der Magd ist im Reglement ausdriick-
lich genannt und erscheint auch in der zweiten
Aufstellung der regelmissigen Ausgaben mit
einem Lohnbetreffnis von 6 Kronen und 20 Bat-
zen. In den Jahresrechnungen selber kommt die
Amtsbezeichnung nicht vor, wohl aber eine Jo-
hanna mit einem Lohnbezug in ungefihr dieser
Hohe. Thre Aufgabe steht in besonderer Verbin-
dung mit den Sterbefillen von Mitgliedern. Der
Kongregation lag daran, dass die den Verstorbe-
nen zustehenden Gebete und das Leichengeleit
gewihrleistet waren. Die Prifektin war dafiir ver-
antwortlich, und so heisst es von ihr im Regle-
ment: «Die Prifektin wird der magd in befelch
erteilen, selbiges zu verrichten.» Der Zusammen-
hang ldsst darauf schliessen, dass damit die
Orientierung der Mitglieder iiber die Todesfille
und den Trauergottesdienst gemeint ist.

Es kommt also darauf heraus, dass die Magd
den Dienst einer Bieterin versah, ohne dass sie
diesen Titel trug. Neben ihr tritt um 1726 — aus
dem Entgelt zu schliessen — eine Bieterin auf,
die nur in Einzelfillen als solche titig war. Um
1730 verschwindet die Johanna aus den Rechnun-
gen und an ihrer Stelle figuriert nun regelméssig
die Bieterin (spiter auch «umbenbieterin» ge-
nannt) mit dem gleichen Gehalt. Man wird das
am ehesten so deuten kdénnen, dass das Amt der
Magd in diesem Sinn umbenannt wurde. Der Sa-
che nach war es wenigstens z. T. ohnehin dasselbe.



Personenwechsel in diesem Amt sind bei der
Anonymitdt der Rechnungen nicht so leicht er-
kennbar. Als Trédgerin des Amtes erscheint um
1780/81 eine Maria Ursula Moll, die im folgenden
Jahr durch Verena Wirz ersetzt wird, die ihren
Dienst bis 1789 versieht. Es nahm der Kongrega-
tion eine Sorge ab, wenn sie in der Folge fiir mehr
als 30 Jahre die Dienste von Katharina Wirz be-
anspruchen konnte. Nach einem Provisorium
musste sich die St.-Annakongregation mit Min-
nern behelfen, fiir die iibrigens ein eigener
Dienstmantel angeschafft wurde. Um die 25 Jah-
re stand ein Schwigli in diesem Amt (1837-64).
Auch sein Nachfolger war wieder ein Mann, ein
Diirholz. In der Witwe des vormaligen Bieters
Schwiigli fand die Kongregation wieder eine Bie-
terin (1874/75) und auch nach deren Ausscheiden
blieb das Amt in der Familie, nunmehr ausgeiibt
durch Frl. Josefine Schwigli.

Am Bieterinnengehalt ldsst sich ablesen, dass
die Beanspruchung nicht mehr so gross sein
konnte, wurde es 1887 doch von Fr. 100. — auf die
Hilfte herabgesetzt und figuriert seit 1896 nur
mehr mit Fr. 25.— in der Jahresrechnung.” Mit
der Wahl der letzten Bieterin scheint sich der Rat
nicht mehr beschiftigt zu haben und auch das
Verschwinden des Amtes basierte nicht auf
einem protokollierten Ratsbeschluss (1898). Das
Amt der Bieterin verschwindet einfach aus den
Jahresrechnungen. Es waren ja in der Zwischen-
zeit vollig andere publizistische Verhiltnisse ein-
getreten. In den Zeitungen konnten sich die Mit-
glieder auch ohne Bieterin tiber die Todesfille
orientieren.

Die Dienstbotin

Diese Bezeichnung ist fiir eine Lohnbeziigerin
gewihlt, die zwar nie unter diesem Titel in den
Rechnungen auftritt, deren Betreffnis aber doch
wieder so ansehnlich war, dass ihr Dienst bedeu-
tender gewesen sein muss. Auch ihr Aufgabenbe-
reich bleibt im Dunkeln. Es lassen sich aber ne-
ben dem Einsatz der Bieterin eine ganze Reihe
anderer Umtriebe denken, die sich mit dieser
Angestellten der Kongregation verbinden lassen.
Das Fehlen eines Postdienstes verlangte Boten-
giange zum Prises, zu den Klostern, zu Ratsmit-
gliedern. Es mussten Kerzen abgeholt und geséu-

bert werden, es galt Formeln und Kongregations-
biichlein beim Buchdrucker abzuholen; auch Re-
paraturarbeiten von Handwerkern mussten in die
Wege geleitet werden; die kongregationseigenen
Utensilien wie etwa das Vortragskreuz bedurften
der Aufbewahrung und Obsorge. Solche Dienste
lassen sich aus den Rechnungen ablesen und mit
der «Dienstbotin» in Verbindung bringen.

In dieser Funktion lasst sich die Barbel den-
ken, die 1712 mit einem Entgelt von 4 Kronen
aufgefiihrt ist. An ihre Stelle tritt 1718 eine Ma-
rianne Seib und versieht den Dienst bis 1768, also
50 Jahre. Das Gehalt hat in der Zwischenzeit auf
10 Kronen zugenommen. Als spétere «Dienstbo-
tinnen sind noch auszumachen die vormalige Bie-
terin Maria Ursula Moll (seit 1782) und deren
Nachfolgerin Maria Anna Moll, die den Dienst
1798-1827 versieht. Von da an wurde die Stelle
nicht mehr besetzt.

3. Vom Zinsboten zum Verwalter

Nach dem Reglement unterstand das Kassawesen
der Prifektin. Sie nahm mit der Assistentin zu-
sammen diese Obliegenheit in den Anfangszeiten
wahr. Mit der Haufung der Geschiifte sah sie sich
mit der Zeit auf die Hilfe eines Fachmanns ange-
wiesen. So entwickelte sich das Amt des Verwal-
ters.

Als Vorstufe des Verwalters erscheint der
Zinsbote. Mit den zunehmenden Mitteln der
Kongregation legte sich auch eine Anlage dieser
Gelder in Form von Darlehen nahe. Das seiner-
seits bedingte wieder das Einziehen der Zinsen.
Noch ohne Titel und mit einem noch bescheide-
nen Entgelt nennen die Rechnungen ab 1714/15
einen Herrn Krutter, dem dann fiir an die 30 Jah-
re ein Anton Ochler folgt. Die wachsende zeit-
liche Beanspruchung — und dazu gehorte auch
die Teilnahme an Ganten — spiegelt sich im stei-
genden Gehalt ab, das nun von 2 auf 10 Kronen
(1753) angewachsen ist.

Die Genehmigungsformel und die Schrift der
Jahresrechnungen lassen 1752/53 auf eine Um-
stellung im Kassawesen schliessen. Das ganze
Rechnungswesen ging danach in die Hinde des
Zinsboten iiber, der nach dem Beispiel der Bru-
derschaften den Titel «Schaffner» zu fiihren be-

107



ginnt. Wenn auch Anton Oehler nirgends aus-
driicklich als Schaffner bezeichnet ist, lidsst sich
doch erschliessen, dass mit ihm die Reihe der
Verwalter beginnt. Diesen Titel (Verwalter)
nimmt um 1866/67 J. B. Bartlime an, wihrend
seine beiden Nachfolger mit dem bescheidenen
«Rechnunggeber» vorlieb nehmen. Mit R. Blisi
setzt sich die Bezeichnung «Verwalter» endgiiltig
durch. Dabei stand es klar, dass all diese Hilfs-
krifte im Bereich des Rechnungswesens lediglich
ausfiihrende oder auch beratende Organe blie-
ben; die Entscheidungskompetenz lag beim Rat.

4. Dreissigstbeterin

Das Reglement ordnet fiir die Gemeinschaft eine
Praxis, die ganz allgemein in katholischen Gebie-
ten bei Todesfillen gepflegt wurde, dass man
ndmlich wihrend 30 Tagen nach dem Tod durch
jemanden einen Rosenkranz beten liess. Es sah
vor, dass die Prifektin damit ein armes Mitglied
betraue, das tiberdies alle Tage morgens und
abends das Grab zu besuchen hatte. Als Amts-
zeichen erhielten die Dreissigstbeterinnen ein
schwarzes Halstuch. Schon frith (1711) iibertrug
man die Sorge um diese Fiirbitte dem Pfarrer, der
auch das entsprechende Honorar von 10 Batzen
vermittelte. Eine Sonderregelung wurde fiir aus-
wirts wohnende Mitglieder getroffen: fir sie
wurde anstelle dieses Gebetes eine Messe gefei-
ert. Es kam auch vor, dass die Kongregation fiir
Aussenstehende den «Dreissigst» beten liess; da-
bei handelt es sich meist um Schwestern von
St. Josef. In dieser Gestalt lédsst sich der Brauch
bis etwa 1820 feststellen.

V. Die Kongregationskirchen

Schon im Errichtungsdekret des Bischofs
von Lausanne vom 15. Miérz 1690 wird der
Muttergottesaltar des alten St. Ursenmiin-
sters als geistlicher Mittelpunkt der Kongre-
gation bestimmt. Dieser Altar befand sich in
der Muttergotteskapelle, einer Verlangerung
des rechten Seitenschiffs neben dem Chor

108

mit dem Hochaltar. Die Kapelle wurde zum
besondern Heiligtum der Gemeinschaft.
Die grosse Zahl der Mitglieder fand natiir-
lich nicht Platz in dieser Kapelle, sie ver-
mochte allein schon das Miinster zu fiillen.
Der Muttergottesaltar aber diente der Feier
der Liturgie, die im Namen der Schwestern-
schaft begangen wurde. Das Stift war eifer-
siichtig bedacht, dass der Priises nicht in sein
«Revier» eindrang, und missbilligte es sehr,
dass er sich einmal «erfrechte», am Chor-
altar fiir die Kongregation zu zelebrieren.®
In der Muttergotteskapelle waren auch Sta-
tuten der Heiligen Joachim und Anna ange-
bracht, ebenso auch die besondere Opfer-
kasse der Kongregation.

Einen wichtigen Einschnitt stellte der Neubau
der St. Ursenkirche in den Jahren 1762-73 dar.
Mit der Pfarrei siedelte auch die St.-Annakon-
gregation in die Franziskanerkirche iiber und ver-
legte ihre Gottesdienste dorthin. Dem Kloster
wurde fiir die Gastfreundschaft ein alljihrliches
Préasent von acht Kronen gemacht.

In den Pldnen der neuen St. Ursenkirche
war ein St.-Annaaltar vorgesehen; letztlich
aber wurde eine andere Disposition fiir die
Seitenaltéire getroffen. Jedenfalls wurde der
Kongregation — wie den Ziinften, der Mén-
nerkongregation und den patrizischen Fami-
lien angetragen, seinen Altar in der neuen
Kirche zu stiften. Die St.-Annakongrega-
tion verschloss sich nicht einfach dieser An-
regung. Sie stellte aber die Bedingung, der
St.-Annaaltar miisse ihr fiir alle Zeiten und
ausschliesslich vorbehalten sein. Aus ver-
schiedenen Griinden scheiterten die Altar-
stiftungen. Auch die Bedingung der St.-An-
nakongregation wurde nicht angenommen
und so blieb sie ohne eigenen Altar in der
neuen Kirche.

Mit der Weihe der neuen St. Ursenkir-
che erfolgte auch die Riickkehr in dieselbe.
Dort fanden nun wieder wie frither die Mo-
natsgottesdienste mit der Predigt statt. Das
Entgelt fiir den Sigrist fiir das Liuten zu die-



1
Ly T T T T

T

o 20 Jo 4o o 60 ya Jo S 700
s | ! 1 f . f fl ¢ )
v T

JIAV/MM;

Y

!

i

\\\\\
“\\'Nk

AN

Grundriss der alten St. Ursenkirche, nach Winistorfer, 1855.
Der Buchstabe E bezeichnet die Muttergotteskapelle.

sem Gottesdienst belegt diesen Sachverhalt
besonders deutlich. Aus allen Unterlagen zu
schliessen, bewahrte die St. Ursenkirche bis
1954 den Charakter der Kongregationskir-
che. Gerade mit Berufung darauf wurde
1916 eine besondere Spende an die Renova-
tion derselben befiirwortet.

Nach der Vollendung der Renovation der Je-
suitenkirche im Jahr 1954 wurden die Versamm-

lungen dorthin verlegt in der Meinung, diese sei
urspriinglich die Kongregationskirche gewesen.
Das lasst sich jedoch fiir keinen Zeitraum bele-
gen. Die Grossenverhiltnisse der Gemeinschaft
aber erwiesen mit der Zeit als beste Losung, den
Gottesdienst am Titularfest in die Peterskapelle
zu verlegen. Diese war ihrerseits renoviert wor-
den und bot der Kongregation eine wiirdige Stiit-
te fiir den Gottesdienst. Seit 1982 hat sie nun die
Stellung der Kongregationskirche.

109



V1. Die Kunstschitze

1. Das St.-Annabild

Diesen Namen braucht die Kongregation fiir die
kunstvolle Goldschmiede-Arbeit, die St. Anna
selbdritt, also Anna mit Jesus und Maria, dar-
stellt und im Domschatz der Kathedrale aufbe-
wahrt wird. Zwar besass die Gemeinschaft schon
eine Statue der Patronin. Es mag sich das Vorbild
der Minnerkongregation ausgewirkt haben,
wenn sie um eine kostbarere Darstellung der hei-
ligen Anna bemiiht war. Die Vorginge um den
Auftrag an den Goldschmied lassen sich noch
nicht eindeutig kldren. Aus einer Eintragung in
den Sammelband ist zu schliessen, dass um 1705
der Solothurner Goldschmied Johann Jakob
Meyer ein Bild von Jesus, Maria und Anna herge-
stellt hitte. Jedenfalls wurde er am 18. Dezember
1705 dafiir bezahlt. Die Eintragung besagt auch,
dass eine nicht namentlich genannte Wohltéterin
massgeblich beteiligt war, dass die Skulptur zu-
standekam. Auf diese bezieht sich auch die Er-
kldarung des St. Ursenstifts, dass ihm von der St.-
Annakongregation eine Statue der heiligen Anna
zum Aufbewahren und zum Gebrauch an hohen
Festen und an Prozessionen {iiberlassen worden
sei, dass aber das Eigentumsrecht der Kongrega-
tion anerkannt werde. Die Kosten betrugen iibri-
gens rund 425 Kronen. In der Literatur iiber den
Domschatz ist dieses Werk aus dem Jahr 1705
dem Kiinstler Hans Peter Staffelbach von Sursee
zugeschrieben. Tatséchlich stammt die heute im
Domschatz befindliche St.-Anna selbdritt aus
dessen Hand. Auch die Jahresrechnungen bele-
gen, dass Staffelbach fiir die Kongregation eine
St.-Anna-Statue schuf, aber erst jene von 1710
und 1711. Es dréngt sich die Frage auf, wie es zum
Auftrag an Staffelbach kommen konnte. Wurde
das Werk von Goldschmied Meyer als unzuling-
lich empfunden, dass die Arbeit nach so kurzer
Zeit neu vergeben wurde? Es muss Kunsthistori-
kern iiberlassen werden, fiir diese Fragen eine
Antwort zu finden. Jedenfalls zeugt der neue
Auftrag fiir die Haltung der Kongregation, dass
ihr fiir ihre Patronin nur das Beste gut genug war.

Einmal drohte der Kongregation der Verlust
ihrer wertvollen Silberfigur. Der Einmarsch der
Franzosen belastete Solothurn mit einer hohen
Summe an Abgaben (Kontributionen). Der Rat
zog seinerseits die Patrizierfamilien zu Lei-
stungen heran. Viele von ihnen hatten sich seit
der Griindungszeit als Wohltiter des St.-Ursen-

110

stifts und der beiden grossen Kongregationen er-
wiesen. Diese empfanden es als Dankespflicht,
mit ihren Schitzen den Wohltitern zuhilfe zu
kommen. So war auch das St.-Annabild be-
stimmt, als Beitrag an die Kontributionen einge-
schmolzen zu werden. Es lisst sich vorstellen,
wie schmerzlich dieser Verlust die Mitglieder
treffen musste. So fand sich tatséchlich jemand,
der bereit war, fiir St. Anna ein «Losegeld» zu
zahlen und die Statue fiir 100 Louis d’or zurtick-
zukaufen. Manches berechtigt zur Annahme,
dass das Verdienst daran der Altritin von Arreg-
ger und der Jungritin Wallier zukommt. *

2. Statuen der heiligen Anna und
des heiligen Joachim

Doch schon vor der kostbaren Staffelbach-Silber-
arbeit muss die St.-Annakongregation eine Sta-
tue ihrer Patronin besessen haben, und dies
schon in den Griindungsjahren. Vom Auftrag an
einen Kiinstler gibt es zwar keinen schriftlichen
Beleg. Die erste St.-Annastatue begegnet uns
erst im November 1696 im Zusammenhang mit
dem Ansuchen der Kongregation an das Stift, ne-
ben den Altar der Muttergotteskapelle in der
Stiftskirche ein Bild des heiligen Joachim zu stel-
len, «wie schon auf der andern Seite das Anna-
bild ist». Das wurde bewilligt. Wir haben uns un-
ter diesen «Bildern» nicht Gemilde, sondern Sta-
tuen zu denken. Diese wohl nicht allzu grossen
Figuren wurden den Mitgliedern nach der Riick-
kehr von der Prozession nach Oberdorf zum Kuss
gereicht. Fir die Statue des hl. Joachim wurde
um 1720 ein Mantel angeschafft. Erstaunt ist man
deshalb, wenn sich in der Rechnung von 1726/27
wieder eine Ausgabe fiir einen Joachimsmantel
findet. Auch weiter gab die Ausstattung der Sta-
tuen zu tun: 1746 erhielt Bildhauer Fiieg den Auf-
trag, beide Statuen zu vergolden und mit Heili-
genscheinen zu versehen. Eine neue Sachlage er-
gab sich 1758 bei der Aufstellung eines neuen Al-
tars in der Muttergotteskapelle. ' Es wurde der
Kongregation gestattet, ihre Statuen auch neben
diesem neuen Altar aufzustellen, jedoch ohne
Verbindung mit demselben. Diese Losung blieb
allerdings nur von kurzer Dauer, denn 1762 wur-
de die alte St. Ursenkirche abgebrochen. Die in



Der Chormantel des Ornats der St. Anna-
kongregation, Mitte 18. Jh., um 1957 iiberarbeitet.
Weisser Seidenstoff mit Gold-, Silber- und bunter
Seidenbroschierung und Goldfransen.

(Foto: Kant. Denkmalpflege).

der Muttergotteskapelle befindlichen Statuen
wurden in die Franziskanerkirche verlegt. In der
neuen Kirche fanden sie keine Verwendung
mehr. Sie sind deshalb auch nicht genannt im Zu-
sammenhang mit der Riickfithrung der Geriit-
schaften der Kongregation in dieselbe, sondern
nur die Paramente. Damit verliert sich die Spur
der ersten Statuen der St.-Annakongregation.

Diese Statue wurde jedes Jahr in der
Festprozession mitgetragen. Das Honorar
der Trager konnte daran denken lassen, es
wiren anfangs nur zwei Triger beansprucht
worden. Seit 1713 ist es so erhoht, dass man
auf vier Tréger schliessen kann, die spiter
auch ausdriicklich belegt sind. Daran hat
sich in der Folge, so lange die Rechnungen
einen Einblick erlauben, kaum mehr etwas
gedndert. Selbst in der Zeit der Franzosen-
herrschaft standen fiir dieses Amt vier Biir-
ger zur Verfiigung.

Aber auch ausserhalb der Prozession be-
gann man die St.-Anna-Statue im Gottes-
dienst zu brauchen. Seit der Riickkehr in die
(neuerbaute) St. Ursenkirche erscheint in
der Rechnung der Posten fiir das viermalige
Zieren der Statue. Die genauen Umstinde
dieses Gebrauchs der Statue lassen sich auch
wieder nur vermuten. Am ehesten denkt
man daran, dass sie bei bestimmten Festen
im Gottesdienst ausgestellt und mit Blumen
und Kerzen dekoriert war. Bis heute hat sich
etwas davon erhalten, indem am St.-Anna-
tag das Heiligtum seinen Ehrenplatz im
Festgottesdienst findet.

3. Kultusgerdte und -gewdnder

Sicher wertete die Schwesternschaft ihre Sil-
berstatue mit St. Anna selbdritt als kostbar-
sten Schatz. Es war aber nicht der einzige.
Die Kongregation machte sich eine Ehre
daraus, alle bei liturgischen Feiern benotig-
ten Gerite und Gewinder mit der Zeit sel-
ber anzuschaffen. Als erstes begegnet man

in den Rechnungen der Anfertigung von
Tortschen; daran reihen sich ein schwarz-
samtenes Totentuch zur Bedeckung der
Tumba und ein schwarzes Messgewand, der
St.-Annaornat (1734), weitere Messgewin-
der, ein Chormantel (1757), Alben, Kelch-
tiichlein, ein Missale, Baldachine, ebenso
Prozessionsfahnen und ein -kreuz. 1776 gibt
die Gemeinschaft bei Goldschmied Wirz
einen Kelch mit Patene in Auftrag, im fol-
genden Jahr Messkinnchen mit Teller.

Mit den Anschaffungen allein aber war
es nicht getan. Es ist beeindruckend, an-
hand der Rechnungen festzustellen, mit wel-
cher Sorgfalt die Verantwortlichen bemiiht
waren, ihre Kirchensachen auch instand zu
halten. Kaum eine Jahresrechnung ohne
einen entsprechenden Posten im ersten
Jahrhundert des Bestehens!

Mit dem Wechsel liturgischer Gebriuche er-
gab sich auch, dass bestimmte Gegenstiande nicht
mehr benotigt wurden. Durch die Vereinfachung
der Versehgidnge eriibrigten sich die Baldachine.
Auch die Zahl der Kongregations-Gottesdienste
ging zuriick, so dass die Schwesternschaft es rich-
tig fand, ihren Ornat — bestehend aus Messge-
wand, Levitenrocken in Silber- und Goldbrokat
sowie Chormantel — der Kirchgemeinde zu
iiberlassen (1962). Dabei spielte auch eine Rolle,
dass eine angemessene Restauration in der Hohe
von Fr.3000.— fiir die Gemeinschaft uner-
schwinglich war.

1



VII. Der materielle Unterbau

Gemessen an heutigen Massstdben erscheint die
Rechnungsfithrung sehr unzulidnglich. Wohl wur-
de jedes Jahr eine Rechnung iiber Einnahmen
und Ausgaben erstellt mit einem Rechnungsjahr
vom September bis zum August. Eine Vermo-
gensrechnung aber unterblieb bis 1874. Und die
Einkommensrechnung bezog sich eigentlich nur
auf eine Art Handkasse. Der betréchtlichere An-
teil der Gelder war in einer eisernen Truhe depo-
niert. Diese wurde jedoch bei der Jahresrech-
nung nicht beriicksichtigt. Sie spielte eher die
Rolle einer Hausbank, von der man nach Bedarf
Gelder beziehen und an die man tiberschiissige
Gelder abgeben konnte. Ziemlich genau aber
wurde in Gestalt von Urbarien iiber die Giilten
und Zinsen Rechnung gefiihrt. Dieses noch riick-
stindige Finanzgebaren ist den Organen der
Kongregation jedoch nicht anzulasten. Es ent-
sprach dem damaligen Stand des Rechnungswe-
sens, der auch beim Staat nicht weiter fortge-
schritten war.

I. Einnahmequellen

Die Einnahmequellen bestanden im Ertrignis
der Opfer bei den Gottesdiensten und des Opfer-
stocks, im Erlos des Kerzenverkaufs und in der
Eintrittsgebiihr, in den Darlehenszinsen und
schliesslich in Geschenken.

a. Die Kirchenopfer

Vor allem am Anfang stellen die Kirchenopfer
die namhafteste Einnahme dar. Ihr Ertrag mach-
te in den ersten Jahrzehnten die Hilfte der regel-
missigen Einkiinfte aus. Unter den Opfern stach

112

Eiserne Truhe — die Kasse der Kongregation.

dasjenige am Titularfest hervor, das seinerseits
meist fast so viel erbrachte wie alle Opfer an den
Monatsversammlungen zusammen. Zwar erhob
die Kongregation schon bald nach der Griindung
Anspruch auf die Opfer bei den Festamtern; die-
ser wurde jedoch vom St.-Ursenstift zuriickge-
wiesen.

Wenn auch die Opfer zahlenmiissig im Lauf
des ersten Jahrhunderts zunahmen, verloren sie
gegeniiber andern Einkiinften doch an Bedeu-
tung, ganz abgesehen von Geldabwertungen. So-
weit ein Einblick moglich ist, kommen wir fiir die
Monatsversammlungen auf einen Durchschnitt
von 3-4 Kronen (umgerechnet auf 600-800 Fran-
ken). Eine deutliche Entwicklungslinie ldsst sich
seit 1800 eigentlich nicht feststellen. Erst im
20. Jahrhundert wird ein merklicher Riickgang
sichtbar, der durch die abnehmende Zahl der
Mitglieder und durch die verminderte Zahl der
Gottesdienste leicht zu erkléren ist.

Jedenfalls verraten die Opferzahlen der
Buchhaltung aber mehr als einen materiellen
Wert. An ihnen liessen sich Freigebigkeit und
Konsequenz der Mitglieder im Gottesdienstbe-
such herausdestillieren.

b. Opferstock

Schon in einem frithen Zeitpunkt wurde der Kon-
gregation zugestanden, in der Muttergotteskapel-
le eine Opferkasse anzubringen. Spenden daraus
sind schon in der ersten vorhandenen Jahresrech-
nung verzeichnet. Auch die andern Bruderschaf-
ten besassen offenbar solche Opferkassen. Jene
der St.-Annakongregation wurde anscheinend
aber von den Wohltitern dermassen einseitig be-
vorzugt, dass fiir die andern kaum mehr etwas
herausschaute. Reklamationen beim Stift fithrten
am 25. 1. 1740 zur Verfiigung, die St.-Annakon-
gregation habe an die andern einen Beitrag zu
leisten oder ihre Opferkasse werde entfernt.
Nach Befund der Rechnungen ist weder das eine
noch das andere geschehen. Der Opferstock
durfte wihrend der zeitweiligen Ubersiedlung in
die Franziskanerkirche auch dort angebracht
werden. Allerdings war ihm keine lange Lebens-
dauer mehr beschieden. Die Ertrignisse gingen
seit 1760 so zuriick, dass er 1770 aufgegeben wur-
de.



c. Erlos des Kerzenverkaufs

Die Feier des Titularfestes und der Aufnahme
neuer Mitglieder war mit einem Kerzenopfer ver-
bunden, die die Kongregation selber anschaffte
und vor dem Fest gegen Entgelt abgab. Selbst-
verstiandlich waren mit der Beschaffung auch
Ausgaben verbunden. Ein Vergleich weist aber
aus, dass die Einnahmen mindestens doppelt so
hoch waren wie die Kosten. Die Hohe richtete
sich nach der Zahl der (Neu-)Mitglieder. So er-
scheinen denn auch in den Jahren 1770-80 die
hochsten Zahlenwerte. Das haushilterische Fi-
nanzgebaren zeigt sich darin, dass auch die
Wachsabfille wieder verwertet (Recycling) und
beim Neubezug verrechnet wurden.

d. Darlehenszinsen

Die mit den Mitgliedern zunehmenden materiel-
len Mittel gingen bald einmal iiber das hinaus,
was fiir den «Betrieb» notig war. Die Uberschiis-
se wurden indes nicht zuerst im Sinn einer ge-
winnbringenden Geldpolitik eingesetzt. Die
wachsende Zahl der Messstiftungen im Verlauf
der Zeit zeugt davon, dass man damit vor allem
dem eigentlichen Anliegen der Gemeinschaft,
dem ewigen Heil der Mitglieder, dienen wollte.
Es bediirfte schon eines guten Einblicks in die
Zeitverhialtnisse, um zu beurteilen, ob der Ein-
satz im Dienst der Karitas noch stiarker hitte zum
Zug kommen miissen. Jedenfalls erweist sich,
dass die vorhandenen Mittel vermehrt auch in
Giilten angelegt wurden.

Es brauchte eine eingehende Zerpfliickung
der Jahresrechnungen und der Zinsrodel, um die-
sen Bereich im Leben der Kongregation auszu-
leuchten. Es sei lediglich erwihnt, dass in der
ersten Jahresrechnung drei Darlehensnehmer
verzeichnet sind; im 18. Jahrhundert pendelt ihre
Zahl um 15 herum und kann spiter bis 35 anstei-
gen. Dabei reicht das «Einzugsgebiet» vom
Bucheggberg bis ins Schwarzbubenland. Der
Zinsertrag bewegte sich dabei von den 8 Kronen
der ersten Rechnung bis auf die 270 Kronen der-
jenigen von 1809/10.

e. Geschenke

Die Hochschitzung der Ideale der Kongregation
zeigte sich auch in Geschenken. Es ist protokolla-
risch belegt, dass beim Zustandekommen der sil-

bernen St.-Annastatue eine anonyme Wohltite-
rin massgeblich beteiligt war. Auch in der Folge-
zeit verzeichnen die Rechnungen die Vergabung
von Wohltiterinnen in der Hohe von 30, bzw. 20
Kronen. Auch in Gestalt von Legaten bekunde-
ten Mitglieder ihr Wohlwollen. Dazu kamen
Spenden von Schmuck; eine Bestandesaufnahme
von 1745 verzeichnet vergoldete Medaillons,
Smaragde, Achatsteine, Rubine, Perlen, rote
und griine Edelsteine, Halsketten sowie mit Dia-
manten besetzte Fingerringe. Vereinzelt kamen
Schenkungen bis in die neuere Zeit vor, etwa die
Stiftung von Schultheiss von Roll fiir die Verseh-
ginge (1763) und jene der Prifektin Nannette
Frolicher fiir Blinde (1901).

1I. Ausgaben

Rein optisch nehmen die Ausgaben in den Rech-
nungen einen ausgedehnteren Raum ein, wert-
miissig tibersteigen die Einnahmen die Ausgaben
in den meisten Jahren. Namentlich grossere Ver-
gabungen liessen mit der Zeit aber doch das Ver-
mogen der Kongregation erheblich schrumpfen.
Auch grossere Anschaffungen (wie die Silbersta-
tue, den Ornat) und auch den Kontributionsbei-
trag an die Franzosen konnte die Kongregation
ohne grosse Riickschlige verkraften. Die
Schwerpunkte der Ausgaben im Normaljahr la-
gen bei den Messstipendien, den Lohnen (und
Gratifikationen) und den Routine-Anschaffun-
gen (Kerzen, Monatsheilige). In der Hoch-Zeit
der Gemeinschaft konnte die Zahl der Messfei-
ern im Auftrag derselben iiber 200 ausmachen
(1780). Die Lohne erscheinen dadurch geprigt,
dass auch fiir den kleinsten Dienst ein Entgelt
ausgerichtet wurde, ob es sich um die Assistenz
beim Levitenamt oder die Begleitung der Prozes-
sion durch als Engel drapierte Knaben oder das
Aufstellen der Tumba bei Seelenmessen handel-
te. Namentlich die Prozession mit den zahlrei-
chen Mitwirkenden fiillte dieses Konto.

Um die hundert Jahre spiiter zeigte sich eine
deutliche Verlagerung zugunsten der Vergabun-
gen, wihrend die genannten Posten infolge von
Vereinfachungen deutlich zuriickgingen. Die
gleiche Tendenz hielt auch bis in die neueste Zeit
an.

113



Anmerkungen

1 «Hat Hans Gorg Gerber durch Herrn Wagner vortra-
gen lassen, ob ein Capitul die devotionem confraterni-
tatis s. Annae annemmen wollen und placidieren. R.:
Ja, sollen aber mit der Custorei und den Cantoribus
einen willen schaffen.» Prot. Bd. 11, S. 92.

2 Es handelt sich hier um ein Versehen. Eine Annaka-
pelle gab es nicht. Es handelt sich um die Marienkapel-
le.

3. Aufnahme- und Sterbestatistik im Jahrzehnt 1752—
62

Jahr Aufnahmen Verstorbene
1751/52 35 30
1752/53 37 37
1753/54 41 31
1754/55 40 26
1755/56 40 43
1756/57 41 49
1757/58 51 33
1758/59 73 34
1759/60 68 34
1760/61 66 48

Das Jahrzehnt wurde ausgewihlt, weil es beispielhaft
fiir die Hoch-Zeit der Kongregation ist und weil liik-
kenlose Angaben zur Verfiigung stehen.

4 «. ..wenn auch ihr zuweilen eure fromme Versamm-
lung tadeln hort; wenn die heutige Welt eure griindli-
chen Andachtsiibungen als unniitzes Nebending an-
siecht, eure frommen Beysteuern als blose Verschwen-
dung verschreyet und eure grossmiitigen Werke der
Barmherzigkeit miskennen will.» (KB 1796, Vorrede).
5 Massgebend fiir die Berechnung der Geldwerte war
Sigrist, Geschichte, 3. Bd., Anm. 40, S. 748 f. Danach
wurde die Krone mit Fr. 200. —, der Batzen mit Fr. 8. —
heutigen Geldwerts geschitzt. Nach 1750 sind Abwer-
tungen zu beriicksichtigen.

6 «Die Schwestern der St. Annakongregation mochten
eine Kaplanei helfen stiften. Dem Kaplan wollen sie
jahrlich 100 Gulden geben, wochentlich zwei Messen zu
lesen und monatliche Exhortationes zu geben. Dazu
wiirde eine Person noch zwei Messen stiften . .. Prot.
Bd. 12, S. 176

7 Das Prot. des Rates erwihnt denn auch fiir die Sit-
zung vom 6.1.1887, dass das Bieten fiir die Seelenmes-
sen eingestellt wurde. (St.-A.-Prot.)

8 Der Stadtpfarrer hat sich erfrecht, ohne Erlaubnis an
der Prozession der Annakongregation ein Hochamt auf
dem Choraltar zu halten. Soll sich dessen nicht mehr
unterstehen. (Prot. Bd. 16, S. 1lv zur Sitzung vom
1.8.1735)

114

9 Die Annahme stiitzt sich auf die Feststellung, dass ab
1804 an die beiden Damen jdhrlich Betridge von ca. 75
Kr. ausgerichtet wurden, die wie eine Riickerstattung
von Vorschiissen aussehen.

10 Der bisherige Altar ist der heutige Hochaltar zu
St. Katharinen in Solothurn.

Wichtigste Quellen

Im Archiv der Kongregation

Jahresrechnungen von 1709-1989

Protokolle der Vorstandssitzungen ab 1871
Mitgliederverzeichnis 1690 (bis ca. 1730), 1889, 1900
1990

Kongregationsbiichlein (Fassungen von 1796, 1849,
1903, 1965)

Sammelband 1745

Capitalien-Rodel ab 1802, 1850, 1870

Journale 1877-98, 1898-1918

Im Bischéflichen Archiv des Bistums Basel
Regesten der Protokolle des St.-Ursenstifts ab 1685

Als flankierende Literatur dienten:
Bruno Amiet/ Hans Sigrist: Solothurnische Geschichte,
2. und 3. Band, Solothurn 1976/1981

Abkiirzungen
KB Kongregationsbiichlein
Prot. Protokolle des St.-Ursenstifts

St.-A.-Prot. Protokoll der St.-Annakongregation

Die vorgelegte Darstellung der Geschichte der
St.-Annakongregation sprach von thr — viel-
leicht auch quellen- und raumbedingt — nur
als Gemeinschaft. Einzelne Personlichkeiten,
Prifektinnen oder Prisides, traten darin iiber-
haupt nicht in Erscheinung. Und doch mach-
ten sie ebenso wie die einzelnen Mitglieder die
Geschichte der Gemeinschaft; sie waren die
eigentlichen Trager des Geschehens.

Darin liegt auch der Anruf im Blick auf
die Zukunft. Das Ideal der Kongregation ist
auch heute lebenswert. Dass es durch die Mit-
glieder zu einem Wert fiir das Leben wird, si-
chert der Gemeinschaft ihre Zukunft — iiber
die 300 Jahre Geschichte hinaus.




Anhang

Liste der Prifektinnen

Maria Magdalena Schwerzig-

Schwaller, Jungritin 1692-1694
Margrit Byss-Gotthard 1694-1696
Franziska Buch-Sury,

Landvogtin 1696-1698
Johanna Ursula Dunant 1698-1702
Margrit Byss-Gotthard 1702-1704
Magdalena Zurlauben 1704-1707
Maria Margareta Byss-

Schwerzig, Altritin 1707-1711
Maria Margareta Greder 1711-1713
Anna Maria M. K. Wagner-

Greder, Stadtvennerin 1713-1714

Maria Gertrud Besenval-Sury 1714-1716

Maria Helena Glutz-Sury 1716-1734
Maria Jakobea Gibelin-

Buch, Altritin 1734-1736
Anna Helena Wagner-Sury

(von Bussy), Jungritin 1736-1764
Maria Magdalena Wagner-

Buch 1764-1787 (%)

Maria Anna Josepha Vigier
von Steinbrugg

Maria Margaret von Arregger-
von Vigier, Schultheissin

Margrit Altermatt-Gugger

Elise Glutz/Ruchti-Schmid

Magdalena Krutter

Julie de Blémur

Ursula Gugger-Sury

Nanette Grimm-Krutter

Eugénie Glutz-Sury

Delphina Frolicher-Collin

Hedwig Hartmann-Glutz

Hedwig Walker-Scherer

Adele Benziger-von Glutz

Mathilde Oetterli-Méader

Emma Hinggi

Margrit Burki-Schenker

Anna Wittmer-Jeger

Anna Margarita Burki 1990-

1836-1842
1842-1844

1787-1818 (1)

1818-1831 (1)
1832-1836 (%)

1844-1858 (1)
1858-1867 (1)
1867-1877 (¥)
1877-1906 ()
1906-1913 ()
1913-1919 (1)
1919-1922 (¥)
1922-1926 (1)
1926-1952 (dem.)
1952-1958 (1)
1958-1967 (dem.)
1967-1990 (dem.)

Liste der Priisides

Johann Viktor Tschann

von Solothurn, Stadtpfarrer
Urs Viktor Byss von Solothurn
Josef Moritz Klenzi von Solothurn
Johann Baptist Wirz von Solothurn
Urs Viktor Vogelsang von Solothurn
Urs Josef Wisswald von Solothurn
Balthasar Gritz von Solothurn
Anton Romuald Wirz von Solothurn
Balthasar Gritz von Solothurn

(zum 2. Mal)

Philipp Rudolf Pfluger von Solothurn

Josef Alois Wirz von Solothurn
Franz Xaver Wirz von Solothurn
Franz Josef Lambert von Solothurn
Josef Anton Bachmann

von Menzingen
Viktor Kiefer von Solothurn
Franz Josef Lambert von Solothurn
Lukas Kaspar Businger von Stans
P. Hermann OFM Cap., (Predigten)
Johann Josef Bohrer von Laufen

(Predigten)
Johann Josef Pfluger von Solothurn
Albert Stampfli von Hiiniken
Andreas Curt Michel von Wohlen
Franz Wigger von Schiipfheim
Albert Denzel von Basel
Mgr. Dr. Anton Saladin

von Dornach

Kongregationskapline

Jost Bonaventura Wirz

von Solothurn
Franz Josef Ludwig Wirz

von Solothurn
Urs Josef Christ von Welschenrohr
Franz Josef Lambert von Solothurn
Josef Anton Bachmann

von Menzingen
Karl Fohn von Muotathal
Ludwig Bieler von Solothurn
Balthasar Wirz von Solothurn
Franz Josef Lambert von Solothurn
Traugott Probst von Miimliswil

1711-1724
1724-1727
1727-1741
1741-1757
1757-1765
1765-1769
1769-1775
1775-1785

1785-1794
1794-1809
1809-1816
18161826
1826-1833

1833-1844
1844-1870
1870-1876
1879-1885
1886-1890

1890-1891
1886-1895
1895-1921
1921-1951
1951-1955
1955-1982

1982-

1773-1797

1797-1801
1801-1805
1805-1811

1812-1834
1834-1844
1844-1856
1856-1865
1865-1870
1870-1877

115



	Die St.-Annakongregation in Solothurn 1690-1990

