
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 53 (1991)

Heft: 6-7

Artikel: Die St.-Annakongregation in Solothurn 1690-1990

Autor: Wigger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-862388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-862388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die St.-Annakongregation in Solothurn
1690-1990

Von Franz Wigger

In den letzten Jahrzehnten ist einem ansehnlichen
Teil der solothumischen Bruderschaften eine
Darstellung ihrer Geschichte geschenkt worden. Zu
Anlass ihrer Jubiläen war dies der Männergemeinschaft

Maria Himmelfahrt schon zweimal beschieden.

In dieser Reihe fehlte aber noch die
Geschichte jener «Schwesternschaft», die in der
Frauenwelt die gleiche Stellung einnahm wie die

Männerkongregation im Bereich der Männer, die

St.-Annakongregation. Das 300jährige Jubiläum
ihres Bestehens bot den willkommenen Anlass,
auch diese Gemeinschaft auf ihre Geschichte zu
befragen. Das Ergebnis wirft nicht nur ein Licht
aufsie selbst; es ist zugleich ein Stück Pfarrei- und
Kirchengeschichte, ebenso auch ein Stück
Gesellschafts- und Vereinsgeschichte. Namentlich die

Männergemeinschaft, die aus dem gleichen Geist
entstanden war, wird mit Interesse darauf achten,
wo und wie Wege und Schicksale übereinstimmen.
Die Darstellung hat als Anliegen die Geschichte
der St.-Annakongregation; sie möchte aber
zugleich ein Dienst an ihrer Zukunft sein.
Den Jurablättern, namentlich ihrem Redaktor, sei

für die Aufnahme dieser Kongregationsgeschichte
der herzliche Dank ausgesprochen!

Die Quellenlage

Dem Bearbeiter der Geschichte der St.-Anna¬
kongregation fällt zuerst auf, dass kontinuierliche
Protokolle des Kongregationsrates erst etwa 200
Jahre nach der Gründung einsetzen. Dennoch
sind die Gründungszeit und das erste halbe
Jahrhundert recht gut mit Nachrichten unterbaut.
Namentlich sind das bischöfliche Errichtungsdekret
und die päpstliche Bulle mit der Ablassverleihung

vorhanden. Gleich zu Beginn setzen auch
die Mitgliederverzeichnisse ein. Und wenn schon
kein formelles Protokoll geführt wurde, so hielt
der Rat doch die wichtigsten Beschlüsse in einem
Sammelband fest, der auch Abschriften der
zentralen Urkunden und die ersten Satzungen
enthält. Eine Gruppe von Quellen aber begleitet die
Gemeinschaft fast auf ihrem ganzen 300jährigen
Weg durch die Geschichte: die Jahresrechnungen.

Sie geben nicht nur Aufschluss über das

Finanzgebaren, über die Höhe der Opfer und die
Löhne der Bediensteten; aus ihnen gewinnen wir

Heilige Anna Selbdritt. Silberne Figurengruppe von
Johann Peter Staffelbach aus Sursee, 1705, im
Domschatz der St. Ursenkathedrale.
(Foto: Kant. Denkmalpflege).

auch Aufschluss über die geistliche Betreuung,
die Pflege von Gottesdienst und Liturgie sowie
über die Zahl der Eintritte und der Todesfälle. —

Schweigsamer sind die aussenstehenden Quellen.
Zu nennen sind da eigentlich nur die Protokolle
des St.-Ursenstifts.

85



Das geschichtliche Umfeld

So wenig wie andere Gemeinschaften entfaltete
die St.-Annakongregation ihr Leben in einem
keimfreien Treibhaus, sondern erlebte ihr Gedeihen

im Magnetfeld der verschiedenen geistigen
Kraftströme, die in den drei Jahrhunderten ihres
Bestehens in Kirche und Welt am Werk waren.
Ihre Gründung verdankt sie letztlich dem lebendigen

religiösen Geist, der vom Konzil von Trient
geweckt wurde und durch fast 200 Jahre das
Leben bestimmte. Unter seinem Einfluss empfanden

die Menschen auch noch gegen Ende des
17. Jahrhunderts das Heil der Seele als ein

Grundanliegen. Die Gemeinschaft der hl. Anna
bot sich als eine Hilfe im Dienst dieses Anliegens
dar. Schon hundert Jahre später wäre ihre Gründung

eher unwahrscheinlich geworden.

Solothurn erlebte das Wirken dieses Zeitgeistes

nicht wie eine abgeschirmte Insel. Namentlich

im Entstehen der neuen klösterlichen
Gemeinschaften der Kapuziner und ihres Frauenzweiges

im Kloster Namen Jesu und der Jesuiten
mit ihrem Kollegium bildeten sich Strahlungsherde.

Es konnte nicht ausbleiben, dass er so auf die
Laienwelt übergriff und sich in den Kongregationen

der Männer und dann auch der Frauen
besonders verdichtete.

Politisch kann die erste Lebensphase der St.-
Annakongregation als eine Zeit des Friedens
betrachtet werden. Das brachte mit sich, dass

Frankreich sich gerade auch die Wehrkraft von
Solothurn zunutze machen konnte. Umgekehrt
wurde der Söldnerdienst für eine Reihe von
Familien zu einer Chance gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Aufstiegs. Die Geschichtsforschung

erklärt das ausgehende 17. Jahrhundert
als einen Höhepunkt der Herrschaft der patrizi-
schen Geschlechter in Solothurn. Die Auswirkung

dieses gesellschaftlichen Zustandes reichte
bis in die Lebensgestaltung der St.-Annakongre¬
gation hinein.

Sie konnte von der Vergangenheit noch zehren,

als sich schon gegenteilige Kräfte durchzusetzen

begannen. Nicht mehr die Offenbarung
bestimmte nun die Sicht von Welt, Mensch und
Leben, sondern das von der Vernunft gesteuerte
Denken. Entsprechend schwächten sich die reli¬

giösen Einflüsse auf das Leben ab, umso mehr als
mit der Zeit der neue Geist sich auch in Staat und
Politik durchsetzen konnte. Zwar brauchte es

mehr als einen Anlauf. Solothurn erlebte einen
solchen im Einmarsch der Franzosen im Jahr
1798 und dann wieder im politischen Umbruch
von 1830. Kirchlich hatte Solothurn an Bedeutung

gewonnen, indem es 1828 Sitz des Bischofs
von Basel geworden war. Damit aber bekam es in
besonderer Weise die Auseinandersetzungen zu
spüren, die der Anspruch des Staates mit sich
brachte, auch das kirchliche Leben zu regeln und
die ihren Höhepunkt im Kulturkampf erreichten,
der 1873 zur Absetzung von Bischof Lachat
führte.

Mit der Zeit setzten sich abgewogenere
Einsichten durch, die ein ausgeglichenes Verhältnis
von Kirche und Staat brachten. Das Erlebnis des
Widerstandes weckte neue Kräfte, die nicht
zuletzt in Gestalt von Standesvereinen auf die innere

Formung der Gläubigen abzielten. Danebenher

kamen andere geistige Strömungen auf: Die
Industrialisierung brachte als Nebenwirkung das

Aufkommen marxistischer Weltsicht und in
neuester Zeit setzte sich auf allen Lebensgebieten

eine völlige Verweltlichung durch. Keine dieser

Richtungen unternahm etwas, das die St.-An¬
nakongregation unmittelbar betroffen hätte.
Aber indirekt war ihre Entwicklung immer ihren
Einflüssen ausgesetzt.

Zur Geschichte der Verehrung
der heiligen Mutter Anna

Weder die Evangelien noch andere Schriften des
Neuen Testaments enthalten Nachrichten über
die Eltern Marias, der Mutter Jesu. Aber schon
früh meldet sich das Interesse an dieser Frage
und im nicht-kanonischen Protoevanglium aus
der Zeit um 200 findet sich eine erste Antwort:
Im Zusammenhang mit der Geburt Marias werden

deren Eltern Joachim und Anna genannt.
Diese Überlieferung war stark genug, um auch
eine liturgische Verehrung ins Leben zu rufen,
zunächst in der Ostkirche, dann auch im Westen.
Im Abendland breitete sich die Verehrung vor
allem seit dem 12. Jahrhundert aus. Papst Gregor
XIII. führte das Fest für die ganze Kirche ein.

86



St. Anna. Vielleicht Bildchen aus dem alten
Kongregationsgebetbuch.

Im Kanton Solothurn lassen Zeichen der St.-
Anna-Verehrung eher auf sich warten. Am frühesten

scheinen solche in Balsthal erkennbar zu
sein: Gegen Ende des 17. Jahrhunderts nimmt
wie anderswo auch in der Gegend von Solothurn
die Verehrung der heiligen Anna einen deutlichen

Aufschwung. Belege dafür sind die 1684 dieser

Heiligen geweihte neue Kirche von Aeschi
und der 1698 gestiftete St.-Anna-Altar in der
Jesuitenkirche von Solothurn. Aufschlussreich sind
auch die für Töchter gewählten Vornamen. Finden

sich zu Beginn des Jahrhunderts erst eine
kleine Zahl von Mädchen, die den Taufnamen
Anna erhalten, bewegt sich der Anteil der Mädchen

mit dem Erstnamen Anna gegen die
Jahrhundertwende bei einem Viertel. Es lässt sich
daraus ablesen, dass die Verehrung der heiligen
Anna auch im privaten Bereich der Familie Fuss

gefasst hat. Dabei ist sicher nicht auszuschlies-
sen, dass auch Modetrends schon damals bei der
Wahl von Namen beteiligt waren.

So war auch durch die allgemeine Entwicklung

der Boden für die Gründung einer St.-An¬
nakongregation bereitet, ganz abgesehen davon,
dass das Patrozinium der heiligen Anna für eine
Gemeinschaft von Frauen und Müttern nahelag.

I. Die Grundlagen

7. Die Errichtung

Die St.-Annakongregation begegnet dem
Forscher erstmals in einem Stadium, in dem
ihre Gründung schon feststeht; noch fehlte
ihr aber das, was sie zu einer kirchlichen
Laiengemeinschaft macht: die Anerkennung

durch den Bischof.
Über die vorbereitenden Schritte lassen sich

keine Anhaltspunkte finden. Immerhin sind die
beiden Initiantinnen bekannt: Frau Maria Gre-
der und Frau Spitalvögtin Anna Maria Studer.
Das erste Mitgliederverzeichnis bezeichnet «beide

als Urheber und Anfängerin diser hl. Bruo-
derschaft». Der Anlass zur Gründung lässt sich
aber nur vermuten. Als entferntere Ursache
kann der religiöse Schwung gelten, von dem die

Barockzeit allenthalben erfasst war und der dazu
drängte, die innere Begeisterung auch in äussern
Zeichen sichtbar werden zu lassen. Dass auch die
Frauenwelt diesem Zeitgeist zugänglich war, ist
nicht schwer zu erklären. Die nähere Ursache
möchte man in den konkreten Verhältnissen von
Solothurn finden. Dort war 1683 die Männerkongregation

entstanden. Die Lebensgestaltung der
beiden Gemeinschaften stimmt in so vielen
Zeichen überein, dass man kaum fehl geht, auch bei
der Gründung einen Zusammenhang zu vermuten,

dass also die Entstehung der Männerkongregation

auch jene der St.-Annakongregation
anregte. Die Männerkongregation konnte sich aus
der schon zuvor bestehenden Studentenkongregation

am Jesuitenkollegium entwickeln. Eine
ähnliche Grundlage gab es für die Frauengemeinschaft

nicht. Auch sonst wird kein Einfluss der
Jesuiten bei ihrer Gründung greifbar. Personelle
Querverbindungen der beiden Kongregationen
in dem Sinn, dass Ehepartner in den respektiven
Kongregationen massgebend gewesen wären, lassen

sich auch nicht ausmachen.

87



y&e.h id
~kßllnlc/idcf,<I\

- [S£7.d TL 'èc/r-p/icj &lucf/tn
yvl/iapiA,CffPe ni7L^Jlj>n-is Q^iAC^ti0nfstfc:(ytùuAg)

•h/uAAnfiel.: '&<\JhvVi\Si4y^ Stnpufij fl.dArfyn.leA liUeAaA /n4rf>teitM4J a-cfcjroi*.
55 / / '

/('/(M R-% <? fj-d-n/c SAn.vtifa.7t-Acxempfj û'/ldt%a/l.a.Ate .flufj"i 111'

^5 ^ofoda7AniejQ.viftLh?ttlcnU<J(jui/<j(ei-ii n 7Aie nia ta.Jurptiedo am Ma!ai
^fechofrâuAjn^iÀi'JpcXiLathy.uJÇliînfaxocfualjsè-Oïl?C'-n^JzAj8j
"V£/(ViJ /nfj-ifotenfj„cxejje.'iojfy canjzn.ma.nfj/ajnfi.dJesisi</d.i(J^fuinivocefol è)ff

QÂnnASTïlaén-j (fycai'" A ŒUs)jjc./i.ih( cei fî/fdlt'A. alfla/ieixt' (f/iMiji: (ff),&i "lAjnjjiie

^JlcC(r>.1pLi<J,d.L l, {yuJct-rtj-i citsrijftAl e.<) djj,cniïen^j vev Sa-evuA dicfsL/irM.jjnaiï IA
abje.nn.v-f t/cfenteA.JfcA~cij.[d uifrvi/i:cilfii.ifjfffzj (ffftiiuJ't/jennafia?yiiaftSiA-rna^tSan
tnaßi-S au^£.afuA.Jfpi4<ffrf>j nlcfbcnifcSJurfrfLfcav) nan jfi". tfe/7LZ^a.neLe laJfc.-nfttpan A

&cb"Jc/^L''JujULi rff/aAj (BfJfpS. '. 'nd7tAßinA^a{aJ^cc£afl(ff^''ia.{eAj7/i latefjtfkrn.xrocadiv'
cUtIkv7.ilale7VL7X. hu$fiiu.iniMArf/iL.ft itmeAfacenfjniaA7-isrue.il4zvtL'l{enW-

/ynfùiomf)i{: c.xis-.fy ctm^tynamui, SatanAfrnMnQ'^ffèAéi fjifedeane/fyvi hiftu.. ßnpun**
<M?fuApjj Aufdiîub m!) b/ÄTSa )f. Ajèxtrfj J"'ShSt^JenatnJ"^ naHOp/"^

tOlSA.c$jtc'. SjjftCùj.
-45 ttttUcpuA la

<f '
/

/ULjCVTLtn-JU •

Urkunde über die Errichtung der St. Annakongregation in Solothurn. Auf Bitten von Damen aus dem
Patrizierstand in Solothurn errichtet der Bischof von Lausanne, Pierre de Montagny, in besonderer Verbindung
mit dem Muttergottesaltar der St. Ursenkirche, die St. Annakongregation. Datiert vom 15. März 1690.

Am 3. Oktober 1689 scheint das
Gründungsvorhaben so weit gediehen, dass das

Chorherrenkapitel von St. Ursen sich mit
dem Gesuch der St.-Annakongregation zu
befassen hat, ihr für die Gottesdienste die
St. Ursenkirchen zu überlassen. Als
Vermittler der Gemeinschaft tritt Hans Görg
Gerber auf, der das Anliegen durch den Ae-
dil Urs Viktor Wagner vortragen lässt. Das

Kapitel sprach sein Einverständnis aus. Die
Kongregation wurde aber angehalten, mit
dem Kustos und den Sängern eine genauere
Regelung zu treffen.1 Wie sich diese gestaltete,

ist nicht zu erkennen. Später (am
13. Juli 1690) erfolgte jedenfalls eine Ergänzung.

Danach hat die Kongregation für das
Fest- und das Seelamt jährlich drei Pfund zu
entrichten; die Zelebration soll nicht dem
Kustos vorbehalten bleiben, sondern wie die
andern Ämter reihum den einzelnen
Chorherren zukommen.

Im ganzen ergibt sich der Eindruck, dass

die Gründung das Werk weniger Personen
war, ebenso wie die einleitenden Schritte.
Organe der Gemeinschaft (Präfektin und
Rat) gab es ja erst seit 1692, Mitglieder im¬

merhin seit 1690. Der Hauptanteil ist den
beiden genannten Frauen Greder und Stu-
der zuzudenken. Mitwirkende Geistliche
sind in den Unterlagen nicht genannt. Das
Amt eines Präses ist ja auch noch nicht
festgelegt.

Unterdessen war bereits eine andere
wichtige Entscheidung gefallen: Mit Dekret
vom 15. März 1690 sprach Peter von Monte-
nach, Bischof von Lausanne, seine Zustimmung

und die formelle Errichtung der
Schwesternschaft aus. Dieses Datum kann
als das eigentliche Gründungsdatum der St.-

Annakongregation gelten. Aus dem Dekret
erfahren wir, dass die Kongregation mit dem
Marienaltar der Stifts- und Pfarrkirche
verbunden wurde.

Das religiöse Empfinden der damaligen Zeit,
dem das Heil der Seele ein zentrales Anliegen
bedeutete, sah einen besondern Wert solcher
Gemeinschaften in den Ablässen, die durch eine

Mitgliedschaft den Gläubigen zugänglich wurden.

In diesem Sinn handelte auch die St.-Anna¬
kongregation. Wohl gleichzeitig mit dem Gesuch
um die Errichtung kamen ihre Sachwalter um die
Verleihung von Ablässen ein. Eine Bulle von



Papst Alexander VIII. vom 1. Mai 1690 entsprach
dieser Bitte. Sie verlieh einen vollkommenen Ab-
lass für den Tag des Eintritts in die Kongregation,
für die Mitfeier des Patroziniums sowie der
Hochfeste von Weihnachten, Pfingsten, Allerheiligen

und Maria Empfängnis, ebenso für die
Todesstunde. Die Verleihung war gebunden an
die entsprechende innere Haltung, an den Empfang

der Sakramente der Busse und der Eucharistie,

an den Kirchenbesuch mit Gebet für wichtige

Anliegen. Dazu kamen unvollkommene
Ablässe für andere religiöse Übungen aus dem Geist
der Gemeinschaft. Einen Ablass von 40 Tagen
fügte der Bischof von Lausanne für die Mitglieder

bei, die jeweils am Dienstag in der Annakapelle

der Stiftskirche sieben Vaterunser und Ave
Maria beteten.2 Die Bulle hielt übrigens auch
fest, dass die Mitgliedschaft die «Schwestern»
nicht unter Sünde zu bestimmten Gebeten
verpflichtete. Sie warnte indes davor, die Anliegen
der Kongregation unbeachtet zu lassen und sich
damit zu begnügen, lediglich dem Namen nach zu
ihr zu gehören.

Mit einem Bestand von mehr als 120

Mitgliedern konnte die St.-Annakongregation
am 26. Juli 1690 zum ersten Mal das Fest
ihrer Patronin begehen. Vorausgegangen
war am 5. Juli 1690 der Erlass knappster
Statuten durch den Bischof. Eine Art
Vollziehungsverordnung regelte im einzelnen das

äussere Leben der Gemeinschaft. Durch die
Wahl einer Präfektin und der Ernennung
eines Kongregationsrats wurden die
Bedingungen geschaffen, dass die St.-Annakon¬
gregation ihr Wirken aufnehmen konnte.

2. Die Lebensordnung
(Statuten und Reglement)

Jede Gemeinschaft bedarf rechtlicher
Bestimmungen, die für das Vorgehen in den einzelnen
Lebensbereichen die nötige Wegweisung vermitteln.

Schon die ältesten Orden richteten sich nach

Regeln für ihre Lebensweise. Deren Stelle nahmen

in der St.-Annakongregation die Statuten
und das Reglement ein.

1. Die ersten Statuten
Die ersten Statuten erhielt die Kongregation vom
Bischof. Sie tragen das Datum vom 5. Juli 1690.

Sie sind denkbar knapp gefasst. In ihnen sind die
Ansprüche an die Lebensführung, die Formalitäten

des Eintritts, die Feier des Patroziniums und
die Pflichten beim Sterben eines Mitglieds geregelt.

Voraussetzung für die Mitgliedschaft war ein
vorbildlicher Lebenswandel. Wenn Mitglieder
trotz Mahnung von einer unwürdigen Lebensweise

nicht abliessen, sollten sie ausgeschlossen werden.

Die Aufnahme hatte durch einen Priester zu
erfolgen, der die Namen in einem Mitgliederverzeichnis

festhielt. Zur Feier des Patroziniums
wurden ein Lobamt und ein Requiem am folgenden

Tag angeordnet. Eine besondere Fürsorge
war den Verstorbenen zugedacht: Die Mitglieder
waren angehalten, am Leichenbegängnis sowie
an der Messfeier für das verstorbene Mitglied
teilzunehmen.

2. Das Reglement
In den Unterlagen trägt es die gleiche
Bezeichnung wie die Statuten: ORDNUNG.
Es ist überliefert in einer Niederschrift um
1745, geht aber auf die Gründungsjahre
zurück. Es lässt sich überprüfen, dass man sich
schon in den ersten Jahren nach seinen
Bestimmungen richtete.

Die wortkargen Statuten genügten für
den «Betrieb» des Gemeinschaftslebens
nicht. Alsbald wurden daher Richtlinien für
die wichtigsten Geschäftsbereiche an die
Hand genommen: Leitung, Wahlen,
Kompetenz- und Pflichtenkreise, Handhabung
der Finanzen. In diesem Reglement versteht
sich die Kongregation als schlichte Gemeinschaft

von religiös gesinnten verheirateten
und unverheirateten Frauen der Stadt Solo-
thurn. Ihr Sinn war auf die Ehre Gottes und
die Verehrung der heiligen Mutter Anna
gerichtet mit der Hoffnung, auf deren Fürbitte
eine glückliche Sterbestunde und die ewige
Seligkeit zu erlangen.

89



Als massgebendes Leitungsorgan erscheint
ein Rat von 12 ledigen oder verheirateten Frauen,
wobei sechs dem Patriziat und sechs den Bürgerkreisen

angehören sollten. Der Rat wird mit allen
Vollmachten ausgestattet. Zwar gab es auch die
Generalversammlung; diese hatte aber neben der
Wahl der Präfektin lediglich die Aufgabe, die
Ratsbeschlüsse abzusegnen. Auch im
Zusammenhang mit dem Rat ist von Wahl die Rede; es

fehlt aber eine Bestimmung, die festlegt, wer den
Rat wählt. Als überlieferte Praxis zeigt sich, dass

der Rat sich selber ergänzt. Der Einsatz im Rat
war auf zwei Jahre festgelegt, und zwar in der
Weise, dass jedes Jahr die Hälfte des Rats
ausgewechselt wurde.

An der Spitze stand eine Präfektin. Sie hatte
den Rat einzuberufen und ihm die Traktanden
zur Stellungnahme zu unterbreiten. Die weitern
Kompetenzen bezogen sich vor allem auf das

Rechnungswesen. Im Verein mit zwei Assitentin-
nen stand der Präfektin zu, die Mittel der
Kongregation zu deren Wohl einzusetzen. Ihr oblag
die Rechnungsführung über die Opferspenden
und die Eintrittsgebühren. Sie hatte die Verwahrung

der verschiedenen Kassen und der
Kassenschlüssel; der Schlüssel der Hauptkasse lag in den
Händen der 1. Assistentin. Ehrenhalber kam der
Präfektin zu, als erste zur Entgegennahme der
Monatsheiligen zu schreiten. Zum Pflichtenkreis
gehörte die Ansage der Versammlungen,
namentlich der Feier des St.-Annatages. Die
Präfektin beruft den Rat nach Bedarf zu den Sitzungen

ein, wobei die Beschlüsse auch Rechtskraft
haben, wenn der Rat nicht vollzählig war. Am
ersten Versammlungssonntag nach dem Patrozi-
nium hatte sie der Kongregation Rechnung abzulegen

und den Überschuss in der Kasse zu versorgen.

Ausgeklügelt, wenn auch vermutlich im Rahmen

der Zeitgebräuche, war das Verfahren für
die Wahl der Präfektin. Diese erfolgte am St.-
Annafest für eine Amtsdauer von zwei Jahren. —

Die bisherige Präfektin übte das Amt der ersten
Assistentin aus; die zweite Assistentin konnte
von der neuen Präfektin bestimmt werden.

Bestimmungen finden sich noch über die
Sterbefälle. Die Präfektin hatte dafür zu sorgen, dass
den Mitgliedern durch die «Magd» die Todesfälle

von Mitgliedern angzeigt wurden, damit die
entsprechenden Gebete verrichtet werden konnten.
Eine arme «Schwester» (d. h. ein Mitglied) wurde

damit betraut, den «Dreissigst» zu beten und
in dieser Zeit jeden Tag morgens und abends das

Grab zu besuchen.
Es lassen sich keine revidierten Fassungen

dieses Reglements feststellen. Es wurde aber vor
allem in dem einen Punkt an die Erfahrungen an-

gepasst, dass bald einmal (um 1718) von der
zweijährigen Amtsdauer der Präfektin abgegangen
wurde, so dass Präfektinnen 20-30 Jahre im Amt
bleiben konnten.

3. Spätere Statuten
Die Anpassung an die gewachsene
Kongregationspraxis geschah auch bei den Statuten,

die uns namentlich in den Neuauflagen
des Kongregationsbüchleins begegnen.

Während die Statuten von 1690 das Amt noch
nicht kennen, erscheint 1796 ein Präses als Geistlicher,

der für die Aufnahme zuständig ist. Neu
findet sich in diesen Satzungen auch die Anordnung

monatlicher Versammlungen mit der
Pflicht, daran teilzunehmen. Auf dem Weg über
die Praxis kam auch die Prozession, die am Tag
nach St. Anna vor dem Seelamt gehalten wurde,
als Bestimmung in die Statuten. Diese Fassung
der Statuten ging unverändert ins Kongregationsbüchlein

von 1849 ein.
Weniger dem Inhalt nach als durch die

Genauigkeit der Bestimmungen weichen die Statuten

von 1903 von den bisherigen ab. Sie zeigen die
Verehrung der heiligen Anna als Vorbild christlichen

Lebens. Als Leitung der Gemeinschaft
sind mit dem Präses die Vorsteherin (Präfektin)
und ein Rat von 11 Mitgliedern festgelegt. Es ist
nicht mehr nur von der monatlichen Versammlung

die Rede, sondern auch angeordnet, dass

diese am letzten Sonntag des Monats nachmittags
um 2 Uhr gehalten werde; auch die Predigt wird
erwähnt. Für die Feier des Patroziniums finden
wir die genauen Angaben über die Zeit des
Festamtes (morgens um 6 Uhr) und der Predigt am
Nachmittag (1 Uhr). Auch findet die längst geübte

Praxis der Abgabe von Kerzen und Formeln

90



sowie des Opfers Eingang in die Statuten. Von
der Prozession am Nachtag ist gesagt, dass sie um
halb 9 Uhr um die Kirche gehalten werde. Eine
eigene Bestimmung ist auch der Aufnahmefeier
gewidmet und als deren Zeitpunkt der letzte
Sonntag im August bezeichnet.

Eine weitere Entwicklung im Kongregationsleben

scheint in den Statuten von 1965 auf. Sie

sprechen vom Rat in der Grössenordnung von
wenigstens sechs Mitgliedern. Als Ort der Feier
des Patroziniums erscheint die Jesuitenkirche mit
dem St.-Anna-Altar. Die Aufnahmefeier ist nun
mit dieser Festfeier zusammengelegt. Und es fällt
auch auf, dass monatliche Versammlungen und
die Prozession nicht mehr erwähnt sind.

Die Statuten erweisen sich auf lange
Sicht als Spiegel des Lebens der St.-Anna¬
kongregation. In ihnen schlug sich dieses
Leben nieder und in ihnen ist die Entwicklung

dieses Lebens ablesbar.

II. Die äussere Entwicklung

Das Leben der St.-Annakongregation vollzog
sich im weiten Rahmen der Ortskirche und
überhaupt der Gesellschaft als ganzes. Deren
Geschichte ist gekennzeichnet durch dramatische
äussere Ereignisse wie die Französische Revolution

und den Kulturkampf, anderseits durch
tiefgreifende Entwicklungen des Zeitgeistes etwa in
Gestalt der Aufklärung, des Liberalismus, der
Säkularisierung. Es kann vorweggenommen
werden, dass die erkennbare Geschichte der Kongregation

eigentliche Umbrüche und aufrüttelnde
Ereignisse nicht aufweist. Umgekehrt wird doch

deutlich, dass die allgemeinen Entwicklungen an
ihr gar nicht etwa spurlos vorübergegangen sind.
Das Hauptinteresse kann sich darauf richten, wie
sich diese auf die Kongregation ausgewirkt
haben.

Von der Kongregationsgeschichte selber her
wäre es nicht leicht, sie in bestimmte Abschnitte
aufzuteilen. Wir halten uns bei der Gliederung
daher an die allgemeine Geschichte.

1. Die Entwicklung in der Zeit
der Patrizierherrschaft

Zahlenmässiges Wachstum der Anfangszeit
Es lässt sich im einzelnen nicht verfolgen,
wie die Mitgliederwerbung für die neue
Gemeinschaft vor sich ging. Das Beispiel der
Männerkongregation kann sich auch für die
Frauengemeinschaft als werbende Kraft
ausgewirkt haben. Ob auch auf dem Weg der
üblichen Seelsorge zum Beitritt angeregt
wurde, kann nicht belegt werden.
Unwahrscheinlich bleibt, dass einer der in Solothurn
niedergelassenen Orden die Sache der St.-
Annakongregation besonders gefördert hätte.

Zwar kommen gute Beziehungen zu
allen Klöstern zum Vorschein, aber eine
besondere Verbindung zu einem bestimmten
Kloster ist nicht auszumachen. Unschwer
lässt sich eine Werbung von Frau zu Frau
vorstellen, ganz abgesehen vom beschwingenden,

lebendigen Glaubensleben der
Barockzeit.

Der Plan der Gründung lag schon einige Zeit
vor der formellen Gründung in der Luft. So muss
es nicht erstaunen, wenn im ersten Lebensjahr
der Kongregation (1690) sich 128 Frauen zur
Aufnahme meldeten. Anhand des ersten
Mitgliederverzeichnisses sind die Zuwachsraten der nächsten

Jahre leicht festzustellen, weil es erst in einer
spätem Phase nach dem Alphabet angelegt wurde.

Man darf nicht überrascht sein, wenn die
Beitritte nach dem Gründungsboom eher bescheiden
aussehen. Das Gründungsjahr hatte das Reservoir

schon zu einem grössern Teil ausgeschöpft.
Immerhin zeigen die Jahre 1696 und 1697 einen
auffälligen Zuwachs von 54, bzw. 61 Mitgliedern.
Von da an entzieht sich das Wachstum der
Gemeinschaft der Kontrolle: jedenfalls ergibt sich

um das Jahr 1696 eine Zahl von rund 300 Mitgliedern.

Organisation
Es kann verwundern, dass nicht schon im
Zeitpunkt der Gründung ein Leitungsorgan

91



der Kongregation vorkommt. Ein solches
besteht erst seit dem Jahr 1692. Es dürfte
aber doch unwahrscheinlich sein, dass man
nicht von Anfang an eine Präfektin und
einen Rat in Aussicht genommen hätte. Sie
sollten der Förderung der Gemeinschaft und
«zur Abwendung aller Misshälligkeiten»
dienen. Von 1692 an lässt sich bis 1742 für
jedes Jahr die vom Reglement vorgesehene
Wahl von Präfektin und Rat belegen.

Herkunft und soziale Stellung
Verständlicherweise handelt es sich in den ersten
Jahren fast ausschliesslich um in der Stadt ansässige

Mitglieder. Noch selten finden sich Angaben,

die auf einen Wohnsitz in einer Nachbargemeinde

deuten, etwa auf Bellach oder Riedholz.
Unschwer ist die Mitgliedschaft von — in Solo-
thurn arbeitenden — Hausangestellten aus der
Landschaft zu erklären.

In der Errichtungsurkunde erweist sich die
Gründung der Kongregation als Werk von
Damen aus dem Patriziat. So erwartet man unter
den Mitgliedern von selbst Angehörige aus den
massgebenden Geschlechtern. Das entsprach den

politischen und gesellschaftlichen Verhältnissen
der Frühzeit der Kongregation. Die durchgehende

Vormacht des Patriziats spiegelte sich auch im
kirchlichen Bereich. Das Mitgliederverzeichnis
enthält denn auch die Namen sozusagen aller pa-
trizischen Familien. Und das Reglement verteilte
ja die Ratssitze je zur Hälfte auf Frauen aus den
«Famiii» und auf solche aus den Bürgerkreisen.
Das beigefügte Amt des Mannes bedeutet einen
Beleg für die patrizische Herkunft, wo der Name
allein noch keine Klarheit schüfe (Frau Stadt-
schreiberin, Frau Landvögtin, Frau Alträtin,
Frau Jungrätin usw.). Gemäss der Bevölkerungsstruktur

stammte aber der Grossteil der Mitglieder

aus der Bürgerschaft. Der Beruf des Mannes
ist Anhaltspunkt dafür, wenn wir Seidenweber,
Schneider, Metzger, Wirte usw. aufgeführt
finden. Aber auch Frauen aus bescheideneren
sozialen Schichten wurden nicht ferngehalten. Es

begegnen uns so auch Dienstmägde, nicht zuletzt
aus geistlichen Haushalten. Und die Anordnung
bezüglich der «Dreissigstbeterin» verrät, dass es

auch arme Mitglieder gab, die man durch solche
Ämter und durch die Fronfastengelder
unterstützte. Und es kann nicht überraschen, dass ein
Vergleich der Mitgliederverzeichnisse bestätigt,
dass die «Schwestern» mehrfach Gatten aus dem
Kreis der Männerkongregation hatten.

Der Ausbau im 18. Jahrhundert
Das Leben der Kongregation vollzog sich

zur Hauptsache in Gestalt von kirchlichen
Feiern. Irgendwelche besondere Anlässe, in
denen die Kongregation in der Öffentlichkeit

Aufsehen erregt hätte, sind nicht zu
vermelden.

Mehr als ein Jahrhundert bleibt ein genauerer
Einblick in das äussere Wachstum der
«Schwesternschaft» versagt, weil es von 1700-1850 keine
Mitgliederverzeichnisse gibt. Nur auf Umwegen
wird es möglich, wenigstens zahlenmässig den
Zuwachs zu errechnen. Die Einschreibegebühr,
die dem Pfarrer pro neues Mitglied ausgerichtet
wurde, dient dabei als Hilfsmittel: Aus dem
entsprechenden Rechnungsposten ergibt sich die
Zahl der Neumitglieder, die übrigens recht oft
auch ausdrücklich verzeichnet ist. Daraus wird
ersichtlich, dass sich die Zahl der Eintritte jährlich

um 30-40 bewegte. Höhenflüge mit 79
Eintritten (1769) bilden eine einmalige Ausnahme3.

Allerdings begannen sich nun auch die Todesfälle

im Bestand der Kongregation auszuwirken.
Aufschluss darüber geben namentlich die für die
verstorbenen Mitglieder gestifteten Messen. Im
ganzen überstieg die Zahl der Eintritte jene der
Todesfälle, aber diese erreichten doch mit der
Zeit auch einen Jahresdurchschnitt von 30^10
Schwestern. Keine Auskünfte liegen über allfällige

Wegzüge oder gar Ausschlüsse aus der
Gemeinschaft vor.

Gern möchte man für einen bestimmten
Zeitpunkt die Gesamtzahl der Mitglieder erfahren.
Doch aus den Rechnungen ist kein eindeutiger
Anhaltspunkt zu gewinnen. Am ehesten wäre
noch an die Zahl der am Titularfest bezogenen
Kerzen zu denken. Aber auch daraus liesse sich

92



sicher lediglich die Zahl der Mitfeiernden errechnen.

Jedenfalls aber zeigen sich steigende Beträge

bei diesem Posten, was auf steigende
Mitgliederzahlen schliessen lässt. Ebenso schweigen die

Unterlagen über die ständische und die örtliche
Herkunft der Mitglieder. Dass nach wie vor eine
Dame aus dem Patriziat das Amt der Präfektin
übernahm, bildet ein Anzeichen für die unangetastete

gesellschaftliche Geltung der St.-Anna¬
kongregation durch das ganze Jahrhundert
hindurch. Es liess sich erwarten, dass wie die
Männerkongregation auch sie «auf die Landschaft
hinauswuchs». Die zunehmende Zahl der
Mitglieder in andern Pfarreien der nähern und weitern

Umgebung ist besonders auch belegt durch
die Zahl der Messen, die eigens für die verstorbenen

«ussern Schwestern» gelesen wurden. Wenn
sich hier Todesraten von um die 30 Mitglieder
finden, muss die Zahl derselben doch recht
ansehnlich geworden sein.

Allerdings ist auch zu bedenken, dass die

Kantonsbevölkerung in den 100 Jahren seit der
Gründung der Kongregation um 40% zunahm.
Für das bleibende Interesse an ihr kann auch
aufschlussreich sein, dass fremden Besuchern von
Solothurn der zahlreiche Kirchenbesuch, vor
allem auch bei der Frauenwelt, auffällt. Das alles

hilft verstehen, dass noch dreimal in den Jahren
von 1790-96 die Rate der Neueintritte bei 60 und
höher liegt. Das muss eigentlich verwundern,
wenn man sich das geistige Zeitgeschehen vor
Augen hält. Denn schon seit einiger Zeit ist der
Geist der Aufklärung am Werk. Das damals
neuaufgelegte Kongregationsbüchlein gibt sich auch

Rechenschaft4, dass der Gemeinschaft ein kälterer

Wind um die Ohren weht (1796). Die
Männerkongregation erlebte diesen Zeitabschnitt als

einen tiefen Einbruch in ihrer Entwicklung. Aus
leicht auffindbaren Gründen erwies sich die St.-

Annakongregation um einiges widerstandskräftiger.

Im Jahr 1790 hätte sie das 100jährige Bestehen
der Gemeinschaft feiern können. Das Jubiläum
hat in den Quellen keine Spur hinterlassen und
scheint unbeachtet geblieben zu sein.

2. In der Zeit der kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen (19. Jahrhundert)

Man möchte erwarten, dass ein Ereignis wie
die Französische Revolution mit dem
Einmarsch der Franzosen in Solothurn einen
merklichen Einfluss auf den Lebensgang der
St.-Annakongregation gehabt hätte. Näher
besehen ergibt sich aber, dass die negativen
Auswirkungen vor allem finanzieller Natur
waren. Auch die St.-Annakongregation
bekam ihren Teil an den Kontributionen zu

tragen, die die Stadt an die Franzosen zu
leisten hatte. Ihr Anteil wurde auf 900 Pfund
festgelegt, was mehr als Fr. 20000.— heutigen

Werts entspricht5. Dazu kam der
drohende Verlust der Silberstatue mit St. Anna
selbdritt, der aber abgewendet werden
konnte. Eher belustigend berührt es, wenn
— zwar nur im Jahr 1798 — in der Rechnung
die Sprechweise der Franzosenzeit
vorkommt: «Bürger Stadtpfarrer, Bürger
Kaplan Wirz». Sonst scheinen die neuen politischen

Verhältnisse das Leben der Kongregation
nicht gestört zu haben. Auch im Jahr

des Franzoseneinmarschs konnten die
kirchlichen Feiern wie etwa die Prozession in der
herkömmlichen Art begangen werden.

Allerdings verstummt wenig später die bisher
mitteilsame Sprache der Rechnungen. Die
Posten werden zu Gesamtbeträgen zusammenge-
fasst, so dass Einzelheiten beim Fehlen der Belege

nicht mehr erkennbar sind. So entzieht sich
die weitere Mitgliederbewegung einem genauem
Einblick. Auf Umwegen bekommt man aber
doch den Eindruck, dass sich diese in der bisherigen

Grössenordnung hielt. Ein Vergleich der
Einnahmen am Fest der Patronin (aus Kerzen,
Formeln und Einschreibgeldern) erlaubt diesen
Schluss.

So viel zu berichten die
kirchengeschichtlichen Ereignisse des 19. Jahrhunderts

gäben, so unauffällig scheint das
Leben der St.-Annakongregation zu verlaufen.

93



Der Kenner der Geschichte wird etwa an
gewissen Vergabungen die Nachwirkung von
Ereignissen im kirchlichen Leben feststellen;

so zeigt sich im Beitrag an die Kirchgemeinde

eine Spur der Aufhebung des St.-
Ursenstifts. In der zweiten Hälfte des
Jahrhunderts setzen dann die Mitgliederverzeichnisse

der Gemeinschaft und (seit 1871)

vor allem die Protokolle des Rates ein.
Stichproben erbringen den Befund, dass

auch in diesen Jahrzehnten die Kongregation

eine ansehnliche Zahl von Beitritten
behielt. Wenn man die Jahre des Kulturkampfs
(1870-84) näher unter die Lupe nimmt,
kann man darin schon ein Nachlassen des
Zuwachses finden. Die Gemeinschaft erholt
sich aber bald und in den folgenden Jahren
bewegt sich die Zahl der Neumitglieder in
den Werten des 18. Jahrhunderts. So konnte
im Jahr des 200jährigen Jubiläums eine
Mitgliederzahl von 1238 verzeichnet werden.
Zwar fand dieses Jubiläum in der Presse
kaum ein Echo. Von der Kongregation aber
wurde es in aller Feierlichkeit begangen und
auch dadurch ausgezeichnet, dass Bischof
Leonhard Haas die Festpredigt hielt.

Unter den Mitgliedern machten den grössten
Teil die Frauen aus, die in der Stadt ihren Wohnsitz

hatten; doch hatte sich auch in dieser Zeit die
Tradition erhalten, Mitglieder aus dem nähern
und fernem Umkreis der Stadt aufzunehmen.
Bei der Analyse der Zahlen darf jedoch nicht
übersehen werden, dass der katholische
Bevölkerungsanteil in diesem Jahrhundert auf das Doppelte

angewachsen war. Auch muss bedacht
werden, dass seit ungefähr 1860 fast sämtliche Schwestern

der solothurnischen Frauenklöster in die
St.-Annakongregation eintraten.

3. In der Zeit der kirchlichen Vereine
und der Säkularisation

Durch zwei Jahrhunderte war die St.-Anna¬
kongregation die einzige religiöse Gemein¬

schaft der fraulichen Laienwelt geblieben.
Vielleicht hatte gerade die Erfahrung der
Kulturkampfzeit erkennen lassen, dass es

neuer Laiengemeinschaften bedurfte, die
auch ausserhalb gottesdienstlicher Anlässe
religiöse Formung vermittelten. Für die
Frauen entstanden aus diesem Anliegen
heraus die Marianische Töchterkongregation,

der Mütterverein, der Arbeiterinnenverein.

Es konnte nicht ausbleiben, dass diese

neuen Möglichkeiten zulasten des

Mitgliedernachwuchses der St.-Annakongrega¬
tion gingen, wenn auch eine Doppelmitgliedschaft

durchaus denkbar war. So erklärt
sich, dass der jährliche Zuwachs an Neumitgliedern

aufZahlen um 10 herum absank. Es

gab aber auch das ermutigende Erlebnis,
dass der Zuwachs bei Einsatz in der
Werbung diesen Durchschnitt auch beträchtlich
überschreiten konnte.

Mitbeteiligt war an dieser äussern
Entwicklung noch ein anderes geistiges Geschehen,

das sich vor allem nach dem Zweiten
Weltkrieg durchzusetzen begann: der
Säkularismus, das Verdrängen des Religiösen aus
dem gesellschaftlichen Leben. Es konnte
nicht anders sein, als dass auch die St.-An¬
nakongregation wie übrigens alle kirchlichen

Laiengemeinschaften diesen neuen
Zeitgeist zu spüren bekamen. Auch er war
am Werk, wenn die St.-Annakongregation
nicht mehr die vormalige Anziehungskraft
ausüben konnte. Die Auswirkungen zeigten
sich übrigens nicht allein an den Mitgliederzahlen,

auch die Intensität des
Kongregationslebens ging zurück. Die Erfahrungen
mit dem Besuch der Versammlungen führten

dazu, diese mit der Zeit auf sieben
(1953), auf vier (1959) und schliesslich auf
eine, die Feier des Titularfestes abzubauen.

In diesem geistigen Umfeld feiert die

Kongregation das Jubiläum des 300jährigen
Bestehens.

94



III. Pflege und Elemente
religiösen Lebens

1. Die geistige Grundausrichtung

Das Leben der St.-Annakongregation stellt
eine besondere Art dar, das Christsein im
eigenen Leben zu vertiefen. Die ersten
Weisungen setzen voraus, dass die Mitglieder
sich durch ein vorbildliches Leben auszeichnen.

Ärgerniserregender Lebenswandel
führte bei Unbussfertigkeit zum Ausschluss
aus der Gemeinschaft. Die Mitgliedschaft
sollte Hilfe sein, das damals so überaus
lebendig empfundene Anliegen, das ewige
Heil, sozusagen zu gewährleisten.

Diesem Anliegen kamen die mit der
Mitgliedschaft verbundenen Ablässe entgegen;
ihm entsprach auch die angelegentliche
Gebetssorge für die verstorbenen Mitglieder.
Es zeugt von gesunder christlicher Religiosität,

dass das Lob Gottes als erste Absicht
der Kongregation genannt ist. In welche
Richtung die Kongregation die Mitglieder
führen wollte, ist namentlich auch der
Einleitung des Kongregationsbüchleins zu
entnehmen. Dort ist Maria Magdalena als Vorbild

hingestellt und die Geste ihrer Salbung
Jesu als Bild für das gezeigt, was die
Gemeinschaft in ihren religiösen Übungen
vollzieht, die Pflege eines liebenden Verhältnisses

zu Christus. Durch alle Auflagen
hindurch hat das Büchlein — wenn auch in zeit-
angepasster Sprechweise — an diesem Bild
für die Nachfolge Christi festgehalten.

Für eine Frauengemeinschaft lag das Pa-

trozinium der heiligen Anna sehr nahe. Sie

wird vor allem als Schutzherrin der Gemeinschaft

gesehen, unter ihrem Schutz soll das

Bemühen um die Ehre Gottes und die Nachfolge

Christi geschehen. Sie erschien als

verehrungswürdig als Mutter Marias und
Grossmutter Jesu. Man versprach sich von
ihr vor allem ihre Fürbitte. Es tritt aber we¬

niger deutlich hervor, dass mit diesem Patro-
zinium eine bestimmte Spiritualität verbunden

worden wäre, etwa der Gedanke der in-
nern Verwandtschaft mit Jesus. Sehr gut
aber ist zu erkennen, dass die Verehrung der
heiligen Anna als eine Form der Marienverehrung

gepflegt wurde.
Mit dem eigenen Heil galt die Sorge

auch dem Heil der Mitmenschen. Das zeigte
sich vor allem auch in der Art, wie das Sterben

und der Tod von Mitgliedern der
Gemeinschaft begleitet wurden. In dieser
Begleitung kam zum Ausdruck, wie intensiv
der Gedanke an das ewige Heil die
Menschen der Gründungszeiten beschäftigte.
Und selbstverständlich gehören Werke der
Nächstenliebe, die Hilfe für Arme und ins
Unglück Geratene zum Leben der Mitglieder.

Im Dienst eines so verstandenen
Christenlebens stand die Kongregation. Hauptziel

konnten ja nicht die Anlässe der
Schwesternschaft sein; sie und die Gemeinschaft
als solche bedeuteten namentlich ein Mittel,
konsequenter als Christinnen zu leben.

2. Das Kongregationsbüchlein
(«Das St.-Annabüechli»)

Man könnte im Kongregationsbüchlein das

Werkzeug der Gemeinschaft sehen. Wenn auch
als erste Ausgabe nur jene von 1796 greifbar ist,
besteht kein Zweifel, dass den Mitgliedern von
Anfang an ein solches Hilfsmittel zur Verfügung
stand. Jedenfalls bieten die Jahresrechnungen
Belege, dass längst vorher «St.-Annabüechli» im
Gebrauch waren. Als früheste Spur findet sich in
der Rechnung von 1718/19 ein Àusgabenposten.
Ebenfalls lässt sich jener von 1738/39 entnehmen,
dass eine Neuauflage in der Höhe von 500 Exemplaren

erfolgte. Solche Neudrucke sind auch
durch die folgenden Jahrzehnte in den Rechnungen

belegt. Ob dabei auch am Inhalt Änderungen
vorgenommen wurden, kann nicht überprüft
werden. Um 1755 erfolgte eine Neuauflage mit

95



1000 Exemplaren. Dasselbe geschah wieder um
1773. Hier findet sich auch der Beleg, dass es eine
in Leder gebundene Luxusausgabe gab,
allerdings nur im bescheidenen Ausmass von 24

Exemplaren, die dreimal teurer als die gewöhnliche

mit Indian-Papier-Einband war.

Die erste uns zugängliche Ausgabe von 1796

bezeichnet sich als «verbesserte Ausgabe». Worin

die Verbesserungen bestanden, lässt sich beim
Fehlen der ursprünglichen Fassung nicht abklären.

Jedenfalls geht das Vorwort auf den damaligen

Zeitgeist ein und auch der Text der Satzungen

weicht ein wenig von der ersten Formulierung

ab. Wie sehr die Kongregation noch eine
Zukunft vor sich sah, erweist sich an der
Auflagenhöhe von 3000 Exemplaren. Auch davon wurde

eine Luxusausgabe mit Ledereinband hergestellt,

diesmal schon in der Grössenordnung von
100 Stück. Bei der Ausgabe von 1849 handelt es

sich einfach um einen Nachdruck.
Neue Wege wurden mit der Ausgabe von 1903

beschritten, die im Zusammenhang mit dem
Inhalt eingehender besprochen werden. Neu war
auch, dass zum Druck ein Verlag in Ölten («Olt-
ner Nachrichten») beigezogen wurde, während
für jenen von 1796 die Druckerei Schwendimann
und für jenen von 1849 die Druckerei Tschan in
Solothurn den Auftrag erhielten. Noch immer
konnte man sich an eine Auflage von 1000 Exemplaren

wagen. Die weitere Entwicklung der
Kongregation hatte auch Einfluss auf die Gestaltung
des Büchleins. 1965 kehrte man zum schlichten
Handbüchlein für den kongregations-eigenen
Gebrauch zurück. Text und Gestaltung verraten,
dass dabei aufgeschlossene Kräfte am Werk
waren.

Der Inhalt
Alle Fassungen beginnen mit einem Vorwort. Es

will den Mitgliedern die geistige Richtung für ihr
Christenleben weisen. Der Grundgedanke, der
wohl schon in der ursprünglichen Ausgabe stand
und von der Salbung Jesu in Bethanien ausgeht,
wurde in zeitausgerichteten Anpassungen durch
alle Auflagen durchgetragen. In ihm lässt sich am
ehesten der Hauch der Umwelt spüren, besonders

wenn die Mitglieder etwa 1796 und 1849 ge¬

gen eine ablehnende Umwelt ermutigt werden
müssen. — An das Vorwort schliessen sich dann
die jeweiligen Statuten und eine Zusammenstellung

der Ablässe.

Den Hauptanteil machen die besondern
Gebete der Kongregation aus. Sie bieten damit eine
Art Spiegel des religiösen Lebens der Gemeinschaft;

durch die Gebete zum Beginn und zum
Abschluss der Montatsversammlung scheint
durch, wie diese gestaltet wurden. Es versteht
sich von selbst, dass sich im Büchlein die Weiheformel

der Gemeinschaft findet, je in der Textfassung

der betreffenden Zeit. Entsprechend den
Bräuchen der Kongregation haben auch die
Gebete zu den Monatsheiligen ihren Platz im Büchlein.

Dann folgte so etwas wie ein Laienbrevier:
«Tageszeiten zu Ehren der heiligen Mutter
Anna». Alle Ausgaben, wenn auch in der neuesten
etwas anders plaziert, enthalten die Litanei zur
heiligen Anna. Für den mehr persönlichen
Gebrauch wurden den Mitgliedern das auch in den
letzten Jahrzehnten noch gebräuchliche «Allgemeine

Gebet» sowie Gebete für die besondern
Lebensstände, also für ledige und verheiratete
Frauen und für Mütter angeboten. Die altern
Ausgaben schlössen mit dem bei der Prozession

gesungenen Lied, das seinem Inhalt nach vor
allem ein Marienlied ist.

Die neuen Wege der Ausgabe von 1903

bestanden darin, dass damit den Mitgliedern nicht
nur ein Gebetsbuch für den internen
Gemeinschaftsgebrauch, sondern ein eigentliches Gebetbuch

nach dem damaligen Verständnis in die
Hand gegeben wurde. Entsprechend wuchs der
Umfang von 68 auf 302 Seiten. Vom Inhalt seien

nur die «Messandachten», Gebete für den Empfang

der Sakramente, der Busse und der Eucharistie

und eine Meditation über die acht Seligkeiten
sowie die Kreuzwegandacht angedeutet.
Selbstverständlich finden sich darin auch die herkömmlichen

Kongregationsgebete, wobei auffallen
kann, dass das Prozessionslied nicht mehr
aufgenommen wurde; das lässt darauf schliessen, dass

es auch nicht mehr gesungen wurde.
Einen eigentlichen Eindruck von Modernisierung

erhält man mit der Ausgabe von 1965. Im
ganzen präsentiert sich das Büchlein gemäss dem

ursprünglichen Aufbau, zusammengedrängt nun

96



allerdings auf 24 Seiten. Das Vorwort wurde
gekürzt und z. T. ergänzt, die Statuten erscheinen
in revidierter Form, nicht mehr praktizierte
Andachtsformen wie die Gebete zu den Monatsheiligen

sind weggelassen, vormals enthaltene
Gebete und Lieder durch zeitgenössische ersetzt. —

Alle Ausgaben sind auch mit einer Illustration,
einem Stich oder einer Fotografie ausgestattet.

3. Gottesdienste

Das Titularfest
Den Höhepunkt der Gottesdienste bildete die
Feier des Festes der Patronin, der heiligen Anna.
Auch in der Gestaltung dieses Titularfestes hat
sich eine Entwicklung aus einfachsten Anfängen
vollzogen. Die Urstatuten der Gemeinschaften
sprechen nur von einem gesungenen Amt, zu
dem alle erscheinen sollen, und vom Seelamt für
die verstorbenen Mitglieder am folgenden Tag.
Von andern Gottesdiensten, etwa am Nachmittag,

ist noch nicht die Rede. An der Zusammenstellung

der Rechnungsposten kann man ein Bild
dieser Feier gewinnen. Wahrscheinlich wirkten
beim Amt ein Diakon und ein Subdiakon mit; die
Feierlichkeit ergibt sich auch aus dem Gebrauch
von Weihrauch und noch mehr aus der musikalischen

Umrahmung durch die Sängerknaben und
durch Musikanten, worunter am ehesten Pfeifer
gemeint sein können. Bescheidener sah musikalisch

das Seelamt aus; die Choralmelodien des

Requiem wurden vom «lateinischen Schulmeister»

gesungen. Der Ausbau der Feier geschah

vor allem durch die Beimessen, die mit der Zeit
an diesen beiden Tagen gehalten wurden: Beide
Ämter wurden durch je sechs stille Messen
begleitet. Wahrscheinlich noch mehr als in den
Messfeiern wurde das Festliche des Tages in der
Prozession empfunden, die am Tag der Totenmesse

gehalten wurde. Als neues Element der
Feier kam dann auch eine Gelöbnisfeier am
Nachmittag des Festes dazu.

Damit hatte die Gestaltung ihre Vollendung
erreicht. Und in dieser Art der Feierlichkeit
haben wir das Titularfest um 1750 zu denken. Nach
diesem Zeitpunkt möchte man Anzeichen eines
allmählichen Abbaus erkennen. Aber noch ins

19. Jahrhundert hinein bewahrte die Feier zum
grossen Teil ihren festlichen Charakter. Und
selbst nach der Mitte dieses Jahrhunderts belegt
eine Quittung, dass von der Festlichkeit der
Liturgie noch sehr viel bewahrt werden konnte.
Der auffälligste Unterschied zu frühern Zeiten
bestand wohl darin, dass die Festämter nun ohne
die zahlreichen Beimessen gefeiert wurden.

Weitere Schritte in der Gestaltung des
Titularfestes werden bei der Darstellung einzelner
Elemente zum Vorschein kommen.

Die Prozession
Auch unsere weltlichen Feste wie Jubiläen werden

durch Umzüge ausgezeichnet. Diese bedeuten

ein besonders festliches Element darin. Es
entsprach dem Geist des Barocks, diese
Festlichkeit auch mit kirchlichen Feiern zu verbinden.

Dieser Geist bestimmte auch das Leben der
St.-Annakongregation. Auch hierhin brauchte
sie das Vorbild nicht weit zu suchen: Es stand mit
der Männerkongregation vor Augen. Zwar
erwähnen die frühesten Statuten die Prozession
nicht. Aber schon denkbar früh (1696) besagt
eine Eintragung im Protokoll des St. Ursenstifts,
dass es eine Prozession nach Oberdorf gegeben
hat. Vor allem verraten uns dann die Jahresrechnungen,

wie sich die Prozession aus einfacheren
Anfängen entwickelt hat. Schon bald wurde sie

nicht mehr nach Oberdorf, sondern zu den
Heiligtümern der Stadt, nach Tribiskreuz, nach
St. Josef, nach Kreuzen, zum Kloster der Visitation

oder zur Jesuitenkirche geführt. Was einer
Prozession Glanz verleihen kann, wurde
aufgeboten. Im Mittelpunkt stand natürlich die Statue
der hl. Anna, für die zuerst zwei Burschen, später

vier Männer in Dienst genommen wurden.
Dazu kamen Kreuz, Fahnen, Tortschen, die
musikalische Umrahmung mit Sängerknaben und —

auf dem Höhepunkt — auch mit Musikanten
(Pfeifer, Trompeter, «Haarbaucken»), das feierliche

Glockengeläute und der Blumenschmuck
(«kränz und meyen»). Die Wichtigkeit des Anlasses

wurde auch dadurch unterstrichen, dass

Würdenträger und Chorherren des Stifts mitgingen.
Bei der Prozession wurde ein litanei-artiges
Marienlied gesungen. Am Ziel wurde ein Hochamt

97



(zeitweilig mit 13 Beimessen) gefeiert und es war
mit diesem Anlass auch immer eine Almosenspende

für die Armen verbunden. Die Kongregation

gab sich Rechenschaft, dass die Prozession
für die Klöster mit Umtrieben verbunden war.
Sie entgalten das durch eine Spende an Speis und
Trank. Und überhaupt wurde jedem Mitwirkenden

sein Honorar ausgerichtet wie etwa den Knaben,

die in Engelsgestalt in der Prozession
mitgingen.

Die Sprache der Jahresrechnungen lässt sich
nach 1750 so deuten, dass in der Gestaltung der
Prozession ein Abbau eintrat. Es würde ja sich

vom Zeitpunkt her erklären lassen. In diesem
Sinn könnte man erschliessen, dass die Prozession

nur noch um die St. Ursenkirche herum
geführt worden wäre. Auch lässt sich die Begleitung

durch Musikanten nicht mehr belegen. In
dieser Vereinfachung hielt sie sich aber noch sehr
lange. Namentlich stellt man fest, dass sie nicht
einmal im Jahr des Franzoseneinmarschs (1798)
unterlassen wurde. Jedenfalls lässt sich die
Beibehaltung bis 1923 verfolgen. Dann muss sie

aufgegeben worden sein. Das gewandelte religiöse
Empfinden hat sie wohl nicht mehr als Ausdruck
des Kongregationsgeistes empfunden.

Die Gelöbnisfeier
Es muss eigentlich überraschen, dass noch die
Statuten von 1796 kein Wort über die jährliche
Gelöbniserneuerung enthalten. Erst jene von
1903 erwähnen sie und jene von 1963 regeln sie
dann genau. In den Jahresrechnungen stossen wir
aber frühzeitig auf Spuren und finden die
Elemente vor, die sich bis heute erhalten haben:
Opfergang mit Abgeben der Gelöbnisformel. Vorlage

mochte auch hierin die Praxis der Männerkongregation

gewesen sein.
Auch in diesem Bereich ist an eine Entwicklung

zu denken. Diese kann dahin erschlossen
werden, dass es in den ersten Jahrzehnten noch
keinen eigenen Gottesdienst dafür gegeben hätte.

Die Sache selbst, die Gelöbniserneuerung,
könnte man aus den Einnahmen für den Bezug
von Kerzen entnehmen. Die spätem
Gelöbnisformelblätter waren ebenfalls noch nicht im
Gebrauch. Aber dafür konnte das Kongregationsbüchlein

dienen. Möglicherweise wurde die Wei¬

heformel den Mitgliedern vorgelesen. Das
Weihegebet selber hielt sich an den Wortlaut des
Gelöbnisses der Männerkongregation, nur dass in
der Anrede die heilige Anna angesprochen wird.
Seit dem Jahr 1731 hebt sich deutlich ein eigener
Gottesdienst am Nachmittag des Titularfestes für
die Erneuerung des Gelöbnisses ab. Im einzelnen
lässt sich die Gestalt des Gottesdienstes nur
vermuten. Sicher belegt aber ist eine festliche
musikalische Umrahmung durch die Mitwirkung von
Bläsern. Spätestens 1726 wurde das Weihegebet
mit einem Bild der heiligen Maria und Anna den
Mitfeiernden in die Hand gegeben.

Der gleiche Grad der Feierlichkeit konnte
noch recht lange bewahrt werden. Zwar bieten
auch hierhin die Jahresrechnungen seit 1815 nicht
mehr einen deutlichen Einblick, aber die Höhe
der Honorare lässt darauf schliessen, dass noch
1870 das Aufgebot an Mitwirkenden recht
ansehnlich gewesen sein muss. Die Entwicklung der
Liturgie in der neuern Zeit ermöglichte es, das
Festamt mit der Gelöbniserneuerung in einem
Gottesdienst zu verbinden.

Die Ausnahmefeier
Es fällt nicht leicht, sich für die Anfangszeiten ein
Bild zu machen, in welcher Form neue Mitglieder
aufgenommen wurden. Für die ersten beiden
Jahrzehnte sieht es eher danach aus, dass die
Aufnahme im Lauf des Jahres sporadisch erfolgte.

Sie geschah wohl durch die blosse Anmeldung.

Danach bildete sich die Praxis einer
gemeinsamen Aufnahme im Zusammenhang mit
dem Titularfest heraus. Erst im Jahr 1810 hebt
sich eine eigene Aufnahmefeier ab, die am letzten

Augustsonntag begangen wurde. Es scheint
aber, dass von einer besondern Feierlichkeit
abgesehen wurde, denn die Jahresrechnungen
verzeichnen keine zusätzlichen Ausgaben für die

Mitwirkung von Sängern und andern Musikern:
Die Aufnahme vollzog sich in der gewohnten
Monatsversammlung. Das Kongregationsbüchlein

enthält keine besondern Gebete zu diesem
Anlass.

Die eigene Aufnahmefeier hielt sich in dieser
Art bis in die neueste Zeit. Im Jahr 1950 wurde
die Aufnahmefeier mit der Gelöbniserneuerung
am Titularfest zusammengelegt.

98



ci'tffrr Çflnrt a

prrotrljlc tri) m tf* fjeufiqm îtÇuuf fit- meat«-t^Be. fcSjitßerat
iirtô ^ürfptTrjîprrrt^itrté rttfftp mir frrtfjftqfuf) jitr., tStr.u

ufj'Strl) jTmnrrmjM'ljr- moiCe Perfcrfirat,. tu tel; TtterrtaJjfert.
fiftmte ttxtVrtfjuf) rTcScjt^ffjitrt txVr ijttrtèfm^Ttocf) fulnljert,.
bas efforts nan metrtert ^ltfei-ffjartert nutVr cSeur ^|ir
tjeJjtwttielf merbe Çi^jeromeyert biffe ir()^trl)/nnTr iruci)
axtf"fit enter- etotgert <gtettertrt^|£ieJ)e mtr f>ep at. ctHert

rtetrrt'jt. fj|s[')-rf«'-itvitmS verCafi, micb) mrf)£ m.Ser^£un6àl
mentes ^Aßf£er£eTts f|

r.^tn reit. ys

Die Gelöbnisformel. Stich aus dem 18. Jh.

Die Monatsversammlungen
Die besprochenen Feiern ragten durch ihre
Bedeutung, Festlichkeit und die Beteiligung der

Mitglieder aus dem Jahreslauf heraus. Aber so
bescheiden sie sich darbieten mochten, so
bestimmten letztlich doch die Monatsversammlungen

das Leben der Kongregation. In ihnen vollzog

sich die religiöse Bildungsarbeit, sie stellten
auch den Gradmesser für das Interesse der
Mitglieder an der Kongregation dar.

Die Gestaltung hat sich in der ganzen Lebensdauer

der Kongregation nicht geändert. Sie lässt
sich den sich folgenden Ausgaben des
Kongregationsbüchleins entnehmen. Als Herzstück
erscheint darin die Ansprache des Präses. Ihr ging
eine Anrufung des Heiligen Geistes (Veni Creator)

mit der marianischen Antiphon voraus (je
nach der liturgischen Zeit); auf sie folgten nach
einem Gebet mit der Bitte, dass das Gehörte
Frucht tragen möchte, ein De Profundis für die

99



Verstorbenen und eine Anrufung der heiligen
Patronin. Gern möchte man wissen, was der Inhalt
der Ansprachen war. Aber auch hier müssen wir
uns mit Vermutungen zufriedengeben.

Recht lange konnte die Praxis der 12 monatlichen

Versammlungen durchgehalten werden. Die
Erfahrungen mit dem Besuch veranlassten den
Rat, die schon erwähnten Anpassungen mit der
Zahl der Versammlungen zu vollziehen. Das
religiöse Bildungsangebot war ja seit den
Gründungszeiten unvergleichlich reicher geworden.

4. Die Verehrung der Monatsheiligen

Mit der Männerkongregation teilte auch die St.-

Annakongregation den Brauch, jeden Monat unter

den Schutz eines bestimmten Heiligen zu stellen.

Dieser Brauch geht auf den Jesuitengeneral
Franz de Borja (1510-72) zurück. Er liess von den
betreffenden Heiligen Andachtsbildchen druk-
ken und verbreiten. Kein Wunder, dass die
Marianischen Kongregationen den Brauch pflegten!
Aber offenbar griff er weit über deren Kreis
hinaus. Seit den Anfängen finden wir ihn auch in
unserer Gemeinschaft der heiligen Anna.

Bei jeder Monatsversammlung wurde den
Teilnehmerinnen ein Bildchen mit dem Monatsheiligen

des folgenden Monats verabreicht. Das
Bildchen enthielt auch eine kurze Lebensdarstellung

des Heiligen mit Worten aus der Bibel und
belehrenden Aussprüchen, mit einem Gebet und
einer Besinnung zum Leben des Heiligen. Als
weitere Hilfe fanden die Mitglieder im
Kongregationsbüchlein Gebete zum Monatsheiligen des

laufenden und des vergangenen Monats.
Die Monatsheiligen wurden offenbar in op-

fergangähnlicher Weise im monatlichen Gottesdienst

entgegengenommen. Schon sehr frühe
Bestimmungen legen fest, dass dabei die Präfektin
an erster Stelle schritt, gefolgt von den Mitgliedern

des Rats. Beim Austeilen wirkte eine Helferin

mit.
Diese Gestalt des religiösen Lebens hatte

auch ihre finanzielle Seite, denn es musste das
«Rohmaterial» bezogen werden. Gerade auf
diesem Weg haben wir etwelchen Einblick in diesen
Bereich. Es stellt sich heraus, dass die Beschaf¬

fung jedes Jahr einen ansehnlichen — allmählich
wachsenden — Ausgabeposten ausmachte. Da
nur Einzelbildchen erhalten geblieben sind, lassen

sich nicht genaue Vorstellungen gewinnen.
Es sagt uns aber doch etwas, wenn z. B. die

Rechnung von 1712/13 «26 bûcher Monatsheilige»
aufführt und jene von 1714/15 und 1715/16 wie 16,

bzw. 17 Bücher verzeichnen. In der zweiten Hälfte

des 18. Jahrhunderts bewegten sich die Bestellungen

alljährlich in der Grössenordnung von 30
bis 40 Büchern. Theoretisch liesse sich daraus der
Besuch der Monatsversammlungen rekonstruieren,

wenn bekannt wäre, wieviel Bildchen ein
Buch umfasste. Eine besonders genaue Eintragung

in der Rechnung von 1794/95 belegt, dass

besonders für den Monat August eine grössere
Anzahl Bildchen benötigt wurden, denn sie
verzeichnet für den August acht Bücher, für jeden
übrigen Monat drei Bücher. — Lieferanten der
Bücher waren in den ersten 150 Jahren Druk-
kereien in Einsiedeln, Luzern und Konstanz.

Der Brauch wurde über all die Jahre bis in die
neueste Zeit beibehalten. Natürlich traten darin
Wandlungen ein. Der geringere Bedarf ermöglichte,

dass die Bestellung für mehrere Jahre
gemacht wurden und als Lieferanten erscheinen
Buchdruckereien in Solothurn. In der Mitte des
19. Jahrhunderts brauchte es pro Jahr 1000-1500
Bildchen und das traf auch hundert Jahre später
noch zu. Mit der Zeit (schon seit ungefähr 1880)
stellten die Bildchen auch nicht mehr einen
Monatsheiligen dar, sondern es waren einfach
Bildchen der heiligen Mutter Anna oder irgendwelche

andere Andachtsbildchen. In dieser
Gestalt lebt der Brauch auch noch nach 300 Jahren
weiter.

5. Im Dienst der Verstorbenen
und der Sterbenderl

Das Gebet für die Verstorbenen
Unter «Gebet» möchte hier alle geistliche
Hilfe verstanden werden, die den Verstorbenen

zugewendet wurde. Sie entsprang der
angelegentlichen Sorge um das Heil der Seele.

Der Glaube erkannte dabei Wege, selbst

100



über die Todesgrenze hinaus dieses Bemühen

weiterzuführen. Die Kongregation
wusste sich hierhin als Sachwalterin ihrer
Mitglieder. Umgekehrt bewog gerade diese
Gestalt geistlicher Fürsorge manche Frauen,
sich der Kongregation anzuschliessen.

Die vornehmste Gestalt des Beistandes
war die Feier der Eucharistie. Schon die
ersten Satzungen ordnen an, dass am Tag
nach dem Titularfest für die verstorbenen
Mitglieder eine Messe gefeiert werde. Ebenso

sehen sie vor, dass dies nach dem Tod für
jedes einzelne Mitglied geschehe. Die
Anteilnahme am Sterben sollte auch durch das

Grabgeleite und durch die Mitfeier der
Totenmesse bekundet werden. In der Statutenfassung

von 1903 wurde diese Bestimmung
dahin gemildert, dass die Mitglieder nicht
mehr zur Teilnahme am Requiem angehalten

wurden, sondern zu beliebiger Zeit für
die Verstorbene «eine Messe aufopfern»
konnten.

Die Lebenswirklichkeit ging früh über
dieses «Minimum» hinaus. Schon die ersten
Jahresrechnungen belegen, dass für jede
Verstorbene das Dreissigstbeten besorgt
wurde. Nachträgliche Verfügungen regeln
diesen Brauch und zeigen als Aufgabe der
Kongregationsmagd, die Mitglieder von
eingetretenen Todesfällen in Kenntnis zu
setzen. Auch die einzelnen Mitglieder sollten
die Todesnachricht weitergeben.

Die wachsenden Mittel der Kongregation

erlaubten es ihr, die Hilfe der Eucharistie

noch in ausgedehnterem Mass den
Verstorbenen zukommen zu lassen. Ein Ratsbe-
schluss von 1735 verfügte, im Kapuzinerkloster

auf dem privilegierten Altar wöchentlich

eine Messe für die Verstorbenen feiern
zu lassen. In der gleichen Linie lag es, wenn
beim Seelamt von Allerseelen sechs Beimessen

gelesen wurden und auch das Seelamt
am Tag nach St. Anna von sechs Beimessen

begleitet war. In diesem «Ausmass» geht der

Monatsbildchen.

betende Einsatz in den folgenden Jahrzehnten

weiter. Und es ist ein Ausdruck dieser
Sorge, wenn auch für die verstorbenen
«äussern» Mitglieder Messen gestiftet wurden.

Eine spätere mehr globale Rechnungsführung

verwehrt auch in diesem Bereich
den Einblick in den Fortgang der Praxis.
Immerhin sind noch in der Mitte des 19.
Jahrhunderts eine ansehnliche Zahl von Messen
für die Seelenruhe der Verstorbenen belegt.
Diese Tradition wurde in etwas abgewandelter

Form bis in die neueste Zeit bewahrt.
Das Bemühen um die Verstorbenen

erschöpfte sich aber nicht in den Seelenmessen.

Es bedeutete den Mitgliedern etwas,
ein feierliches Begräbnis zu erhalten, und die
Kongregation tat das Ihre, diesem Anliegen
zu entsprechen. Sie beschaffte alles an
liturgischen Geräten und Gewändern, was diese

S, GEIUHNUS lil'IXL

31. ©cjcmbcr-
9J?ein Gereckter, fpridjt (Sbrifiuô,

teb.t (ui§ beut ©tauben. ejöebr. V

S&âtiacr ©taube,

iöete fur bic £(beimtin|teii,

bajj eê o(;iie ten ©tauben unmbgtirt)
fei, bic ju gefallen unb feiig ju werben;

gib, bafj wir atê ©eredpeauê
bent ©tauben leben, unb ber ©taube
bie Seele alter unfever ^»anbtungen
fei Ulmen.

101



Feierlichkeit betonen konnte wie etwa die
Fahnen und die Tortschen. Auch in diesem
Bereich vollzog sich eine Entwicklung im
Sinn einer grössern Einfachheit. Aus Begleitung

des Priesters durch zwei Ministranten
mit Tortschen blieb eine Spur der ursprünglichen

Feierlichkeit bis zum Ende des
19. Jahrhunderts.

Sterbebegleitung
Es lässt sich leicht erklären, dass eine Zeit, die so

vom Gedanken an die Rettung der Seele
eingenommen war, gerade auch der Nahtstelle von
Leben und Tod besondere Aufmerksamkeit schenkte.

Eine erste Leistung an den Pfarrer in den

Rechnungen um 1730 — «Item Hr. Pfarrherr für
Sterbende 5 Kronen» lautet zu wenig bestimmt,
um sie deuten zu können. Seit 1745 erscheint
dann ein Honorar für das Tragen des Baldachins
zu den Sterbenden. 1761 verfügte die Kongregation

einen Beitrag von zwei Kronen für das Läuten

der Sterbeglocke. Schultheiss Franz von Roll
und seine Frau überliessen 1775 beiden
Kongregationen in Solothurn eine 1763 gemachte
Stiftung, dass das Allerheiligste beim Versehgang
von Tortschen begleitet werden konnte. Dafür
wurden 1776 mit Laternen versehene Fähnlein in

Auftrag gegeben. Weitere Angaben über die

Entwicklung sind den Unterlagen nicht zu
entnehmen. Es ist aber, völlig unabhängig von den
Gebräuchen der St.-Annakongregation,
bekannt, wie der Versehgang mehr und mehr von
einem öffentlichen zu einem privaten Vorgang
wurde und dabei Schritt für Schritt auch seine
Feierlichkeit einbüsste.

Bund der Einhundert
Ähnlich dem Paktistenbund der Männerkongregation

bildete sich früh innerhalb der St.-Anna¬
kongregation der «Bund der Einhundert». Dessen

Mitglieder machten es sich zur besondern
Aufgabe, jedem verstorbenen Mitglied eine heilige

Kommunion zuzuwenden.
Soweit Eintrittsgelder die Entwicklung

widerspiegeln, ergibt sich ein eher überraschendes
Bild. Der Bund tritt in dieser Weise 1751 ans
Tageslicht und verzeichnet jedes Jahr Eintritte bis
1767. Dann verliert sich für mehr als 70 Jahre sei¬

ne Spur, bis dann von 1840 an wieder regelmässig
Eintritte verzeichnet sind. Noch 1967 und 1972

beschäftigen organisatorische Fragen den
Kongregationsrat, bis er dann 1973 zum Beschluss
kommt, die bisher verbindliche «Leistung» in
eine freiwillige umzuwandeln. Die Männerkongregation

hatte den gleichen Weg beschritten.

6. Der Fronleichnamsaltar

Eine Ehre machte sich die Gemeinschaft der
heiligen Anna daraus, einen der vier Altäre der
Fronleichnamsprozession zu betreuen. Diese

Aufgabe wuchs ihr mitten im Kulturkampf zu. Es
sieht so aus, dass es der Staat nicht mehr als seine

Aufgabe ansah, den Fronleichnamsaltar vor dem
Rathaus zu betreuen. Aus seiner Hand
übernahm die Kongregation Altar und Aufgabe. Sie

erwarb 1879 den Altar um dem Preis von
Fr. 134.— und nahm sich der nötigen Restauration

an. Damit stand der Altar in denkbar guter
Obhut. Die ganze Hochschätzung, die gläubiger
Sinn dem Festgeheimnis entgegenbringt, kommt
in den Protokollen des Rats zum Ausdruck. Fast
ein Jahrhundert lang sorgte die Kongregation
durch weitere Restaurationen und
Blumenschmuck für eine würdige Aufstellung. Standort
war zunächst das Werkhofareal, bis der
zunehmende Verkehr die Verlegung zum Südportal des
Kunstmuseums nahelegte. Das geänderte liturgische

Empfinden nach dem Konzil führte zu einer
Neugestaltung der Festliturgie, die nicht mehr
eine Feier an den vier Altären vorsah. So konnte
die St.-Annakongregation dieses Amt nach treuer

Verwaltung wieder aus der Hand geben.

7. Die Wettermessen

Die heilige Anna wird als Schutzhelferin bei
Gewittern angerufen. Die ihren Namen tragende
Gemeinschaft in Solothurn machte sich auch zum
Werkzeug dieser besondern Hilfe. Es geschah
das durch die Messfeiern, die sie im Sinn dieses

Anliegens halten liess. Mit der Zeit verstand sie
ihre Aufgabe dahin, dass sie mit ihrem Gebet
einfach für gedeihliches Wetter eintrat.

102



Vielleicht waren ausgeglichene Wetterverhältnisse

der Grund, dass die Wettermesse noch
eine Ausnahme blieb. Jahrelang ist nicht davon
die Rede. Erst seit 1738 erscheinen ansehnliche
Zahlen von Messfeiern in diesem Sinn. Man
bekommt den Eindruck, dass diese Messen eher
unabhängig von der tatsächlichen Witterung gefeiert

wurden. Das Anliegen war «Erhaltung guter
(erspriesslicher) Witterung». Wohl differiert die
Zahl der Messen von Jahr zu Jahr. Seit 1739

waren es immer mehr als zehn, 1744 und 1749

konnten es 24, bzw. 25 sein. Auch nach der
Jahrhundertmitte überstieg die Zahl meist die
Zehnermarke. Um 1760 kam es dann zu einer Verbindung

mit dem Wochensegen. Auch scheint es,
dass der Donnerstag der bevorzugte Tag für die
Wettermesse wurde. Mit der Zeit wurde wieder
die konkrete Wetterlage bestimmend. Zum Teil
möchte man aus den nähern Angaben der
Rechnungen sogar das Wetter bestimmter Jahre
erkennen, etwa wenn es heisst «wegen anhaltendem

Regenwetter» (1821) oder «wegen anhaltender

Trockne» (1934). Die Verbindung zwischen
der Patronin und den Wettermessen kommt
besonders darin deutlich zum Ausdruck, dass diese
Messen geradezu den Namen «St.-Annamessen»
bekommen (etwa 1850). Erst vierzig Jahre später
werden sie wieder zu anonymen Wettermessen.
Die Zahl richtet sich noch bis in die Mitte des

20. Jahrhunderts nach den Wetterverhältnissen
und kann bis auf 16 steigen. Beschränktere finanzielle

Mittel führten auch in diesem Bereich zu
einem Abbau. Seit 1958 lassen sich die Wettermessen

nicht mehr belegen.

8. Karitative Tätigkeit

Von Anfang an — und könnte es für eine
christliche Gemeinschaft anders sein —

gehört es zum Leben der St.-Annakongrega¬
tion, durch Werke der Barmherzigkeit die
Liebe Gottes sichtbar zu machen. Diesen
Weg hatte ihr schon die päpstliche Ablassbulle

gewiesen. Es sind für eine lange
Zeitspanne wieder zuerst die Jahresrechnungen,
die zeigen, wie diesem Auftrag nachgelebt

wurde, bis dann 1871 die Protokolle einsetzten

und als regelmässiges Traktandum der
Ratssitzungen die Zuwendung von Spenden
belegen.

Die Almosen liefen zum Teil in festen Bahnen.

Am Titularfest (Prozession) wurde an die
Armen regelmässig ein Betrag ausgefolgt, der
anfänglich etwa Fr. 400.— entsprach und sich mit
der Zeit auf Fr. 1500. — steigerte. Seit 1764 wurde
auch an Allerseelen ein Betrag in der gleichen
Höhe verteilt. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
nahm die Almosenspende neue Formen an. Man
ging von der Bindung an bestimmte Tage ab und
richtete sich deutlicher nach den Bedürfnissen.
Die Gemeinschaft stellte sich hier betont in den
Dienst der Pfarrei und arbeitete mit dem
Stadtpfarrer, der ihr als Präses nahestand, in der
Fürsorge zusammen. Das geschah etwa anhand einer
Liste von Bedürftigen oder es wurde dem Pfarrer
pro Monat der fixe Betrag von Fr. 20.— zur
Verfügung gestellt. Längere Zeit machte der jährliche

Spendenbeitrag Fr. 200.— aus. Das hinderte
nicht, dass der Rat auch selbständig sich der
Fürsorge annahm und Geldmittel dafür erhielt. Der
Beitrag an das Pfarramt ging dann vor allem in
Form einer Spende an den vier Fronfastenzeiten
weiter (etwa in der Höhe von Fr. 190. — während

die Kongregation ihrerseits an die Fr. 300. —

an regelmässigen Spenden aufbrachte.

Mehrere Umstände führten dazu, dass diese
mit der Zeit gesenkt wurden. Einmal wurden
durch die Abnahme der Mitgliederzahl die Mittel
spärlicher; anderseits veränderten sich die sozialen

Verhältnisse (Einsatz der Frauen im Erwerbsleben,

Konjunktur), so dass die Bedürfnisse in
Gestalt herkömmlicher Armut geringer wurden.
Dazu kam, dass sich die Kongregation mit
nennenswerten Beiträgen für ausserordentliche
Anliegen einsetzte. Es lässt sich auch deutlich erkennen,

wie sich ihre karitative Tätigkeit immer wieder

auf die Bedürfnisse der Zeit einstellte. So
erscheinen in den neuesten Jahrzehnten besonders
auch Spenden an die Mission und an die
Entwicklungshilfe.

Durch diesen regelmässigen Einsatz wussten
sich die Verantwortlichen nicht von der Hilfe in

103



besondern Nöten dispensiert. Diese wurde vielfach

bei Bränden und Unwetterkatastrophen wie
auch bei Kirchenbauten in Anspruch genommen.
Ebenso sprang die Kongregation in vielen alltäglichen

Nöten ein: Sie übernahm das Lehrgeld für
Buben und Mädchen, zahlte Spitalkosten,
Kuraufenthalte, Hauszinse, das Kostgeld für Waisenkinder,

kam für das Holz oder für Kartoffeln auf,
und immer findet sich der Posten «einer schamhaften

Familie», was wir heute verschämte Arme
nennen.

In den Jahresrechnungen schlagen sich die
Nöte bestimmter Zeiten nieder. Neben der
Franzosenzeit (nach 1798) sind die Auswirkungen des

Kulturkampfs zu erkennen. Sie werden sichtbar
in den Leistungen für die verfolgte Geistlichkeit
des Bistums Basel (1873), in der Unterstützung
des «Catholischen Cultusvereins», in den jährlichen

Beiträgen an die röm.-katholische Kirchgemeinde

Solothurn (1885-1941), um die Last für
den Auskauf der St.-Ursenkirche zu erleichtern.
Die St.-Annakongregation war auch wieder da,
als es um die Renovation derselben ging. Sie be-
schloss eine Subvention von Fr. 6000. — aber
auch andern Kirchen der Stadt kam ihr Wohlwollen

zugute, so der Jesuitenkirche und der Marienkirche.

Eine entsprechend hohe Unterstützung
wurde dem Marienheim zugesprochen. Es ist nur
verständlich, dass sie ihre Hilfe nicht zuletzt
bedürftigen Mitgliedern aus den eigenen Reihen
zuwendete, etwa auch in Gestalt der Fronfastenspenden.

Im gleichen Sinn wurden 1915 Spenden
im Betrag von Fr. 1000.— an arme Mitglieder in
den Nachbarpfarreien zugesprochen.

Der Dienst der St.-Annakongregation
an der Pfarrei war vornehmlich geistiger
Art. Die materiellen Beihilfen kamen
unmittelbar den materiellen Bedürfnissen
entgegen. Letztlich geschah aber auch darin
eine Förderung der religiös-geistigen Ziele
der Gemeinschaft.

IV. Im besondern Dienst
der Kongregation

1. Die geistlichen Betreuer

Die Satzungen des Gründungsjahres kennen
noch kein Amt des Präses. Wo spätere Fassungen
einem Präses die Aufgabe der Einschreibung
zuweisen, spricht die erste lediglich von einem
«erbetenen und geweihten geistlichen Priester». Das
«erbetenen» dürfte wohl so zu deuten sein, dass

der betreffende Priester von Fall zu Fall um die

Aufnahmehandlung angegangen wurde, aber
nicht in dem Sinn, dass er ein ständiges Amt
innegehabt hätte. Eine Bestätigung dafür kann
auch der ältesten Aufstellung der regelmässigen
Ausgaben entnommen werden. Im Gegensatz zu
einer spätem Liste erscheint auch da noch kein
Ausgabeposten für einen bestimmten Amtsträger
der Kongregation. Auch sonst ist in der Frühphase

nicht von einer konstanten geistlichen Leitung
die Rede. Das kann einigermassen erstaunen, da
das «Vorbild», die Männerkongregation, ja ihren
Präses besass.

Der Präses
Es lag in der Natur der Sache, dass die geistliche

Betreuung auf eine Beständigkeit
zusteuerte. Die zweite Aufstellung der
regelmässigen Ausgaben spricht vom Prediger.
Es legt das nahe, zwar schon ein eigentliches
Amt, eine Daueraufgabe, in diesem Titel zu
finden, aber noch nicht in der Rolle des
spätem Präses. Ihm oblag neben der Einschreibung

der Mitglieder das Halten der Predigt
in den Kongregationsgottesdiensten. Für
diese Aufgabe wurde ihm ein Honorar von
12 Kronen (im Jahr) ausgerichtet. Dazu kam
die Einschreibgebühr von 6 Kronen, so dass

der Prediger mit den Gratifikationen (Gutjahr

und Namenstagsgeschenk) jährlich 22

Kr. und 22 Bz. bezog. Gerade die Gratifikationen

sind Anzeichen, dass der Dienst
regelmässig von der gleichen Person besorgt
wurde. Es oblag ihr auch, für den Beerdi-

104



gungsgottesdienst von Mitgliedern einen
Zelebranten zu suchen.

Konkrete Personen sind für die beiden
ersten Jahrzehnte nicht auszumachen. Aus
den Jahresrechnungen lässt sich aber
erschlossen, dass von 1711 an der Leutpriester
oder Stadtpfarrer regelmässig als Prediger
der Kongregation waltete. So kann in
Stadtpfarrer Johann Ludwig Rudolf von Solo-
thurn der erste feststellbare Präses gesehen
werden. Diese Regelung, die Verbindung
des Präsesamtes mit dem Amt des Leutprie-
sters, hielt sich bis 1876, so dass sich aus der
Liste der Leutpriester zugleich jene der
Präsides ergibt. In den Statuten von 1796 ist
dann das Amt des Präses ausdrücklich
genannt. Aus einer allgemeinen Erfahrung
ergibt sich, dass der Titel schon geraume Zeit
vorher aufgekommen war; neue Statuten
sind ja meist Resultat eines Zustandes, der
sich vor ihrer Abfassung entwickelt hat. Bei
den Pflichten ist nur die Aufnahme der
Mitglieder erwähnt, nicht aber die geistliche
Betreuung der Gemeinschaft durch die Predigt
in den Monatsversammlungen. Das erklärt
sich dadurch, dass die Statuten die Mitglieder

ansprechen, nicht aber ihren geistlichen
Leiter. Aus Jahresrechnungen zu Beginn des
19. Jh. zeigt sich, dass der Präses sich in all
den vorausgehenden Jahrzehnten auch um
die Organisation der Feier des Titularfestes
mit der Prozession angenommen hatte.

Der gemeinschaftsbezogene Pflichtenkreis

hielt sich also im herkömmlichen Rahmen

der rund 12 Predigten, die der Präses

hielt. Es hatte aber in den Jahren nach dem
Franzoseneinmarsch doch seine besondere

Auswirkung, dass der Leutpriester Präses

der Kongregation war. Seit dieser Zeit wird
diese vom Pfarrer betont für die pfarreilichen

Aufgaben beigezogen, vor allem im
Bereich der karitativen Tätigkeit und im
Zusammenhang mit der Errichtung und dem
Ausbau einer Pfarrbibliothek.

Bis zum Tod von Stadtpfarrer Franz Josef
Lambert im Jahr 1876 blieb die Betreuung der
St.-Annakongregation in den Händen des
Stadtpfarrers. Nach einer Übergangszeit kam es zu
einer neuen Lösung. Der Präses wurde nach
jeder Vakanz der Stelle vom Rat aus dem Kreis der
Geistlichen in der Stadt gewählt. (Vermutlich
fand vorher höchstens formell eine Wahl des Präses

statt, weil ja die traditionelle Verbindung des
Amtes mit der Stelle des Stadtpfarrers bestand.)
Am 3. Juni 1879 wurde Domprediger Lukas
Kaspar Businger zum Präses gewählt. Für ihn und
seine Nachfolger vollzog sich die Betreuung der
Gemeinschaft noch etwelche Zeit im bisherigen
Rahmen. Dann stellten sich die Entwicklungen
— positiver und negativer Natur — ein, die der
Kongregation allmählich das Feld abgruben. Diese

passte ihr Angebot an geistiger Begleitung den
neuen Gegebenheiten an. Damit veränderte sich
auch der Aufgabenkreis des Präses. Er wurde
nicht mehr so sehr durch einzelne Pflichten in
Anspruch genommen, sondern diente der
Kongregation als geistlicher Vertrauensmann.

Die Fassung der letzten Statuten enthalten
über ihn die Bestimmung: «Die Kongregation
wird von einem geistlichen Vorsteher oder Präses
und einer Vorsteherin geleitet.» In dieser
Gestalt geht das Präsesamt ins 4. Jahrhundert der
Kongregation hinein.

Der Kongregationskaplan
Eigentlich bestanden für das Amt des Präses
ursprünglich andere Vorstellungen: Es war nämlich
an die Stiftung einer eigenen Kaplanei am St.
Ursenstift gedacht, die wohl eine St.-Anna-Kapla-
nei geworden wäre. Zwar nahm sich die Kongregation

nicht vor, allein als Stifterin aufzutreten.
Am 17. Oktober 1701 stand dieser Plan auf der
Tranktandenliste des Stiftskapitels von St. Ursen.
Das Projekt sah vor, an das Pfrundeinkommen
jährlich 100 Gulden zu leisten. Der Kaplan hätte
dafür die Verpflichtung übernommen, wöchentlich

zwei Messen zu lesen und monatliche
Ansprachen zu halten. Eine Privatperson hätte zwei
weitere (wohl wöchentliche) Messen gestiftet.
Die Kongregationsansprache hätte die Stelle der
Predigt am 4. Monatssonntag eingenommen.6

105



Der Traum dieser eigenen St.-Anna-Kaplanei
verflüchtigte sich schon bald. Nur vier Tage nach
der genannten Sitzung heisst es im Stiftsprotokoll
für den 21. Oktober 1701: «Die St.-Annakongre¬
gation hat das Geld nicht, um eine Kaplanei zu
stiften.» Aus der Rückschau kommt der Historiker

zum Befund, dass das Vorhaben der eigenen
Kaplanei in diesem Stadium der Anfänge noch
verfrüht war. Später hätte die Kongregation die
Mittel dafür besessen. Der Plan wurde aber nicht
mehr aufgenommen.

Auf einem andern Weg kam aber die
Gemeinschaft doch zu ihrem Kongregationskaplan.
Mehr und mehr wuchs nämlich die Zahl der Messen,

die im Auftrag der Kongregation gefeiert
wurden. Waren es am Anfang lediglich die Ämter

zur Feier des Titularfestes und die Messfeiern
für verstorbene Mitglieder, kamen mit der Zeit
auch wöchentliche Messfeiern für die lebenden
Mitglieder, die je sechs Messen an den vier
Fronfasten und zu Allerseelen und Messen für günstige

Witterung hinzu. So legte sich nahe, mit den
Messfeiern der Schwesternschaft einen bestimmten

Geistlichen zu beauftragen.
Die benötigten Geistlichen musste die

Kongregation nicht weit suchen; mit den Kaplänen
des St. Ursenstifts standen sie in Griffweite.
Beigezogen wurden auch unbepfründete Priester, die
in der Stadt wohnten. So nahm die Schwesternschaft

für längere Zeit die Dienste von Josef Ber-
ni von Biberist in Anspruch. Allmählich bildete
sich eine bestimmte Aufgabenteilung zwischen
dem Präses und dem Messkaplan heraus. Der
Präses bot die geistliche Führung und besorgte
die Administration, der Kaplan war verantwortlich

für die Liturgie. Neben der Erfüllung der
Messverpflichtungen war er zuständig für die
Gestaltung des St.-Anna-Festes, namentlich für die
Prozession am Nachtag. Jahrzehntelang fehlte
dem so engagierten Kaplan ein Titel. In der
Jahresrechnung 1779/80 erscheint dann erstmals die
Bezeichnung «Kongregationskaplan». Neben dem
Präses figuriert er nun beständig unter dem
«Personal» der Kongregation. Mit der Zeit übernahm
er auch die administrativen Arbeiten, so dass der
Präses einzig noch mit den Predigten beansprucht
war. Durch die Entwicklung um 1880 herum
wuchs das Amt des Kongregationskaplans mit
dem des Präses zusammen und verschwand damit.

2. Die Angestellten der Kongregation

Die Lebensverhältnisse der Kongregation mit
den verschiedenen Bereichen ihrer Tätigkeit und
ihren Beziehungen zum Präses und andern
Geistlichen, zu Klöstern und Handwerkern brachten
es mit sich, dass es ausser der Präfektin und dem
Rat einer Art Infrastruktur bedurfte, um den
Obliegenheiten entsprechen zu können. Was heute
auf schriftlichem Weg geschehen kann, musste
damals durch Botendienste geleistet werden. Mit
dem Ausbau der einzelnen Lebensbereiche vollzog

sich auch ein Ausbau des Personals, ganz
abgesehen von den fast unübersehbaren Helfern,
die für die feierliche Gestaltung der Liturgie mit
der Prozession am Titularfest und am folgenden
Tag beigezogen wurden.

Die Magd und die Bieterin
Das Amt der Magd ist im Reglement ausdrücklich

genannt und erscheint auch in der zweiten
Aufstellung der regelmässigen Ausgaben mit
einem Lohnbetreffnis von 6 Kronen und 20 Batzen.

In den Jahresrechnungen selber kommt die
Amtsbezeichnung nicht vor, wohl aber eine
Johanna mit einem Lohnbezug in ungefähr dieser
Höhe. Ihre Aufgabe steht in besonderer Verbindung

mit den Sterbefällen von Mitgliedern. Der
Kongregation lag daran, dass die den Verstorbenen

zustehenden Gebete und das Leichengeleit
gewährleistet waren. Die Präfektin war dafür
verantwortlich, und so heisst es von ihr im Reglement;

«Die Präfektin wird der magd in befelch
erteilen, selbiges zu verrichten.» Der Zusammenhang

lässt darauf schliessen, dass damit die
Orientierung der Mitglieder über die Todesfälle
und den Trauergottesdienst gemeint ist.

Es kommt also darauf heraus, dass die Magd
den Dienst einer Bieterin versah, ohne dass sie
diesen Titel trug. Neben ihr tritt um 1726 — aus
dem Entgelt zu schliessen — eine Bieterin auf,
die nur in Einzelfällen als solche tätig war. Um
1730 verschwindet die Johanna aus den Rechnungen

und an ihrer Stelle figuriert nun regelmässig
die Bieterin (später auch «umbenbieterin»
genannt) mit dem gleichen Gehalt. Man wird das

am ehesten so deuten können, dass das Amt der
Magd in diesem Sinn umbenannt wurde. Der
Sache nach war es wenigstens z. T. ohnehin dasselbe.

106



Personenwechsel in diesem Amt sind bei der
Anonymität der Rechnungen nicht so leicht
erkennbar. Als Trägerin des Amtes erscheint um
1780/81 eine Maria Ursula Moll, die im folgenden
Jahr durch Verena Wirz ersetzt wird, die ihren
Dienst bis 1789 versieht. Es nahm der Kongregation

eine Sorge ab, wenn sie in der Folge für mehr
als 30 Jahre die Dienste von Katharina Wirz
beanspruchen konnte. Nach einem Provisorium
musste sich die St.-Annakongregation mit Männern

behelfen, für die übrigens ein eigener
Dienstmantel angeschafft wurde. Um die 25 Jahre

stand ein Schwägli in diesem Amt (1837-64).
Auch sein Nachfolger war wieder ein Mann, ein
Dürholz. In der Witwe des vormaligen Bieters
Schwägli fand die Kongregation wieder eine
Bieterin (1874/75) und auch nach deren Ausscheiden
blieb das Amt in der Familie, nunmehr ausgeübt
durch Frl. Josefine Schwägli.

Am Bieterinnengehalt lässt sich ablesen, dass

die Beanspruchung nicht mehr so gross sein
konnte, wurde es 1887 doch von Fr. 100. — auf die
Hälfte herabgesetzt und figuriert seit 1896 nur
mehr mit Fr. 25.— in der Jahresrechnung.7 Mit
der Wahl der letzten Bieterin scheint sich der Rat
nicht mehr beschäftigt zu haben und auch das

Verschwinden des Amtes basierte nicht auf
einem protokollierten Ratsbeschluss (1898). Das
Amt der Bieterin verschwindet einfach aus den
Jahresrechnungen. Es waren ja in der Zwischenzeit

völlig andere publizistische Verhältnisse
eingetreten. In den Zeitungen konnten sich die
Mitglieder auch ohne Bieterin über die Todesfälle
orientieren.

Die Dienstbotin
Diese Bezeichnung ist für eine Lohnbezügerin
gewählt, die zwar nie unter diesem Titel in den

Rechnungen auftritt, deren Betreffnis aber doch
wieder so ansehnlich war, dass ihr Dienst bedeutender

gewesen sein muss. Auch ihr Aufgabenbereich

bleibt im Dunkeln. Es lassen sich aber
neben dem Einsatz der Bieterin eine ganze Reihe
anderer Umtriebe denken, die sich mit dieser

Angestellten der Kongregation verbinden lassen.
Das Fehlen eines Postdienstes verlangte Botengänge

zum Präses, zu den Klöstern, zu
Ratsmitgliedern. Es mussten Kerzen abgeholt und gesäu¬

bert werden, es galt Formeln und Kongregationsbüchlein

beim Buchdrucker abzuholen; auch
Reparaturarbeiten von Handwerkern mussten in die
Wege geleitet werden; die kongregationseigenen
Utensilien wie etwa das Vortragskreuz bedurften
der Aufbewahrung und Obsorge. Solche Dienste
lassen sich aus den Rechnungen ablesen und mit
der «Dienstbotin» in Verbindung bringen.

In dieser Funktion lässt sich die Barbel denken,

die 1712 mit einem Entgelt von 4 Kronen
aufgeführt ist. An ihre Stelle tritt 1718 eine
Marianne Seib und versieht den Dienst bis 1768, also
50 Jahre. Das Gehalt hat in der Zwischenzeit auf
10 Kronen zugenommen. Als spätere «Dienstbotinnen

sind noch auszumachen die vormalige
Bieterin Maria Ursula Moll (seit 1782) und deren
Nachfolgerin Maria Anna Moll, die den Dienst
1798-1827 versieht. Von da an wurde die Stelle
nicht mehr besetzt.

3. Vom Zinsboten zum Verwalter

Nach dem Reglement unterstand das Kassawesen
der Präfektin. Sie nahm mit der Assistentin
zusammen diese Obliegenheit in den Anfangszeiten
wahr. Mit der Häufung der Geschäfte sah sie sich
mit der Zeit auf die Hilfe eines Fachmanns
angewiesen. So entwickelte sich das Amt des Verwalters.

Als Vorstufe des Verwalters erscheint der
Zinsbote. Mit den zunehmenden Mitteln der
Kongregation legte sich auch eine Anlage dieser
Gelder in Form von Darlehen nahe. Das seinerseits

bedingte wieder das Einziehen der Zinsen.
Noch ohne Titel und mit einem noch bescheidenen

Entgelt nennen die Rechnungen ab 1714/15

einen Herrn Krutter, dem dann für an die 30 Jahre

ein Anton Oehler folgt. Die wachsende
zeitliche Beanspruchung — und dazu gehörte auch
die Teilnahme an Ganten — spiegelt sich im
steigenden Gehalt ab, das nun von 2 auf 10 Kronen
(1753) angewachsen ist.

Die Genehmigungsformel und die Schrift der
Jahresrechnungen lassen 1752/53 auf eine
Umstellung im Kassawesen schliessen. Das ganze
Rechnungswesen ging danach in die Hände des
Zinsboten über, der nach dem Beispiel der
Bruderschaften den Titel «Schaffner» zu führen be-

107



ginnt. Wenn auch Anton Oehler nirgends
ausdrücklich als Schaffner bezeichnet ist, lässt sich
doch erschlossen, dass mit ihm die Reihe der
Verwalter beginnt. Diesen Titel (Verwalter)
nimmt um 1866/67 J. B. Bartlime an, während
seine beiden Nachfolger mit dem bescheidenen
«Rechnunggeber» vorlieb nehmen. Mit R. Bläsi
setzt sich die Bezeichnung «Verwalter» endgültig
durch. Dabei stand es klar, dass all diese
Hilfskräfte im Bereich des Rechnungswesens lediglich
ausführende oder auch beratende Organe
blieben; die Entscheidungskompetenz lag beim Rat.

4. Dreissigstbeterin

Das Reglement ordnet für die Gemeinschaft eine
Praxis, die ganz allgemein in katholischen Gebieten

bei Todesfällen gepflegt wurde, dass man
nämlich während 30 Tagen nach dem Tod durch
jemanden einen Rosenkranz beten liess. Es sah

vor, dass die Präfektin damit ein armes Mitglied
betraue, das überdies alle Tage morgens und
abends das Grab zu besuchen hatte. Als
Amtszeichen erhielten die Dreissigstbeterinnen ein
schwarzes Halstuch. Schon früh (1711) übertrug
man die Sorge um diese Fürbitte dem Pfarrer, der
auch das entsprechende Honorar von 10 Batzen
vermittelte. Eine Sonderregelung wurde für
auswärts wohnende Mitglieder getroffen: für sie

wurde anstelle dieses Gebetes eine Messe gefeiert.

Es kam auch vor, dass die Kongregation für
Aussenstehende den «Dreissigst» beten liess; dabei

handelt es sich meist um Schwestern von
St. Josef. In dieser Gestalt lässt sich der Brauch
bis etwa 1820 feststellen.

V. Die Kongregationskirchen

Schon im Errichtungsdekret des Bischofs
von Lausanne vom 15. März 1690 wird der
Muttergottesaltar des alten St. Ursenmünsters

als geistlicher Mittelpunkt der Kongregation

bestimmt. Dieser Altar befand sich in
der Muttergotteskapelle, einer Verlängerung
des rechten Seitenschiffs neben dem Chor

mit dem Hochaltar. Die Kapelle wurde zum
besondern Heiligtum der Gemeinschaft.
Die grosse Zahl der Mitglieder fand natürlich

nicht Platz in dieser Kapelle, sie
vermochte allein schon das Münster zu füllen.
Der Muttergottesaltar aber diente der Feier
der Liturgie, die im Namen der Schwesternschaft

begangen wurde. Das Stift war
eifersüchtig bedacht, dass der Präses nicht in sein
«Revier» eindrang, und missbilligte es sehr,
dass er sich einmal «erfrechte», am Choraltar

für die Kongregation zu zelebrieren.8
In der Muttergotteskapelle waren auch
Statuten der Heiligen Joachim und Anna
angebracht, ebenso auch die besondere Opferkasse

der Kongregation.
Einen wichtigen Einschnitt stellte der Neubau

der St. Ursenkirche in den Jahren 1762-73 dar.
Mit der Pfarrei siedelte auch die St.-Annakon¬
gregation in die Franziskanerkirche über und
verlegte ihre Gottesdienste dorthin. Dem Kloster
wurde für die Gastfreundschaft ein alljährliches
Präsent von acht Kronen gemacht.

In den Plänen der neuen St. Ursenkirche
war ein St.-Annaaltar vorgesehen; letztlich
aber wurde eine andere Disposition für die
Seitenaltäre getroffen. Jedenfalls wurde der
Kongregation — wie den Zünften, der
Männerkongregation und den patrizischen Familien

angetragen, seinen Altar in der neuen
Kirche zu stiften. Die St.-Annakongrega¬
tion verschloss sich nicht einfach dieser
Anregung. Sie stellte aber die Bedingung, der
St.-Annaaltar müsse ihr für alle Zeiten und
ausschliesslich vorbehalten sein. Aus
verschiedenen Gründen scheiterten die
Altarstiftungen. Auch die Bedingung der St.-An¬
nakongregation wurde nicht angenommen
und so blieb sie ohne eigenen Altar in der
neuen Kirche.

Mit der Weihe der neuen St. Ursenkirche

erfolgte auch die Rückkehr in dieselbe.
Dort fanden nun wieder wie früher die
Monatsgottesdienste mit der Predigt statt. Das

Entgelt für den Sigrist für das Läuten zu die-

108



Vo So 30 A4 So <#> 74 SO PO 100
H 1 1 1 1 1 1 1 1 \

Grundriss der alten St. Ursenkirche, nach Winistörfer, 1855.

Der Buchstabe E bezeichnet die Muttergotteskapelle.

sein Gottesdienst belegt diesen Sachverhalt
besonders deutlich. Aus allen Unterlagen zu
schliessen, bewahrte die St. Ursenkirche bis
1954 den Charakter der Kongregationskirche.

Gerade mit Berufung darauf wurde
1916 eine besondere Spende an die Renovation

derselben befürwortet.
Nach der Vollendung der Renovation der

Jesuitenkirche im Jahr 1954 wurden die Versamm¬

lungen dorthin verlegt in der Meinung, diese sei
ursprünglich die Kongregationskirche gewesen.
Das lässt sich jedoch für keinen Zeitraum belegen.

Die Grössenverhältnisse der Gemeinschaft
aber erwiesen mit der Zeit als beste Lösung, den
Gottesdienst am Titularfest in die Peterskapelle
zu verlegen. Diese war ihrerseits renoviert worden

und bot der Kongregation eine würdige Stätte
für den Gottesdienst. Seit 1982 hat sie nun die

Stellung der Kongregationskirche.

109



VI. Die Kunstschätze

1. Das St.-Annabild

Diesen Namen braucht die Kongregation für die
kunstvolle Goldschmiede-Arbeit, die St. Anna
selbdritt, also Anna mit Jesus und Maria,
darstellt und im Domschatz der Kathedrale aufbewahrt

wird. Zwar besass die Gemeinschaft schon
eine Statue der Patronin. Es mag sich das Vorbild
der Männerkongregation ausgewirkt haben,
wenn sie um eine kostbarere Darstellung der
heiligen Anna bemüht war. Die Vorgänge um den

Auftrag an den Goldschmied lassen sich noch
nicht eindeutig klären. Aus einer Eintragung in
den Sammelband ist zu schliessen, dass um 1705

der Solothurner Goldschmied Johann Jakob
Meyer ein Bild von Jesus, Maria und Anna hergestellt

hätte. Jedenfalls wurde er am 18. Dezember
1705 dafür bezahlt. Die Eintragung besagt auch,
dass eine nicht namentlich genannte Wohltäterin
massgeblich beteiligt war, dass die Skulptur
zustandekam. Auf diese bezieht sich auch die
Erklärung des St. Ursenstifts, dass ihm von der St.-
Annakongregation eine Statue der heiligen Anna
zum Aufbewahren und zum Gebrauch an hohen
Festen und an Prozessionen überlassen worden
sei, dass aber das Eigentumsrecht der Kongregation

anerkannt werde. Die Kosten betrugen übrigens

rund 425 Kronen. In der Literatur über den
Domschatz ist dieses Werk aus dem Jahr 1705

dem Künstler Jians Peter Staffelbach von Sursee

zugeschrieben. Tatsächlich stammt die heute im
Domschatz befindliche St.-Anna selbdritt aus
dessen Hand. Auch die Jahresrechnungen belegen,

dass Staffelbach für die Kongregation eine
St.-Anna-Statue schuf, aber erst jene von 1710

und 1711. Es drängt sich die Frage auf, wie es zum
Auftrag an Staffelbach kommen konnte. Wurde
das Werk von Goldschmied Meyer als unzulänglich

empfunden, dass die Arbeit nach so kurzer
Zeit neu vergeben wurde? Es muss Kunsthistorikern

überlassen werden, für diese Fragen eine
Antwort zu finden. Jedenfalls zeugt der neue
Auftrag für die Haltung der Kongregation, dass

ihr für ihre Patronin nur das Beste gut genug war.
Einmal drohte der Kongregation der Verlust

ihrer wertvollen Silberfigur. Der Einmarsch der
Franzosen belastete Solothurn mit einer hohen
Summe an Abgaben (Kontributionen). Der Rat
zog seinerseits die Patrizierfamilien zu
Leistungen heran. Viele von ihnen hatten sich seit
der Gründungszeit als Wohltäter des St.-Ursen¬

stifts und der beiden grossen Kongregationen
erwiesen. Diese empfanden es als Dankespflicht,
mit ihren Schätzen den Wohltätern zuhilfe zu
kommen. So war auch das St.-Annabild
bestimmt, als Beitrag an die Kontributionen
eingeschmolzen zu werden. Es lässt sich vorstellen,
wie schmerzlich dieser Verlust die Mitglieder
treffen musste. So fand sich tatsächlich jemand,
der bereit war, für St. Anna ein «Lösegeld» zu
zahlen und die Statue für 100 Louis d'or
zurückzukaufen. Manches berechtigt zur Annahme,
dass das Verdienst daran der Alträtin von Arreg-
ger und der Jungrätin Wallier zukommt.9

2. Statuen der heiligen Anna und
des heiligen Joachim

Doch schon vor der kostbaren Staffelbach-Silberarbeit

muss die St.-Annakongregation eine Statue

ihrer Patronin besessen haben, und dies
schon in den Gründungsjahren. Vom Auftrag an
einen Künstler gibt es zwar keinen schriftlichen
Beleg. Die erste St.-Annastatue begegnet uns
erst im November 1696 im Zusammenhang mit
dem Ansuchen der Kongregation an das Stift,
neben den Altar der Muttergotteskapelle in der
Stiftskirche ein Bild des heiligen Joachim zu stellen,

«wie schon auf der andern Seite das Annabild

ist». Das wurde bewilligt. Wir haben uns unter

diesen «Bildern» nicht Gemälde, sondern
Statuen zu denken. Diese wohl nicht allzu grossen
Figuren wurden den Mitgliedern nach der Rückkehr

von der Prozession nach Oberdorf zum Kuss

gereicht. Für die Statue des hl. Joachim wurde
um 1720 ein Mantel angeschafft. Erstaunt ist man
deshalb, wenn sich in der Rechnung von 1726/27

wieder eine Ausgabe für einen Joachimsmantel
findet. Auch weiter gab die Ausstattung der
Statuen zu tun: 1746 erhielt Bildhauer Füeg den
Auftrag, beide Statuen zu vergolden und mit
Heiligenscheinen zu versehen. Eine neue Sachlage
ergab sich 1758 bei der Aufstellung eines neuen
Altars in der Muttergotteskapelle.10 Es wurde der
Kongregation gestattet, ihre Statuen auch neben
diesem neuen Altar aufzustellen, jedoch ohne
Verbindung mit demselben. Diese Lösung blieb
allerdings nur von kurzer Dauer, denn 1762 wurde

die alte St. Ursenkirche abgebrochen. Die in

110



Der Chormantel des Ornats der St.

Annakongregation, Mitte 18. Jh., um 1957 überarbeitet.
Weisser Seidenstoff mit Gold-, Silber- und bunter
Seidenbroschierung und Goldfransen.
(Foto: Kant. Denkmalpflege).

der Muttergotteskapelle befindlichen Statuen
wurden in die Franziskanerkirche verlegt. In der
neuen Kirche fanden sie keine Verwendung
mehr. Sie sind deshalb auch nicht genannt im
Zusammenhang mit der Rückführung der
Gerätschaften der Kongregation in dieselbe, sondern
nur die Paramente. Damit verliert sich die Spur
der ersten Statuen der St.-Annakongregation.

Diese Statue wurde jedes Jahr in der
Festprozession mitgetragen. Das Honorar
der Träger könnte daran denken lassen, es
wären anfangs nur zwei Träger beansprucht
worden. Seit 1713 ist es so erhöht, dass man
auf vier Träger schliessen kann, die später
auch ausdrücklich belegt sind. Daran hat
sich in der Folge, so lange die Rechnungen
einen Einblick erlauben, kaum mehr etwas
geändert. Selbst in der Zeit der Franzosenherrschaft

standen für dieses Amt vier Bürger

zur Verfügung.
Aber auch ausserhalb der Prozession

begann man die St.-Anna-Statue im Gottesdienst

zu brauchen. Seit der Rückkehr in die
(neuerbaute) St. Ursenkirche erscheint in
der Rechnung der Posten für das viermalige
Zieren der Statue. Die genauen Umstände
dieses Gebrauchs der Statue lassen sich auch
wieder nur vermuten. Am ehesten denkt
man daran, dass sie bei bestimmten Festen
im Gottesdienst ausgestellt und mit Blumen
und Kerzen dekoriert war. Bis heute hat sich

etwas davon erhalten, indem am St.-Anna¬
tag das Heiligtum seinen Ehrenplatz im
Festgottesdienst findet.

3. Kultusgeräte und -gewänder

Sicher wertete die Schwesternschaft ihre
Silberstatue mit St. Anna selbdritt als kostbarsten

Schatz. Es war aber nicht der einzige.
Die Kongregation machte sich eine Ehre
daraus, alle bei liturgischen Feiern benötigten

Geräte und Gewänder mit der Zeit selber

anzuschaffen. Als erstes begegnet man

in den Rechnungen der Anfertigung von
Tortschen; daran reihen sich ein
schwarzsamtenes Totentuch zur Bedeckung der
Tumba und ein schwarzes Messgewand, der
St.-Annaornat (1734), weitere Messgewänder,

ein Chormantel (1757), Alben,
Kelchtüchlein, ein Missale, Baldachine, ebenso
Prozessionsfahnen und ein -kreuz. 1776 gibt
die Gemeinschaft bei Goldschmied Wirz
einen Kelch mit Patene in Auftrag, im
folgenden Jahr Messkännchen mit Teller.

Mit den Anschaffungen allein aber war
es nicht getan. Es ist beeindruckend,
anhand der Rechnungen festzustellen, mit
welcher Sorgfalt die Verantwortlichen bemüht
waren, ihre Kirchensachen auch instand zu
halten. Kaum eine Jahresrechnung ohne
einen entsprechenden Posten im ersten
Jahrhundert des Bestehens!

Mit dem Wechsel liturgischer Gebräuche
ergab sich auch, dass bestimmte Gegenstände nicht
mehr benötigt wurden. Durch die Vereinfachung
der Versehgänge erübrigten sich die Baldachine.
Auch die Zahl der Kongregations-Gottesdienste
ging zurück, so dass die Schwesternschaft es richtig

fand, ihren Ornat — bestehend aus Messgewand,

Levitenröcken in Silber- und Goldbrokat
sowie Chormantel — der Kirchgemeinde zu
überlassen (1962). Dabei spielte auch eine Rolle,
dass eine angemessene Restauration in der Höhe
von Fr. 3000.— für die Gemeinschaft
unerschwinglich war.

111



VII. Der materielle Unterbau

Gemessen an heutigen Massstäben erscheint die
Rechnungsführung sehr unzulänglich. Wohl wurde

jedes Jahr eine Rechnung über Einnahmen
und Ausgaben erstellt mit einem Rechnungsjahr
vom September bis zum August. Eine
Vermögensrechnung aber unterblieb bis 1874. Und die
Einkommensrechnung bezog sich eigentlich nur
auf eine Art Handkasse. Der beträchtlichere Anteil

der Gelder war in einer eisernen Truhe deponiert.

Diese wurde jedoch bei der Jahresrechnung

nicht berücksichtigt. Sie spielte eher die
Rolle einer Hausbank, von der man nach Bedarf
Gelder beziehen und an die man überschüssige
Gelder abgeben konnte. Ziemlich genau aber
wurde in Gestalt von Urbarien über die Gülten
und Zinsen Rechnung geführt. Dieses noch
rückständige Finanzgebaren ist den Organen der
Kongregation jedoch nicht anzulasten. Es
entsprach dem damaligen Stand des Rechnungswesens,

der auch beim Staat nicht weiter
fortgeschritten war.

I. Einnahmequellen

Die Einnahmequellen bestanden im Erträgnis
der Opfer bei den Gottesdiensten und des
Opferstocks, im Erlös des Kerzenverkaufs und in der
Eintrittsgebühr, in den Darlehenszinsen und
schliesslich in Geschenken.

a. Die Kirchenopfer
Vor allem am Anfang stellen die Kirchenopfer
die namhafteste Einnahme dar. Ihr Ertrag machte

in den ersten Jahrzehnten die Hälfte der
regelmässigen Einkünfte aus. Unter den Opfern stach

Eiserne Truhe — die Kasse der Kongregation.

dasjenige am Titularfest hervor, das seinerseits
meist fast so viel erbrachte wie alle Opfer an den

Monatsversammlungen zusammen. Zwar erhob
die Kongregation schon bald nach der Gründung
Anspruch auf die Opfer bei den Festämtern; dieser

wurde jedoch vom St.-Ursenstift zurückgewiesen.

Wenn auch die Opfer zahlenmässig im Lauf
des ersten Jahrhunderts zunahmen, verloren sie

gegenüber andern Einkünften doch an Bedeutung,

ganz abgesehen von Geldabwertungen.
Soweit ein Einblick möglich ist, kommen wir für die

Monatsversammlungen auf einen Durchschnitt
von 3-4 Kronen (umgerechnet auf 600-800 Franken).

Eine deutliche Entwicklungslinie lässt sich

seit 1800 eigentlich nicht feststellen. Erst im
20. Jahrhundert wird ein merklicher Rückgang
sichtbar, der durch die abnehmende Zahl der
Mitglieder und durch die verminderte Zahl der
Gottesdienste leicht zu erklären ist.

Jedenfalls verraten die Opferzahlen der
Buchhaltung aber mehr als einen materiellen
Wert. An ihnen Hessen sich Freigebigkeit und

Konsequenz der Mitglieder im Gottesdienstbesuch

herausdestillieren.

b. Opferstock
Schon in einem frühen Zeitpunkt wurde der
Kongregation zugestanden, in der Muttergotteskapelle

eine Opferkasse anzubringen. Spenden daraus
sind schon in der ersten vorhandenen Jahresrechnung

verzeichnet. Auch die andern Bruderschaften

besassen offenbar solche Opferkassen. Jene
der St.-Annakongregation wurde anscheinend
aber von den Wohltätern dermassen einseitig
bevorzugt, dass für die andern kaum mehr etwas
herausschaute. Reklamationen beim Stift führten
am 25. 1. 1740 zur Verfügung, die St.-Annakon¬
gregation habe an die andern einen Beitrag zu
leisten oder ihre Opferkasse werde entfernt.
Nach Befund der Rechnungen ist weder das eine
noch das andere geschehen. Der Opferstock
durfte während der zeitweiligen Übersiedlung in
die Franziskanerkirche auch dort angebracht
werden. Allerdings war ihm keine lange Lebensdauer

mehr beschieden. Die Erträgnisse gingen
seit 1760 so zurück, dass er 1770 aufgegeben wurde.

112



c. Erlös des Kerzenverkaufs
Die Feier des Titularfestes und der Aufnahme
neuer Mitglieder war mit einem Kerzenopfer
verbunden, die die Kongregation selber anschaffte
und vor dem Fest gegen Entgelt abgab.
Selbstverständlich waren mit der Beschaffung auch
Ausgaben verbunden. Ein Vergleich weist aber
aus, dass die Einnahmen mindestens doppelt so
hoch waren wie die Kosten. Die Höhe richtete
sich nach der Zahl der (Neu-)Mitglieder. So
erscheinen denn auch in den Jahren 1770-80 die
höchsten Zahlenwerte. Das haushälterische
Finanzgebaren zeigt sich darin, dass auch die
Wachsabfälle wieder verwertet (Recycling) und
beim Neubezug verrechnet wurden.

d. Darlehenszinsen
Die mit den Mitgliedern zunehmenden materiellen

Mittel gingen bald einmal über das hinaus,
was für den «Betrieb» nötig war. Die Überschüsse

wurden indes nicht zuerst im Sinn einer
gewinnbringenden Geldpolitik eingesetzt. Die
wachsende Zahl der Messstiftungen im Verlauf
der Zeit zeugt davon, dass man damit vor allem
dem eigentlichen Anliegen der Gemeinschaft,
dem ewigen Heil der Mitglieder, dienen wollte.
Es bedürfte schon eines guten Einblicks in die
Zeitverhältnisse, um zu beurteilen, ob der Einsatz

im Dienst der Karitas noch stärker hätte zum
Zug kommen müssen. Jedenfalls erweist sich,
dass die vorhandenen Mittel vermehrt auch in
Gülten angelegt wurden.

Es brauchte eine eingehende Zerpflückung
der Jahresrechnungen und der Zinsrodel, um diesen

Bereich im Leben der Kongregation
auszuleuchten. Es sei lediglich erwähnt, dass in der
ersten Jahresrechnung drei Darlehensnehmer
verzeichnet sind; im 18. Jahrhundert pendelt ihre
Zahl um 15 herum und kann später bis 35 ansteigen.

Dabei reicht das «Einzugsgebiet» vom
Bucheggberg bis ins Schwarzbubenland. Der
Zinsertrag bewegte sich dabei von den 8 Kronen
der ersten Rechnung bis auf die 270 Kronen
derjenigen von 1809/10.

e. Geschenke
Die Hochschätzung der Ideale der Kongregation
zeigte sich auch in Geschenken. Es ist protokollarisch

belegt, dass beim Zustandekommen der sil¬

bernen St.-Annastatue eine anonyme Wohltäterin

massgeblich beteiligt war. Auch in der Folgezeit

verzeichnen die Rechnungen die Vergabung
von Wohltäterinnen in der Höhe von 30, bzw. 20

Kronen. Auch in Gestalt von Legaten bekundeten

Mitglieder ihr Wohlwollen. Dazu kamen
Spenden von Schmuck; eine Bestandesaufnahme
von 1745 verzeichnet vergoldete Medaillons,
Smaragde, Achatsteine, Rubine, Perlen, rote
und grüne Edelsteine, Halsketten sowie mit
Diamanten besetzte Fingerringe. Vereinzelt kamen
Schenkungen bis in die neuere Zeit vor, etwa die
Stiftung von Schultheiss von Roll für die Versehgänge

(1763) und jene der Präfektin Nannette
Frölicher für Blinde (1901).

II. Ausgaben

Rein optisch nehmen die Ausgaben in den
Rechnungen einen ausgedehnteren Raum ein, wert-
mässig übersteigen die Einnahmen die Ausgaben
in den meisten Jahren. Namentlich grössere
Vergabungen Hessen mit der Zeit aber doch das

Vermögen der Kongregation erheblich schrumpfen.
Auch grössere Anschaffungen (wie die Silberstatue,

den Ornat) und auch den Kontributionsbeitrag

an die Franzosen konnte die Kongregation
ohne grosse Rückschläge verkraften. Die
Schwerpunkte der Ausgaben im Normaljahr
lagen bei den Messstipendien, den Löhnen (und
Gratifikationen) und den Routine-Anschaffungen

(Kerzen, Monatsheilige). In der Hoch-Zeit
der Gemeinschaft konnte die Zahl der Messfeiern

im Auftrag derselben über 200 ausmachen
(1780). Die Löhne erscheinen dadurch geprägt,
dass auch für den kleinsten Dienst ein Entgelt
ausgerichtet wurde, ob es sich um die Assistenz
beim Levitenamt oder die Begleitung der Prozession

durch als Engel drapierte Knaben oder das
Aufstellen der Tumba bei Seelenmessen handelte.

Namentlich die Prozession mit den zahlreichen

Mitwirkenden füllte dieses Konto.
Um die hundert Jahre später zeigte sich eine

deutliche Verlagerung zugunsten der Vergabungen,

während die genannten Posten infolge von
Vereinfachungen deutlich zurückgingen. Die
gleiche Tendenz hielt auch bis in die neueste Zeit
an.

113



Anmerkungen
1 «Hat Hans Görg Gerber durch Herrn Wagner vortragen

lassen, ob ein Capitul die devotionem confraterni-
tatis s. Annae annemmen wollen und placidieren, R.:
Ja, sollen aber mit der Custorei und den Cantoribus
einen willen schaffen.» Prot. Bd. 11, S. 92.
2 Es handelt sich hier um ein Versehen. Eine Annakapelle

gab es nicht. Es handelt sich um die Marienkapelle.

3. Aufnahme- und Sterbestatistik im Jahrzehnt 1752-
62

Jahr Aufnahmen Verstorbene

1751/52 35 30

1752/53 37 37
1753/54 41 31

1754/55 40 26

1755/56 40 43

1756/57 41 49

1757/58 51 33

1758/59 73 34
1759/60 68 34

1760/61 66 48

Das Jahrzehnt wurde ausgewählt, weil es beispielhaft
für die Hoch-Zeit der Kongregation ist und weil lük-
kenlose Angaben zur Verfügung stehen.
4 «... wenn auch ihr zuweilen eure fromme Versammlung

tadeln hört; wenn die heutige Welt eure gründlichen

Andachtsübungen als unnützes Nebending
ansieht, eure frommen Beysteuern als blose Verschwendung

verschreyet und eure grossmütigen Werke der
Barmherzigkeit miskennen will.» (KB 1796, Vorrede).
5 Massgebend für die Berechnung der Geldwerte war
Sigrist, Geschichte, 3. Bd., Anm. 40, S. 748 f. Danach
wurde die Krone mit Fr. 200. —, der Batzen mit Fr. 8. —

heutigen Geldwerts geschätzt. Nach 1750 sind Abwertungen

zu berücksichtigen.
6 «Die Schwestern der St. Annakongregation möchten
eine Kaplanei helfen stiften. Dem Kaplan wollen sie

jährlich 100 Gulden geben, wöchentlich zwei Messen zu
lesen und monatliche Exhortationes zu geben. Dazu
würde eine Person noch zwei Messen stiften. Prot.
Bd. 12, S. 176

7 Das Prot, des Rates erwähnt denn auch für die

Sitzung vom 6.1.1887, dass das Bieten für die Seelenmessen

eingestellt wurde. (St.-A.-Prot.)
8 Der Stadtpfarrer hat sich erfrecht, ohne Erlaubnis an
der Prozession der Annakongregation ein Hochamt auf
dem Choraltar zu halten. Soll sich dessen nicht mehr
unterstehen. (Prot. Bd. 16, S. llv zur Sitzung vom
1.8.1735)

9 Die Annahme stützt sich auf die Feststellung, dass ab
1804 an die beiden Damen jährlich Beträge von ca. 75

Kr. ausgerichtet wurden, die wie eine Rückerstattung
von Vorschüssen aussehen.
10 Der bisherige Altar ist der heutige Hochaltar zu
St. Katharinen in Solothurn.

Wichtigste Quellen

Im Archiv der Kongregation
Jahresrechnungen von 1709-1989
Protokolle der Vorstandssitzungen ab 1871

Mitgliederverzeichnis 1690 (bis ca. 1730), 1889, 1900-
1990

Kongregationsbüchlein (Fassungen von 1796, 1849,

1903, 1965)
Sammelband 1745

Capitalien-Rodel ab 1802, 1850, 1870

Journale 1877-98, 1898-1918

Im Bischöflichen Archiv des Bistums Basel

Regesten der Protokolle des St.-Ursenstifts ab 1685

Als flankierende Literatur dienten:
Bruno AmietlHans Sigrist: Solothurnische Geschichte,
2. und 3. Band, Solothurn 1976/1981

Abkürzungen
KB Kongregationsbüchlein
Prot. Protokolle des St.-Ursenstifts
St.-A.-Prot. Protokoll der St.-Annakongregation

Die vorgelegte Darstellung der Geschichte der
St.-Annakongregation sprach von ihr —

vielleicht auch quellen- und raumbedingt — nur
als Gemeinschaft. Einzelne Persönlichkeiten,
Präfektinnen oder Präsides, traten darin
überhaupt nicht in Erscheinung. Und doch machten

sie ebenso wie die einzelnen Mitglieder die
Geschichte der Gemeinschaft; sie waren die

eigentlichen Träger des Geschehens.
Darin liegt auch der Anruf im Blick auf

die Zukunft. Das Ideal der Kongregation ist
auch heute lebenswert. Dass es durch die
Mitglieder zu einem Wert für das Leben wird,
sichert der Gemeinschaft ihre Zukunft — über
die 300 Jahre Geschichte hinaus.

114



Anhang

Liste der Präfektinnen

Maria Magdalena Schwerzig-
Schwaller, Jungrätin 1692-1694

Margrit Byss-Gotthard 1694-1696
Franziska Buch-Sury,

Landvögtin 1696-1698
Johanna Ursula Dunant 1698-1702

Margrit Byss-Gotthard 1702-1704
Magdalena Zurlauben 1704—1707

Maria Margareta Byss-
Schwerzig, Alträtin 1707-1711

Maria Margareta Greder 1711-1713
Anna Maria M. K. Wagner-

Greder, Stadtvennerin 1713-1714
Maria Gertrud Besenval-Sury 1714-1716
Maria Helena Glutz-Sury 1716-1734
Maria Jakobea Gibelin-

Buch, Alträtin 1734-1736
Anna Helena Wagner-Sury

(von Bussy), Jungrätin 1736-1764
Maria Magdalena Wagner-

Buch 1764-1787 (t)
Maria Anna Josepha Vigier

von Steinbrugg 1787-1818 (t)
Maria Margaret von Arregger-

von Vigier, Schultheissin 1818-1831

Margrit Altermatt-Gugger 1832-1836
Elise Glutz/Ruchti-Schmid 1836-1842
Magdalena Krutter 1842-1844
Julie de Blémur 1844-1858
Ursula Gugger-Sury 1858-1867
Nanette Grimm-Krutter 1867-1877
Eugénie Glutz-Sury 1877-1906

Delphina Frölicher-Collin 1906-1913

Hedwig Hartmann-Glutz 1913-1919

Hedwig Walker-Scherer 1919-1922
Adele Benziger-von Glutz 1922-1926
Mathilde Oetterli-Mäder 1926-1952
Emma Hänggi 1952-1958

Margrit Burki-Schenker 1958-1967
Anna Wittmer-Jeger 1967-1990
Anna Margarita Burki 1990-

(t)
(t)

(t)
(t)
(t)
(t)
(t)
(t)
(t)
(t)
(dem.)
(t)
(dem.)
(dem.)

Liste der Präsides

Johann Viktor Tschann
von Solothurn, Stadtpfarrer 1711-1724

Urs Viktor Byss von Solothurn 1724—1727

Josef Moritz Klenzi von Solothurn 1727-1741
Johann Baptist Wirz von Solothurn 1741-1757
Urs Viktor Vogelsang von Solothurn 1757-1765
Urs Josef Wisswald von Solothurn 1765-1769
Balthasar Gritz von Solothurn 1769-1775
Anton Romuald Wirz von Solothurn 1775-1785
Balthasar Gritz von Solothurn

(zum 2. Mal) 1785-1794
Philipp Rudolf Pfluger von Solothurn 1794-1809
Josef Alois Wirz von Solothurn 1809-1816
Franz Xaver Wirz von Solothurn 1816-1826
Franz Josef Lambert von Solothurn 1826-1833
Josef Anton Bachmann

von Menzingen 1833-1844
Viktor Kiefer von Solothurn 1844—1870

Franz Josef Lambert von Solothurn 1870-1876
Lukas Kaspar Businger von Stans 1879-1885
P. Hermann OFM Cap., (Predigten) 1886-1890
Johann Josef Bohrer von Laufen

(Predigten) 1890-1891
Johann Josef Pfluger von Solothurn 1886-1895
Albert Stampfli von Hüniken 1895-1921
Andreas Curt Michel von Wohlen 1921-1951
Franz Wigger von Schüpfheim 1951-1955
Albert Denzel von Basel 1955-1982
Mgr. Dr. Anton Saladin

von Dornach 1982-

Kongregationskapläne

Jost Bonaventura Wirz
von Solothurn 1773-1797

Franz Josef Ludwig Wirz
von Solothurn 1797-1801

Urs Josef Christ von Welschenrohr 1801-1805
Franz Josef Lambert von Solothurn 1805-1811
Josef Anton Bachmann

von Menzingen 1812-1834
Karl Föhn von Muotathal 1834-1844
Ludwig Bieler von Solothurn 1844-1856
Balthasar Wirz von Solothurn 1856-1865
Franz Josef Lambert von Solothurn 1865-1870
Traugott Probst von Mümliswil 1870-1877

115


	Die St.-Annakongregation in Solothurn 1690-1990

