Zeitschrift: Jurablatter : Monatsschrift fir Heimat- und Volkskunde

Band: 46 (1984)

Heft: 3

Artikel: Die gotischen Wandmalereien
Autor: Schubiger, Benno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-862258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-862258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die gotischen Wandmalereien

Von Benno Schubiger

Gesamtansicht des Chores.

Die kleine Gemeinde Hofstetten-Fliih in der
nordlichen Exklave darf sich rithmen, den
umfangreichsten und bedeutendsten Zyklus
gotischer Wandmalerei im ganzen Kanton
Solothurn zu besitzen.! Dass sich dieser Ort
seiner Verantwortung bewusst ist, ein so
wichtiges Kunstwerk zu hiiten, hat die
romisch-katholische Kirchgemeinde mit der
fachgerechten Restaurierung ihrer Johan-
neskapelle und ihrer Malereien bewiesen.

Schon 1949 war man den damals eben
neu entdeckten Bildern im Chor und Schiff
mit Sorgfalt begegnet. Die Technologie der
Gemaildekonservierung und die Restaurie-
rungsauffassungen haben sich allerdings
wihrend den letzten dreissig Jahren doch
derart entwickelt, dass es angebracht er-
scheinen musste, ein zweites Mal Hand an
den Freskenbestand in Hofstetten zu legen.
Es wurden einige unvorteilhafte, bestand-

35



schidigende Restaurierungsmassnahmen
von 1949 riickgingig gemacht, dann die mei-
sten der in Retuschen und Eigenleben zu
weit gehenden Ergdnzungen wieder entfernt.
Daneben konnten durch genaue Wandunter-
suchungen einige weitere Geméldepartien
freigelegt werden (u. a. Sockeldekoration im
Chor und Jingstes Gericht an der West-
wand). So présentieren sich die Gemélde im
Innern der Johanneskapelle nach der Restau-
rierung durch Bruno H&iusel und Mitarbeiter
nicht nur als bestméglich konservierter
Malereibestand, sondern auch als spatmittel-
alterliches Kunstwerk, das in seiner behut-
samen, iberlegten Einpassung der Fehlstel-
len an den original erhaltenen Befund ehr-
lich ist: auch ohne gewagte Ergédnzungen ist
die zwar sehr rudimentére, dafiir aber origi-
nale Malerei in ihrer Aussage lesbar und in
ihrer urspriinglichen Ausdruckskraft minde-
stens teilweise erhalten.

Der Freskenkomplex von Hofstetten,
der im solothurnischen Kantonsgebiet so
einzigartig dasteht, ist der oberrheinischen
Kunstlandschaft zuzuordnen und findet
mannigfache Entsprechung in fast zahllosen
Kirchenausmalungen in Basel und seiner
weiteren Umgebung. Den fragmentarischen
Zustand der Fresken teilt Hofstetten mit
anderen Gemaéldezyklen: wenn nicht wie
hier gewandeltes Kunstverstandnis oder
Geschmack zur Zerstérung mittelalterlicher

36

Romanisches Fragment der Dekorationsmalerei
im Chor.

Fresken gefiihrt hatten, so anderswo die Bil-
derstirme der Reformation. Aufgabe der
heutigen Zeit ist es, derartige Zeugen mittel-
alterlichen Geisteslebens mit modernen tech-
nologischen Methoden erneut zum Sprechen
zu bringen. GO A

Die Malereien im Uberblick

Die archiologischen und bauanalytischen
Untersuchungen haben fiinf Hauptbaupha-
sen der Johanneskapelle erkennen lassen.
Die hier zur Diskussion stehenden Wand-
malereien sind dabei nach der zweitletzten,
spatmittelalterlichen Bauetappe entstanden;
allerdings auch nicht in einem Schritt, son-
dern — wie ich auf Grund stilistischer und
bauarchédologischer Beobachtungen meine
— in vier verschiedenen Phasen. So kénnen
im malerischen Bestand folgende Partien
unterschieden werden:

1. Eine ornamentale Quadermalerei an
der Nordwand des Chors, deren Entstehung
wir im 13. Jahrhundert vermuten.

2. An der noérdlichen Hélfte der Lang-
hauswestwand die Uberreste dreier Szenen-
bilder (Einzug in Jerusalem, Abendmahl,
Olberg) als Fragmente eines Passionszyklus’.
Unserer Meinung nach ist er zu Ende des 14.
oder eher im beginnenden 15. Jahrhundert
gemalt.

3. Die in weiten Teilen erhaltene, aller-
dings von zahlreichen Fehlstellen durchsetzte
Chorausmalung, datierbar etwa 1460/70.
Dargestellt sind hauptsichlich Bilder aus der
Heiligenikonographie (hl. Barbara, hl. Ka-
tharina, zwei heilige Ritter), in Anspielung
auf den Kapellenpatron eine Taufe Christi
und das Lamm Gottes, sowie ein Stifterbild
mit dem Andachtsbild des Schmerzenman-
nes, sodann Christi Schweisstuch.

4. An der siidlichen Héilfte der West-
wand ein nur noch partiell erhaltenes «Jiing-



stes Gericht», zeitlich schwierig einzuord-
nen, wohl vor oder nach 1500.

Wenn cinerseits der fragmentarische,
oder zumindest stark lddierte Erhaltungszu-
stand dieser alle in Secco-Technik geschaffe-
nen Wandmalereien zu bedauern ist, kann
doch andererseits mit Staunen hervorge-
hoben werden, dass in einer derart kleinen
Kirche nicht weniger als vier — teilweise aller-
dings nebeneinander existierende — Phasen
von Wandbemalung festgestellt werden. Es
darf daraus wohl die Bedeutung dieses Got-
teshauses geschlossen werden, welche weiter
unten noch diskutiert werden soll.

Die einzelnen Phasen der Ausmalung
1. Die Quadermalerei im Chor

Die alteste Malereischicht befindet sich an
der nordlichen Chorwand und l4sst sich auch
an der gegeniiberliegenden Siidseite im
Mauerverputz (heute iiberstrichen) und in
einer quadratischen Wandnische nachwei-
sen.

Das kleine Fragment der Dekorations-
malerei an der Nordwand ist ungefdahr auf
Brusthohe und scheint Teil einer bis unter
die Decke reichenden Inkrustationsimitation
zu sein. Erkennbar ist — in ocker bzw. grau-
gelben sowie rostroten («Caput mortuum»)
Farben — eine Lage mit querrechteckiger,
auf plastische Wirkung bedachter Quader-
malerei; dariiber schliesst durch Begleitlinien
getrennt ein stehender Rautenfries an.
Denkbar, aber nicht mehr nachzuweisen ist,
dass eine Vorhang- oder weitere Quader-
malerei den unteren Sockelabschluss gebil-
det hat. Eine Datierung dieses Malereifrag-
mentes ist schwierig; immerhin kann auf den
«archaischen» Charakter verwiesen werden,
der auch etwa daraus entsteht, dass rahmen-
de Konturen weitgehend fehlen. Eine schwie-

rige Datierungshilfe bedeutet auch die der
selben Schicht angehorende Verzierung in
der Mauernische auf der Siidseite: in frischen
Pinselstrichen ist da eine fratzenartige, letzt-
lich aber doch pflanzlich zu interpretierende
Verzierung hingemalt worden, die ihre Alter-
tiimlichkeit mit der Quadrierung an der
Nordwand gemeinsam hat. Am wahrschein-
lichsten erachte ich eine Datierung ins (wohl
spétere) 13. Jahrhundert.

2. Die Reste des Passionszykius
an der Westwand

An der Innenseite der Eingangsfassade, am
Mauerabschnitt zwischen der Nordwand
und dem (etwas aus der Achse geriickten)
Spitzbogenportal sind wenige Reste einer
Wandmalerei erkennbar. Durch zahlreiche
Pickelhiebe (um die Haftung des nachfol-
genden Putzes zu verbessern), durch Entfer-
nung der Malereioberfldche und schliesslich
durch den Einbau der Empore nach 1720/21
ist dieses Fresko derart in Mitleidenschaft
gezogen worden, dass sich nur ein sehr ge-
ringer Prozentsatz der originalen Malschicht
erhalten hat; die Einzelheiten lassen sich so
— falls tiberhaupt — nur in den grossen
Umrissen oder zum Teil an Hand von Farb-
unterschieden erkennen.

Inhaltlich entschliisselbar sind die drei —
hauptséchlich in den Farben Ocker, Caput
mortuum und wenig Griin gehaltenen —
Darstellungen gleichwohl: im linken der drei
Bildfelder (es ist durch den nachtrédglichen
Ausbruch der Tire zur Hélfte zerstort) er-
kennt man die Konturen eines trabenden
Esels, den rechts eine Minnergestalt erwar-
tet. Es kann daraus die Szene des Einzuges
Christi in Jerusalem am Palmsonntag inter-
pretiert werden — traditionellerweise die
erste Szene in der Passion Christi. Ihr

37



schliesst sich — durch ein 6 cm breites helles
Band abgetrennt — ein 100 cm, ungefdhr
quadratisches Bildfeld an, das als einziges in
etwa seine urspriinglichen Ausmasse be-
wahrt hat. Es trdgt die Darstellung des
Abendmahls. Hinter dem Tisch erahnt man
eine Gruppe von etwa finf Aposteln, auf
der anderen Seite der riesigen Fehlstelle im
Putz zwei weitere Gestalten: bei der deut-
licher erkennbaren Figur mit dem griinen
Untergewand und der fein gezeichneten
Hand dirfte es sich um Christus oder Johan-
nes handeln. Das dritte Bildfeld, welches an
die nachtraglich erneuerte Nordwestecke des
Kirchenschiffes stosst und somit nicht mehr
die urspriinglichen Ausmasse besitzt, nimmt
eine Olbergszene auf. Zumindest in der
Grossform einigermassen zu umreissen ist
die Figur von Christus, der sich in einer un-
gewohnten Orantenstellung prasentiert. Von
den dazugehoérigen drei schlafenden Apo-
steln sind zumindest zwei auf der linken Seite
an ihren nimbierten K&pfen erkennbar. Der
Schauplatz des Ereignisses, der Garten Geth-
semane ist in den schirmférmigen Baumen
im Hintergrund angedeutet.

Es bestehen Anzeichen dafir, dass sich
dieser Passionszyklus auf der Nordwand
fortsetzte; es konnten ndmlich hier verstreute
Farbfragmente ausfindig gemacht werden,
die nun wieder iiberstrichen worden sind.
Die Wand hitte Platz geboten fiir neun,
hochstens zehn weitere Bildfelder, welche
wohl das Leiden und Sterben Christi illu-
strierten. Es fehlen Hinweise dafiir, dass
diesem Passionszyklus an der Stidwand eine
Bildreihe mit Szenen der Kindheit und Wun-
dertatigkeit Jesu vorangegangen wiére; die
siidliche Langhauswand ist ndmlich anléss-
lich des Kapellenumbaus von 1720/21 bis in
die Fundamente abgebrochen worden. Doch
ist in der Disposition der erhaltenen Malerei
und des Raumes ein solcher umfassender

38

Zyklus des Lebens Christi durchaus denk-
bar, ja sogar wahrscheinlich.? Im Unter-
schied zu anderen vergleichbaren Christus-
zyklen (es wire z. B. auf den etwas #lteren
im basellandschaftlichen Ziefen zu verwei-
sen) wickelt sich aber das Szenenprogramm
nicht in zwei iibereinanderliegenden Regi-
stern ab, sondern es besteht aus einer einzi-
gen Bilderreihe.? Hinzuzudenken ist fiir den
heutigen Betrachter eine verlorengegangene
Sockelbemalung in Form eines gemalten
Vorhanges oder Mauerwerks.

Eine zeitliche und stilistische Einord-
nung dieses Passionszyklus’ kann wegen des
Fragmentcharakters nur mit grossten Vor-
behalten vorgenommen werden. Angesichts
der wenigen signifikanten Formen wie Hén-
de, Gesichtsteile, Esel und Bdume scheint
mir eine Datierung ins spéte 14. Jahrhundert
oder eher in die ersten Jahrzehnte des
15. Jahrhunderts vertretbar.

3. Die spdtgotische Chorausmalung

Den unbefangenen Besucher der Johannes-
kapelle diirfte vor diesen élteren Bildfrag-
menten in erster Linie die Bemalung der
Chorabschlusswand (urspriinglich das ganze
Altarhaus fiillend) als Blickfang des Innen-
raumes interessieren. Obwohl sie ihrer origi-
nalen Maloberfldche weitgehend beraubt ist
und iiberhaupt von zahlreichen Fehlstellen
durchsetzt ist, kann sie in den einzelnen
Bildszenen leicht und eindeutig interpretiert
werden. Und in Verbindung mit dem — zu-
mindest andeutungsweise erhaltenen —
scheinarchitektonischen Rahmengeriist er-
gibt sich doch ein reprdsentativer Eindruck
eines gotischen Sakralraumes. Im Choérlein
der Kapelle ist somit immerhin noch soviel
Originalsubstanz aus spétgotischer Zeit er-
halten, die den Chor nicht nur auf Grund



Die heilige Barbara und die heilige Katharina in
den Fensterlaibungen des Chorfensters.

des ikonographischen Programmes «lesbar»
macht, sondern auch als Raumkunst optisch
«erlebbar» macht.

In eine zuriickhaltend gestaltete Schein-
architektur eingebettet breiten sich an der
Stirnwand und an den angrenzenden Partien
der Langswande funf figiirliche Wand- und
drei Nischenbilder aus. Bemerkenswert ist
dabei ihre Anordnung, die sich nicht an die
Strenge und Symmetrie anderer Malerei der
Spétgotik hélt. In den Laibungen des gerade
schliessenden Chorscheitelfensters finden
sich die Figuren von zwei Nothelferinnen,
der hl. Katharina (rechts) und der hl. Barba-
ra (links). Das Wandfeld rechts des Altars
nimmt — in Anspielung auf das Patrozi-
nium und auch durch das grosse Bildformat
ausgezeichnet — die Darstellung der Taufe
Christi durch Johannes ein. Im Gegensatz
dazu ist die nordliche Hélfte der Chorstirne
(die liturgisch wichtigere Evangelienseite) in
zwel iibereinanderliegende querformatige
Felder geteilt; wihrend das Agnus Dei
(unten) noch zur Taufe durch Johannes Be-
zug nimmt, hat sich im obern Bild mit dem
Schmerzensmann der unbekannte, kniende
Stifter dieses Bilderzyklus ein Denkmal ge-
setzt. Die hier angetOnte Passionsthematik
wird weitergefiihrt in einer Darstellung des
Schweisstuches der hl. Veronika an der suid-
lichen Chorldngswand. Direkt unter diesem
Schweisstuch, in der vom Langhaus einseh-
baren Laibung eines spéter zugemauerten
(1949 zur Nische ausgestalteten) Fenster-
chens findet sich das Bild eines stehenden
Leuchterengels. Auf der entgegengesetzten
Seite hat sich die Figur eines heiligen Ritters
erhalten, dem offenbar — wie bescheidene
Reste nahelegen — eine zweite Rittergestalt
zur Seite stand.

Nach diesem kurzen Bestandesiiberblick
lohnt sich eine genauere Analyse. Sie hat sich
zuerst dem Bildrahmenwerk zu widmen, wel-
ches die Chorausmalung farblich dominiert

und als strukturelles Gerippe des Ganzen
fungiert. Das zumindest optisch tragende
«Fundament» bildet eine Diamantquader-
imitation, welche durch eine unterschiedliche
Schattierung stark plastisch wirkt.4 Uber
dieser etwa hiifthohen Dekorationsmalerei
setzt ein Streifenrahmenwerk an, das die
einzelnen Bildfelder an den Wanden und in
den Fensternischen balkenartig konturiert.
In den obersten Partien entwickelt sich diese
krdftige Rahmung zu einer plastischen Illu-
sionsarchitektur: in perspektivischer Ver-
kiirzung markieren stehende und liegende
Trager (als Imitation von Holz oder eher
rotlichem Sandstein) eine Art von Gebalk-
zone. Sie bildet nicht nur den oberen Ab-
schluss fiir die Bildfelder, sondern auch eine
raffinierte optische Abstiitzung der ehemals
tiefer liegenden und hier aufsetzenden Holz-

39



decke.’ Diese illusionistische Attikazone bil-
det aber nicht den oberen Wandabschluss,
sondern suggeriert auch einen raumdurch-
brechenden Ausblick in den Himmel. Die
griinen Flachen zwischen den einzelnen Bal-
ken miissen namlich als Firmament aufge-
fasst werden, das direkt in den Chorraum
als Ort der kultischen Handlungen einbe-
zogen wird.

Die figiirlichen Malereien in der Chor-
scheitelzone scheinen nicht von einem einzi-
gen Maler zu stammen. Meiner Meinung
nach lassen sich vielmehr zwei gleichzeitig
arbeitende Kiinstlerhdnde unterscheiden.
Der talentiertere Maler, vielleicht der Mei-
ster einer Werkstatt, hat in den Laibungen
des Chorfensters die heiligen Nothelferinnen
Katharina (mit dem Rad als Attribut) und
Barbara (mit dem Turm als Attribut) ge-
schaffen. Da diese Gestalten nie richtig-
gehend tibertiincht worden waren, sondern
unter jiingerem Putz nur hinter einer losen
Steinaufschichtung verborgen waren, sind
sie die in der Substanz am besten erhaltenen
Malereien. Sie unterscheiden sich von den
anderen durch eine plastische Koérperauffas-
sung, sind daneben aber gleichwohl als aus-
gesprochene Gewandfiguren empfunden.

Ein markantes Linienspiel (iibrigens auf
minimaler Vorzeichnung) mit stark kontu-
rierten Hingefalten und kraftig gezeichne-
ten Schattierungen ldsst elegante Gestalten
fast hofischen Zuschnitts entstehen. Ihre
Vornehmheit wird unterstrichen durch die
fast gequalt grazile Haltung der Hinde und
durch die differenzierte Ausbildung ihrer
Héupter: Lilienkronen und Scheibennimben
bilden die symbolischen Zeichen des beson-
deren Standes dieser Frauen. Ihre Eigenart
findet aber auch Ausdruck in der differen-
zierten Ausbildung der Gesichter, die kei-
nesfalls schemenhaft behandelt sind: wih-
rend die hl. Barbara mit ihren grossen Augen

40

vergeistigt zum Himmel blickt, schaut die
schmalgesichtige Katharina etwas teil-
nahmslos vor sich hin.

Als Bildgestalten sind die Figuren voll-
standig und formatfiillend in die Fenster-
schrdgen eingepasst. Fast scheint es den bei-
den Heiligen sogar am Platz zu mangeln,
wenn sie ihre Attribute ganz leicht iiber den
Bildrahmen herausragen lassen. Ausdruck
von «horror vacui», der in der Malerei hdu-
fig beobachteten Abneigung gegen leere Fli-
chen, scheinen auch die Blidtterzweige zu
sein, welche den freien Raum iiber den Kop-
fen der Heiligen fiillen.

Die iibrigen Gestalten in den Chormale-
reien lassen die Eleganz und die Plastizitét
der beiden Heiligenfiguren vermissen, wes-
halb ich sie — ohne zeitlich abzusetzen —
einer anderen Kiinstlerhand zuschreibe.
Immerhin verdanken wir diesem Kiinstler die
kompositorisch anspruchsvollsten Gemélde
des Hofstetter Zyklus’, das Stifterbild mit
dem Schmerzensmann und die Darstellung
der Taufe Christi durch Johannes. Die letz-
tere lebt von der auf Frontalitit und Sym-
metrie beruhenden Bildanlage. Die Mitte
nimmt die grazile Figur des nackten, nur
mit einem Lendenschurz bekleideten Chri-
stus ein. Mit gekreuzten Armen steht er im
Jordan, iiber dessen seitlich erkennbaren
ocker-braunen Ufern sich das urspriinglich
azuritblaue (heute anthrazitfarbene) Firma-
ment wolbt. In scharfem Kontrast hebt sich
davon die Heilig-Geist-Taube mit der Hostie
im Schnabel ab. Sie entschwebt dem Him-
mel, der durch eine griin-weisse, stilisierte
Wolkengirlande angedeutet ist. Handelnde
Person im Bild ist der Heilige Johannes, der
eben im Begriff ist, Christus zu taufen: in
eindrucksvoller Gestik greift er dem Téauf-
ling auf die Schulter und giesst mit der Rech-
ten das Wasser iiber dem nimbierten Haupt



Der Leuchterengel in der Chornische.

Christi aus. Die jugendliche Johannes-Figur
mit dem blonden Lockenkopf trdgt eine
griine Gewandung, die unten in hochgezoge-
nen Falten endet. Linienfithrung und Schat-
tierung erinnern an die beiden Nothelferin-
nen, wobei wir aber nicht jene Geschmeidig-
keit beobachten. Beim heutigen Zustand des
Gemaildes nur noch schlecht erkennbar ist
iiber der rechten Schulter ein Stiick des Fell-
gewandes, das in keiner Darstellung des
Tédufers fehlen darf.¢ Dritte Gestalt in die-
sem Bild (das somit dem traditionellen Sche-
ma folgt) ist ein nimbierter Engel mit spitz-
zulaufenden Seraphsfliigeln, der das Kleid
von Christus tragt. An der Stelle des Gesichtes
klafft leider eine riesige Fehlstelle im Putz.

Einige formale und kompositorische Ein-
zelheiten der Taufdarstellung kehren im Ge-
maélde des Schmerzensmannes auf der ande-
ren Seite des Altars wieder.” Neben der sym-

metrischen Figurenanordnung — Christus
und die beiden Tragerengel sind in einem
Dreiecksschema komponiert — ist es vor

allem die fast identische Auffassung des
Heilands: Kopfneigung und Armbhaltung
sind geradezu deckungsgleich mit dem Téuf-
ling im anderen Bild. Identifikationshilfe
fiir den Beschauer oder Phantasielosigkeit
des Malers? Allerdings wird nun Christus
nicht mehr als Ganzkoérperfigur sondern als
Torso dargestellt — wie meistens beim Typus
des Schmerzensmannes. Den unteren Ab-
schluss bildet dabei ein von Engeln getrage-
nes Wolkenband, das den Himmel symboli-
sieren soll und Entsprechung im Bild der
Taufe findet.?

An den gelbgewandeten Tréigerengeln
mit den etwas schematischen Gesichtsziigen
l4sst sich die unterschiedliche Malweise die-
ses zweiten Kiinstlers gut ablesen. Im Gegen-
satz zu dem Schopfer der beiden Nothelfe-
rinnen mit dem langgezogenen, mithin ele-

ganten Konturenstil, pflegt dieser eine spon-
tanere, manchmal fast fahrige Malweise.
Die Vorliebe fiir den kiirzeren Pinselstrich
fithrt vielleicht auch zu einem grésseren
Detailreichtum. Man beachte die Binnen-
zeichnung auf den abwechselnd griinen und
blauen Engelsfliigeln.

Fiir die Interpretation dieses Bildes von
entscheidender Wichtigkeit ist die kniende
Mainnerfigur zur Linken. Sie hat die Hiande
erhoben zum Gebet an den Schmerzens-
mann, einem im Spétmittelalter stark ver-
ehrten Andachtsbildtypus.® Es diirfte sich
mit grosster Wahrscheinlichkeit um den
Stifter dieses Freskenzyklus’ handeln, der
Kleidung nach zu schliessen um einen Prie-
ster oder geistlichen Wiirdentriager. Ein ge-
welltes Schriftband zu Haupten, das Aus-
kunft iiber den Stifter oder die Entstehung
der Bilder geben konnte, ist leider blind. 1

41



Bei den weiteren Bildern dieser Choraus-
malung handelt es sich um kompositorisch
einfachere Darstellungen. Das Lamm Gottes
unterhalb des Stifterbildes hat symbolischen
Charakter und nimmt Bezug auf die Eucha-
ristie, welche auf dem Altar gleich nebenan
gefeiert wird. Es steht aber vor allem in
engerem ikonographischem Zusammenhang
mit der Taufe Christi auf der anderen Seite
des Altares. So hatte doch Johannes vor der
Taufe im Jordan iiber Christus gesagt: «Hier
ist das Lamm Gottes, welches die Siinden
der Welt wegnimmt.»'! Die Darstellung des
Agnus Dei entspricht dabei der im 15. Jahr-
hundert iiblichen. Das gegen den Altar hin
gerichtete, aber riickwérts blickende Lamm
umfasste mit seinem Vorderlauf (heute zer-
stort) die Auferstehungsfahne mit schwarz
hervorstechendem Kleeblattkreuz. Den noch
iibrigbleibenden Raum zwischen der Bildum-
rahmung fillt in iiberaus lebendigem For-
menfluss ein Blattrankenwerk in der bekann-
ten rot-braunen Farbe. Der scharfe Schnitt
der Umrisse erinnert unweigerlich an zeitge-
nossische Holzschnitte oder Kupferstiche. 12

An spatgotische Kupferstichvorbilder
gemahnt auch das Bild des Schweisstuches
Christi am kleinen Wandfeld der Siidwand,
unmittelbar iiber dem niedrigen Fensterchen
(heute in der Offnung vermauert). In der

42

Das Schweisstuch Christi iiber der Chornische.

gewohnten Art des 15. Jahrhunderts zeigt
uns der Kiinstler auf dem ockerfarbig ge-
zeichneten Sudarium das frontale Haupt
Christi mit Nimbus. Seine Gesichtsziige sind
nur noch rudimentdr erhalten; dagegen er-
kennt man an der strihnigen Bart- und
Haartracht den spontanen, frischen Pinsel-
strich des Malers.

In der Gesichts- und Korperzeichnung
wesentlich besser konserviert (allerdings mit
einer klaffenden Fehlstelle am Unterkorper)
ist der Leuchterengel in der Laibung des dar-
unterliegenden ehemaligen Fensterchens.
Die méadchenhafte, blondgelockte Figur um-
klammert mit den kraftigen Handen eine ge-
wundene Tortsche, um zum Messopfer auf
dem nahen Altar zu leuchten. Faltenbil-
dung, Haartracht und Gefieder des einen
erkennbaren Fliigels zeigen den selben fliis-
sigen, etwas fliichtigen Duktus, den wir im
Bild des Schmerzensmannes angetroffen
haben.

Auf der nordlichen Chorldngswand fin-
det sich die letzte noch zu besprechende Dar-
stellung dieses Bilderzyklus’. Ein heiliger Rit-
ter vor dunklem, ehemals sicher azurit-
blauem Hintergrund nimmt das ganze Bild-
feld von der Sockelmalerei bis zum oberen
Rahmengebélk ein. In leichtem Kontrapost
steht die schlanke Jiinglingsfigur vor uns,
mit engen Beinkleidern, kurzem tiefgegiirte-
tem Wams und kreuzverziertem Uberwurf.
Kleidung, Schwert und die Kreuzesfahne in
seiner Rechten kennzeichnen ihn als Ritter.
Er scheint urspriinglich von einem weiteren
Ritter begleitet gewesen zu sein, finden sich
doch links seinér Fahne Rudimente eines
weiteren Banners. Eine einwandfreie Deu-
tung dieser Figuren ist nicht moglich, doch
diirfte es sich wahrscheinlich um zwei Ver-
treter der Thebdischen Legion handeln, wel-
che im Spétmittelalter stark verehrt und



Der heilige Ritter an der Nordwand des Chores.

hdufig dargestellt wurden. In Frage kdmen
so insbesondere die Heiligen Urs und Viktor
oder der heilige Mauritius, als welcher die
erhaltene Rittergestalt gewohnlich bezeich-
net wird. 13

Eine zeitliche Einordnung dieses Fres-
kenzyklus’ ist besonders wegen des schlech-
ten Erhaltungszustandes mit Schwierigkei-
ten verbunden. Dennoch kann man auf
Grund stilistischer Kriterien eine ungefédhre
Datierung vornehmen. Die bisherige Situie-
rung in den Zeitraum um 1430 scheint zu
frith angesichts des praktisch vollstdndigen
Fehlens von Merkmalen oder auch bloss
Nachboten des um 1400 giangigen «Weichen
Stils». Vergleiche mit anderen Malereien um
1430 machen die Unwahrscheinlichkeit einer
solch frithen Entstehung der Hofstetter
Malerei offenkundig. Dagegen erkennt man
in Falten und Gesichtsbildung und {iber-
haupt der saloppen, stellenweise etwas trok-
kenen «fa presto» Malweise Indizien fir
eine Einordnung nach der Jahrhunderthalf-
te. Aus dem Fehlen eines (tatsdchlich nicht
erkennbaren) Einflusses des iiberragenden
Malers Konrad Witz eine Frithdatierung (in
die Zeit vor dem Auftauchen von Witz in
Basel) zu folgern, scheint nicht {iberzeugend.
Ebensogut kann es sich bei den Schopfern
der Hofstetter Fresken um Maler gehandelt
haben, die erst nach dem Tod von Witz
(1445 oder 1446) in die Basler Kunstland-
schaft kamen oder sich sonstwie der Ein-
flusssphdare von Witzens Kunst entziehen
konnten. Fiir eine Spétdatierung sprechen
beispielsweise bei den Heiligen Katharina
und Barbara auch einige Merkmale in der
Gesichtsbildung und besonders in der stili-
sierten Formung der Hinde und Finger, wel-
che an Kupferstiche des oberrheinischen
Meisters ES erinnern (tdtig bis 1468). Ich
sehe Zeitdhnlichkeit — nicht unbedingt Stil-
dhnlichkeit — mit den Freskenzyklen in

Oltingen BL, Blansingen und
(Baden) und gelange zu einer Datierung in
die Zeit um 1460/70.

Tillingen

Eine Wiirdigung des ikonographischen
Programmes hat mit der Bemerkung zu be-
ginnen, dass es sich um eine eher eigenwilli-
ge, ungewohnte Vermengung von Elementen
der Heiligen- und Passionsikonographie auf
kleinstem Raum handelt. Sie diirfte einer-
seits mit Bedeutung und Verwendung sowie
dem individuellen Charakter des Gotteshau-
ses zusammenhéngen, andererseits mit dem
unbekannten Stifter der Malerei. Erstaun-
lich wirkt allein schon die freie, kaum auf
System noch auf Symmetrie bedachte Ver-
wendung der Architektur als Malgrund. Die
Plazierung der einzelnen Bildthemen im
Chorraum wirkt dabei auch nicht weniger
ungewohnlich.

Die Taufdarstellung hidngt sicherlich mit
dem Patrozinium der Johanneskapelle zu-
sammen. Die frither aufgestellte Theorie,
wonach es sich hier um eine frithchristliche.
Taufkapelle, ein Baptisterium, handelte,

43



.

Fragmente des Passionszyklus’ an der Westwand.

wird heute von den Archiologen weitgehend
ausgeschlossen. Den archédologischen Befun-
den zu Folge miisste das Johannes-Patrozi-
nium jiinger sein. Also hochmittelalterlich,
und etwa mit der aufkommenden Johannes-
Verehrung im Anschluss an die Kreuzziige
(Johanniter) zusammenzubringen? Eindeu-
tigen Bezug auf den Kirchenpatron nimmt
das Agnus Dei, das aber ebenso Symbol der
Passion ist und in gedanklichen Zusammen-
hang mit dem Schmerzensmann und dem
Schweisstuch Christi tritt. Als Chiffren der
blutigen Erldsertat Christi erfuhren diese im
Zuge mystischer Stromungen andachtsbild-
artige Verehrung. Sie wird ja auch unserem
Schmerzensmann (einem Bild im Bild?)
durch das Gebet des knienden Stifters zuteil.
Ob dieser eine besondere Beziehung zu den
beiden Ritterfiguren (Mauritius, Urs oder
Viktor?) besass und so ihre Darstellung be-
wirkte, wire interessant zu erfahren. — Die
noch verbleibenden Heiligen Barbara und
Katharina passen gut ins ikonographische
Programm einer spédtmittelalterlichen Land-
kirche, da sie als Nothelferinnen zu den am
meisten abgebildeten Heiligen jener Zeit ge-

44

horen. Einzig der prominente Platz, der
ihnen am Hauptfenster zugewiesen wurde,
mag etwas erstaunen. Nahmen sie Bezug auf
eine nicht mehr erhaltene Glasmalerei?

Nicht alle Fragen um die Kapelle St. Jo-
hannes in Hofstetten lassen sich beantwor-
ten. Selbst die urspriingliche Funktion des
Kirchleins ist uns unbekannt. Zur Entste-
hungszeit dieser Chorausmalung hat sie mit
Gewissheit nicht als Taufkapelle gedient,
und mit einiger Sicherheit diirfte sie dannzu-
mal auch nicht die Pfarrkirche von Hofstet-
ten gewesen sein; das ikonographische Pro-
gramm im Chor wire doch zu individuell
und zu wenig reprdsentativ gewesen. Eher
denkbar ist der Gebrauch als Friedhofkapel-
le, der seit dem 16. Jahrhundert verbiirgt ist,
und dem die Passionsthemen der Chormale-
rei gut entsprechen wiirden. Wichtigster An-
reger der Thematik der Ausmalung war aber
sicher jener anonyme Stiftergeistliche —
wohl aus dem Umkreis des Bischofs von
Basel — dem wir diesen originellen und
kiinstlerisch sehr beachtenswerten Chorfres-
kenzyklus in Hofstetten verdanken.



4. Das «Jiingste Gericht» an der Westwand

Noch bleibt uns die Wiirdigung des «Jiing-
sten Gerichtes» an der siidlichen Hilfte der
Kapellenriickwand. Nachdem bereits zwi-
schen 1947 und 1949 Fragmente dieses Fres-
kos freigelegt werden konnten, erlaubte die
Entfernung der barocken Empore widhrend
der jingsten Restaurierung die Aufdeckung
weiterer Partien.

Bereits die Farbigkeit (es dominiert ein
blauer Bildhintergrund) und das wenige,
was an Maltechnik zu eruieren ist, sagen
uns, dass dieses Gemadlde nicht gleichzeitig
mit den iibrigen Fresken der Johanneskapelle
entstanden sein kann. Eine Absetzung gegen-
iiber dem benachbarten Passionszyklus sug-
geriert auch die etwas erhohte Augenlinie
des Bildes und die ungewohnte Rahmung an
der oberen Kante. Eine Entstehung scheint
am wahrscheinlichsten im spéten 15. Jahr-
hundert oder in den Jahren nach 1500.

Auch nach den jiingsten Aufdeckungen
ist der Fragmentcharakter geblieben, doch
wird die Bildanlage klarer. In der Position
einigermassen zu umreissen ist die Figur von
Christus als Weltenrichter, der auf dem teil-
weise erhaltenen Regenbogen sitzt. Uber
dem umfangreichen Putzausbruch (vom
Emporeneinbau herrithrend) gerade noch
erhalten sind Stirnpartie, Gloriole und
Segenshand. Christus wird flankiert von
zwei Trompetenengeln, die nach der Ver-
heissung der Johannes-Apokalypse das
Weltgericht ankiindigen. Von den {iiblicher-
weise zugehorigen Assistenzfiguren hat sich
nur der hl. Johannes Evangelist erhalten; in
gelbem Gewand mit langem Giirtel kniet er
auf der rechten Seite. Maria gegeniiber ist
mit der originalen Putzschicht leider voll-
standig verlorengegangen.'* Hingegen ent-
decken wir in der rechten unteren Bildecke,
zu beiden Seiten des Johannes, die Reste
dreier nackter Figiirchen. Sie entsteigen

ihren Griabern, um als Verdammte alsogleich
in den Hollenschlund gezogen zu werden,
der auf dem Bildfragment freilich fehlt.

Anhaltspunkte zur urspriinglichen Aus-
dehnung vermitteln Reste der oberen und
rechten Bildumrahmung. Das rote Vertikal-
band gegen die Tiirlaibung hin scheint auf
das Portal Riicksicht zu nehmen, was fiir
eine relativ-zeitliche Einordnung von Bedeu-
tung ist. Den Horizontalabschluss am obe-
ren (und vielleicht auch am fehlenden unte-
ren) Rand muss man sich in Gedanken zu
einem wohl vierstufigen Band ergédnzen:
iiber einem hellen Streifen mit stilisiertem
Muschelwolkenfries rahmen rote Begleit-
binder ein symmetrisch komponiertes Rah-
mengebinde aus kraftigen Blédttern und mit
einer grossen Bliite in der Mitte. Dieses ganze
vegetabilische Ornament strahlt nicht mehr
die Grazilitdit und Unbekiimmertheit der
spatgotischen Ranken in der Chormalerei
aus; vielmehr empfindet man eine Kraft und
Festigkeit, die man in der Zeit vor und nach
1500 von Motiven erwarten kann, die unter
dem Einfluss von Grafikvorlagen der Friih-
renaissance stehen. In dieses zeitliche Um-
feld passt eine Weltgerichtsdarstellung sehr
wohl; sie gehort in den letzten Jahrzehnten
vor der Reformation zur bevorzugten Bild-
thematik — erst recht in der oberrheinischen
Landschaft um Basel.

Das «Jungste Gericht» in Hofstetten ist
einfacher und figurendrmer als entsprechen-
de Wandbilder in seiner Umgebung — geo-
graphisch am néachsten etwa die ippigen
Weltgerichte in Muttenz. Trotz seiner Be-
scheidenheit und seines fragmentarischen
Zustandes vermag aber dieses «Jiingste Ge-
richt» jene Aufgabe zu erfiillen, die ihm ur-
spriinglich zugedacht worden ist: dem Besu-
cher beim Betreten der Johanneskapelle
mahnend die Verginglichkeit seines irdi-
schen Lebens vor Augen zu halten.

45



46

Das Jiingste Gericht an der Westwand.

Umzeichnung des Jiingsten Gerichtes mit Rekonstruktion der verlorenen Partien.
(Zeichnung von Restaurator Bruno Héusel, Rheinfelden.)




Anmerkungen:

Fiir Hinweise und fachlichen Rat bin ich dem Restaura-
tor Herrn Bruno Hiusel, Rheinfelden, und den Herren
Dr. Ernst Murbach, Miinchenstein, und Dr. Lucas
Wiithrich, Ziirich, zu grossem Dank verpflichtet.

I Der Kanton Solothurn ist weitaus drmer an mittel-
alterlichen Wandmalereien als seine Nachbarkantone
(man erinnere sich der reichen Freskenbestdnde im
Kanton Basel Landschaft). Neben der Johanneskapelle
in Hofstetten befinden sich weitere gotische Fresken an
folgenden Orten:

Balsthal: Alte kath. Pfarrkirche Unserer Lieben Frau.
In einer Chornische die Apostel Judas Thaddius,
Andreas und Jakobus minor, 1461 (den beiden Nothel-
ferinnen ziemlich dhnliche Ganzfiguren).

Deitingen: Kath. Pfarrkirche St. Marien. Fragmente
einer Kreuzabnahme und Himmelfahrt Christi (etwa
3. Viertel 15. Jh.).

Kestenholz: Kapelle St. Peter und Paul. Zwei Komplexe
von Wandmalereien: Engel und Rautenmuster aus dem
spaten 14. Jh. und Heilige aus dem 16. Jh.

Literatur zu den Fresken in Hofstetten: Ernst Baumann,
Die Kirchen von Hofstetten, in: Die Glocken von Maria-
stein, 27 (1949/50), S.104-106, 124-126. — Ders., Die
St. Johanneskapelle in Hofstetten und ihre Wandbil-
der, in: Jurablatter, 13 (1951), S. 81-96. — Gottlieb
Loertscher, Die Kunstdenkmiler des Kantons Solo-
thurn, Band III, Basel 1957, S. 326-330. — Ders.,
Kunstfithrer Kanton Solothurn, Bern 1975, S.132. —
Andreas Obrecht, Ein Kleinod in einer Mariasteiner
Pfarrei — Die St.Johanneskapelle in Hofstetten, in:
Mariastein, 29 (1983), Nr. 3, S. 62-68. — Eine Uber-
sicht iiber die Wandmalerei der Region vermittelt (ohne
Hofstetten einzubeziehen): Ernst Murbach, Die mittel-
alterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Uberblick, 147. Neujahrsblatt hrsg. von der Gesell-
schaft zur Beférderung des Guten und Gemeinniitzi-
gen, Basel 1969. — Fiir weitere Angaben der einzelnen
Freskenbestinde kann auf die Kunstdenkmaélerbédnde
der Gesellschaft fiir Schweizerische Kunstgeschichte
verwiesen werden. — Hilfreich bei der Klarung ikono-
graphischer Fragen ist das achtbéndige Lexikon der
christlichen Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirsch-
baum, Rom, Freiburg i. B. 1968fTf.

2 Uber das Schicksal der Malereien an der Westseite
sind wir uns nicht im klaren. Es ist denkbar, dass der
beschriebene gotische Zyklus in spétgotischer Zeit (Ende
15./Anfang 16. Jh.) anlasslich des Ausbruchs (oder der
Vergrosserung?) des aus der Mittelachse geriickten
Westeingangs ganz oder teilweise aufgegeben, d. h.
iibermalt wurde. Bei einer solchen Interpretation wére
allerdings die Felderdisposition des urspriinglichen
Zyklus® genauer zu studieren, ebenso der Standort des
urspriinglichen Eingangs zu priifen. In Frage kdme der
westliche Teil der Siidwand, wo aber nach der Neuauf-
mauerung von 1720/21 diesbeziiglich keine archdologi-
schen Beobachtungen mehr moglich sind.

3 Ein Zyklus in zwei Registern ist nicht denkbar, da die
Schiffdecke vor ihrer Erhohung tiefer lag.

4 Am klarsten sind Beschaffenheit und Rapport dieser
Dekorationsmalerei im Wandfeld rechts des Altares er-

kennbar. Es werden zwei Lagen von Quadern mit recht-
eckigen Spiegeln (unterschiedlicher Proportion) deut-
lich. Eine in etwa vergleichbare Quadrierung findet sich
in der St.-Martins-Kapelle in Bregenz (wohl Ende
14. Jh.). Abbildung bei Albert Knoepfli, Kunstge-
schichte des Bodenseeraumes, Band I, Konstanz, Lin-
dau, Stuttgart 1961, Abb. 143.

5 Sie wurde wahrscheinlich 1720/21 erhoht. Schein-
architektonische Rahmenzonen in dhnlicher Auffassung
aber reicherer Instrumentierung finden sich auch in den
Kirchen von Oltingen BL (um 1470), Kaiseraugst AG
(Mitte 15. Jh.) und Blansingen (Baden; Mitte 15. Jh.).

6 Die urspriinglichen Gesichtsziige des Johannes sind
verlorengegangen, weshalb bei der jiingsten Restaurie-
rung die Retuschen von 1949/50 teilweise stehengelas-
sen wurden. — Da die jugendliche, blondgelockte Figur
des Taufers auf den ersten Blick grosse Ahnlichkeit mit
Darstellungen des Evangelisten Johannes hat, dachte
Gottlieb Loertscher an eine Kontamination der beiden
Johannes. Vergleichsbeispiele konnte ich keine finden;
eher dagegen sprechen die Bekleidung der Figur, das
Tierfell und (schlecht erkennbar) das ausgefranste
Gewand und die Barfiissigkeit.

7 Die ebenfalls in Vorschlag gebrachte Interpretation
als Keltertreter ist von der Hand zu weisen.

8 Derartige Wolkendarstellungen und Himmelssym-
bole in Girlanden- und Muschelform finden sich héu-
fig in der gotischen Malerei: in der Nachbarschaft etwa
in St. Martin in Basel (um 1370; Kdm BS 1V, Abb. 435);
besonders schon das Beispiel von Erlenbach i. S.
(2. Viertel 15. Jh.; Verena Stahli-Liithi, Die Kirche von
Erlenbach i. S., IThre Geschichte und ihre Wandmale-
reien, Bern 1979, Abb. 22).

9 Ungefihr auf Hiifthohe ist rudimentar erkennbar ein
zweites Handepaar, welches offenbar vom Kiinstler —
in Verdnderung derwBildkomposition — nachtriglich
iibermalt worden ist.

10 Eg sind schon Uberlegungen zur méglichen Identitét
dieses Stifters angestellt worden. Der tiblicherweise ge-
nannte Johannes Eberli, der 1406 als «rector in Hof-
stetten» erwihnt wird, kdme bei der hier vorgeschlage-
nen Spitdatierung des Zyklus’ (1460/70) nicht in Frage.
11 Nach dem Johannes-Evangelium 1, 29-36.

12 Dag selbe Blattrankenmotiv findet sich in der Kapelle
noch an der langhausseitigen Laibung des vermauerten
Fensterchens der siidlichen Chorwand. — Eine in etwa
vergleichbare Rankenzeichnung treffen wir in der Chor-
malerei der Kirche von Gelterkinden BL (Ende 15. Jh.).
13 Um vorschnellen Schliissen vorzubeugen, sei hier.
vermerkt, dass Hofstetten erst 1515, die St. Johannes-
kapelle noch spiter (vgl. Obrecht, Anm. 1) zu Solo-
thurn. kam, wo bekanntlich die Heiligen der Thebéi-
schen Legion stark verehrt werden.

14 Allerdings erweckt die heutige Situation den An-
schein, als sei Maria sehr wenig Platz gelassen worden.
Moglicherweise wurde anlédsslich der Neuaufmauerung
der Siidwand 1720/21 die Bildfliche beschnitten. Jeden-
falls scheint heute Christus um ca. 20 cm aus der Bild-
achse nach links gertickt.

Fotonachweis: Seite 33 und 34 von Andreas Obrecht,
Hofstetten; alle ibrigen von Simon Zimmer, Basel.

47



	Die gotischen Wandmalereien

