
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 46 (1984)

Heft: 3

Artikel: Die gotischen Wandmalereien

Autor: Schubiger, Benno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-862258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-862258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die gotischen Wandmalereien
Von Benno Schubiger

Gesamtansicht des Chores

Die kleine Gemeinde Hofstetten-Flüh in der
nördlichen Exklave darf sich rühmen, den

umfangreichsten und bedeutendsten Zyklus
gotischer Wandmalerei im ganzen Kanton
Solothurn zu besitzen.1 Dass sich dieser Ort
seiner Verantwortung bewusst ist, ein so

wichtiges Kunstwerk zu hüten, hat die
römisch-katholische Kirchgemeinde mit der
fachgerechten Restaurierung ihrer
Johanneskapelle und ihrer Malereien bewiesen.

Schon 1949 war man den damals eben

neu entdeckten Bildern im Chor und Schiff
mit Sorgfalt begegnet. Die Technologie der
Gemäldekonservierung und die
Restaurierungsauffassungen haben sich allerdings
während den letzten dreissig Jahren doch
derart entwickelt, dass es angebracht
erscheinen musste, ein zweites Mal Hand an
den Freskenbestand in Hofstetten zu legen.
Es wurden einige unvorteilhafte, bestand-

35



Romanisches Fragment der Dekorationsmalerei
im Chor.

Fresken geführt hatten, so anderswo die
Bilderstürme der Reformation. Aufgabe der
heutigen Zeit ist es, derartige Zeugen
mittelalterlichen Geisteslebens mit modernen
technologischen Methoden erneut zum Sprechen
zu bringen.

Die Malereien im Überblick

schädigende Restaurierungsmassnahmen
von 1949 rückgängig gemacht, dann die meisten

der in Retuschen und Eigenleben zu
weit gehenden Ergänzungen wieder entfernt.
Daneben konnten durch genaue Wanduntersuchungen

einige weitere Gemäldepartien
freigelegt werden (u. a. Sockeldekoration im
Chor und Jüngstes Gericht an der
Westwand). So präsentieren sich die Gemälde im
Innern der Johanneskapelle nach der Restaurierung

durch Bruno Eläusel und Mitarbeiter
nicht nur als bestmöglich konservierter
Malereibestand, sondern auch als spätmittelalterliches

Kunstwerk, das in seiner
behutsamen, überlegten Einpassung der Fehlstellen

an den original erhaltenen Befund ehrlich

ist: auch ohne gewagte Ergänzungen ist
die zwar sehr rudimentäre, dafür aber originale

Malerei in ihrer Aussage lesbar und in
ihrer ursprünglichen Ausdruckskraft mindestens

teilweise erhalten.

Der Freskenkomplex von Hofstetten,
der im solothurnischen Kantonsgebiet so

einzigartig dasteht, ist der oberrheinischen
Kunstlandschaft zuzuordnen und findet
mannigfache Entsprechung in fast zahllosen
Kirchenausmalungen in Basel und seiner
weiteren Umgebung. Den fragmentarischen
Zustand der Fresken teilt Hofstetten mit
anderen Gemäldezyklen: wenn nicht wie
hier gewandeltes Kunstverständnis oder
Geschmack zur Zerstörung mittelalterlicher

Die archäologischen und bauanalytischen
Untersuchungen haben fünf Hauptbauphasen

der Johanneskapelle erkennen lassen.
Die hier zur Diskussion stehenden
Wandmalereien sind dabei nach der zweitletzten,
spätmittelalterlichen Bauetappe entstanden;
allerdings auch nicht in einem Schritt,
sondern — wie ich auf Grund stilistischer und
bauarchäologischer Beobachtungen meine
— in vier verschiedenen Phasen. So können
im malerischen Bestand folgende Partien
unterschieden werden:

1. Eine ornamentale Quadermalerei an
der Nordwand des Chors, deren Entstehung
wir im 13. Jahrhundert vermuten.

2. An der nördlichen Hälfte der
Langhauswestwand die Überreste dreier Szenenbilder

(Einzug in Jerusalem, Abendmahl,
Ölberg) als Fragmente eines Passionszyklus'.
Unserer Meinung nach ist er zu Ende des 14.
oder eher im beginnenden 15. Jahrhundert
gemalt.

3. Die in weiten Teilen erhaltene,
allerdings von zahlreichen Fehlstellen durchsetzte
Chorausmalung, datierbar etwa 1460/70.
Dargestellt sind hauptsächlich Bilder aus der
Heiligenikonographie (hl. Barbara, hl.
Katharina, zwei heilige Ritter), in Anspielung
auf den Kapellenpatron eine Taufe Christi
und das Lamm Gottes, sowie ein Stifterbild
mit dem Andachtsbild des Schmerzenmannes,

sodann Christi Schweisstuch.
4. An der südlichen Hälfte der Westwand

ein nur noch partiell erhaltenes «Jüng-

36



stes Gericht», zeitlich schwierig einzuordnen,

wohl vor oder nach 1500.
Wenn einerseits der fragmentarische,

oder zumindest stark lädierte Erhaltungszustand

dieser alle in Secco-Technik geschaffenen

Wandmalereien zu bedauern ist, kann
doch andererseits mit Staunen hervorgehoben

werden, dass in einer derart kleinen
Kirche nicht weniger als vier — teilweise
allerdings nebeneinander existierende — Phasen

von Wandbemalung festgestellt werden. Es

darf daraus wohl die Bedeutung dieses
Gotteshauses geschlossen werden, welche weiter
unten noch diskutiert werden soll.

Die einzelnen Phasen der Ausmalung

1. Die Quadermalerei im Chor

Die älteste Malereischicht befindet sich an
der nördlichen Chorwand und lässt sich auch
an der gegenüberliegenden Südseite im
Mauerverputz (heute überstrichen) und in
einer quadratischen Wandnische nachweisen.

Das kleine Fragment der Dekorationsmalerei

an der Nordwand ist ungefähr auf
Brusthöhe und scheint Teil einer bis unter
die Decke reichenden Inkrustationsimitation
zu sein. Erkennbar ist — in ocker bzw.
graugelben sowie rostroten («Caput mortuum»)
Farben — eine Lage mit querrechteckiger,
auf plastische Wirkung bedachter Quadermalerei;

darüber schliesst durch Begleitlinien
getrennt ein stehender Rautenfries an.
Denkbar, aber nicht mehr nachzuweisen ist,
dass eine Vorhang- oder weitere Quadermalerei

den unteren Sockelabschluss gebildet

hat. Eine Datierung dieses Malereifrag-
mentes ist schwierig; immerhin kann auf den
«archaischen» Charakter verwiesen werden,
der auch etwa daraus entsteht, dass rahmende

Konturen weitgehend fehlen. Eine schwie¬

rige Datierungshilfe bedeutet auch die der
selben Schicht angehörende Verzierung in
der Mauernische auf der Südseite: in frischen
Pinselstrichen ist da eine fratzenartige, letztlich

aber doch pflanzlich zu interpretierende
Verzierung hingemalt worden, die ihre
Altertümlichkeit mit der Quadrierung an der
Nordwand gemeinsam hat. Am wahrscheinlichsten

erachte ich eine Datierung ins (wohl
spätere) 13. Jahrhundert.

2. Die Reste des Passionszyklus
an der Westwand

An der Innenseite der Eingangsfassade, am
Mauerabschnitt zwischen der Nordwand
und dem (etwas aus der Achse gerückten)
Spitzbogenportal sind wenige Reste einer
Wandmalerei erkennbar. Durch zahlreiche
Pickelhiebe (um die Haftung des nachfolgenden

Putzes zu verbessern), durch Entfernung

der Malereioberfläche und schliesslich
durch den Einbau der Empore nach 1720/21
ist dieses Fresko derart in Mitleidenschaft
gezogen worden, dass sich nur ein sehr
geringer Prozentsatz der originalen Malschicht
erhalten hat; die Einzelheiten lassen sich so

— falls überhaupt — nur in den grossen
Umrissen oder zum Teil an Hand von
Farbunterschieden erkennen.

Inhaltlich entschlüsselbar sind die drei —
hauptsächlich in den Farben Ocker, Caput
mortuum und wenig Grün gehaltenen —
Darstellungen gleichwohl: im linken der drei
Bildfelder (es ist durch den nachträglichen
Ausbruch der Türe zur Hälfte zerstört)
erkennt man die Konturen eines trabenden
Esels, den rechts eine Männergestalt erwartet.

Es kann daraus die Szene des Einzuges
Christi in Jerusalem am Palmsonntag
interpretiert werden — traditionellerweise die
erste Szene in der Passion Christi. Ihr

37



schliesst sich — durch ein 6 cm breites helles
Band abgetrennt — ein 100 cm, ungefähr
quadratisches Bildfeld an, das als einziges in
etwa seine ursprünglichen Ausmasse
bewahrt hat. Es trägt die Darstellung des

Abendmahls. Hinter dem Tisch erahnt man
eine Gruppe von etwa fünf Aposteln, auf
der anderen Seite der riesigen Fehlstelle im
Putz zwei weitere Gestalten: bei der
deutlicher erkennbaren Figur mit dem grünen
Untergewand und der fein gezeichneten
Hand dürfte es sich um Christus oder Johannes

handeln. Das dritte Bildfeld, welches an
die nachträglich erneuerte Nordwestecke des

Kirchenschiffes stösst und somit nicht mehr
die ursprünglichen Ausmasse besitzt, nimmt
eine Ölbergszene auf. Zumindest in der
Grossform einigermassen zu umreissen ist
die Figur von Christus, der sich in einer
ungewohnten Orantenstellung präsentiert. Von
den dazugehörigen drei schlafenden Aposteln

sind zumindest zwei auf der linken Seite

an ihren nimbierten Köpfen erkennbar. Der
Schauplatz des Ereignisses, der Garten
Gethsemane ist in den schirmförmigen Bäumen
im Hintergrund angedeutet.

Es bestehen Anzeichen dafür, dass sich
dieser Passionszyklus auf der Nordwand
fortsetzte; es konnten nämlich hier verstreute
Farbfragmente ausfindig gemacht werden,
die nun wieder überstrichen worden sind.
Die Wand hätte Platz geboten für neun,
höchstens zehn weitere Bildfelder, welche
wohl das Leiden und Sterben Christi
illustrierten. Es fehlen Hinweise dafür, dass
diesem Passionszyklus an der Südwand eine
Bildreihe mit Szenen der Kindheit und
Wundertätigkeit Jesu vorangegangen wäre; die
südliche Langhauswand ist nämlich anlässlich

des Kapellenumbaus von 1720/21 bis in
die Fundamente abgebrochen worden. Doch
ist in der Disposition der erhaltenen Malerei
und des Raumes ein solcher umfassender

Zyklus des Lebens Christi durchaus denkbar,

ja sogar wahrscheinlich.2 Im Unterschied

zu anderen vergleichbaren Christuszyklen

(es wäre z. B. auf den etwas älteren
im basellandschaftlichen Ziefen zu verweisen)

wickelt sich aber das Szenenprogramm
nicht in zwei übereinanderliegenden Registern

ab, sondern es besteht aus einer einzigen

Bilderreihe.3 Hinzuzudenken ist für den
heutigen Betrachter eine verlorengegangene
Sockelbemalung in Form eines gemalten
Vorhanges oder Mauerwerks.

Eine zeitliche und stilistische Einordnung

dieses Passionszyklus' kann wegen des

Fragmentcharakters nur mit grössten
Vorbehalten vorgenommen werden. Angesichts
der wenigen signifikanten Formen wie Hände,

Gesichtsteile, Esel und Bäume scheint
mir eine Datierung ins späte 14. Jahrhundert
oder eher in die ersten Jahrzehnte des

15. Jahrhunderts vertretbar.

3. Die spätgotische Chorausmalung

Den unbefangenen Besucher der Johanneskapelle

dürfte vor diesen älteren Bildfragmenten

in erster Linie die Bemalung der
Chorabschlusswand (ursprünglich das ganze
Altarhaus füllend) als Blickfang des

Innenraumes interessieren. Obwohl sie ihrer originalen

Maloberfläche weitgehend beraubt ist
und überhaupt von zahlreichen Fehlstellen
durchsetzt ist, kann sie in den einzelnen
Bildszenen leicht und eindeutig interpretiert
werden. Und in Verbindung mit dem —
zumindest andeutungsweise erhaltenen —
scheinarchitektonischen Rahmengerüst
ergibt sich doch ein repräsentativer Eindruck
eines gotischen Sakralraumes. Im Chörlein
der Kapelle ist somit immerhin noch soviel
Originalsubstanz aus spätgotischer Zeit
erhalten, die den Chor nicht nur auf Grund

38



Die heilige Barbara und die heilige Katharina in
den Fensterlaibungen des Chorfensters.

des ikonographischen Programmes «lesbar»
macht, sondern auch als Raumkunst optisch
«erlebbar» macht.

In eine zurückhaltend gestaltete
Scheinarchitektur eingebettet breiten sich an der
Stirnwand und an den angrenzenden Partien
der Längswände fünf figürliche Wand- und
drei Nischenbilder aus. Bemerkenswert ist
dabei ihre Anordnung, die sich nicht an die
Strenge und Symmetrie anderer Malerei der

Spätgotik hält. In den Laibungen des gerade
schliessenden Chorscheitelfensters finden
sich die Figuren von zwei Nothelferinnen,
der hl. Katharina (rechts) und der hl. Barbara

(links). Das Wandfeld rechts des Altars
nimmt — in Anspielung auf das Patrozi-
nium und auch durch das grosse Bildformat
ausgezeichnet — die Darstellung der Taufe
Christi durch Johannes ein. Im Gegensatz
dazu ist die nördliche Hälfte der Chorstirne
(die liturgisch wichtigere Evangelienseite) in
zwei übereinanderliegende querformatige
Felder geteilt; während das Agnus Dei
(unten) noch zur Taufe durch Johannes
Bezug nimmt, hat sich im obern Bild mit dem
Schmerzensmann der unbekannte, kniende
Stifter dieses Bilderzyklus ein Denkmal
gesetzt. Die hier angetönte Passionsthematik
wird weitergeführt in einer Darstellung des

Schweisstuches der hl. Veronika an der
südlichen Chorlängswand. Direkt unter diesem

Schweisstuch, in der vom Langhaus einsehbaren

Laibung eines später zugemauerten
(1949 zur Nische ausgestalteten) Fensterchens

findet sich das Bild eines stehenden

Leuchterengels. Auf der entgegengesetzten
Seite hat sich die Figur eines heiligen Ritters
erhalten, dem offenbar — wie bescheidene
Reste nahelegen — eine zweite Rittergestalt
zur Seite stand.

Nach diesem kurzen Bestandesüberblick
lohnt sich eine genauere Analyse. Sie hat sich
zuerst dem Bildrahmen werk zu widmen,
welches die Chorausmalung farblich dominiert

und als strukturelles Gerippe des Ganzen

fungiert. Das zumindest optisch tragende
«Fundament» bildet eine Diamantquaderimitation,

welche durch eine unterschiedliche
Schattierung stark plastisch wirkt.4 Über
dieser etwa hüfthohen Dekorationsmalerei
setzt ein Streifenrahmenwerk an, das die
einzelnen Bildfelder an den Wänden und in
den Fensternischen balkenartig konturiert.
In den obersten Partien entwickelt sich diese

kräftige Rahmung zu einer plastischen
Illusionsarchitektur: in perspektivischer
Verkürzung markieren stehende und liegende
Träger (als Imitation von Holz oder eher

rötlichem Sandstein) eine Art von Gebälkzone.

Sie bildet nicht nur den oberen Ab-
schluss für die Bildfelder, sondern auch eine
raffinierte optische Abstützung der ehemals
tiefer liegenden und hier aufsetzenden Holz-

39



decke.5 Diese illusionistische Attikazone bildet

aber nicht den oberen Wandabschluss,
sondern suggeriert auch einen raumdurchbrechenden

Ausblick in den Himmel. Die

grünen Flächen zwischen den einzelnen Balken

müssen nämlich als Firmament aufge-
fasst werden, das direkt in den Chorraum
als Ort der kultischen Handlungen einbezogen

wird.

Die figürlichen Malereien in der
Chorscheitelzone scheinen nicht von einem einzigen

Maler zu stammen. Meiner Meinung
nach lassen sich vielmehr zwei gleichzeitig
arbeitende Künstlerhände unterscheiden.
Der talentiertere Maler, vielleicht der Meister

einer Werkstatt, hat in den Laibungen
des Chorfensters die heiligen Nothelferinnen
Katharina (mit dem Rad als Attribut) und
Barbara (mit dem Turm als Attribut)
geschaffen. Da diese Gestalten nie richtiggehend

übertüncht worden waren, sondern
unter jüngerem Putz nur hinter einer losen
Steinaufschichtung verborgen waren, sind
sie die in der Substanz am besten erhaltenen
Malereien. Sie unterscheiden sich von den
anderen durch eine plastische Körperauffassung,

sind daneben aber gleichwohl als

ausgesprochene Gewandfiguren empfunden.
Ein markantes Linienspiel (übrigens auf

minimaler Vorzeichnung) mit stark kontu-
rierten Hängefalten und kräftig gezeichneten

Schattierungen lässt elegante Gestalten
fast höfischen Zuschnitts entstehen. Ihre
Vornehmheit wird unterstrichen durch die
fast gequält grazile Haltung der Hände und
durch die differenzierte Ausbildung ihrer
Häupter: Lilienkronen und Scheibennimben
bilden die symbolischen Zeichen des besonderen

Standes dieser Frauen. Ihre Eigenart
findet aber auch Ausdruck in der differenzierten

Ausbildung der Gesichter, die
keinesfalls schemenhaft behandelt sind: während

die hl. Barbara mit ihren grossen Augen

vergeistigt zum Himmel blickt, schaut die
schmalgesichtige Katharina etwas
teilnahmslos vor sich hin.

Als Bildgestalten sind die Figuren
vollständig und formatfüllend in die
Fensterschrägen eingepasst. Fast scheint es den beiden

Heiligen sogar am Platz zu mangeln,
wenn sie ihre Attribute ganz leicht über den
Bildrahmen herausragen lassen. Ausdruck
von «horror vacui», der in der Malerei häufig

beobachteten Abneigung gegen leere
Flächen, scheinen auch die Blätterzweige zu
sein, welche den freien Raum über den Köpfen

der Heiligen füllen.

Die übrigen Gestalten in den Chormalereien

lassen die Eleganz und die Plastizität
der beiden Heiligenfiguren vermissen, weshalb

ich sie — ohne zeitlich abzusetzen —
einer anderen Künstlerhand zuschreibe.
Immerhin verdanken wir diesem Künstler die

kompositorisch anspruchsvollsten Gemälde
des Hofstetter Zyklus', das Stifterbild mit
dem Schmerzensmann und die Darstellung
der Taufe Christi durch Johannes. Die letztere

lebt von der auf Frontalität und
Symmetrie beruhenden Bildanlage. Die Mitte
nimmt die grazile Figur des nackten, nur
mit einem Lendenschurz bekleideten Christus

ein. Mit gekreuzten Armen steht er im
Jordan, über dessen seitlich erkennbaren
ocker-braunen Ufern sich das ursprünglich
azuritblaue (heute anthrazitfarbene) Firmament

wölbt. In scharfem Kontrast hebt sich
davon die Heilig-Geist-Taube mit der Hostie
im Schnabel ab. Sie entschwebt dem Himmel,

der durch eine grün-weisse, stilisierte
Wolkengirlande angedeutet ist. Handelnde
Person im Bild ist der Heilige Johannes, der
eben im Begriff ist, Christus zu taufen: in
eindrucksvoller Gestik greift er dem Täufling

auf die Schulter und giesst mit der Rechten

das Wasser über dem nimbierten Haupt

40



Der Leuchterengel in der Chornische.

Christi aus. Die jugendliche Johannes-Figur
mit dem blonden Lockenkopf trägt eine

grüne Gewandung, die unten in hochgezogenen

Falten endet. Linienführung und
Schattierung erinnern an die beiden Nothelferinnen,

wobei wir aber nicht jene Geschmeidigkeit

beobachten. Beim heutigen Zustand des

Gemäldes nur noch schlecht erkennbar ist
über der rechten Schulter ein Stück des

Fellgewandes, das in keiner Darstellung des

Täufers fehlen darf.6 Dritte Gestalt in
diesem Bild (das somit dem traditionellen Schema

folgt) ist ein nimbierter Engel mit
spitzzulaufenden Seraphsflügeln, der das Kleid
von Christus trägt. An der Stelle des Gesichtes

klafft leider eine riesige Fehlstelle im Putz.

Einige formale und kompositorische
Einzelheiten der Taufdarstellung kehren im
Gemälde des Schmerzensmannes auf der anderen

Seite des Altars wieder.7 Neben der
symmetrischen Figurenanordnung — Christus
und die beiden Trägerengel sind in einem
Dreiecksschema komponiert — ist es vor
allem die fast identische Auffassung des

Heilands: Kopfneigung und Armhaltung
sind geradezu deckungsgleich mit dem Täufling

im anderen Bild. Identifikationshilfe
für den Beschauer oder Phantasielosigkeit
des Malers? Allerdings wird nun Christus
nicht mehr als Ganzkörperfigur sondern als

Torso dargestellt — wie meistens beim Typus
des Schmerzensmannes. Den unteren Ab-
schluss bildet dabei ein von Engeln getragenes

Wolkenband, das den Himmel symbolisieren

soll und Entsprechung im Bild der
Taufe findet.8

An den gelbgewandeten Trägerengeln
mit den etwas schematischen Gesichtszügen
lässt sich die unterschiedliche Malweise dieses

zweiten Künstlers gut ablesen. Im Gegensatz

zu dem Schöpfer der beiden Nothelferinnen

mit dem langgezogenen, mithin ele¬

ganten Konturenstil, pflegt dieser eine
spontanere, manchmal fast fahrige Malweise.
Die Vorliebe für den kürzeren Pinselstrich
führt vielleicht auch zu einem grösseren
Detailreichtum. Man beachte die
Binnenzeichnung auf den abwechselnd grünen und
blauen Engels flügeln.

Für die Interpretation dieses Bildes von
entscheidender Wichtigkeit ist die kniende
Männerfigur zur Linken. Sie hat die Hände
erhoben zum Gebet an den Schmerzensmann,

einem im Spätmittelalter stark
verehrten Andachtsbildtypus.9 Es dürfte sich
mit grösster Wahrscheinlichkeit um den
Stifter dieses Freskenzyklus' handeln, der
Kleidung nach zu schliessen um einen Priester

oder geistlichen Würdenträger. Ein
gewelltes Schriftband zu Häupten, das
Auskunft über den Stifter oder die Entstehung
der Bilder geben könnte, ist leider blind.10

41



Bei den weiteren Bildern dieser Chorausmalung

handelt es sich um kompositorisch
einfachere Darstellungen. Das Lamm Gottes
unterhalb des Stifterbildes hat symbolischen
Charakter und nimmt Bezug auf die Eucharistie,

welche auf dem Altar gleich nebenan

gefeiert wird. Es steht aber vor allem in
engerem ikonographischem Zusammenhang
mit der Taufe Christi auf der anderen Seite
des Altares. So hatte doch Johannes vor der
Taufe im Jordan über Christus gesagt: «Hier
ist das Lamm Gottes, welches die Sünden
der Welt wegnimmt.»11 Die Darstellung des

Agnus Dei entspricht dabei der im 15.

Jahrhundert üblichen. Das gegen den Altar hin
gerichtete, aber rückwärts blickende Lamm
umfasste mit seinem Vorderlauf (heute
zerstört) die Auferstehungsfahne mit schwarz
hervorstechendem Kleeblattkreuz. Den noch
übrigbleibenden Raum zwischen der
Bildumrahmung füllt in überaus lebendigem For-
menfluss ein Blattrankenwerk in der bekannten

rot-braunen Farbe. Der scharfe Schnitt
der Umrisse erinnert unweigerlich an
zeitgenössische Holzschnitte oder Kupferstiche.12

An spätgotische Kupferstichvorbilder
gemahnt auch das Bild des Schweisstuches
Christi am kleinen Wandfeld der Südwand,
unmittelbar über dem niedrigen Fensterchen
(heute in der Öffnung vermauert). In der

Das Schweisstuch Christi über der Chornische.

gewohnten Art des 15. Jahrhunderts zeigt
uns der Künstler auf dem ockerfarbig
gezeichneten Sudarium das frontale Haupt
Christi mit Nimbus. Seine Gesichtszüge sind

nur noch rudimentär erhalten; dagegen
erkennt man an der strähnigen Bart- und
Haartracht den spontanen, frischen Pinselstrich

des Malers.

In der Gesichts- und Körperzeichnung
wesentlich besser konserviert (allerdings mit
einer klaffenden Fehlstelle am Unterkörper)
ist der Leuchterengel in der Laibung des

darunterliegenden ehemaligen Fensterchens.
Die mädchenhafte, blondgelockte Figur
umklammert mit den kräftigen Händen eine
gewundene Tortsche, um zum Messopfer auf
dem nahen Altar zu leuchten. Faltenbildung,

Haartracht und Gefieder des einen
erkennbaren Flügels zeigen den selben
flüssigen, etwas flüchtigen Duktus, den wir im
Bild des Schmerzensmannes angetroffen
haben.

Auf der nördlichen Chorlängswand findet

sich die letzte noch zu besprechende
Darstellung dieses Bilderzyklus'. Ein heiliger Ritter

vor dunklem, ehemals sicher
azuritblauem Hintergrund nimmt das ganze Bildfeld

von der Sockelmalerei bis zum oberen
Rahmengebälk ein. In leichtem Kontrapost
steht die schlanke Jünglingsfigur vor uns,
mit engen Beinkleidern, kurzem tiefgegürtetem

Wams und kreuzverziertem Überwurf.
Kleidung, Schwert und die Kreuzesfahne in
seiner Rechten kennzeichnen ihn als Ritter.
Er scheint ursprünglich von einem weiteren
Ritter begleitet gewesen zu sein, finden sich
doch links seiner Fahne Rudimente eines

weiteren Banners. Eine einwandfreie Deutung

dieser Figuren ist nicht möglich, doch
dürfte es sich wahrscheinlich um zwei
Vertreter der Thebäischen Legion handeln, welche

im Spätmittelalter stark verehrt und

42



Der heilige Ritter an der Nordwand des Chores.

häufig dargestellt wurden. In Frage kämen
so insbesondere die Heiligen Urs und Viktor
oder der heilige Mauritius, als welcher die
erhaltene Rittergestalt gewöhnlich bezeichnet

wird.13

Eine zeitliche Einordnung dieses

Freskenzyklus' ist besonders wegen des schlechten

Erhaltungszustandes mit Schwierigkeiten
verbunden. Dennoch kann man auf

Grund stilistischer Kriterien eine ungefähre
Datierung vornehmen. Die bisherige Situie-

rung in den Zeitraum um 1430 scheint zu
früh angesichts des praktisch vollständigen
Fehlens von Merkmalen oder auch bloss
Nachboten des um 1400 gängigen «Weichen
Stils». Vergleiche mit anderen Malereien um
1430 machen die Unwahrscheinlichkeit einer
solch frühen Entstehung der Hofstetter
Malerei offenkundig. Dagegen erkennt man
in Falten und Gesichtsbildung und
überhaupt der saloppen, stellenweise etwas trok-
kenen «fa presto» Malweise Indizien für
eine Einordnung nach der Jahrhunderthälfte.

Aus dem Fehlen eines (tatsächlich nicht
erkennbaren) Einflusses des überragenden
Malers Konrad Witz eine Frühdatierung (in
die Zeit vor dem Auftauchen von Witz in
Basel) zu folgern, scheint nicht überzeugend.
Ebensogut kann es sich bei den Schöpfern
der Hofstetter Fresken um Maler gehandelt
haben, die erst nach dem Tod von Witz
(1445 oder 1446) in die Basler Kunstlandschaft

kamen oder sich sonstwie der
Einflusssphäre von Witzens Kunst entziehen
konnten. Für eine Spätdatierung sprechen
beispielsweise bei den Heiligen Katharina
und Barbara auch einige Merkmale in der
Gesichtsbildung und besonders in der
stilisierten Formung der Hände und Finger, welche

an Kupferstiche des oberrheinischen
Meisters ES erinnern (tätig bis 1468). Ich
sehe Zeitähnlichkeit — nicht unbedingt
Stilähnlichkeit — mit den Freskenzyklen in

Oltingen BL, Blansingen und Tüllingen
(Baden) und gelange zu einer Datierung in
die Zeit um 1460/70.

Eine Würdigung des ikonographischen
Programmes hat mit der Bemerkung zu
beginnen, dass es sich um eine eher eigenwillige,

ungewohnte Vermengung von Elementen
der Heiligen- und Passionsikonographie auf
kleinstem Raum handelt. Sie dürfte einerseits

mit Bedeutung und Verwendung sowie
dem individuellen Charakter des Gotteshauses

zusammenhängen, andererseits mit dem
unbekannten Stifter der Malerei. Erstaunlich

wirkt allein schon die freie, kaum auf
System noch auf Symmetrie bedachte
Verwendung der Architektur als Malgrund. Die
Plazierung der einzelnen Bildthemen im
Chorraum wirkt dabei auch nicht weniger
ungewöhnlich.

Die Taufdarstellung hängt sicherlich mit
dem Patrozinium der Johanneskapelle
zusammen. Die früher aufgestellte Theorie,
wonach es sich hier um eine frühchristliche
Taufkapelle, ein Baptisterium, handelte,

43



Fragmente des Passionszyklus' an der Westwand.

wird heute von den Archäologen weitgehend
ausgeschlossen. Den archäologischen Befunden

zu Folge müsste das Johannes-Patrozi-
nium jünger sein. Also hochmittelalterlich,
und etwa mit der aufkommenden Johannes-
Verehrung im Anschluss an die Kreuzzüge
(Johanniter) zusammenzubringen? Eindeutigen

Bezug auf den Kirchenpatron nimmt
das Agnus Dei, das aber ebenso Symbol der
Passion ist und in gedanklichen Zusammenhang

mit dem Schmerzensmann und dem
Schweisstuch Christi tritt. Als Chiffren der
blutigen Erlösertat Christi erfuhren diese im
Zuge mystischer Strömungen andachtsbild-
artige Verehrung. Sie wird ja auch unserem
Schmerzensmann (einem Bild im Bild?)
durch das Gebet des knienden Stifters zuteil.
Ob dieser eine besondere Beziehung zu den
beiden Ritterfiguren (Mauritius, Urs oder
Viktor?) besass und so ihre Darstellung
bewirkte, wäre interessant zu erfahren. — Die
noch verbleibenden Heiligen Barbara und
Katharina passen gut ins ikonographische
Programm einer spätmittelalterlichen
Landkirche, da sie als Nothelferinnen zu den am
meisten abgebildeten Heiligen jener Zeit ge¬

hören. Einzig der prominente Platz, der
ihnen am Hauptfenster zugewiesen wurde,
mag etwas erstaunen. Nahmen sie Bezug auf
eine nicht mehr erhaltene Glasmalerei?

Nicht alle Fragen um die Kapelle St.
Johannes in Hofstetten lassen sich beantworten.

Selbst die ursprüngliche Funktion des
Kirchleins ist uns unbekannt. Zur
Entstehungszeit dieser Chorausmalung hat sie mit
Gewissheit nicht als Taufkapeile gedient,
und mit einiger Sicherheit dürfte sie dannzu-
mal auch nicht die Pfarrkirche von Hofstetten

gewesen sein; das ikonographische
Programm im Chor wäre doch zu individuell
und zu wenig repräsentativ gewesen. Eher
denkbar ist der Gebrauch als Friedhofkapelle,

der seit dem 16. Jahrhundert verbürgt ist,
und dem die Passionsthemen der Chormalerei

gut entsprechen würden. Wichtigster
Anreger der Thematik der Ausmalung war aber
sicher jener anonyme Stiftergeistliche —
wohl aus dem Umkreis des Bischofs von
Basel — dem wir diesen originellen und
künstlerisch sehr beachtenswerten
Chorfreskenzyklus in Hofstetten verdanken.

44



4. Das «Jüngste Gericht» an der Westwand

Noch bleibt uns die Würdigung des «Jüngsten

Gerichtes» an der südlichen Hälfte der
Kapellenrückwand. Nachdem bereits
zwischen 1947 und 1949 Fragmente dieses Freskos

freigelegt werden konnten, erlaubte die
Entfernung der barocken Empore während
der jüngsten Restaurierung die Aufdeckung
weiterer Partien.

Bereits die Farbigkeit (es dominiert ein
blauer Bildhintergrund) und das wenige,
was an Maltechnik zu eruieren ist, sagen

uns, dass dieses Gemälde nicht gleichzeitig
mit den übrigen Fresken der Johanneskapelle
entstanden sein kann. Eine Absetzung gegenüber

dem benachbarten Passionszyklus
suggeriert auch die etwas erhöhte Augenlinie
des Bildes und die ungewohnte Rahmung an
der oberen Kante. Eine Entstehung scheint

am wahrscheinlichsten im späten 15.

Jahrhundert oder in den Jahren nach 1500.

Auch nach den jüngsten Aufdeckungen
ist der Fragmentcharakter geblieben, doch
wird die Bildanlage klarer. In der Position
einigermassen zu umreissen ist die Figur von
Christus als Weltenrichter, der auf dem
teilweise erhaltenen Regenbogen sitzt. Über
dem umfangreichen Putzausbruch (vom
Emporeneinbau herrührend) gerade noch
erhalten sind Stirnpartie, Gloriole und
Segenshand. Christus wird flankiert von
zwei Trompetenengeln, die nach der Ver-
heissung der Johannes-Apokalypse das

Weltgericht ankündigen. Von den üblicherweise

zugehörigen Assistenzfiguren hat sich

nur der hl. Johannes Evangelist erhalten; in
gelbem Gewand mit langem Gürtel kniet er
auf der rechten Seite. Maria gegenüber ist
mit der originalen Putzschicht leider
vollständig verlorengegangen.14 Hingegen
entdecken wir in der rechten unteren Bildecke,
zu beiden Seiten des Johannes, die Reste
dreier nackter Figürchen. Sie entsteigen

ihren Gräbern, um als Verdammte alsogleich
in den Höllenschlund gezogen zu werden,
der auf dem Bildfragment freilich fehlt.

Anhaltspunkte zur ursprünglichen
Ausdehnung vermitteln Reste der oberen und
rechten Bildumrahmung. Das rote Vertikalband

gegen die Türlaibung hin scheint auf
das Portal Rücksicht zu nehmen, was für
eine relativ-zeitliche Einordnung von Bedeutung

ist. Den Horizontalabschluss am oberen

(und vielleicht auch am fehlenden unteren)

Rand muss man sich in Gedanken zu
einem wohl vierstufigen Band ergänzen:
über einem hellen Streifen mit stilisiertem
Muschelwolkenfries rahmen rote Begleitbänder

ein symmetrisch komponiertes
Rahmengebinde aus kräftigen Blättern und mit
einer grossen Blüte in der Mitte. Dieses ganze
vegetabilische Ornament strahlt nicht mehr
die Grazilität und Unbekümmertheit der
spätgotischen Ranken in der Chormalerei
aus; vielmehr empfindet man eine Kraft und
Festigkeit, die man in der Zeit vor und nach
1500 von Motiven erwarten kann, die unter
dem Einfluss von Grafikvorlagen der
Frührenaissance stehen. In dieses zeitliche Umfeld

passt eine Weltgerichtsdarstellung sehr
wohl; sie gehört in den letzten Jahrzehnten
vor der Reformation zur bevorzugten
Bildthematik — erst recht in der oberrheinischen
Landschaft um Basel.

Das «Jüngste Gericht» in Hofstetten ist
einfacher und figurenärmer als entsprechende

Wandbilder in seiner Umgebung —
geographisch am nächsten etwa die üppigen
Weltgerichte in Muttenz. Trotz seiner
Bescheidenheit und seines fragmentarischen
Zustandes vermag aber dieses «Jüngste
Gericht» jene Aufgabe zu erfüllen, die ihm
ursprünglich zugedacht worden ist: dem Besucher

beim Betreten der Johanneskapelle
mahnend die Vergänglichkeit seines
irdischen Lebens vor Augen zu halten.

45



Das Jüngste Gericht an der Westwand.

Umzeichnung des Jüngsten Gerichtes mit Rekonstruktion der verlorenen Partien.
(Zeichnung von Restaurator Bruno Häusel, Rheinfelden.)

46



Anmerkungen:
Für Hinweise und fachlichen Rat bin ich dem Restaurator

Herrn Bruno Häusel, Rheinfelden, und den Herren

Dr. Ernst Murbach, Münchenstein, und Dr. Lucas

Wüthrich, Zürich, zu grossem Dank verpflichtet.
1 Der Kanton Solothurn ist weitaus ärmer an

mittelalterlichen Wandmalereien als seine Nachbarkantone

(man erinnere sich der reichen Freskenbestände im

Kanton Basel Landschaft). Neben der Johanneskapelle

in Hofstetten befinden sich weitere gotische Fresken an

folgenden Orten:
Baisthal: Alte kath. Pfarrkirche Unserer Lieben Frau.

In einer Chornische die Apostel Judas Thaddäus,

Andreas und Jakobus minor, 1461 (den beiden
Nothelferinnen ziemlich ähnliche Ganzfiguren).

Deitingen: Kath. Pfarrkirche St. Marien. Fragmente

einer Kreuzabnahme und Himmelfahrt Christi (etwa

3. Viertel 15. Jh.).
Kestenholz: Kapelle St. Peter und Paul. Zwei Komplexe

von Wandmalereien: Engel und Rautenmuster aus dem

späten 14. Jh. und Heilige aus dem 16. Jh.

Literatur zu den Fresken in Hofstetten: Ernst Baumann,

Die Kirchen von Hofstetten, in: Die Glocken von Mariastein,

27 (1949/50), S. 104-106, 124-126. — Ders., Die

St. Johanneskapelle in Hofstetten und ihre Wandbilder,

in: Jurablätter, 13 (1951), S. 81-96. — Gottlieb

Loertscher, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Solothurn, Band III, Basel 1957, S. 326-330. — Ders.,

Kunstführer Kanton Solothurn, Bern 1975, S. 132.

Andreas Obrecht, Ein Kleinod in einer Mariasteiner

Pfarrei — Die St. Johanneskapelle in Hofstetten, in:

Mariastein, 29 (1983), Nr. 3, S. 62-68. — Eine Übersicht

über die Wandmalerei der Region vermittelt (ohne

Hofstetten einzubeziehen): Ernst Murbach, Die
mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im

Überblick, 147. Neujahrsblatt hrsg. von der Gesellschaft

zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen,

Basel 1969. — Für weitere Angaben der einzelnen

Freskenbestände kann auf die Kunstdenkmälerbände

der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte
verwiesen werden. — Hilfreich bei der Klärung ikono-

graphischer Fragen ist das achtbändige Lexikon der

christlichen Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum,

Rom, Freiburg i. B. 1968ff.
2 Über das Schicksal der Malereien an der Westseite

sind wir uns nicht im klaren. Es ist denkbar, dass der

beschriebene gotische Zyklus in spätgotischer Zeit (Ende

15./Anfang 16. Jh.) anlässlich des Ausbruchs (oder der

Vergrösserung?) des aus der Mittelachse gerückten

Westeingangs ganz oder teilweise aufgegeben, d. h.

übermalt wurde. Bei einer solchen Interpretation wäre

allerdings die Felderdisposition des ursprünglichen

Zyklus' genauer zu studieren, ebenso der Standort des

ursprünglichen Eingangs zu prüfen. In Frage käme der

westliche Teil der Südwand, wo aber nach der

Neuaufmauerung von 1720/21 diesbezüglich keine archäologischen

Beobachtungen mehr möglich sind.
3 Ein Zyklus in zwei Registern ist nicht denkbar, da die

Schiffdecke vor ihrer Erhöhung tiefer lag.
4 Am klarsten sind Beschaffenheit und Rapport dieser

Dekorationsmalerei im Wandfeld rechts des Altares er¬

kennbar. Es werden zwei Lagen von Quadern mit
rechteckigen Spiegeln (unterschiedlicher Proportion) deutlich.

Eine in etwa vergleichbare Quadrierung findet sich

in der St.-Martins-Kapelle in Bregenz (wohl Ende

14. Jh.). Abbildung bei Albert Knoepfli, Kunstgeschichte

des Bodenseeraumes, Band I, Konstanz,
Lindau, Stuttgart 1961, Abb. 143.
5 Sie wurde wahrscheinlich 1720/21 erhöht.
Scheinarchitektonische Rahmenzonen in ähnlicher Auffassung
aber reicherer Instrumentierung finden sich auch in den

Kirchen von Oltingen BL (um 1470), Kaiseraugst AG

(Mitte 15. Jh.) und Blansingen (Baden; Mitte 15. Jh.).
6 Die ursprünglichen Gesichtszüge des Johannes sind

verlorengegangen, weshalb bei der jüngsten Restaurierung

die Retuschen von 1949/50 teilweise stehengelassen

wurden. — Da die jugendliche, blondgelockte Figur
des Täufers auf den ersten Blick grosse Ähnlichkeit mit

Darstellungen des Evangelisten Johannes hat, dachte

Gottlieb Loertscher an eine Kontamination der beiden

Johannes. Vergleichsbeispiele konnte ich keine finden;
eher dagegen sprechen die Bekleidung der Figur, das

Tierfell und (schlecht erkennbar) das ausgefranste

Gewand und die Barfüssigkeit.
7 Die ebenfalls in Vorschlag gebrachte Interpretation
als Keltertreter ist von der Hand zu weisen.
8 Derartige Wolkendarstellungen und Himmelssymbole

in Girlanden- und Muschelform finden sich häufig

in der gotischen Malerei: in der Nachbarschaft etwa

in St. Martin in Basel (um 1370; Kdm BS IV, Abb. 435);

besonders schön das Beispiel von Erlenbach i. S.

(2. Viertel 15. Jh.; Verena Stähli-Lüthi, Die Kirche von
Erlenbach i. S., Ihre Geschichte und ihre Wandmalereien,

Bern 1979, Abb. 22).
9 Ungefähr auf Hüfthöhe ist rudimentär erkennbar ein

zweites Händepaar, \yelches offenbar vom Künstler —

in Veränderung der Bildkomposition — nachträglich
übermalt worden ist.
10 Es sind schon Überlegungen zur möglichen Identität
dieses Stifters angestellt worden. Der üblicherweise

genannte Johannes Eberli, der 1406 als «rector in
Hofstetten» erwähnt wird, käme bei der hier vorgeschlagenen

Spätdatierung des Zyklus' (1460/70) nicht in Frage.
11 Nach dem Johannes-Evangelium 1, 29-36.
12 Das selbe Blattrankenmotiv findet sich in der Kapelle
noch an der langhausseitigen Laibung des vermauerten
Fensterchens der südlichen Chorwand. — Eine in etwa

vergleichbare Rankenzeichnung treffen wir in der
Chormalerei der Kirche von Gelterkinden BL (Ende 15. Jh.).
13 Um vorschnellen Schlüssen vorzubeugen, sei hier

vermerkt, dass Hofstetten erst 1515, die St. Johanneskapelle

noch später (vgl. Obrecht, Anm. 1) zu
Solothurn kam, wo bekanntlich die Heiligen der Thebäi-
schen Legion stark verehrt werden.
14 Allerdings erweckt die heutige Situation den

Anschein, als sei Maria sehr wenig Platz gelassen worden.

Möglicherweise wurde anlässlich der Neuaufmauerung
der Südwand 1720/21 die Bildfläche beschnitten. Jedenfalls

scheint heute Christus um ca. 20 cm aus der
Bildachse nach links gerückt.

Fotonachweis: Seite 33 und 34 von Andreas Obrecht,
Hofstetten; alle übrigen von Simon Zimmer, Basel.

47


	Die gotischen Wandmalereien

