
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 28 (1966)

Heft: 12

Artikel: Die Solothurner Madonna in den Erdbeeren

Autor: Ammann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-861251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-861251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Solothurner Madonna in den Erdbeeren
Von HANS AMMANN

Zur Geschichte des Werkes

Im Museum der Stadt Solothurn findet der Besucher zwei Kostbarkeiten,
die zur Zeit ihrer Entdeckung viel von sich reden machten. Die eine ist die

«Zettersche Madonna» von Holbein dem Jüngeren, die andere ist die «Madonna

in den Erdbeeren» eines spätmittelalterlichen Meisters aus dem Gebiet des

Oberrheins. Eine sichere Bestimmung von Ort und Zeit der Entstehung dieses

Werkes war bis jetzt nicht möglich.
Wahrscheinlich hing das Andachtsbild in dem Prämonstratenserkloster

Gottstatt bei Biel. Während der Reformation — in der bewegten Zeit des

Bildersturms — kam das durch Schusslöcher stark verstümmelte Bild auf

Umwegen in den Besitz des Klosters St. Joseph. Man erzählte sich sogar, das Werk
sei bei Solothurn aus der Aare gefischt worden, wie ja auch das Kolossalkruzifix

von Hans Tussmann (vgl. Aufsatz von G. Loertscher über Hans Tuss-

mann in den «Jurablättern» Nr. 4, 1961, S. 76).
Im Jahre 1865 erwarb der Kunstverein Solothurn das Bild für das

Städtische Museum. Die Schönheit und Bedeutung dieser Madonnadarstellung
wurde noch offensichtlicher, als Andreas Eigner das hergenommene Meisterwerk

restauriert hatte. Er löste diese Aufgabe mit Auszeichnung, was der

heutige Zustand noch beweist.

Die «Madonna in den Erdbeeren» ist die Schöpfung eines oberrheinischen

Meisters, dessen Name zur Zeit noch unbekannt ist. Immer wieder tauchten

neue Lösungsvorschläge zu diesem Problem auf, von denen aber noch keiner

zur sicheren Identifizierung des Bildes ausgereicht hat. Der erwähnte Andreas

Eigner schrieb das Bild Martin Schongauer zu, währenddem andere Forscher

um die Jahrhundertwende darin ein Werk der Kölner Schule von 1420

erblickten. August Schmarsow hingegen behauptete, das Devotionsbild könne

nicht vor 1442 entstanden sein. Er dachte an Lukas Moser und seine Schule.

Direkte Beweise wurden von ihm aber nicht geliefert (vgl. Schmarsow, August:
Die oberrheinische Malerei und ihre Nachbarn um die Mitte des 15.

Jahrhunderts, 1430—1460, Leipzig: Teubner 1903). Die neuere Forschung ist

vorsichtiger geworden. Paul Ganz behauptet, das Andachtsbild sei eine ganz

persönliche Schöpfung und könne überall entstanden sein, sogar in Solothurn
selbst. Nächste Analogien seien am Mittelrhein, im «Frankfurter Paradies-

gärtlein» und in den Werken Stephan Lochners zu finden (vgl. Ganz, Paul:

Malerei der Frührenaissance in der Schweiz. Zürich: Berichthaus 1924).

181



Georg Schmidt nennt den Schöpfer der «Madonna in den Erdbeeren» einen

«oberrheinischen Fra Angelico» und betont das neue Verhältnis zwischen

Mensch und Umwelt, das in dessen Werken einen ersten gültigen Ausdruck

gefunden habe (vgl. Schmidt, Georg: Schweizer Malerei und Zeichnung im
15. und 16. Jahrhundert. Basel: Holbein 1941). Otto Fischer vermutet, der

Maler könne Hans Tiefenthal aus Schlettstadt gewesen sein, der von 1418—
1422 in Basel gearbeitet hat vgl. Fischer, Otto: Geschichte der deutschen

Malerei. München: Bruckmann 1943). Alfred Stange meint, das Bild sei um
1430 in Basel entstanden (vgl. Stange, Alfred: Deutsche Malerei der Gotik.
Vierter Band: Südwestdeutschland in der Zeit von 1400—1450, Deutscher

Kunstverlag 1951).
Aus all diesen verschieden Ansichten kann nur mit Sicherheit entnommen

werden, dass das Bild im oberrheinischen Raum von einem Meister geschaffen

wurde, der zwischen 1410—1440 seine Hauptwerke malte.

Dieser unbekannte Maler wird vielfach «Meister des Frankfurter Paradies-

gärtleins» genannt. Denn im Städtischen Museum von Frankfurt a. M. befindet
sich ein kleines Bild mit der Bezeichnung «Paradiesgärtlein». Trotz des

ungleichen Formates weist das kostbare Werklein grosse Ähnlichkeiten mit der
«Madonna in den Erdbeeren» auf. Auf beiden Darstellungen finden wir die
lesende Jungfrau mit der gleichen Haltung des Kopfes und derselben Malweise
der Haare und Hände. Ausgeprägte Parallelen sind in der eingehenden und
liebevollen Gestaltung der Vögel und Pflanzen festzustellen. Der erzählerische

Charakter ist im Frankfurter Bild stärker hervorgehoben, doch dafür entschädigt

die reifere Ausgestaltung des Antlitzes der Solothurner Madonna. Das

Christuskind trägt auf beiden Bildern den langen, weissen Rock — die Bekleidung

der Prämonstratensermönche — und denselben dreiteiligen Nimbus.
Viel wichtiger als diese äusseren Übereinstimmungen ist die Verwandtschaft

der beiden Werke im geistigen Bereich. Dieselbe innige Beziehung zur Natur,
deren zarte Gestaltung die Reinheit und Göttlichkeit der Maria betonen;
dieselbe intime Versenkung in die Grossartigkeit der Schöpfung; dieselbe

merkwürdige Vermischung von Ritterlich-Höfischem mit einem Gefühlsüberschwang,

der an die Mystik denken lässt; dieselbe Anlehnung an die
Buchmalerei und an die Vorliebe für das Miniaturhafte in jener Zeit: all dies deutet

an, dass die beiden Werke aus der gleichen Geisteshaltung hervorgewachsen
sein müssen.

In der Privatsammlung Oskar Reinharts in Winterthur befindet sich eine

«Verkündung an Maria» (Öl auf Holz 18,5 x 15 cm), die vom gleichen Meister
stammen könnte, wie die obenerwähnten zwei Bilder.

182





Das ganze heilige Geschehen wurde vom Maler in einen bürgerlich
ausgestatteten Innenraum verlegt. Sorgfältig und in klaren Farben werden die

Butzenscheiben, Vorhang, gedrechselte Banklehne, Bord und Handtüchlein

geschildert. Im Vordergrund steht ein Krüglein, das anstelle der symbolhaften
Lilien Bartnelken enthält. Die Form und die Ziermotive des Gefässes stimmen

völlig mit der Ausgestaltung des Kruges auf dem Solothurnerbild überein.

Die «Verkündung an Maria» bildet zudem die Urzelle für eine Reihe
verwandter Innenraumdarstellungen, die sich vorwiegend im Raum von Basel

befinden. Als Beispiele seien die «Nürnberger Verkündigung» von Konrad
Witz und die frühe Schongauer Madonna genannt (vgl. Hugelshofer, Walter:
Eine Verkündigung vom Meister des Frankfurter Paradiesgärtleins. In:
Pantheon I, 1928).

Die Zartheit der Empfindung, der höfisch-ritterliche Einschlag in der

Gestaltung sind charakteristisch für die Malweise der Generation vor Konrad

Witz, der dem gleichen geographischen Raum angehörte. Witz löste sich

weitgehend von dieser empfindsamen und zierlichen Auffassung religiösen Lebens

und Denkens. Er malt seine Gestalten realistischer und derber. Zudem
verhilft er einer realen Landschaftsauffassung und einer perspektivischen
Raumgestaltung zum Durchbruch. Die drei besprochenen Bilder weisen auf einen
oberrheinischen Meister von grosser schöpferischer Kraft und tiefer religiöser
Empfindung. Er steht auf der Schwelle zwischen den noch an die Ritterburg
und Kirche gebundenen Andachtsbildern und einer neuen, vom
bürgerlichstädtischen Geist geprägten Stilrichtung.

Zur Ikonographie des Werkes

Die «Madonna in den Erdbeeren» gehört in den grossen Kreis der
«Madonna im Rosenhag»-Darstellungen, die vom 14. bis ins 16. Jahrhundert weit
verbreitet waren. Allein aus der Bezeichnung «Rosenhag» geht hervor, dass mit
dieser Madonnadarstellung die Rose als Symbolträger untrennbar verbunden
ist. Das Motiv selbst kann etwa folgendermassen umschrieben werden: Maria
sitzt mit ihrem Kinde in der Stille eines Klostergartens, der belebt ist mit einer
Rosenlaube und vielerlei Blumen. Sehr oft ergänzen musizierende Engel die
Szene. Sogar der Himmel kann sich über Maria öffnen, und Gott selbst wird
in seiner ganzen Herrlichkeit sichtbar.

Die entscheidende Voraussetzung, welche die Rose in ihrem ganzen
Bedeutungsreichtum der Maria zuordnet, ist im Alten Testament gegeben.

Is. 11, 1: «Und es wird eine Rute aufgehen von dem Stamm Isais und ein

Zweig aus seiner Wurzel Frucht bringen.» Diese Stelle bedeutet nicht einen

unmittelbaren Hinweis auf das Rosensymbol. Aber es wird die Atmosphäre

184



geschaffen, die den Zusammenhang zwischen Maria und der Rose ermöglicht.
Die Kirchenväter sorgten vor allem dafür, dass diese Verbindung lebendig blieb.
Sie machten die Gläubigen sehr früh schon auf das geheimnisvolle Wortspiel
«virgo» (Jungfrau) und «virga» (das Reis) aufmerksam. In der veränderten

geistigen Situation des späten Mittelalters erhielt die Verknüpfung von Maria
mit der Rose eine neue Aktualität und einen erweiterten Sinngehalt, was
besonders in der Entwicklung einer beziehungsreichen und vielfältigen Symbolsprache

zum Ausdruck kam. Darin nahmen die Rosenhagdarstellungen einen

grossen Platz ein.

Der Symbolgehalt der Rose differenziert sich bereits durch die Farben rot
und weiss, die wir auch auf dem Solothurnerbild finden. Die rote Rose ist
gleichzeitig Sinnbild für die leidende Liebe und das liebevolle Leiden, das

heisst, die Rose gehört wesensmässig zu Jesus Christus und seiner ihn liebenden,

schmerzensvollen Mutter. Die weissen Rosen hingegen deuten auf die
himmlischen Freuden und auf die Sinnesklarheit von Maria. Die Gesamtheit
der Rosenblüten verstärkt die Vorstellung, in den Rosenhagbildern einen Ort
der Seligen vor sich zu haben. Die Rose in der Hand der Jungfrau ist Symbol
und Wesensbestimmung der jungfräulichen Mutter zugleich: Maria ist die

geheimnisvolle Rose.

Maria und das Christuskind stehen in lebendigem Kontakt zueinander.
Diese enge Mutter-Sohn Beziehung ist stilgeschichtlich betrachtet keineswegs
eine Selbstverständlichkeit. Die Urform der sitzenden Maria mit Kind reicht
bis in die byzantinische Kunst des frühen Mittelalters zurück, wobei das formale
Vorbild in den ägyptischen Darstellungen der Isis mit dem Horusknaben zu

finden ist. Die abendländische Entwicklung der Mariendarstellungen ist ohne

den byzantinischen Einfluss undenkbar. Die Beziehung zwischen Mutter und
Kind bleibt bis in die Romanik hinein starr und unbeweglich. Erst in der

Gotik löst sich diese Unnahbarkeit unter dem Einfluss der scholastischen und

mystischen Frömmigkeit. Eine unabsehbare Fülle von Gestaltungsmöglichkeiten

der Madonna wird in den verschiedenen Malschulen entwickelt, so

dass bald jedes wichtigere Kunstzentrum «seine eigene» Madonna besitzt.
Besonders stark verbreitet ist die Darstellung eines spielenden Knaben. Das Jesuskind

spielt dabei oft mit Früchten, Blumen und Vögeln. In der Solothurner
Madonna jedoch spürt man noch etwas von der «himmlischen Unnahbarkeit».
Zwei Gegenstände verstärken diesen Eindruck: die Krone und das geöffnete
Buch. Die Krone — ein byzantinisches Element — betont die Würde Marias
als Gottesmutter. Das Buch gehört zu den ältesten Symbolen der religiösen
Kunst und wird als Zeichen dafür verwendet, dass Maria der Heiligen Schrift
verbunden ist.

185



Der Einfluss Italiens auf die Entwicklung der deutschen Madonnadarstellungen

des Spätmittelalters darf nicht unerwähnt bleiben. Dabei ist vor allem
die Schule von Siena wichtig geworden. In Duccio und Simone Martini
erreichte die sienesische Malerei ihren Höhepunkt. Der Einfluss Martinis, der

stark von der franziskanischen Mystik berührt war, reichte weit über Italien
hinaus bis nach Frankreich, Deutschland und den Niederlanden. Seine feinglied-
rige Malerei kam der damaligen Frömmigkeitshaltung sehr entgegen. Martini
wird als Schöpfer der sogenannten «Madonna dell' Umiltà» betrachtet. Man
versteht darunter die sich auf der Erde lagernde, demütige (humilitas, umiltà

Demut Maria, die sich selbst erniedrigt und dadurch erhöht wird. Die
spätmittelalterlichen Exegeten der Heiligen Schrift verbanden zudem die Wörter
«humilitas» und «humus» Erde) etymologisch miteinander und liessen

dadurch die archetypische Vorstellung des hervorbringenden mütterlichen Prinzips

in Maria lebendig werden.
•k

Die deutsche Kunst des ausgehenden Mittelalters ist ohne das Wirken der

Mystik undenkbar. Was haben wir unter Mystik zu verstehen? Ihr Ziel bestand

im Einswerden mit Gott. Es ging den Mystikern also um eine die verstandes-

mässige Erkenntnis übersteigende, unmittelbare Erfahrung der Gottheit. Um
dieses hohe Ziel zu erreichen, musste sich der Mystiker bestimmten Übungen
(z. B. Fasten, geistige und körperliche Askese) hingeben, die ihn der erstrebten

Vereinigung mit Gott stufenweise näher brachten.

Im Deutschland des 13. und 14. Jahrhunderts erlebte diese Bewegung der

religiösen Innerlichkeit unter der Führung der Dominikaner eine weite
Verbreitung. Das Gebiet des Oberrheins wurde zu einem geistigen Zentrum der

mystischen Welt. Hier tauchte auch zuerst das Motiv der «Madonna im Rosenhag»

auf, und zwar in der sogenannten Kölner Schule. Bald entstanden auch

in Schwaben, im Elsass, in der Nordschweiz und in andern Gegenden thematisch

gleiche Werke.
Neben der kirchlichen Tradition wirkte sich die Mystik entscheidend auf

die ikonographische Gestaltung des Rosenhagmotivs aus. Die Mystik schuf sich

neue Ausdrucksformen ihrer Frömmigkeitshaltung in der Literatur und bildenden

Kunst. Besonders fruchtbar erwies sich dabei die Gewinnung einer
vertieften Beziehung zur Natur. Alfred Peltzer schreibt dazu: «Die Mystiker lieben
diese Farben- und Blumensprache sehr, bilden sie in poesievoller Weise aus

und geben ihr typisch feststehende Anwendung. In dem Reiche der blühenden

grünenden Natur fühlen sie sich heimisch, mit ihr setzen sie ihre seelischen

Stimmungen in Verbindung, bringen sie zu jeder Pflanze in ein inniges
Verhältnis, erkennen in jeder Blume einen Charakter, ein Wesen, welch' Letzteres

186



mit menschlichen Eigenschaften, mit seelischen Empfindungen und religiösen
Gefühlen in Vergleich zu setzen dann sehr nahe liegt» (vgl. Peltzer, Alfred:
Deutsche Mystik und deutsche Kunst, Strassburg 1899, S. 198).

Die «Goldene Schmiede» Konrads von Würzburg, ein Loblied auf die

Maria, vereinigt sämtliche Symbole, Bilder, Vergleiche und Ausdrücke, die

auf Maria Bezug nehmen. Dazu gesellen sich noch eigene überschwängliche
Erfindungen. Dieses Beispiel zeigt, wie eng die Wechselbeziehungen zwischen
der Literatur und der bildenden Kunst waren.

Das mystische Naturverhältnis charakterisiert sich durch das Wahrnehmen
des Göttlichen im Natürlichen. Die viel wichtigeren unsichtbaren Dinge sollten
sich durch die sichtbaren der menschlichen Vorstellung einprägen. Nach Seuse,

dem tiefsinnigen Visionär, boten sich «die Maienzeit und Blütenpracht,
blumenprangende Wiesen und duftender Hag als Spiegel an, die geistige Schönheit
Marias zu fassen». So begreifen wir die tiefe Verwurzelung der Rosenhag-

darstellungen in der mystischen Naturverklärung jener Zeit, die Maria selbst
als ein Blumenfeld mit allerlei bedeutungsvollen Pflanzen auffasst. Wir finden
das Veilchen als Zeichen der Demut, die Lilie als Symbol der Keuschheit. Die

dreiblättrigen Pflanzen, Erdbeeren und Klee, wurden als Zeichen der Trinität
aufgefasst (man vergleiche dazu den Kupferstich «Jesus nach der Versuchung»

von Martin Schongauer). Ein ausgesprochenes Attribut Christi ist das

Maiglöckchen, das auf das Heil der Welt hinweist. Vögel beleben den Ort, deren

Musik die Herrlichkeit Christi preist. Es wäre falsch, in der sorgfältigen
Malweise der Pflanzenwelt dieser paradiesisch anmutenden Gärten nur ein
dekoratives Element erkennen zu wollen, das der Ornamentik der antiken oder der
frühmittelalterlichen Kunst entspräche. Die ausgefeilte Pflanzensymbolik soll

nur Hilfe sein, soll den Betrachter zur kontemplativen Versenkung in das Bild

anregen und ihn dadurch in den göttlichen Bereich führen.

Symbolmässig ebenso bedeutungsvoll wie die Rose ist der Raum, in dem

sich das Geschehen der Rosenhagdarstellungen abspielt. Zwei Bildvorstellungen
haben die Raumgestaltung des uns beschäftigenden Motivs geprägt: das

heidnische Elysium und der «hortus conclusus» des Hohenliedes: Meine Schwester,
liebe Braut, du bist ein verschlossener Garten, eine verschlossene Quelle, ein

versiegelter Born (Hohelied 4, 12).
Das christliche Bild des Paradieses hängt stark von den Vorstellungen der

antiken Dichter ab. Als Beispiel ist Vergil zu nennen, der das Jenseits in der
Äneis (VI, 638 ff) schildert. Das erwähnte «Frankfurter Paradiesgärtlein»
verwirklicht eine zauberhafte Paradiesvorstellung, die ganz aus der religiösen
Innerlichkeit der Zeit heraus gestaltet ist. Die Göttlichkeit der Maria wird

187



sichtbar in diesem paradiesischen Sein, das sich darstellt in der Abgrenzung

gegen alles Irdische, die an den Zustand vor dem Sündenfall erinnern will.
Der hortus conclusus-Gedanke wurde vom Maler der «Erdbeermadonna»

äusserst reizvoll konkretisiert: die Rose ist Gegenstand eines anmutigen Spiels
zwischen Mutter und Kind. Dieses gelöste und heitere Spiel ist nur möglich
in der Vorstellung des Umhegten, des Geborgenseins, wie das eben auf dem

Bilde verwirklicht ist.
Der mittelalterlichen Malerei war die gesetzmässige Konstruktion der

Perspektive fremd. Die damalige Raumauffassung erfüllte sich in der Fläche, die

spannungsvoll aufgebaut sein musste. Die Bildaufteilung richtete sich in den

meisten Fällen nach der Bedeutung der Personen, die dargestellt wurden. So

machte es dem Maler nichts aus, weniger wichtige Gestalten im Bildvordergrund

und kleiner zu malen als die eigentlichen Hauptfiguren. Der Künstler
kehrte die perspektivische Ordnung um, indem er diejenigen Linien divergieren
lässt, die eigentlich konvergieren müssten. Man spricht dann von «umgekehrter
Perspektive».

Auf dem Solothurnerbild wird die Diskrepanz zwischen der kleinen Figur
in der untern rechten Ecke und den heiligen Personen besonders deutlich. Der
Stifter ordnet sich der Maria und dem Christuskind völlig unter, da er auf
ihre Gnade angewiesen ist.

Der Goldgrund deutet auf die Raumlosigkeit und Unendlichkeit Gottes.
Doch bilden Raum und Raumlosigkeit keinen Gegensatz: beides wird umfasst
durch die Allmacht Gottes.

Die spätmittelalterliche, vielgestaltige Symbolsprache äussert sich auch in
der Farbgebung der Gewänder. Die Jungfrau trägt einen weiten blauen Mantel.
Blau wurde als die Farbe des Glaubens aufgefasst. Die tiefe Verwurzelung des

blauen Mantels als Bekleidungsstück der Maria hat sich ja bis heute in den

Krippenspielen erhalten. Das Rot des inneren Kleides hingegen lässt uns die
Passion Christi ahnen. Diese Farbe steht also in einem inneren Zusammenhang
mit den roten Rosen.

Christus trägt einen weissen langen Rock. Wie schon erwähnt, trugen die

Mönche des Prämonstrantenserordens zu Ehren der Heiligen Jungfrau weisse

Kleider. Alle Kirchen dieses Ordens waren der Maria geweiht; deshalb besteht
die Möglichkeit, dass die «Madonna in den Erdbeeren» eine Auftragsarbeit des

ehemaligen Prämcnstratenserklosters Gottstatt bei Biel darstellt, wo das Bild
ursprünglich hergekommen ist. Die Prämonstratenser bemühten sich um die

Förderung der Gemütskräfte der Gläubigen und betonten dadurch die

Volkseelsorge. Somit ergibt sich auch in dieser Richtung eine enge geistige Beziehung

der Rosenhagdarstellungen mit den Absichten dieses Ordens.

188



Unscheinbar und demütig kniet der Stifter vor den heiligen Personen, ganz
in der traditionellen mittelalterlichen Art und Weise dargestellt. Erst im späten
Mittelalter und in der Renaissance nimmt der Stifter die Dimensionen der übrigen

Figuren an. Im Basler Kunstmuseum hängt eine mit der «Erdbeermadonna»

vergleichbare Darstellung eines oberrheinischen Meisters um 1479 mit der

Bezeichnung «Die Heilige Helena findet das Kreuz Christi». Der Stifter dieses

Bildes kniet auch in der untern rechten Ecke und hält ein Spruchband mit den

Worten: «O fili dei miserere mey» (O Sohn Gottes erbarme dich meiner).
Die Behauptung, dass die kleine Figur nicht den Stifter, sondern einen
verstorbenen Knaben darstelle, nach dessen Tod und zu dessen Ehren das

vorliegende Werk gemalt worden sei, scheint wenig glaubhaft. Denn im
allgemeinen wurden auf mittelalterlichen Bildern verstorbene Personen mit einem
Kreuzlein gekennzeichnet. Zudem lässt das jugendliche Aussehen des

Dargestellten nicht unbedingt auf einen Knaben schliessen, da vom Maler eine
Ähnlichkeit der Gesichtszüge der gemalten Figur mit dem menschlichen Modell
zu jener Zeit gar noch nicht beabsichtigt wurde.

Auf Mariendarstellungen des 14. und 15. Jahrhunderts fehlen selten Ge-

fässe, welche die erwähnten Attribute Marias bergen. Die Mystik verbreitete
die Vorstellung, wonach Maria selbst ein Gefäss sei, welches das Heranreifen
der göttlichen Frucht ermögliche. In der Pariser Nationalbibliothek existiert
ein kleines Neujahrsblättlein, das auch dem Meister des «Frankfurter Paradies-

gärtleins» zugeschrieben wird. Das Christkind trägt dort ein Spruchband mit
der Inschrift «ich habe dz krügel in min' hat glück heil öüch gesät». Mit diesem

Hinweis auf die Glück und Heil bringende Funktion des Kruges wäre auch

die Behauptung in Frage gestellt, auf der Solothurner Madonnadarstellung sei

ein Tränenkrüglein abgebildet. Doch diese Einzelfragen sind für den Betrachter
der «Madonna in den Erdbeeren» weniger wichtig. Vielmehr sollte er noch

etwas von der innigen und ursprünglichen Frömmigkeit spüren, die der Maler
in diese Solothurnische Kostbarkeit hineingelegt hat.

Emil Wiedmer als Dichter
Von HERMANN MISTELI

Es ist gar nicht so leicht, sich ein rechtes Bild über den Dichter Emil
Wiedmer zu machen. Denn da begegnet uns vorerst der überbeschäftigte
Redaktor, der so viele Stimmen und Ratschläge zu hören bekommt, der mitten
im Getriebe eines Zeitungsunternehmens sich seine durchaus eigene Meinung

189


	Die Solothurner Madonna in den Erdbeeren

