Zeitschrift: Jurablatter : Monatsschrift fir Heimat- und Volkskunde

Band: 28 (1966)

Heft: 12

Artikel: Die Solothurner Madonna in den Erdbeeren
Autor: Ammann, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-861251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-861251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Solothurner Madonna in den Erdbeeren
Von HANS AMMANN

Zur Geschichte des Werkes

Im Museum der Stadt Solothurn findet der Besucher zwei Kostbarkeiten,
die zur Zeit ihrer Entdeckung viel von sich reden machten. Die eine ist die
«Zettersche Madonna» von Holbein dem Jiingeren, die andere ist die «Madonna
in den Erdbeeren» eines spitmittelalterlichen Meisters aus dem Gebiet des
Oberrheins. Eine sichere Bestimmung von Ort und Zeit der Entstehung dieses
Werkes war bis jetzt nicht moglich.

Wahrscheinlich hing das Andachtsbild in dem Primonstratenserkloster
Gottstatt bei Biel. Wihrend der Reformation — in der bewegten Zeit des
Bildersturms — kam das durch Schusslocher stark verstiimmelte Bild auf Um-
wegen in den Besitz des Klosters St. Joseph. Man erzihlte sich sogar, das Werk
sei bei Solothurn aus der Aare gefischt worden, wie ja auch das Kolossal-
kruzifix von Hans Tussmann (vgl. Aufsatz von G. Loertscher iiber Hans Tuss-
mann in den «Jurablattern» Nr. 4, 1961, S.76).

Im Jahre 1865 erwarb der Kunstverein Solothurn das Bild fiir das Stid-
tische Museum. Die Schonheit und Bedeutung dieser Madonnadarstellung
wurde noch offensichtlicher, als Andreas Eigner das hergenommene Meister-
werk restauriert hatte. Er loste diese Aufgabe mit Auszeichnung, was der
heutige Zustand noch beweist.

Die «Madonna in den Erdbeeren» ist die Schopfung eines oberrheinischen
Meisters, dessen Name zur Zeit noch unbekannt ist. Immer wieder tauchten
neue Losungsvorschlige zu diesem Problem auf, von denen aber noch keiner
zur sicheren Identifizierung des Bildes ausgereicht hat. Der erwihnte Andreas
Eigner schrieb das Bild Martin Schongauer zu, wihrenddem andere Forscher
um die Jahrhundertwende darin ein Werk der Kolner Schule von 1420 er-
blickten. August Schmarsow hingegen behauptete, das Devotionsbild konne
nicht vor 1442 entstanden sein. Er dachte an Lukas Moser und seine Schule.
Direkte Beweise wurden von ihm aber nicht geliefert (vgl. Schmarsow, August:
Die oberrheinische Malerei und ihre Nachbarn um die Mitte des 15. Jahr-
hunderts, 1430—1460, Leipzig: Teubner 1903). Die neuere Forschung ist
vorsichtiger geworden. Paul Ganz behauptet, das Andachtsbild sei eine ganz
personliche Schopfung und konne iiberall entstanden sein, sogar in Solothurn
selbst. Nachste Analogien seien am Mittelrhein, im «Frankfurter Paradies-
girtleiny und in den Werken Stephan Lochners zu finden (vgl. Ganz, Paul:
Malerei der Frithrenaissance in der Schweiz. Ziirich: Berichthaus 1924 ).

181



Georg Schmidt nennt den Schopfer der «Madonna in den Erdbeeren» einen
«oberrheinischen Fra Angelico» und betont das neue Verhiltnis zwischen
Mensch und Umwelt, das in dessen Werken einen ersten giiltigen Ausdruck
gefunden habe (vgl. Schmidt, Georg: Schweizer Malerei und Zeichnung im
15. und 16. Jahrhundert. Basel: Holbein 1941). Otto Fischer vermutet, der
Maler konne Hans Tiefenthal aus Schlettstadt gewesen sein, der von 1418—
1422 in Basel gearbeitet hat (vgl. Fischer, Otto: Geschichte der deutschen
Malerei. Miinchen: Bruckmann 1943). Alfred Stange meint, das Bild sei um
1430 in Basel entstanden (vgl. Stange, Alfred: Deutsche Malerei der Gotik.
Vierter Band: Siidwestdeutschland in der Zeit von 1400—1450, Deutscher
Kunstverlag 1951).

Aus all diesen verschieden Ansichten kann nur mit Sicherheit enthommen
werden, dass das Bild im oberrheinischen Raum von einem Meister geschaffen
wurde, der zwischen 1410—1440 seine Hauptwerke malte.

Dieser unbekannte Maler wird vielfach «Meister des Frankfurter Paradies-
girtleins» genannt. Denn im Stidtischen Museum von Frankfurt a. M. befindet
sich ein kleines Bild mit der Bezeichnung «Paradiesgirtlein». Trotz des un-
gleichen Formates weist das kostbare Werklein grosse Ahnlichkeiten mit der
«Madonna in den Erdbeeren» auf. Auf beiden Darstellungen finden wir die
lesende Jungfrau mit der gleichen Haltung des Kopfes und derselben Malweise
der Haare und Hinde. Ausgeprigte Parallelen sind in der eingehenden und
liebevollen Gestaltung der Vigel und Pflanzen festzustellen. Der erzihlerische
Charakter ist im Frankfurter Bild stirker hervorgehoben, doch dafiir entscha-
digt die reifere Ausgestaltung des Antlitzes der Solothurner Madonna. Das
Christuskind trigt auf beiden Bildern den langen, weissen Rock — die Beklei-
dung der Primonstratensermonche — und denselben dreiteiligen Nimbus.

Viel wichtiger als diese dusseren Ubereinstimmungen ist die Verwandtschaft
der beiden Werke im geistigen Bereich. Dieselbe innige Beziehung zur Natur,
deren zarte Gestaltung die Reinheit und Gottlichkeit der Maria betonen;
dieselbe intime Versenkung in die Grossartigkeit der Schopfung; dieselbe
merkwiirdige Vermischung von Ritterlich-Hofischem mit einem Gefiihlsiiber-
schwang, der an die Mystik denken ldsst; dieselbe Anlehnung an die Buch-
malerei und an die Vorliebe fiir das Miniaturhafte in jener Zeit: all dies deutet
an, dass die beiden Werke aus der gleichen Geisteshaltung hervorgewachsen
sein miissen.

In der Privatsammlung Oskar Reinharts in Winterthur befindet sich eine
«Verkiindung an Maria» (Ol auf Holz 18,5 x 15 cm), die vom gleichen Meister
stammen konnte, wie die obenerwihnten zwei Bilder.

182



Madonna in den Erdbeeren (Museum Solothurn)

183



Das ganze heilige Geschehen wurde vom Maler in einen biirgerlich aus-
gestatteten Innenraum verlegt. Sorgfiltig und in klaren Farben werden die
Butzenscheiben, Vorhang, gedrechselte Banklehne, Bord und Handtiichlein
geschildert. Im Vordergrund steht ein Kriiglein, das anstelle der symbolhaften
Lilien Bartnelken enthilt. Die Form und die Ziermotive des Gefdsses stimmen
vollig mit der Ausgestaltung des Kruges auf dem Solothurnerbild tiberein.

Die «Verkiindung an Maria» bildet zudem die Urzelle fiir eine Reihe ver-
wandter Innenraumdarstellungen, die sich vorwiegend im Raum von Basel
befinden. Als Beispiele seien die «Niirnberger Verkiindigung» von Konrad
Witz und die frithe Schongauer Madonna genannt (vgl. Hugelshofer, Walter:
Eine Verkiindigung vom Meister des Frankfurter Paradiesgirtleins. In: Pan-
theon I, 1928).

Die Zartheit der Empfindung, der hofisch-ritterliche Einschlag in der Ge-
staltung sind charakteristisch fiir die Malweise der Generation vor Konrad
Witz, der dem gleichen geographischen Raum angehorte. Witz 1oste sich weit-
gehend von dieser empfindsamen und zierlichen Auffassung religiosen Lebens
und Denkens. Er malt seine Gestalten realistischer und derber. Zudem ver-
hilft er einer realen Landschaftsauffassung und einer perspektivischen Raum-
gestaltung zum Durchbruch. Die drei besprochenen Bilder weisen auf einen
oberrheinischen Meister von grosser schopferischer Kraft und tiefer religioser
Empfindung. Er steht auf der Schwelle zwischen den noch an die Ritterburg
und Kirche gebundenen Andachtsbildern und einer neuen, vom biirgerlich-
stadtischen Geist geprigten Stilrichtung.

Zur lkonographie des Werkes

Die «Madonna in den Erdbeeren» gehort in den grossen Kreis der «Ma-
donna im Rosenhag»-Darstellungen, die vom 14. bis ins 16. Jahrhundert weit
verbreitet waren. Allein aus der Bezeichnung «Rosenhag» geht hervor, dass mit
dieser Madonnadarstellung die Rose als Symboltriger untrennbar verbunden
ist. Das Motiv selbst kann etwa folgendermassen umschrieben werden: Maria
sitzt mit ihrem Kinde in der Stille eines Klostergartens, der belebt ist mit einer
Rosenlaube und vielerlei Blumen. Sehr oft erginzen musizierende Enge! die
Szene. Sogar der Himmel kann sich iiber Maria offnen, und Gott selbst wird
in seiner ganzen Herrlichkeit sichtbar.

Die entscheidende Voraussetzung, welche die Rose in ihrem ganzen
Bedeutungsreichtum der Maria zuordnet, ist im Alten Testament gegeben.
Is. 11, 1: «Und es wird eine Rute aufgehen von dem Stamm Isais und ein
Zweig aus seiner Wurzel Frucht bringen.» Diese Stelle bedeutet nicht einen
unmittelbaren Hinweis auf das Rosensymbol. Aber es wird die Atmosphire

184



geschaffen, die den Zusammenhang zwischen Maria und der Rose ermoglicht.
Die Kirchenviter sorgten vor allem dafiir, dass diese Verbindung lebendig blieb.
Sie machten die Gldubigen sehr frith schon auf das geheimnisvolle Wortspiel
«virgo» (Jungfrau) und «virga» (das Reis) aufmerksam. In der veridnderten
geistigen Situation des spiten Mittelalters erhielt die Verkniipfung von Maria
mit der Rose eine neue Aktualitit und einen erweiterten Sinngehalt, was be-
sonders in der Entwicklung einer beziehungsreichen und vielfiltigen Symbol-
sprache zum Ausdruck kam. Darin nahmen die Rosenhagdarstellungen einen
grossen Platz ein.

Der Symbolgehalt der Rose differenziert sich bereits durch die Farben rot
und weiss, die wir auch auf dem Solothurnerbild finden. Die rote Rose ist
gleichzeitig Sinnbild fiir die leidende Liebe und das liebevolle Leiden, das
heisst, die Rose gehort wesensmissig zu Jesus Christus und seiner ihn lieben-
den, schmerzensvollen Mutter. Die weissen Rosen hingegen deuten auf die
himmlischen Freuden und auf die Sinnesklarheit von Maria. Die Gesamtheit
der Rosenbliiten verstidrkt die Vorstellung, in den Rosenhagbildern einen Ort
der Seligen vor sich zu haben. Die Rose in der Hand der Jungfrau ist Symbol
und Wesensbestimmung der jungfriulichen Mutter zugleich: Maria ist die
geheimnisvolle Rose.

Maria und das Christuskind stehen in lebendigem Kontakt zueinander.
Diese enge Mutter-Sohn Beziehung ist stilgeschichtlich betrachtet keineswegs
eine Selbstverstindlichkeit. Die Urform der sitzenden Maria mit Kind reicht
bis in die byzantinische Kunst des frithen Mittelalters zuriick, wobei das formale
Vorbild in den dgyptischen Darstellungen der Isis mit dem Horusknaben zu
finden ist. Die abendlindische Entwicklung der Mariendarstellungen ist ohne
den byzantinischen Einfluss undenkbar. Die Beziehung zwischen Mutter und
Kind bleibt bis in die Romanik hinein starr und unbeweglich. Erst in der
Gotik lost sich diese Unnahbarkeit unter dem Einfluss der scholastischen und
mystischen Frommigkeit. Eine unabsehbare Fiille von Gestaltungsmoglich-
keiten der Madonna wird in den verschiedenen Malschulen entwickelt, so
dass bald jedes wichtigere Kunstzentrum «seine eigene» Madonna besitzt. Be-
sonders stark verbreitet ist die Darstellung eines spielenden Knaben. Das Jesus-
kind spielt dabei oft mit Friichten, Blumen und Vogeln. In der Solothurner
Madonna jedoch spiirt man noch etwas von der «himmlischen Unnahbarkeit».
Zwei Gegenstinde verstirken diesen Eindruck: die Krone und das gedffnete
Buch. Die Krone — ein byzantinisches Element — betont die Wiirde Marias
als Gottesmutter. Das Buch gehort zu den #ltesten Symbolen der religiosen
Kunst und wird als Zeichen dafiir verwendet, dass Maria der Heiligen Schrift
verbunden ist.

185



Der Einfluss ITtaliens auf die Entwicklung der deutschen Madonnadarstel-
lungen des Spatmittelalters darf nicht unerwihnt bleiben. Dabei ist vor allem
die Schule von Siena wichtig geworden. In Duccio und Simone Martini er-
reichte die sienesische Malerei ihren Hohepunkt. Der Einfluss Martinis, der
stark von der franziskanischen Mystik beriihrt war, reichte weit Uber Italien
hinaus bis nach Frankreich, Deutschland und den Niederlanden. Seine feinglied-
rige Malerei kam der damaligen Frommigkeitshaltung sehr entgegen. Martini
wird als Schopfer der sogenannten «Madonna dell” Umilta» betrachtet. Man
versteht darunter die sich auf der Erde lagernde, demiitige (humilitas, umilta
= Demut) Maria, die sich selbst erniedrigt und dadurch erhdht wird. Die spit-
mittelalterlichen Exegeten der Heiligen Schrift verbanden zudem die Worter
«humilitas» und «humus» (= Erde) etymologisch miteinander und liessen
dadurch die archetypische Vorstellung des hervorbringenden miitterlichen Prin-
zips in Maria lebendig werden.

Die deutsche Kunst des ausgehenden Mittelalters ist ohne das Wirken der
Mystik undenkbar. Was haben wir unter Mystik zu verstehen? Thr Ziel bestand
im Einswerden mit Gott. Es ging den Mystikern also um eine die verstandes-
missige Erkenntnis iibersteigende, unmittelbare Erfahrung der Gottheit. Um
dieses hohe Ziel zu erreichen, musste sich der Mystiker bestimmten Ubungen
(z. B. Fasten, geistige und korperliche Askese) hingeben, die ihn der erstrebten
Vereinigung mit Gott stufenweise niher brachten.

Im Deutschland des 13. und 14. Jahrhunderts erlebte diese Bewegung der
religiosen Innerlichkeit unter der Fihrung der Dominikaner eine weite Ver-
breitung. Das Gebiet des Oberrheins wurde zu einem geistigen Zentrum der
mystischen Welt. Hier tauchte auch zuerst das Motiv der «Madonna im Rosen-
hag» auf, und zwar in der sogenannten Kolner Schule. Bald entstanden auch
in Schwaben, im Elsass, in der Nordschweiz und in andern Gegenden thema-
tisch gleiche Werke.

Neben der kirchlichen Tradition wirkte sich die Mystik entscheidend auf
die ikonographische Gestaltung des Rosenhagmotivs aus. Die Mystik schuf sich
neue Ausdrucksformen ihrer Frommigkeitshaltung in der Literatur und bilden-
den Kunst. Besonders fruchtbar erwies sich dabei die Gewinnung einer ver-
tieften Beziehung zur Natur. Alfred Peltzer schreibt dazu: «Die Mystiker lieben
diese Farben- und Blumensprache sehr, bilden sie in poesievoller Weise aus
und geben ihr typisch feststehende Anwendung. In dem Reiche der blithenden
grinenden Natur fithlen sie sich heimisch, mit ihr setzen sie ihre seelischen
Stimmungen in Verbindung, bringen sie zu jeder Pflanze in ein inniges Ver-
hiltnis, erkennen in jeder Blume einen Charakter, ein Wesen, welch’ Letzteres

186



mit menschlichen Eigenschaften, mit seelischen Empfindungen und religiosen
Gefthlen in Vergleich zu setzen dann sehr nahe liegt» (vgl. Peltzer, Alfred:
Deutsche Mystik und deutsche Kunst, Strassburg 1899, S. 198).

Die «Goldene Schmiede» Konrads von Wiirzburg, ein Loblied auf die
Maria, vereinigt samtliche Symbole, Bilder, Vergleiche und Ausdriicke, die
auf Maria Bezug nehmen. Dazu gesellen sich noch eigene iiberschwingliche
Erfindungen. Dieses Beispiel zeigt, wie eng die Wechselbezichungen zwischen
der Literatur und der bildenden Kunst waren.

Das mystische Naturverhiltnis charakterisiert sich durch das Wahrnehmen
des Gottlichen im Natiirlichen. Die viel wichtigeren unsichtbaren Dinge sollten
sich durch die sichtbaren der menschlichen Vorstellung einprigen. Nach Seuse,
dem tiefsinnigen Visionir, boten sich «die Maienzeit und Bliitenpracht, blumen-
prangende Wiesen und duftender Hag als Spiegel an, die geistige Schonheit
Marias zu fassen». So begreifen wir die tiefe Verwurzelung der Rosenhag-
darstellungen in der mystischen Naturverkldrung jener Zeit, die Maria selbst
als ein Blumenfeld mit allerlei bedeutungsvollen Pflanzen auffasst. Wir finden
das Veilchen als Zeichen der Demut, die Lilie als Symbol der Keuschheit. Die
dreiblittrigen Pflanzen, Erdbeeren und Klee, wurden als Zeichen der Trinitit
aufgefasst (man vergleiche dazu den Kupferstich «Jesus nach der Versuchung»
von Martin Schongauer). Ein ausgesprochenes Attribut Christi ist das Mai-
glockchen, das auf das Heil der Welt hinweist. Vogel beleben den Ort, deren
Musik die Herrlichkeit Christi preist. Es wire falsch, in der sorgfiltigen Mal-
weise der Pflanzenwelt dieser paradiesisch anmutenden Girten nur ein deko-
ratives Element erkennen zu wollen, das der Ornamentik der antiken oder der
frithmittelalterlichen Kunst entspridche. Die ausgefeilte Pflanzensymbolik soll
nur Hilfe sein, soll den Betrachter zur kontemplativen Versenkung in das Bild
anregen und ihn dadurch in den gottlichen Bereich fithren.

Symbolmissig ebenso bedeuiungsvoll wie die Rose ist der Raum, in dem
sich das Geschehen der Rosenhagdarstellungen abspielt. Zwei Bildvorstellungen
haben die Raumgestaltung des uns beschiftigenden Motivs geprigt: das heid-
nische Elysium und der «hortus conclusus» des Hohenliedes: Meine Schwester,
liebe Braut, du bist ein verschlossener Garten, eine verschlossene Quelle, ein
versiegelter Born (Hohelied 4, 12).

Das christliche Bild des Paradieses hingt stark von den Vorstellungen der
antiken Dichter ab. Als Beispiel ist Vergil zu nennen, der das Jenseits in der
Aneis (VI, 638 ff) schildert. Das erwihnte «Frankfurter Paradiesgirtlein»
verwirklicht eine zauberhafte Paradiesvorstellung, die ganz aus der religitsen
Innerlichkeit der Zeit heraus gestaltet ist. Die Gottlichkeit der Maria wird

187



sichtbar in diesem paradiesischen Sein, das sich darstellt in der Abgrenzung
gegen alles Irdische, die an den Zustand vor dem Siindenfall erinnern will.

Der hortus conclusus-Gedanke wurde vom Maler der «Erdbeermadonnax
dusserst reizvoll konkretisiert: die Rose ist Gegenstand eines anmutigen Spiels
zwischen Mutter und Kind. Dieses geloste und heitere Spiel ist nur moglich
in der Vorstellung des Umhegten, des Geborgenseins, wie das eben auf dem
Bilde verwirklicht ist.

Der mittelalterlichen Malerei war die gesetzmassige Konstruktion der Per-
spektive fremd. Die damalige Raumauffassung erfiillte sich in der Fliche, die
spannungsvoll aufgebaut sein musste. Die Bildaufteilung richtete sich in den
meisten Fillen nach der Bedeutung der Personen, die dargestellt wurden. So
machte es dem Maler nichts aus, weniger wichtige Gestalten im Bildvorder-
grund und kleiner zu malen als die eigentlichen Hauptfiguren. Der Kinstler
kehrte die perspektivische Ordnung um, indem er diejenigen Linien divergieren
ldsst, die eigentlich konvergieren miissten. Man spricht dann von «umgekehrter
Perspektive».

Auf dem Solothurnerbild wird die Diskrepanz zwischen der kleinen Figur
in der untern rechten Ecke und den heiligen Personen besonders deutlich. Der
Stifter ordnet sich der Maria und dem Christuskind vollig unter, da er auf
ihre Gnade angewiesen ist.

Der Goldgrund deutet auf die Raumlosigkeit und Unendlichkeit Gottes.
Doch bilden Raum und Raumlosigkeit keinen Gegensatz: beides wird umfasst
durch die Allmacht Gottes.

Die spitmittelalterliche, vielgestaltige Symbolsprache dussert sich auch in
der Farbgebung der Gewinder. Die Jungfrau trigt einen weiten blauen Mantel.
Blau wurde als die Farbe des Glaubens aufgefasst. Die tiefe Verwurzelung des
blauen Mantels als Bekleidungsstiick der Maria hat sich ja bis heute in den
Krippenspielen erhalten. Das Rot des inneren Kleides hingegen lisst uns die
Passion Christi ahnen. Diese Farbe steht also in einem inneren Zusammenhang
mit den roten Rosen.

Christus tragt einen weissen langen Rock. Wie schon erwihnt, trugen die
Monche des Primonstrantenserordens zu Ehren der Heiligen Jungfrau weisse
Kleider. Alle Kirchen dieses Ordens waren der Maria geweiht; deshalb besteht
die Moglichkeit, dass die «Madonna in den Erdbeeren» eine Auftragsarbeit des
chemaligen Primcnstratenserklosters Gottstatt bei Biel darstellt, wo das Bild
urspriinglich hergekommen ist. Die Prdmonstratenser bemiihten sich um die
Forderung der Gemiitskrifte der Gldubigen und betonten dadurch die Volk-
seelsorge. Somit ergibt sich auch in dieser Richtung eine enge geistige Bezie-
hung der Rosenhagdarstellungen mit den Absichten dieses Ordens.

188



Unscheinbar und demiitig kniet der Stifter vor den heiligen Personen, ganz
in der traditionellen mittelalterlichen Art und Weise dargestellt. Erst im spiten
Mittelalter und in der Renaissance nimmt der Stifter die Dimensionen der iibri-
gen Figuren an. Im Basler Kunstmuseum hingt eine mit der «Erdbeermadonnas
vergleichbare Darstellung eines oberrheinischen Meisters um 1479 mit der
Bezeichnung «Die Heilige Helena findet das Kreuz Christi». Der Stifter dieses
Bildes kniet auch in der untern rechten Ecke und hilt ein Spruchband mit den
Worten: «O fili dei miserere mey» (O Sohn Gottes erbarme dich meiner).
Die Behauptung, dass die kleine Figur nicht den Stifter, sondern einen ver-
storbenen Knaben darstelle, nach dessen Tod und zu dessen Ehren das vor-
liegende Werk gemalt worden sei, scheint wenig glaubhaft. Denn im allge-
meinen wurden auf mittelalterlichen Bildern verstorbene Personen mit einem
Kreuzlein gekennzeichnet. Zudem ldsst das jugendliche Aussehen des Darge-
stellten nicht unbedingt auf einen Knaben schliessen, da vom Maler eine Ahn-
lichkeit der Gesichtsziige der gemalten Figur mit dem menschlichen Modell
zu jener Zeit gar noch nicht beabsichtigt wurde.

Auf Mariendarstellungen des 14. und 15. Jahrhunderts fehlen selten Ge-
fisse, welche die erwihnten Attribute Marias bergen. Die Mystik verbreitete
die Vorstellung, wonach Maria selbst ein Geféss sei, welches das Heranreifen
der gottlichen Frucht ermdgliche. In der Pariser Nationalbibliothek existiert
ein kleines Neujahrsblittlein, das auch dem Meister des «Frankfurter Paradies-
girtleins» zugeschrieben wird. Das Christkind trigt dort ein Spruchbard mit
der Inschrift «ich habe dz kriigel in min’ hat gliick heil 6iich gesat». Mit diesem
Hinweis auf die Gliick und Heil bringende Funktion des Kruges wire auch
die Behauptung in Frage gestellt, auf der Solothurner Madonnadarstellung sei
ein Trinenkriiglein abgebildet. Doch diese Einzelfragen sind fiir den Betrachter
der «Madonna in den Erdbeeren» weniger wichtig. Vielmehr sollte er noch
etwas von der innigen und urspriinglichen Frommigkeit spiiren, die der Maler
in diese Solothurnische Kostbarkeit hineingelegt hat.

Emil Wiedmer als Dichter

Von HERMANN MISTELI

Es ist gar nicht so leicht, sich ein rechtes Bild {iber den Dichter Emil
Wiedmer zu machen. Denn da begegnet uns vorerst der iiberbeschaftigte Re-
daktor, der so viele Stimmen und Ratschlige zu horen bekommt, der mitten
im Getriebe eines Zeitungsunternehmens sich seine durchaus eigene Meinung

189



	Die Solothurner Madonna in den Erdbeeren

