Zeitschrift: Jurablatter : Monatsschrift fir Heimat- und Volkskunde

Band: 27 (1965)

Heft: 2

Artikel: Mittelalterliche Wandmalerei in und um Basel
Autor: Murbach, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-861201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-861201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mittelalterliche Wandmalerei in und um Basel

Von ERNST MURBACH

Wir konnen uns kaum eine Vorstellung von der Buntheit eines spatmittel-
alterlichen Kirchenraumes machen. Der Bildersturm, der Zerfall durch die Zeit
und bauliche Verdnderungen haben wahrlich wenig genug von der malerischen
Ausschmiickung der Wiande tbrig gelassen, die mit der beweglichen Ausstattung
eine farbenreiche Einheit bildete. Dabei darf nicht vergessen werden, dass die
damaligen Generationen auch nicht ganz unschuldig an dieser Situation sind,
denn diese waren bestrebt, dem wechselnden Zeitgeschmack und den person-
lichen Wiinschen entsprechend, das vorher Geschaffene auszuléschen. Sonst
wire es nicht moéglich, dass wir zum Beispiel mehrere Farbschichten tiberein-
anderliegend vorfinden, die im 15. Jahrhundert wenige Jahrzehnte nachein-
ander an den Kirchenwinden aufgetragen wurden. Neue Auftraggeber liessen
die friheren Bilder tibermalen, was schon des beschrinkten Platzes wegen ver-
standlich erscheint.

Das Charakteristische der Wandmalerei im allgemeinen und der gotischen
insbesondere sei mit einigen kurzen Angaben der wesentlichen Eigenschaften
umschrieben: Sie ist mauergebunden, sie fallt mit ihr, sie lebt weiter mit ihr.
Dank der Architekturverbundenheit ist sie dauerhafter als zum Beispiel das
bewegliche Kunstgut. Sie hat, um materialgerecht zu bleiben, Tendenzen zur
flachigen und monumentalen Gestaltung. Sie hat etwas Demonstratives, ver-
gleichbar unserer zeitgenodssischen Plakatkunst, bedingt durch ihre leichte Bild-
verstandlichkeit. Darum bot sie auch den bilderstirmenden Geistern die grossten
Angriffsflachen. Und dass sie, geheimnisvoll wie sie ist, infolge der neu ent-
deckten und auftauchenden Freskenfunde stindig neuen wissenschaftlichen Stoff
liefert, gehort zum taglichen Brot der Denkmalpfleger und der Kunsthistoriker.
Kein Monat vergeht, dass in der Schweiz nicht neue Kostbarkeiten der Wand-
malkunst des Mittelalters zum Vorschein kommen. Darum ist bei Stilvergleichen
Vorsicht am Platze, denn das, was tUberliefert ist, steht zahlenmassig in keinem
Vergleich mit dem, was einst da war.

Es gehort zur Tradition der Basler Kunstforschung, dass sie der Wand-
malerei des Mittelalters besonders zugetan war. Arbeiten von Daniel Burck-
hardt, Rudolf Riggenbach und Fridtjof Zschokke belegen dies. Das hat auch
seinen guten Grund. Basel als Bischofsstadt, als Stadt des Konzils, als wichtige
Drehscheibe des Handels und der Kulturen besass einen Reichtum ohnegleichen:
Wandbilder in Hiille und Fille. Die von aussen kommenden Einflusse auf den
lokalen Stil zu bestimmten Zeiten und an bestimmten Orten abzuwdigen, kann

17



nur von Fall zu Fall geschehen: die kiinstlerischen Strémungen im Zeitraum
zwischen 1350 und 1520 ergeben sich aus den Auseinandersetzungen mit der
osterreichischen Herrschaft, mit den burgundischen Machtanspriichen und mit
den eidgenossischen Interessen. Ein internationaler Kunststil des Spatmittel-
alters tragt mit dazu bei, dass sich die lokalen Eigenheiten nur allmahlich durch-
setzten. So spiegelt sich in der Wandmalerei der Abglanz der geschichtlichen
Ereignisse, sowohl im Stilistischen und im Motivischen, wie im Namen des
Stifters und Auftraggebers. Die Glasmalerei hat ihre Kulminationspunkte tiber-
schritten. Die Altarkunst, wo Bildhauerei und die Kunst des Pinsels sich in der
gleichen Aufgabe begegnen und verflechten, und die neuen Techniken des
Holzschnittes und des Kupferstiches kommen immer mehr auf. Neben all diesen
durch geschichtliche und wirtschaftliche Umschichtungen erzwungenen Wand-
lungen auf dem Gebiete der Kunst lebt die Wandmalerei von den alten Bedin-
gungen, welche in der festgefiigten Wand den sichtbarsten Ausdruck finden.

In der nachfolgenden Ubersicht muss die stadtbaslerische Wandmalerei,
verglichen mit ihrer Bedeutung, zu kurz kommen. Das einigermassen voll-
standige Bild, das wir auf Grund der erschienenen und im Erscheinen begriffe-
nen Kunstdenkmalerbdnde von der baslerischen Malerei gewinnen kénnen, lasst
diese Zurickhaltung rechtfertigen. Fiir die Landkirchen jedoch liegt das Mate-
rial weit zerstreut und zum Teil unerschlossen da, weshalb wir uns diesen ein-
gehender widmen, obwohl sie meistens kiinstlerisch einen Rang tiefer stehen.
Eine weitere Richtung muss ibergangen werden, zumal es an Belegen mangelt:
die profane Wandmalerei ist mit so bescheidenen Uberresten vertreten, dass wir
uns mit einer literarischen Angabe begnigen miissen. Aeneas Silvio weiss als
Konzilsteilnehmer zu berichten, dass kein Birgerhaus Basels des Fassaden-
schmuckes entbehrte, wobei wir uns weniger figlirliche als vielmehr dekorative
Malereien vorstellen miissen. Als Uberbleibsel dieser weltlich orientierten Gat-
tung sei immerhin die «Rennerin» des Basler Zeughauses aufgefiihrt, ein Wand-
stiick mit einer Reiterin zwischen Schriftbandern, neben andern Fragmenten aus
der Zeit um 1474, als Geschiitzetikette gedacht.

Im tieferen Sinn religiosen Charakter besassen die beriihmten Totentanz-
bilder. Der Begriff vom beriihmten «Tod von Basel» stitzt sich auf die Tat-
sache, dass an den Mauern zweier Kloster lebensgrosse Bilderfolgen von Paaren
vorhanden waren, bei welchen der Tod als Partner in jeder Zweiergruppe auf-
trat. Die Idee des Todesreigens ist im 14. Jahrhundert in Frankreich aufgekom-
men. Der sogenannte Prediger- und Klingentaler-Totentanz bildet eine Be-
reicherung des tberlieferten Zyklus und auch einen kiinstlerischen Hohepunkt,
da man annimmt, dass Konrad Witz den etwas friiheren Predigertotentanz um
1440 geschaffen hat. Die im Historischen Museum in Basel aufbewahrten

18



Ormalingen, Kirche. Wandgemaélde mit Feiertagschristus, 2. Halfte 14. Jahrhundert

Mauerbruchstiicke mit Halbfiguren und Kopfen lassen infolge der vielen Uber-
malungen die urspriingliche schépferische Kraft dieser Reihe kaum erahnen.
Die gegenwartig laufende Untersuchung, bei welcher man sich bemiiht, die
unterste Farbschicht freizulegen, wird erweisen, wie es damit steht. Nach Stian-
den geordnet, vom Kaiser bis zum Bettler, treten die Menschen zusammen mit
dem Tod auf, der alle auf eine charakterlich bedingte Art heimholt. Durch
Nachbildungen von Stichen Matthaus Merians aus dem 17. und Zeichnungen
Emanuel Buchels aus dem 18. Jahrhundert sind wir Uber die Form dieses
monumentalen Zyklus unterrichtet. Als im Jahre 1805 néchtlicherweise das
Volk mutwillig die alte Friedhofmauer des Predigerklosters niederriss, konnte
man nicht ermessen, welch gewaltigen Verlust diese Zerstérung bedeutete. Die
Wirkung dieser Malereien hielt tiber die Holzschnittfolge des gleichen Themas
durch Hans Holbein d. ]J. bis in unsere Zeit an.

Um in Basel zu bleiben: zu den massstiblich bedeutenden Wandgemalden
zahlt der aus dem 13. Jahrhundert stammende Christophorus im stidlichen Sei-
tenschiff der Theodorskirche, von dem leider nur noch die obere Partie und zu-
dem in einem recht fragwiirdig restaurierten Zustand, erhalten geblieben ist.
Im Miinster trifft man bloss noch in der Krypta Gewdlbemalereien des aus-
gehenden 14. Jahrhunderts, zeichnerisch freiziigige Lebensschilderungen aus
der Marien- und Jesusgeschichte. In der dltesten Pfarrkirche der Stadt, S¢. Mar-

19



tin, ist thematisch und kiinstlerisch wohl am wichtigsten jener Wandbildrest
mit der seltenen Darstellung der Aufnahme der Muttergottes im Hause des
Johannes, ebenfalls um 1400. Diesen gegenuber verblassen die spitgotischen
Bilder mit dem Tod als Schnitter und zwei Heiligen weit oben am Chor-
bogen. Ergiebiger bleibt die Malerei als Innendekoration in der Leonhards-
kirche. Doch da alles recht fragmentarisch ist, beschranken wir uns auf eine
knappe Aufzdhlung: In der Marienkapelle sind die altesten Gemailde anzu-
treffen. Eine Passionsfolge mit Heiligenbisten in Rundbildern (1360—70), die
gleichzeitigen Reste in der Theobaldskapelle lassen nicht einmal mit Sicher-
heit die Deutung des Inhaltes zu, und die tiber den Chorgewdlben liegenden
Funde kostbarster Malereien verraten Architekturkulissen, wie wir sie von
Konrad Witz her kennen und miissen deshalb um die Mitte des 15. Jahrhunderts
geschaffen worden sein. Eine wahre Schatzkammer darf die Peterskirche ge-
nannt werden, IThres aktuellen Charakters wegen nennen wir zwei neuerliche
Entdeckungen an der Stdwand, die eine grossartig, die andere ratselhaft. Als
Héochstleistung der Wandmalerei verdient die jetzt freigelegte Ausschmiickung
eines spitzbogigen Nischengrabes an der Siidwand des Schiffes genannt zu
werden, welches am Bogen die Wappen der Familie Roth und in der obersten
Schicht der Familie Efringer aufweist. In der obern engen Bogenhilfte die
Misshandlung Christi vor der Kreuzannagelung, — ein ausserordentlich seltenes
Motiv — in der breiteren unteren Hilfte die Grablegung. Alle Stufen der
Trauer sind in den Gebédrden, in der Mimik und in der Farbgebung der Be-
gleitfiguren um den toten Christus, der iiber dem offenen Sarkophag schwebt,
ausgedrickt. Der Maler dirfte im burgundisch-franzosischen Kreis zu suchen
sein und unter dem Einfluss der sienesischen Malerei eines Simone Martini
stehen, was die Datierung um 1390 ermdglicht. Der iiberlebensgrosse Kopf einer
Frau, unweit dieser Nische gefunden, mit Nimbus und Schleier, ldsst ver-
muten, dass es sich um Maria handelt. Die Neigung des Hauptes steht in Ver-
bindung mit einem Heiligenschein, der wohl zu einem Christuskind gehért, das
getrennt links unten sich befunden haben muss. Die vielschichtigen und umfang-
reichen Bilderfolgen der Eberler- oder Marienkapelle und der Tresskammer
missen wir des Raummangels wegen mit dem Hinweis auf den ausfithrlichen
Aufsatz von Rud. Riggenbach im Jahresbericht der Freiwilligen Basler Denk-
malpflege, Festschrift 1940, ibergehen.

Die Adeligen von Thierstein, welche die bedeutende Feste Farnsburg griin-
deten, entfalteten im 14. Jahrhundert eine umfangreiche Bautatigkeit. Das nahe
gelegene Ormalingen, dessen fruhmittelalterliche Kirche durch das Erdbeben
vermutlich gelitten hatte, zog Nutzen daraus. In der zweiten Halfte dieses Jahr-
hunderts muss die Niklauskapelle erweitert worden sein. Aus dieser Epoche

20



Basel, Peterskirche. Nischengrab an der Siidwand des Schiffes.
Grablegung Christi, um 1390

stammen die Wandbilder (um 1360), wohl Reste eines viel ausgedehnteren
Wandschmuckes, der inhaltlich wie formal volkstiimlich-baurische Elemente
verrat. Ein Jungstes Gericht iiber der Empore im Westen und ein Drachenkampf
des hl. Georg am Chorbogen gingen unter. Geblieben sind ein riesiger Feier-
tags-Christus und weitere isolierte Szenen und Einzelfiguren: der hl. Niklaus
rettet ein Schiff aus Seenot, Christus uibergibt Petrus den Himmelsschlissel, er
erscheint in der Vorholle (diese sieht aus wie ein Backofen). Neuerdings kamen
Teilstlicke eines vereinfachten Jiungsten Gerichts und die Ausgiessung des hei-
ligen Geistes an Pfingsten zum Vorschein, alles Szenen ohne logischen Zusam-
menhang. Unter einem alten Fenster, der heilige Leonhard, Patron der Gefan-
genen, mit der Kette als Attribut. Als Rahmenornamente werden Rosetten, Ran-
ken und Zickzackmuster verwendet. Die plumpen Formen sind auffallend; sie
gehen auf den lindlichen Maler oder spdteren Ubermaler zuriick. Die Schliis-
selibergabe konnte geradesogut jene Szene mit dem ungldubigen Thomas
sein, hdtte nicht der frihere Pfarrer den Schlissel noch mit eigenen Augen

21



gesehen. Uber das alles tréstet der monumentale Feiertags-Christus hinweg, eine
ausgesprochene Symbolgestalt der Sonntagsheiligung: alle nur erdenklichen
Werkzeuge des dorflichen und kleinhandwerklichen Lebens sind um den Riesen
gereiht, jedes den Gottessohn verletzend, wenn es am Sonntag nicht ruht. Eine
ganz einfache Formel erlaubte dem Kinstler die Aufzahlung von iiber 40 Werk-
zeugen, indem er die Gestalt Christi in die Ldnge zog und so Raum fir die
vielen Wierkzeuge schuf. Einige Geréte sind undefinierbar, andere geldufig und
verbreitet, wie Sichel, Pflug und Spindel, andere seltener, wie die Badequaste,
die Broteinschiess-Schaufel und das Beerenkérblein. In England diirfte einer
der Urspriinge dieses Motivs liegen, zuriickgehend auf ein Gedicht von William
Langland aus der 2. Hilfte des 14. Jahrhunderts. Somit wéire die Darstellung in
Ormalingen eines der frithesten Beispiele des aus dem gangbaren Typus des
Schmerzensmannes entwickelten Feiertags-Christus, denn die nachsten schwei-
zerischen Vergleichsstiicke in Réziins und Schlans gehéren bereits dem Ende
des Jahrhunderts an. Seltsam ist, dass Christus nicht einen Lendenschurz tragt,
sondern einen einhiillenden Mantel, gleich wie die daneben stehende, leider
unvollstindige Maria, welche auf die Leiden Christi hinweist. Die volkstiimliche
Ausbeute in Ormalingen ist also reicher als die kunstgeschichtliche.

Wir haben uns daran gewohnt, dass sich die Wandmalerei als bildliches
Mittel der Veranschaulichung biblischer Texte auf Kirchen beschrdnkt, auch
daran, dass die fragmentarischen Darstellungen geniigen mussen, die theologi-
schen Szenenfolgen einigermassen zu rekonstruieren. Die Hiigelkirche von
Ziefen im hinteren Frenketal gibt solche Rétsel auf, stilistische und inhaltliche.
Der iiberlieferte Bestand verteilt sich auf die westliche und nordliche Schiffs-
partie, da der Chor und die Siidseite durch Vergrosserung des Gotteshauses im
16. Jahrhundert fallen mussten. Ein zweireihiger Zyklus zog sich der Wand
entlang, von dem nur noch drei Bilder an der Turmseite einigermassen lesbar
sind: das Gastmahl des Pharisders, die Auferweckung des Lazarus und der Ein-
zug in Jerusalem. Die Fortsetzung an der Nordwand bringt den weiteren Ver-
lauf der Leidensgeschichte, und dieses Thema wird dann an der unteren West-
wand zu Ende gefithrt, wo wenigstens Christus als Gartner, Himmelfahrt und
Pfingsten gedeutet werden konnen. Die tiberlebensgrosse Gestalt des hl. Chri-
stophorus, nur spurweise zu erkennen, unterbricht die beiden Reihen an der
Nordwand und diirfte, wenn man nach Riggenbach die andern Bildern um
1330/40 entstanden denkt, etwas frither sein. Kin eigenartig stenographischer
Stil, bei welchem ein breiter konturierender Pinselstrich die Figuren umreisst,
lebt vom Wechsel eines einmal roten und einmal blauen Hintergrundes, wie ihn
die Glasmalerei kennt. Er schliesst gleichzeitig jeden gefithlsmassigen Ausdruck
in den langgezogenen Gesichtern mit den wihrschaften Nasen aus. Im Raum-

22



Kaiseraugst, Christkatholische Kirche. Wandgemaélde im Chor: Wurzel Jesse und
Krénung Mariae. Mitte 15. Jahrhundert

lichen und erst recht im Landschaftlichen iibt der Kiinstler Zurtickhaltung —
die Baume beim Einzug in Jerusalem gleichen Pilzen. Die dekorative Kraft
lasst einen Maler mit sicherer Hand erkennen. Wenn in den ottonischen Wand-
fresken auf der Reichenau der missionierenden Tatigkeit der damaligen Zeit
entsprechend die Auferweckung des Lazarus als Wundertat des Heilands auf-
tritt, dann ist dies verstandlich. Im 14. Jahrhundert ist dieses Bildthema selten
geworden, woraus zu entnehmen ist, dass in Ziefen rickwartsweisende Tenden-
zen wirksam sind. Das trennende horizontale Band mit dem winkligen Blatt-
kranz, in welches ein Dreiblatt eingefiigt ist, konnte bisher keinen Anhaltspunkt
fir die Herkunft der Malerei bieten. Dagegen sind nun artverwandte Figuren-
malereien in einem verlassenen Juradorf 1964 freigelegt und restauriert worden,
die als Entdeckung einer stilnahen Malerei zu Ziefen gewertet werden miissen.

23



Wer hat schon von einem Dorf namens Vermes (deutsch Pferdmund) gehort,
das in einem Nebentdlchen zum Val Terbi, 12 km stidostlich von Delsberg liegt?
Immerhin ist an den seitlichen Wianden des Schiffes mehr vorhanden als in
Ziefen. Die beiden Bildstreifen mit den breitformatigen Szenen der Passion an
der Nordmauer erstrecken sich tber vier Einzelbilder: Abendmahl, Fusswa-
schung, Olberg, Gefangennahme in der obersten Reihe, Dornenkronung, Kreuz-
tragung, Kreuzigung und Kreuzabnahme in der untern. Diese Folge lisst den
Schluss zu, dass in der Einhaltung des geschichtlichen Ablaufes die Chronologie
gewahrt ist, im Gegensatz zur «htupfenden» in Ziefen. Diesmal dirfte die Buch-
malerei als wegleitende Kunstgattung niher liegen als die Glasmalerei. In der
Gestik offenbart sich viel Eigenwille, in der Kleidung der Ansatz zum Modi-
schen (Beinlinge). Rosetten im oberen Abschlussband, zweifarbige Sterne auf
dem Bildgrund, sind locker hingestreut, dazu kommt ein schiilerhaftes senk- und
waagrechtes Wellenband als trennendes Ornament der Bilder. Um von den
Képfen zu reden, von denen die stirkste individuelle Prigung ausgeht, so ver-
raten sie die Familienzugehorigkeit zu den Mannern und Frauen von Ziefen.
Die Siidwand ist angebrochener: Anbetung und Flucht, Darreichung im Tempel
und die Eltern mit dem Christusknaben (wahrscheinlich ein apokryphisches
Ereignis) illustrieren die Jugendgeschichte, welche in der Folge durch Mariae
Tod und ein pieta-dhnliches Vielfigurenbild zur Grablegung und Auferstehung
tiberleiten.

Zu den unerwarbteten Funden mittelalterlicher Wandmalerei, verbunden
mit der ganzen Problematik der Wiederherstellung, leistete die christkatho-
lische Kirche von Kaiseraugst einen wichtigen Beitrag. Auf aargauischem Bo-
den an vertrdumter Stelle unmittelbar ber dem Rhein gelegen, hat dieses
Gotteshaus eine zeitgemisse Auffrischung des Innenraumes erlebt. Dabei er-
wies sich der Chor als ein Teil der mittelalterlichen Anlage, wahrend das
Schiff auf einen Umbau des 18. Jahrhundert mit reicher Barockausstattung zu-
riickgeht. In mihsamer Arbeit konnten im Chorquadrat zwei lbereinanderlie-
gende Reihen freigelegt werden, von denen die untere das Leben des heiligen
Gallus, die obere die Mariengeschichte erzdhlt. Die urspringlich sattfarbig al
secco gemalten Darstellungen bilden heute durch das Einténen der grosstlachi-
gen Fehlstellen wieder ein Ganzes, so dass es Denkmalpfleger Dr. Felder még-
lich war, das ikonographische Programm auf Grund der Originalpartien zu er-
schliessen. Dabei ergab sich, dass eine fiir unsere Gegend seltene Legenden-
folge des hl. Gallus sichtbar wurde, wie wir sie sonst nur aus der Literatur ken-
nen. Es hat Ereignisse darunter, die vor allem das Wirken des Heiligen zum
Gegenstand haben. Das Leben Mariae beginnt mit der Wurzel Jesse, als dem
Stammbaum Christi, festgehalten in einer entziickenden Komposition; den Ab-

24



Pratteln, Kirche. Ansicht des Chorhauptes mit dem deutlich erkennbaren Gesamtplan
der um 1480 entstandenen Malereien. Heute zerstort

schluss bildet die Kronung. In diesem letzten Gemalde tritt Gottvater auf, der
portratmassig ein Nachkomme des Bartholomdus von Konrad Witz sein konnte.
Damit ist auch das Stichwort fiir die Stilverwandtschaft mit dem berithmten
Maler des Heilspiegel-Altars gegeben, so dass die Datierung um die Mitte des
15. Jahrhunderts leicht fallt. Eine raumschaffende Kunst, wie sie zu Beginn des
Jahrhunderts schon in der Barfisserkirche in Basel vorkommt, erlaubt im Rah-
menwerk freie Durchblicke in der Art eines perspektivischen Arkadenfrieses.

- Heutige Grenzen lassen sich anhand von kiinstlerischen Beziehungen tber-
briicken, wie sie in den Wandgemalden von Kaiseraugst im Aargau und Blan-
singen hinter Istein bei Welmlingen im Badischen bestehen. Der in der Haupt-
sache spatgotische Bau besitzt ein flachgedecktes Langhaus, das vollstindig mit
Fresken ausgestattet ist. Von den Fensterausbriichen abgesehen und der Partie
hinter der Orgel: ein durchgehender Farbteppich mit ebensolchen illusionisti-
schen Architekturrahmen unten und oben wie in Kaiseraugst. In den Figuren

a5



ist die Verwandtschaft noch bestitigt, d. h. mit jener Variationsquote, die doch
annehmen ldsst, dass wohl die gleiche «Witz-Schule», nicht aber der gleiche
Meister hier am Werk war. Um sich eine Vorstellung vom liickenlosen theolo-
gischen Programm zu machen, sei die Anordnung der Wandmalereien skizziert.
Die Westwand ist dem Jingsten Gericht vorbehalten, dem aus der Kirche Tre-
tenden als Mahnung vor Augen fithrend, dass einmal der Tag des Gottesurteils
kommen wird. Die Nordwand (Evangelienseite) zeigt in 15 Bildern die Leidens-
geschichte Christi, wobei der Maler selbst mit figurenreichen Auftritten gut
tertig wird. Die Siidwand (Epistelseite) ist der Orgel wegen auf 10 Gemaélde
reduziert worden und widmet sich dem Leben Petri. Am Chorbogen nérdlich
Himmelfahrt und Pfingsten, siidlich Befreiung Petri, in beiden Fallen ideelle ab-
schliessende Geschehnisse am entscheidenden Ort vor dem Altar. An der Chor-
leibung schauen die klugen und térichten Jungfrauen aus dem Rundbogen-
tensterchen auf den Kirchenbesucher hinab, ein Gleichnis symbolisierend, das
mit dem Altaropfer zusammenhéngt. In den urspriinglichen Fenstergewidnden
stehen traditionsgemadss einige Heilige, mit denen sich die Kirche verbunden
tihlt (Patromate, Stiftungen). Die sinnfillige christliche Bilderbibel muss dem
mittelalterlichen Kirchenbesucher eine Predigt in Form von leichtverstandlicher
Augenkost gewesen sein.

Tillingen gibt den Blick frei auf die Stadt Basel, die ihre Néhe trotz der
Grenze als helfender Nachbar bezeugen konnte, ist doch unter Leitung der
Basler Denkmalpflege (Dr. F. Zschokke und Arch. F. Lauber) ein von Wand-
malereien geschmiicktes Sakramentshauschen restauriert und rekonstruiert wor-
den. Der mittelalterlichen Sinngebung entfremdet, erkennen wir selten die
Ubereinstimmung von Ort und Bild. Der Platz, wo die Hostie aufbewahrt wird,
wird zur schmucken, plastisch verzierten Nische. Im extremsten Fall eine stei-
nerne Monstranz, im Ausmass einer haushohen Architektur wie z. B. im Chor
des Domes von Chur, im schlichten Fall eine Verbindung von bildhauerischer
Verkleidung und malerischer Umschreibung. Fiir diese letztere Form kann kein
schéneres Werk namhaft gemacht werden als dasjenige von Tiillingen. Das zum
eucharistischen Opfer dienende Brot, welches im Sakramentshauschen aufbewahrt
wird, soll durch die alttestamentliche Darstellung des Mannalese eine Versinn-
bildlichung erfahren. «Siehe ich will Euch Brot vom Himmel regnen lassen»
(2. Mos. 16,4). So ist das dartiber angebrachte hochformatige Bild zu verstehen,
in welchem Gottvater proportional grosser gehalten ist als die Figuren der brot-
auflesenden Juden. Unter dem Sakramentsraum eine lidngliche Heiliggrab-
nische mit den drei Marien als Malhintergrund (Maria Jacobi, Maria Magda-
lena und Maria Salome). Die zeitliche Einordnung dirfte mit 1480 umschrieben
sein.

26



Oltingen, Kirche. Ausschnitt aus den Chormalereien mit Szenen aus der Marienlegende
(Verkiindigung an Anna und Joachim). Um 1474

Im entlegenen Oltingen, einem urspriinglich erhaltenen Dorf des oberen
Baselbiets, bildet die Pfarrkirche mit Pfarrhaus und ummauertem Friedhof eine
schmucke Baugruppe. Ein erster Blick in das Innere bereitet dem Kunstfreund
Entziicken, leuchten ihm doch im Chor und an der Sidwand mittelalterliche
Gemiélde entgegen. Was zuerst einmal auffallen muss, ist der klare architek-
tonische Aufbau der Malereien, eine gotische Raumbiithne schaffend, die sich
von den fliachigen Bordiiren des 14. Jahrhunderts wesentlich unterscheidet. Vor
allem im Chor wird der Platz zwischen den Fenstern harmonisch gegliedert:
oben spielt sich die Lebensgeschichte Mariae ab, und unten zwischen den Fen-
stern stehen in grosseren Dimensionen Apostel und Heilige mit dem Schmer-
zensmann links als Auftakt. Im Ubergang zur Siidwand ein mattes Mariae-Tod
Bild, dann folgen an der Lingswand des Schiffes in drei Zonen, zum Teil in
fragmentischen Breitformaten, Ereignisse aus dem Leben des hl. Nikolaus.

27



Diese Wundertaten lassen sich teilweise noch entziffern, so die Erweckung der
drei Jiinglinge und die Bestrafung des unehrlichen Christen. Diese Heiligen-
legende des Patrons der Reisenden und Schiffahrer stammt, der geringeren
Qualitidt wegen, wohl von einer zweiten Hand, wihrend die tiberragenden Chor-
bilder vom Hauptmeister gemalt sind. Wiederum an der Ausgangswand ein
Jingstes Gericht, auf welchem zwischen den einzelnen Figuren recht viel Leer-
raum gelassen wurde. Einzig die Gruppen der Seligen und der Verdammten
bilden eine kompakte Masse. Sowohl aus Feststellungen in bezug auf die Bau-
peniode als auch aus stilistischen Griinden, darf die Zeit um 1474 als Ent-
stehungsepoche dieser Malereien angenommen werden.

Fir die Weltgerichtsdarstellungen existiert seit dem 8. Jahrhundert ein
giiltiges Kompositionsschema (wir erinnern an die karolingischen Malereien in
der Klosterkirche von Minster um 800 oder die Wand- und Buchmalerei der
Reichenau um 1000): Der Weltenrichter, assistiert von Maria und Johannes, fallt
das Urteil tber die aus den Grabern Aufstehenden, zur Rechten von Petrus ins
Paradies geleitet, zur Linken von den Teufeln in -die Holle getrieben. Diese
Vision des Hollensturzes wird wohl am dramatischsten in der Johanniterkapelle
in Rheinfelden geschildert, wo sich der Maler nicht damit begniigt, einen
grossen Hollenrachen in Form eines Tierschlundes darzustellen, sondern eine
tiefe Schlucht malt, in welche die zur Holle Verurteilten gestiirzt werden. Dieses
monumentale Gemilde ist am Chorbogen zwischen Wand und Chor angebracht
und dehnt sich rechts sogar auf die Seitenwand aus. Das Oltinger Bild ist gegen-
iiber dem dramatischen von Rheinfelden geradezu brav, denn der Kiinstler kann
sich beim letzteren nicht satt sehen an den Teufelsszenen, wo sich alles stosst,
driangt, um auf diese Weise die Folterqualen der von den hundedhnlichen
Satansgestalten Gepeinigten ausfithrlich zu veranschaulichen. Als Vorbild diente
ihm hiefiir das monumentale Gericht im Breisacher Miinster von Martin Schon-
gauer mit den Uberlebensgrossen Figuren. Das erlaubt auch eine Datierung der
Rheinfelder Fresken um die Zeit nach 1490. Gegeniiber dem Traumschrecken
der Hélle ist der Eintritt in das Paradies auf der andern Seite ohne jede Span-
nung geschildert. Die Engel, die zum Jingsten Tag blasen, sind durch Himmels-
gestalten mit den Marterwerkzeugen erginzt. Eine machtige Christophorus-
Figur an der innern rechten Chorwand dirfte von gleicher Hand wie das
Jungste Gericht sein, bewegter als alle bisherigen Darstellungen dieses Riesen
mit einem wallenden Mantel und einem zugehdrigen Landschaftsbild, reich an
naturnahen Beobachtungen.

Wer heute die Pfarrkirche von Pratteln betritt, hat einen «ausgeléschten»
Raum vor sich. Wer weiss noch, dass der Kampf fiir die Erhaltung der vor der
Renovation aufgetauchten Wandmalereien so heftig gefihrt wurde, dass der

28



Rheinfelden, Johanniterkapelle. Jingstes Gericht am Chorbogen, um 1490

Gegner durch willentliche Zerstorung der Wandbildfragmente eine Entschei-
dung zu Ungunsten dieses kunstgeschichtlichen Dokuments erzwang? Die Aus-
rechnung nach Prozenten der erhaltenen Farbschicht konnte nie giltig sein,
denn Augst beweist, was sich durch Einténung der Fldchen an malerischer Ein-
heit gewinnen lasst. Anstoss erregte damals vor allem die Muttergottes an be-
vorzugter Stelle im Chor in einem protestantischen Gotteshaus. Wir halten fest,
was man damals sehen konnte, um der Kunstgeschichte behilflich zu sein, da der
ohnedies lickenhafte Bestand der Malereien aus dem Mittelalter uns jeden
Fund wertvoll macht: vor einem Teppichvorhang, den halbfigurige Engel hiel-
ten, standen je zwischen den Fenstern des Chors Apostel. Aus einem pracht-
vollen Engelkopf zu schliessen, nimmt man der Stilverwandtschaft wegen an,
dass Martin Koch, der letzte Maler in der Eberlerkapelle, Schipfer des im spaten
15. Jahrhunderts entstandenen Bildes ist.

20



Muttenz, Beinhaus. Inneres: Jingstes Gericht an der Sidwand. Datiert 1513

Die Pfarrkirche von Muttenz wahrt ihr Geheimnis innerhalb der hohen
Ringmauer. Vom romanischen Baubestand her, wie ihn der sogenannte Vor-
chor verkérpert — ein Ableger der hohen Bauzeit des Basler Miinsters mit ver-
wandten Beispielen im Elsass — diirfte man annehmen, dass die hiesigen Fres-
ken noch weiter zuriickgehen als bei den andern Kirchen. Jedoch stammt alle.
Wandmalerei im Kirchenschiff und im Beinhaus aus der Zeit nach 1500, also
aus der Vorreformation und gehort somit einer Kunstepoche zwischen Gotik und
Renaissance an. Das macht sie besonders interessant. Dazu kommt, dass die
grossangelegte Weltgerichtsdarstellung an der Westwand des Schiffes tiber der
Empore derart iiberstrichen ist, dass an die Rettung der urspriinglichen Farb-
haut nicht gedacht werden konnte. Was Karl Jauslin, Historienmaler und Biir-
ger von Muttenz, durch seine Ubermalung dieser Wand mit einem dicken Ol-
anstrich genommen hat, (mit der obersten Farbschicht brockelt die originale
Temperafarbe ab) hat er uns durch Pausen der heute ibertiinchten Gemilde in
Form von Kopien zuriickgegeben, denn seitlich des Weltgerichtsbildes sind nur
noch vier sichtbar, am besten erhalten: Einzug in Jerusalem und Begegnung an
der Goldenen Pforte. Wir wissen deshalb, dass inider untersten Zone des Schif-
fes die Apostel mit Spruchbiandern (auf einem erscheint das Datum 1507), in
den zwei daritber liegenden Bildzonen die Lebensgeschichte Christi unter der
Tinche schlummern. Und eine Arbogastszene aus der Legende des elsidssischen

30



Muttenz, Beinhaus. Inneres: Wandgemalde mit der Legende von den dankbaren Toten.
Anfang 16. Jahrhundert

Kirchenpatrons diirfte im Vorchor auf die Wiederentdeckung warten. Der
Schritt hintiber in die an der siidlichen Kirchhofmauer liegende Beinhauskapelle
entschadigt uns fir die Enttiduschung. Schon am Aussern sprechen uns, wenn
auch in einem blassen Kolorit, der hl. Christophorus als Riese, der Seelenwager
St. Michael und die Schutzmantelmadonna an — wiederum zeitgendssisch mit
der malerischen Innenausstattung dieser ehemaligen Muttergotteskapelle. Wel-
ches Gliick fiir den Kunsthistoriker, innen an der Frontwand das Datum 1513
vorzufinden. Das herrliche Weltgericht weist im einzelnen, in der Komposition
und in der Rahmenarchitektur stilistisch neue Wege. Besonders da es sich im
restaurierten Zustand dank der sorgfiltigen Arbeit von H. A. Fischer wie zur
Entstehungszeit prasentiert, in transparenten Farben und in graphisch leben-
digem Strich. Menschenstudien, etwa eine nackte Frau in Riickenansicht oder
ein lebhaftes Kind mit Puttenmanieren, lassen Namen von zeitgendssischen
Malern in Reichweite riicken. Man denkt unwillkiirlich an Urs Graf oder Hans
Leu d. Ae., ohne dass man sich vorldufig auf einen Autor festlegen kann. Seitlich
des Hauptbildes nochmals ein behdbiger St. Michael und gegeniiber, die ganze
Wand fiillend, die Legende der barmherzigen Toten, eingebettet in eine fort-
schrittliche Landschaft nach der Art der Donauschule mit flechtenbehangenen
Baumen und der Weitsicht in eine See- und Gebirgsgegend. '

31



	Mittelalterliche Wandmalerei in und um Basel

