
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 27 (1965)

Heft: 2

Artikel: Mittelalterliche Wandmalerei in und um Basel

Autor: Murbach, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-861201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-861201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelalterliche Wandmalerei in und um Basel

Von ERNST MURBACH

Wir können uns kaum eine Vorstellung von der Buntheit eines spätmittelalterlichen

Kirchenraumes machen. Der Bildersturm, der Zerfall durch die Zeit
und bauliche Veränderungen haben wahrlich wenig genug von der malerischen

Ausschmückung der Wände übrig gelassen, die mit der beweglichen Ausstattung
eine farbenreiche Einheit bildete. Dabei darf nicht vergessen werden, dass die

damaligen Generationen auch nicht ganz unschuldig an dieser Situation sind,
denn diese waren bestrebt, dem wechselnden Zeitgeschmack und den persönlichen

Wünschen entsprechend, das vorher Geschaffene auszulöschen. Sonst

wäre es nicht möglich, dass wir zum Beispiel mehrere Farbschichten
übereinanderliegend vorfinden, die im 15. Jahrhundert wenige Jahrzehnte nacheinander

an den Kirchenwänden aufgetragen wurden. Neue Auftraggeber Hessen

die früheren Bilder übermalen, was schon des beschränkten Platzes wegen
verständlich erscheint.

Das Charakteristische der Wandmalerei im allgemeinen und der gotischen
insbesondere sei mit einigen kurzen Angaben der wesentlichen Eigenschaften
umschrieben: Sie ist mauergebunden, sie fällt mit ihr, sie lebt weiter mit ihr.
Dank der Architekturverbundenheit ist sie dauerhafter als zum Beispiel das

bewegliche Kunstgut. Sie hat, um materialgerecht zu bleiben, Tendenzen zur
flächigen und monumentalen Gestaltung. Sie hat etwas Demonstratives,
vergleichbar unserer zeitgenössischen Plakatkunst, bedingt durch ihre leichte
Bildverständlichkeit. Darum bot sie auch den bilderstürmenden Geistern die grössten

Angriffsflächen. Und dass sie, geheimnisvoll wie sie ist, infolge der neu
entdeckten und auftauchenden Freskenfunde ständig neuen wissenschaftlichen Stoff
liefert, gehört zum täglichen Brot der Denkmalpfleger und der Kunsthistoriker.
Kein Monat vergeht, dass in der Schweiz nicht neue Kostbarkeiten der
Wandmalkunst des Mittelalters zum Vorschein kommen. Darum ist bei Stilvergleichen
Vorsicht am Platze, denn das, was überliefert ist, steht zahlenmässig in keinem

Vergleich mit dem, was einst da war.
Es gehört zur Tradition der Basler Kunstforschung, dass sie der

Wandmalerei des Mittelalters besonders zugetan war. Arbeiten von Daniel Burck-
hardt, Rudolf Riggenbach und Fridtjof Zschokke belegen dies. Das hat auch

seinen guten Grund. Basel als Bischofsstadt, als Stadt des Konzils, als wichtige
Drehscheibe des Handels und der Kulturen besass einen Reichtum ohnegleichen:
Wandbilder in Hülle und Fülle. Die von aussen kommenden Einflüsse auf den

lokalen Stil zu bestimmten Zeiten und an bestimmten Orten abzuwägen, kann

17



nur von Fall zu Fall geschehen: die künstlerischen Strömungen im Zeitraum
zwischen 1350 und 1520 ergeben sich aus den Auseinandersetzungen mit der
österreichischen Herrschaft, mit den burgundischen Machtansprüchen und mit
den eidgenössischen Interessen. Ein internationaler Kunststil des Spätmittelalters

trägt mit dazu bei, dass sich die lokalen Eigenheiten nur allmählich
durchsetzten. So spiegelt sich in der Wandmalerei der Abglanz der geschichtlichen
Ereignisse, sowohl im Stilistischen und im Motivischen, wie im Namen des

Stifters und Auftraggebers. Die Glasmalerei hat ihre Kulminationspunkte
überschritten. Die Altarkunst, wo Bildhauerei und die Kunst des Pinsels sich in der

gleichen Aufgabe begegnen und verflechten, und die neuen Techniken des

Holzschnittes und des Kupferstiches kommen immer mehr auf. Neben all diesen

durch geschichtliche und wirtschaftliche Umschichtungen erzwungenen Wandlungen

auf dem Gebiete der Kunst lebt die Wandmalerei von den alten

Bedingungen, welche in der festgefügten Wand den sichtbarsten Ausdruck finden.
In der nachfolgenden Übersicht muss die stadtbaslerische Wandmalerei,

verglichen mit ihrer Bedeutung, zu kurz kommen. Das einigermassen
vollständige Bild, das wir auf Grund der erschienenen und im Erscheinen begriffenen

Kunstdenkmälerbände von der baslerischen Malerei gewinnen können, lässt
diese Zurückhaltung rechtfertigen. Für die Landkirchen jedoch liegt das Material

weit zerstreut und zum Teil unerschlossen da, weshalb wir uns diesen

eingehender widmen, obwohl sie meistens künstlerisch einen Rang tiefer stehen.

Eine weitere Richtung muss übergangen werden, zumal es an Belegen mangelt:
die profane Wandmalerei ist mit so bescheidenen Überresten vertreten, dass wir
uns mit einer literarischen Angabe begnügen müssen. Aeneas Silvio weiss als

Konzilsteilnehmer zu berichten, dass kein Bürgerhaus Basels des Fassaden-
schmuckes entbehrte, wobei wir uns weniger figürliche als vielmehr dekorative
Malereien vorstellen müssen. Als Überbleibsel dieser weltlich orientierten Gattung

sei immerhin die «Rennerin» des Basler Zeughauses aufgeführt, ein Wandstück

mit einer Reiterin zwischen Schriftbändern, neben andern Fragmenten aus

der Zeit um 1474, als Geschützetikette gedacht.

Im tieferen Sinn religiösen Charakter besassen die berühmten Totentanzbilder.

Der Begriff vom berühmten «Tod von Basel» stützt sich auf die
Tatsache, dass an den Mauern zweier Klöster lebensgrosse Bilderfolgen von Paaren
vorhanden waren, bei welchen der Tod als Partner in jeder Zweiergruppe
auftrat. Die Idee des Todesreigens ist im 14. Jahrhundert in Frankreich aufgekommen.

Der sogenannte Prediger- und Klingentaler-Totentanz bildet eine

Bereicherung des überlieferten Zyklus und auch einen künstlerischen Höhepunkt,
da man annimmt, dass Konrad Witz den etwas früheren Predigertotentanz um
1440 geschaffen hat. Die im Historischen Museum in Basel aufbewahrten

18



Ormalingen, Kirche. Wandgemälde mit Feiertagschristus, 2. Hälfte 14. Jahrhundert

Mauerbruchstücke mit Halbfiguren und Köpfen lassen infolge der vielen
Übermalungen die ursprüngliche schöpferische Kraft dieser Reihe kaum erahnen.

Die gegenwärtig laufende Untersuchung, bei welcher man sich bemüht, die

unterste Farbschicht freizulegen, wird erweisen, wie es damit steht. Nach Ständen

geordnet, vom Kaiser bis zum Bettler, treten die Menschen zusammen mit
dem Tod auf, der alle auf eine charakterlich bedingte Art heimholt. Durch

Nachbildungen von Stichen Matthäus Merians aus dem 17. und Zeichnungen
Emanuel Büchels aus dem 18. Jährhundert sind wir über die Form dieses

monumentalen Zyklus unterrichtet. Als im Jahre 1805 nächtlicherweise das

Volk mutwillig die alte Friedhofmauer des Predigerklosters niederriss, konnte

man nicht ermessen, welch gewaltigen Verlust diese Zerstörung bedeutete. Die

Wirkung dieser Malereien hielt über die Holzschnittfolge des gleichen Themas

durch Hans Holbein d. J. bis in unsere Zeit an.

Um in Basel zu bleiben: zu den massstäblich bedeutenden Wandgemälden
zählt der aus dem 13. Jahrhundert stammende Christopherus im südlichen
Seitenschiff der Theodorskirche, von dem leider nur noch die obere Partie und
zudem in einem recht fragwürdig restaurierten Zustand, erhalten geblieben ist.

Im Münster trifft man bloss noch in der Krypta Gewölbemalereien des

ausgehenden 14. Jahrhunderts, zeichnerisch freizügige Lebensschilderungen aus

der Marien- und Jesusgeschichte. In der ältesten Pfarrkirche der Stadt, St. Mar-

19



tin, ist thematisch und künstlerisch wohl am wichtigsten jener Wandbildrest
mit der seltenen Darstellung der Aufnahme der Muttergottes im Hause des

Johannes, ebenfalls um 1400. Diesen gegenüber verblassen die spätgotischen
Bilder mit dem Tod 'als Schnitter und zwei Heiligen weit oben am
Chorbogen. Ergiebiger bleibt die Malerei als Innendekoration in der Leonhardskirche.

Doch da alles recht fragmentarisch ist, beschränken wir uns auf eine

knappe Aufzählung: In der Marienkapelle sind die ältesten Gemälde
anzutreffen. Eine Passionsfolge mit Heiligenbüsten in Rundbildern (1360—70), die

gleichzeitigen Reste in der Theobaldskapelle lassen nicht einmal mit Sicherheit

die Deutung des Inhaltes zu, und die über den Chorgewölben liegenden
Funde kostbarster Malereien verraten Architekturkulissen, wie wir sie von
Konrad Witz her kennen und müssen deshalb um die Mitte des 15. Jahrhunderts
geschaffen worden sein. Eine wahre Schatzkammer darf die Peterskirche
genannt werden. Ihres aktuellen Charakters wegen nennen wir zwei neuerliche

Entdeckungen an der Südwand, die eine grossartig, die andere rätselhaft. Als
Höchstleistung der Wandmalerei verdient die jetzt freigelegte Ausschmückung
eines spitzbogigen Nischengrabes an der Südwand des Schiffes genannt zu

werden, welches am Bogen die Wappen der Familie Roth und in der obersten

Schicht der Familie Efringer aufweist. In der obern engen Bogenhälfte die

Misshandlung Christi vor der Kreuzannagelung, — ein ausserordentlich seltenes

Motiv — in der breiteren unteren Hälfte die Grablegung. Alle Stufen der
Trauer sind in den Gebärden, in der Mimik und in der Farbgebung der

Begleitfiguren um den toten Christus, der über dem offenen Sarkophag schwebt,

ausgedrückt. Der Maler dürfte im burgundisch-französischen Kreis zu suchen

sein und unter dem Einfluss der sienesi'schen Malerei eines Simone Martini
stehen, was die Datierung um 1390 ermöglicht. Der überlebensgrosse Kopf einer

Frau, unweit dieser Nische gefunden, mit Nimbus und Sohleier, lässt

vermuten, dass es sich um Maria handelt. Die Neigung des Hauptes steht in
Verbindung mit einem Heiligenschein, der wohl zu einem Christuskind gehört, das

getrennt links unten sich befunden haben muss. Die vielschichtigen und umfangreichen

Bilderfolgen der Eberler- oder Marienkapelle und der Tresskammer
müssen wir des Raummangels wegen mit dem Hinweis auf den ausführlichen
Aufsatz von Rud. Riggenbach im Jahresbericht der Freiwilligen Basler
Denkmalpflege, Festschrift 1940, übergehen.

Die Adeligen von Thierstein, welche die bedeutende Feste Farnsburg
gründeten, entfalteten im 14. Jahrhundert eine umfangreiche Bautätigkeit. Das nahe

gelegene Ormalingen, dessen frühmittelalterliche Kirche durch das Erdbeben

vermutlich gelitten hatte, zog Nutzen daraus. In der zweiten Hälfte dieses

Jahrhunderts muss die Nikiauskapelle erweitert worden sein. Aus dieser Epoche

20



Basel, Peterskirche. Nischengrab an der Südwand des Schiffes.
Grablegung Christi, um 1390

stammen die Wandbilder (um 1360), wohl Reste eines viel ausgedehnteren

Wandschmuckes, der inhaltlich wie formal volkstümlich-bäurische Elemente

verrät. Ein Jüngstes Gericht über der Empore im Westen und ein Drachenkampf
des hl. Georg am Chorbogen gingen unter. Geblieben sind ein riesiger
Feiertags-Christus und weitere isolierte Szenen und Einzelfiguren: der hl. Nikiaus
rettet ein Schiff aus Seenot, Christus übergibt Petrus den Himmelsschlüssel, er

erscheint in der Vorhölle (diese sieht aus wie ein Backofen). Neuerdings kamen

Teilstücke eines vereinfachten Jüngsten Gerichts und die Ausgiessung des

heiligen Geistes an Pfingsten zum Vorschein, alles Szenen ohne logischen
Zusammenhang. Unter einem alten Fenster, der heilige Leonhard, Patron der Gefangenen,

mit der Kette als Attribut. Als Rahmenornamente werden Rosetten, Ranken

und Zickzackmuster verwendet. Die plumpen Formen sind auffallend; sie

gehen auf den ländlichen Maler oder späteren Übermaler zurück. Die
Schlüsselübergabe könnte geradesogut jene Szene mit dem ungläubigen Thomas

sein, hätte nicht der frühere Pfarrer den Schlüssel noch mit eigenen Augen

21



gesehen. Über das alles tröstet der monumentale Feiertags-Christus hinweg, eine

ausgesprochene Symbolgestalt der Sonntagsheiligung: alle nur erdenklichen

Werkzeuge des dörflichen und kleinhandwerklichien Lebens sind um den Riesen

gereiht, jedes den Gottessohn verletzend, wenn es am Sonntag nicht ruht. Eine

ganz einfache Formel erlaubte dem Künstler die Aufzählung von über 40

Werkzeugen, indem er die Gestalt Christi in die Länge zog und so Raum für die

vielen Werkzeuge schuf. Einige Geräte sind undefinierbar, andere geläufig und

verbreitet, wie Sichel, Pflug und Spindel, andere seltener, wie die Badequaste,
die Broteinschiess-Schaufel und das Beerenkörblein. In England dürfte einer
der Ursprünge dieses Motivs liegen, zurückgehend auf ein Gedicht von William
Langland aus der 2. Hälfte des 14. Jahrhunderts. Somit wäre die Darstellung in

Ormalingen eines der frühesten Beispiele des aus dem gangbaren Typus des

Schmerzensmannes entwickelten Feiertags-Christus, denn die nächsten
schweizerischen Vergleichsstücke in Räzüns und Schlans gehören bereits dem Ende
des Jahrhunderts an. Seltsam ist, dass Christus nicht einen Lendenschurz trägt,
sondern einen einhüllenden Mantel, gleich wie die daneben stehende, leider
unvollständige Maria, welche auf die Leiden Christi hinweist. Die volkstümliche
Ausbeute in Ormalingen ist also reicher als die kunstgeschichtliche.

Wir haben uns daran gewöhnt, dass sich die Wandmalerei als bildliches
Mittel der Veranschaulichung biblischer Texte auf Kirchen beschränkt, auch

daran, dass die fragmentarischen Darstellungen genügen müssen, die theologischen

Szenenfolgen einigermassen zu rekonstruieren. Die Hügelkirche von
Ziefen im hinteren Frenketal gibt solche Rätsel auf, stilistische und inhaltliche.
Der überlieferte Bestand verteilt sich auf die westliche und nördliche Schiffspartie,

da der Chor und die Südseite durch Vergrösserung des Gotteshauses im
16. Jahrhundert fallen mussten. Ein zweireihiger Zyklus zog sich der Wand

entlang, von dem nur noch drei Bilder an der Turmseite einigermassen lesbar

sind: das Gastmahl des Pharisäers, die Auferweckung des Lazarus und der Einzug

in Jerusalem. Die Fortsetzung an der Nordwand bringt den weiteren Verlauf

der Leidensgeschichte, und dieses Thema wird dann an der unteren Westwand

zu Ende geführt, wo wenigstens Christus als Gärtner, Himmelfahrt und

Pfingsten gedeutet werden können. Die überlebensgrosse Gestalt des hl.
Christopherus, nur spurweise zu erkennen, unterbricht die beiden Reihen an der

Nordwand und dürfte, wenn man nach Riggenbach die andern Bildern um
1330/40 entstanden denkt, etwas früher sein. Ein eigenartig stenographischer
Stil, bei welchem ein breiter konturierender Pinselstrich die Figuren umreisst,
lebt vom Wechsel eines einmal roten und einmal blauen Hintergrundes, wie ihn
die Glasmalerei kennt. Er schliesst gleichzeitig jeden gefühlsmässigen Ausdruck
in den langgezogenen Gesichtern mit den währschaften Nasen aus. Im Räum-

22



Kaiseraugst, Christkatholische Kirche. Wandgemälde im Chor: Wurzel Jesse und
Krönung Mariae. Mitte 15. Jahrhundert

liehen und erst recht im Landschaftlichen übt der Künstler Zurückhaltung —
die Bäume beim Einzug in Jerusalem gleichen Pilzen. Die dekorative Kraft
lässt einen Maler mit sicherer Hand erkennen. Wenn in den ottonischen
Wandfresken auf der Reichenau der missionierenden Tätigkeit der damaligen Zeit
entsprechend die Auferweckung des Lazarus als Wundertat des Heilands
auftritt, dann ist dies verständlich. Im 14. Jahrhundert ist dieses Bildtheina selten

geworden, woraus zu entnehmen ist, dass in Ziefen rückwärtsweisende Tendenzen

wirksam sind. Das trennende horizontale Band mit dem winkligen
Blattkranz, in welches ein Dreiblatt eingefügt ist, konnte bisher keinen Anhaltspunkt
für die Herkunft der Malerei bieten. Dagegen sind nun artverwandte
Figurenmalereien in einem verlassenen Juradorf 1964 freigelegt und restauriert worden,
die als Entdeckung einer stilnahen Malerei zu Ziefen gewertet werden müssen.

23



Wer hat schon von einem Dorf namens Vennes (deutsch Pferdmund) gehört,
das in einem Nebentälchen zum Val Terbi, 12 km südöstlich von Delsberg liegt?
Immerhin ist an den seitlichen Wänden des Schiffes mehr vorhanden als in
Ziefen. Die beiden Bildstreifen mit den breitformatigen Szenen der Passion an
der Nordmauer erstrecken sich über vier Einzelbilder: Abendmahl, Fusswaschung,

ölberg, Gefangennahme in der obersten Reihe, Dornemkrönung, Kreuz-

tragung, Kreuzigung und Kreuzabnahme in der untern. Diese Folge lässt den
Schluss zu, dass in der Einhaltung des geschichtlichen Ablaufes die Chronologie
gewahrt ist, im Gegensatz zur «hüpfenden» in Ziefen. Diesmal dürfte die
Buchmalerei als wegleitende Kunstgattung näher liegen als die Glasmalerei. In der
Gestik offenbart sich viel Eigenwille, in der Kleidung der Ansatz zum Modischen

(Beinlinge). Rosetten im oberen Abschlussband, zweifarbige Sterne auf
dem Bildgrund, sind locker hingestreut, dazu kommt ein schülerhaftes senk- und

waagrechtes Wellenband als trennendes Ornament der Bilder. Um von den

Köpfen zu reden, von denen die stärkste individuelle Prägung ausgeht, so

verraten sie die Familienzugehörigkeit zu den Männern und Frauen von Ziefen.
Die Südwand ist angebrochener: Anbetung und Flucht, Darreichung im Tempel
und die Eltern mit dem Christusknaben (wahrscheinlich ein apokryphisches
Ereignis) illustrieren die Jugendgeschichte, welche in der Folge durch Mariae
Tod und ein pietä-ähnliches Vielfigurenbild zur Grablegung und Auferstehung
überleiten.

Zu den unerwarteten Funden mittelalterlicher Wandmalerei, verbunden
mit der ganzen Problematik der Wiederherstellung, leistete die christkatholische

Kirche von Kaiseraugst einen wichtigen Beitrag. Auf aargauischem Boden

an verträumter Stelle unmittelbar über dem Rhein gelegen, hat dieses

Gotteshaus eine zeitgemäsise Auffrischung des Innenraumes erlebt. Dabei
erwies sich der Chor als ein Teil der mittelalterlichen Anlage, während das

Schiff auf einen Umbau des 18. Jahrhundert mit reicher Barockausstattung
zurückgeht. In mühsamer Arbeit konnten im Chorquadrat zwei übereinanderliegende

Reihen freigelegt werden, von denen die untere das Leben des heiligen
Gallus, die obere die Mariengeschichte erzählt. Die ursprünglich sattfarbig al

secco gemalten Darstellungen bilden heute durch das Eintönen der grossflächigen

Fehlstellen wieder ein Ganzes, so dass es Denkmalpfleger Dr. Felder möglich

war, das ikonographische Programm auf Grund der Originalpartien zu er-
schliessen. Dabei ergab sich, dass eine für unsere Gegend seltene Legendenfolge

des hl. Gallus sichtbar wurde, wie wir sie sonst nur aus der Literatur kennen.

Es hat Ereignisse darunter, die vor allem das Wirken des Heiligen zum

Gegenstand haben. Das Leben Mariae beginnt mit der Wurzel Jesse, als dem

Stammbaum Christi, festgehalten in einer entzückenden Komposition; den Ab-

24



Pratteln, Kirche. Ansicht des Chorhauptes mit dem deutlich erkennbaren Gesamtplan
der um 1480 entstandenen Malereien. Heute zerstört

schluss bildet die Krönung. In diesem letzten Gemälde tritt Gottvater auf, der

porträtmässig ein Nachkomme des Bartholomäus von Konrad Witz sein könnte.
Damit ist auch das Stichwort für die Stilverwandtschaft mit dem berühmten
Maler des Heilspiegel-Altars gegeben, so dass die Datierung um die Mitte des

15. Jahrhunderts leicht fällt. Eine raumschaffende Kunst, wie sie zu Beginn des

Jahrhunderts schon in der BarfüsserkirChe in Basel vorkommt, erlaubt im
Rahmenwerk freie Durchblicke in der Art eines perspektivischen Arkadenfrieses.

Heutige Grenzen lassen sich anhand von künstlerischen Beziehungen
überbrücken, wie sie in den Wandgemälden von Kaiseraugst im Aargau und Blan-
singen hinter Istein bei Welmlingen im Badischen bestehen. Der in der Hauptsache

spätgotische Bau besitzt ein flachgedecktes Langhaus, das vollständig mit
Fresken ausgestattet ist. Von den Fensterausbrüchen abgesehen und der Partie
hinter der Orgel: ein durchgehender Farbteppioh mit ebensolchen illusionistischen

Architekturrahmen unten und oben wie in Kaiseraugst. In den Figuren

25



ist die Verwandtschaft noch bestätigt, d. h. mit jener Variationsquote, die doch

annehmen lässt, dass wohl die gleiche «Witz-Schule», nicht aber der gleiche
Meister hier am Werk war. Um sich eine Vorstellung vom lückenlosen
theologischen Programm zu machen, sei die Anordnung der Wandmalereien skizziert.
Die Westwand ist dem Jüngsten Gericht vorbehalten, dem aus der Kirche
Tretenden als Mahnung vor Augen führend, dass einmal der Tag des Gottesurteils
kommen wird. Die Nordwand (Evangelienseite) zeigt in 15 Bildern die
Leidensgeschichte Christi, wobei der Maler selbst mit figurenreichen Auftritten gut
fertig wird. Die Südwand (Epistelseite) ist der Orgel wegen auf 10 Gemälde
reduziert worden und widmet sich dem Leben Petri. Am Ohorbogen nördlich
Himmelfahrt und Pfingsten, südlich Befreiung Petri, in beiden Fällen ideelle
abschliessende Geschehnisse am entscheidenden Ort vor dem Altar. An der
Chorleibung schauen die klugen und törichten Jungfrauen aus dem Rundbogen-
fensterchen auf den Kirchenbesucher hinab, ein Gleichnis symbolisierend, das

mit dem Altaropfer zusammenhängt. In den ursprünglichen Fenstergewänden
stehen traditionsgemäsis einige Heilige, mit denen sich die Kirche verbunden
fühlt (Patronate, Stiftungen). Die sinnfällige christliche Bilderbibel muss dem

mittelalterlichen Kirchenbesucher eine Predigt in Form von leichtverständlicher
Augenkost gewesen sein.

Tüllingen gibt den Blick frei auf die Stadt Basel, die ihre Nähe trotz der
Grenze als helfender Nachbar bezeugen konnte, ist doch unter Leitung der
Basler Denkmalpflege (Dr. F. Zischokke und Arch. F. Lauber) ein von
Wandmalereien geschmücktes Sakramentshäuschen restauriert und rekonstruiert worden.

Der mittelalterlichen Sinngebung entfremdet, erkennen wir selten die

Übereinstimmung von Ort und Bild. Der Platz, wo die Hostie aufbewahrt wird,
wird zur schmucken, plastisch verzierten Nische. Im extremsten Fall eine

steinerne Monstranz, im Ausmass einer haushohen Architektur wie z. B. im Chor
des Domes von Ghur, im schlichten Fall eine Verbindimg von bildhauerischer

Verkleidung und malerischer Umschreibung. Für diese letztere Form kann kein
schöneres Werk namhaft gemacht werden als dasjenige von Tüllingen. Das zum
eucharistischen Opfer dienende Brot, welches imSakramentshäuschen aufbewahrt
wird, soll durch die alttestamentliche Darstellung des Mannalese eine

Versinnbildlichung erfahren. «Siehe ich will Euch Brot vom Himmel regnen lassen»

(2. Mos. 16,4). So ist das darüber angebrachte hochformatige Bild zu verstehen,
in welchem Gottvater proportional grösser gehalten ist als die Figuren der
brotauflesenden Juden. Unter dem Sakramentsraum eine längliche Heiliggrabnische

mit den drei Marien als Malhintergrund (Maria Jacobi, Maria Magdalena

und Maria Salome). Die zeitliche Einordnung dürfte mit 1480 umschrieben

sein.

26



Oltingen, Kirche. Ausschnitt aus den Chormalereien mit Szenen aus der Marienlegende
(Verkündigung an Anna und Joachim). Um 1474

Im entlegenen Oltingen, einem ursprünglich erhaltenen Dorf des oberen

Baselbiets, bildet die Pfarrkirche mit Pfarrhaus und ummauertem Friedhof eine

schmucke Baugruppe. Ein erster Blick in das Innere bereitet dem Kunstfreund
Entzücken, leuchten ihm doch im Chor und an der Südwand mittelalterliche
Gemälde entgegen. Was zuerst einmal auffallen muss, ist der klare architektonische

Aufbau der Malereien, eine gotische Raumbühne schaffend, die sich

von den flächigen Bordüren des 14. Jahrhunderts wesentlich unterscheidet. Vor
allem im Chor wird der Platz zwischen den Fenstern harmonisch gegliedert:
oben spielt sich die Lebensgeschichte Mariae ab, und unten zwischen den
Fenstern stehen in grösseren Dimensionen Apostel und Heilige mit dem

Schmerzensmann links als Auftakt. Im Übergang zur Südwand ein mattes Mariae-Tod
Bild, dann folgen an der Längswand des Schiffes in drei Zonen, zum Teil in
fragmentischen Breitformaten, Ereignisse aus dem Leben des hl. Nikolaus.

27



Diese Wundertaten lassen sich teilweise noch entziffern, so die Erweckung der

drei Jünglinge und die Bestrafung des unehrlichen Christen. Diese Heiligenlegende

des Patrons der Reisenden und Scbiffabrer stammt, der geringeren
Qualität wegen, wohl von einer zweiten Hand, während die überragenden
Chorbilder vom Hauptmeister gemalt sind. Wiederum an der Atusgangswand ein

Jüngstes Gericht, auf welchem zwischen den einzelnen Figuren recht viel Leerraum

gelassen wurde. Einzig die Gruppen der Seligen und der Verdammten
bilden eine kompakte Masse. Sowohl aus Feststellungen in bezug auf die
Bauperiode als auch aus stilistischen Gründen, darf die Zeit um 1474 als Ent-
stebungsepoche dieser Malereien angenommen werden.

Für die Weltgeriehtsdarstellungen existiert seit dem 8. Jahrhundert ein

gültiges Kompositionsschema (wir erinnern an die karolingischen Malereien in
der Klosterkirche von Münster um 800 oder die Wand- und Buchmalerei der

Reichenau um 1000): Der Weltenrichter, assistiert von Maria und Johannes, fällt
das Urteil über die aus den Gräbern Aufstehenden, zur Rechten von Petrus ins

Paradies geleitet, zur Linken von den Teufeln in die Hölle getrieben. Diese

Vision des Höllensturzes wird wohl am dramatischsten in der Johanniterkapelle
in Rheinfelden geschildert, wo sich der Maler nicht damit begnügt, einen

grossen Höllenrachen in Form eines Tierschlundes darzustellen, sondern eine

tiefe Schlucht malt, in welche die zur Hölle Verurteilten gestürzt werden. Dieses

monumentale Gemälde ist am Chorbogen zwischen Wand und Chor angebracht
und dehnt sich rechts sogar auf die Seitenwand aus. Das Oltinger Bild ist gegenüber

dem dramatischen von Rheinfelden geradezu brav, denn der Künstler kann
sich beim letzteren nicht satt sehen an den Teufelsszenen, wo sich alles stösst,

drängt, um auf diese Weise die Folterqualen der von den hundeähnlichen

Satansgestalten Gepeinigten ausführlich zu veranschaulichen. Als Vorbild diente

ihm hiefür das monumentale Gericht im Breisacher Münster von Martin Schon-

gauer mit den überlebensgrossen Figuren. Das erlaubt auch eine Datierung der

Rheinfelder Fresken um die Zeit nach 1490. Gegenüber dem Traumschrecken
der Hölle ist der Eintritt in das Paradies auf der andern Seite ohne jede Spannung

geschildert. Die Engel, die zum Jüngsten Tag blasen, sind durch Himmelsgestalten

mit den Marterwerkzeugen ergänzt. Eine mächtige Christophorus-
Figur an der innern rechten Chorwand dürfte von gleicher Hand wie das

Jüngste Gericht sein, bewegter als alle bisherigen Darstellungen dieses Riesen

mit einem wallenden Mantel und einem zugehörigen Landschaftsbild, reich an
naturnahen Beobachtungen.

Wer heute die Pfarrkirche von Pratteln betritt, hat einen «ausgelöschten»
Raum vor sich. Wer weiss noch, dass der Kampf für die Erhaltung der vor der
Renovation aufgetauchten Wandmalereien so heftig geführt wurde, dass der

28



Rheinfelden, Johanniterkapelle. Jüngstes Gericht am Chorbogen, um 1490

Gegner durch willentliche Zerstörung der Wandbildfragmente eine Entscheidung

zu Ungunsten dieses kunstgeschichtlichen Dokuments erzwang? Die
Ausrechnung nach Prozenten der erhaltenen Farbschicht konnte nie gültig sein,

denn Äugst beweist, was sich durch Eintönung der Flächen an malerischer Einheit

gewinnen lässt. Anstoss erregte damals vor allem die Muttergottes an

bevorzugter Stelle im Chor in einem protestantischen Gotteshaus. Wir halten fest,

was man damals sehen konnte, um der Kunstgeschichte behilflich zu sein, da der
ohnedies lückenhafte Bestand der Malereien aus dem Mittelalter uns jeden
Fund wertvoll macht: vor einem Teppichvorhang, den halbfigurige Engel hielten,

standen je zwischen den Fenstern des Chors Apostel. Aus einem prachtvollen

Engelkopf zu schliessen, nimmt man der Stilverwandtschaft wegen an,
dass Martin Koch, der letzte Maler in der Eberlerkapelle, Schöpfer des im späten
15. Jahrhunderts entstandenen Bildes ist.

29



Muttenz, Beinhaus. Inneres: Jüngstes Gericht an der Südwand. Datiert 1513

Die Pfarrkirche von Muttenz wahrt ihr Geheimnis innerhalb der hohen

Ringmauer. Vom romanischen Baubestand her, wie ihn der sogenannte Vorchor

verkörpert — ein Ableger der hohen Bauzeit des Basler Münsters mit
verwandten Beispielen im Elsas s — dürfte man annehmen, dass die hiesigen Fresken

noch weiter zurückgehen als bei den andern Kirchen. Jedoch stammt alle.
Wandmalerei im Kirchenschiff und im Beintiaus aus der Zeit nach 1500, also

aus der Vorreformation und gehört somit einer Kunstepoche zwischen Gotik und
Renaissance an. Das macht sie besonders interessant. Dazu kommt, dass die

grossangelegte Weltgerichtsdarstellung an der Westwand des Schiffes über der

Empore derart überstrichen ist, dass an die Rettung der ursprünglichen Farbhaut

nicht gedacht werden konnte. Was Karl Jauslin, Historienmaler und Bürger

von Muttenz, durch seine Übermalung dieser Wand mit einem dicken öl-
anstrich genommen hat, (mit der obersten Farbsohicht bröckelt die originale
Temperafarbe ab) hat er uns durch Pausen der heute übertünchten Gemälde in
Form von Kopien zurückgegeben, denn seitlich des Weltgerichtsbildes sind nur
noch vier sichtbar, am besten erhalten: Einzug in Jerusalem und Begegnung an
der Goldenen Pforte. Wir wissen deshalb, dass in der untersten Zone des Schiffes

die Apostel mit Spruchbändern (auf einem erscheint das Datum 1507), in
den zwei darüber liegenden Bildzonen die Lebensgeschichte Christi unter der
Tünche schlummern. Und eine Arbogastszene aus der Legende des elsässischen

30



Muttenz, Beinhaus. Inneres: Wandgemälde mit der Legende von den dankbaren Toten.
Anfang 16. Jahrhundert

Kirchenpatrons dürfte im Vorchor auf die Wiederentdeckung warten. Der
Schritt hinüber in die an der südlichen Kirchhofmauer liegende Beinhauskapelle
entschädigt uns für die Enttäuschung. Schon am Äussern isprechen uns, wenn
auch in einem blassen Kolorit, der hl. Christopherus als Riese, der Seelenwäger
St. Michael und die Schutzmantelmadonna an — wiederum zeitgenössisch mit
der malerischen Innenausstattung dieser ehemaligen Muttergotteskapelle. Welches

Glück für den Kunsthistoriker, innen an der Frontwand das Datum 1513

vorzufinden. Das herrliche Weltgericht weist im einzelnen, in der Komposition
und in der Rahmenarchitektur stilistisch neue Wege. Besonders da es sich im
restaurierten Zustand dank der sorgfältigen Arbeit von H. A. Fischer wie zur
Entstebungszeit präsentiert, in transparenten Farben und in graphisch lebendigem

Strich. Menschenstudien, etwa eine nackte Frau in Rückenansicht oder
ein lebhaftes Kind mit Puttenmanieren, lassen Namen von zeitgenössischen
Malern in Reichweite rücken. Man denkt unwillkürlich an Urs Graf oder Hans
Leu d. Ae., ohne dass man sich vorläufig auf einen Autor festlegen kann. Seitlich
des Hauptbildes nochmals ein behäbiger St. Michael und gegenüber, die ganze
Wand füllend, die Legende der barmherzigen Toten, eingebettet in eine
fortschrittliche Landschaft nach der Art der Donauschule mit flechtenbehangenen
Bäumen und der Weitsicht in eine See- und Gebirgsgegend.

31


	Mittelalterliche Wandmalerei in und um Basel

