
Zeitschrift: Jurablätter : Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde

Band: 12 (1950)

Heft: 8-9

Artikel: Das Altarkreuz von Erschwil

Autor: Loertscher, Gottlieb

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-861185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-861185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Altarkreu\ von Erschwil
von Gottlieb Loertscher

Das kleine Dorf Erschwil im solothurnischen Lüsseltal besitzt wohl seit

Jahrhunderten ein seltenes und ehrwürdiges Kunstwerk, das bisher unbeachtet

blieb. Während langen Zeiten war es jedem sichtbar, doch keinem zugänglich
und wurde beinahe nur zufällig «entdeckt» und erkannt: das «Wetterkreuz» vom
Chordach der Kirche.

In der vorliegenden knappen Publikation kann es sich nicht darum
handeln, dieses frühe Werk der Goldschmiedekunst umfassend zu würdigen. Das

muß einer späteren Arbeit vorbehalten bleiben. Hier soll mit der eingehenden

Beschreibung lediglich der Versuch einer vorläufigen Einordnung in den

Kunstdenkmälerbestand verbunden werden h

Bei einer Außenrenovation der jetzt hundertjährigen Kirche von Erschwil
im Herbst 1948 wurde das «Wetterkreuz» auf dem Chordach entfernt und einem

Maler zur Neuvergoldung übergeben. Der Schreibende erhielt durch Herrn W.

Heizmann, den eifrigen Lokalhistoriker und Kirchenschaffner von Erschwil,
davon Kenntnis und konnte nach einem sofortigen Augenschein eine unsachgemäße

Überarbeitung dieses wertvollen Kunstwerkes verhindern und den

Kirchenrat dazu bewegen, ein neues Kreuz auf dem Kirchendach anbringen zu
lassen. Es fehlte freilich nicht an Mahnungen vor dieser Maßnahme, denn das

«Wetterkreuz» war seinerzeit auf dem First über dem Chore angebracht worden,

damit es den Hagel banne. Seit damals — so wissen alte Leute zu berichten

— seien keine schweren Unwetter mehr über die Felder von Erschwil
niedergegangen. Hoffen wir, das altehrwürdige Kreuz werde seine segenspendende

Wirkung auch fürderhin tun, solange es nur in der Gemeinde bleibt und wieder
im Gottesdienst verwendet wird!

Das Historische Museum in Basel hat darauf das kupfervergoldete Kreuz

sorgsam von Grünspan, Menningresten und falschem Gold gereinigt und einen

schlichten, pyramidenförmigen Holzsockel daran befestigt. Es dient nun an

gewissen Tagen wieder als Altarkreuz. Vorsichtigerweise verwahrt es aber der

hochw. Pater Bonaventura während der übrigen Zeit im Pfarrhause.



Betrachten wir nun das wertvolle Stück aus der Nähe Es besteht aus einem
flachen Metallkreuz und einem daran gestifteten Guß-Korpus. An den
Vertikalbalken wurde nachträglich ein langer, eiserner Stachel genietet, dessen

oberes Ende durch eine Blechmanschette stösst. Das Kreuz selber ist aus einem

massiven, 4 mm dicken Stück Kupfer geschmiedet. Seine Höhe beträgt 27 cm,
die Breite 22,5 cm. Die Balken sind ungefähr 3,5 cm breit und so angeordnet,
daß sie die Form eines lateinischen Kreuzes bilden (crux oblonga). Die etwas

unregelmäßig verlaufenden Kanten und die leicht abgerundeten Ecken geben
ihm ein handwerklich solides Aussehen. Leider wurde das Kreuz unten in roher
Weise abgeschnitten. Es muß ursprünglich knapp 30 cm gemessen haben

(— 1 Fuß) s. Das angenehme Verhältnis 3 :4 von Höhe und Breite ist jetzt also

zerstört.
Die Vorclerfläche des Kreuzes wurde feuervergoldet, mit Ausnahme der vier

Enden und des Kreuznimbus' in der Mitte. Den Rändern dieser Vergoldung
entlang sind kleine Ringe eingepunzt. Insektenartige Gebilde heben sich von den

dunklen Eckstücken ab. Es sind die Evangelisten-Symbole : Stier, Adler und

Löwe, welche ebenfalls vergoldet aufgetragen und mit eingestanzten Ringlein
verziert worden sind. Diese primitiven, aber dekorativ geformten Tiere mit den

dünnen Körpern und den ausgespannten Flügeln gehören derselben Hand an wie
die Schriftzeichen auf der Rückseite. Am untern Ende des verkürzten Stammes

müßte man sich den Engel, das Symbol des Evangelisten Matthäus, denken. Der
Kreuznimbus ist aus der Kreuzesmitte nach oben hin verschoben. Er liegt jetzt
etwas über dem Kopfe der Christusfigur, die nachträglich anders angestiftet worden

ist.

Auf der Mitte der Rückfläche liegt das Agnus Dei, das Lamm Gottes mit dem

Kreuz. Auch dieses Symbol — eines der vielen für Christus — wurde golden
aufgemalt und mit gepunzten Kreislein verziert.

Das Auffallende der Rückseite ist der lateinische Spruch aus einer gemischten
Majuskelschrift3. Er wurde teilweise leider durch den angehefteten Stachel
verdeckt; ein Stück ist, wie erwähnt, schon früher weggeschnitten worden. Die
Schrift beginnt beim linken Arm des Querbalkens und verläuft den Rändern
entlang. Sie wurde so gestellt, daß der Rand der Kreuzbalken stets oben ist. Die
Buchstaben haben am Anfang weite Abstände, sodaß die fünfersten Worte je die

Länge eines Kreuzarmes füllen. Sie stauen sich aber gegen das Ende des Spruches
und mussten hier durch Punkte voneinander geschieden werden. Die ungelenke
Form der Schriftzeichen läßt auf eine wenig geübte Hand schließen. Der Schreiber

muß zwar mit feinemPinsel seinen «Goldschaum» aufgetragen haben. Und doch
sieht es so aus, als wenn eine Radiernadel die Schriftzeichen in ein helles, dunkel

überzogenes Metall eingegraben hätte. Das mag daran liegen, daß die Inschrift

118



zuerst mit der Nadel vorgeritzt wurde, mit mühsamen und zaghaften Strichlein.

In diesen Einritzungen blieb das Gold haften, auch da, wo sich die Fläche
abgescheuert hat4. Der nicht mehr vollständig erhaltene Text lautet ergänzt:

ECCE CRVCEM DOMINI FVGITE PARTES ADVERS(A)E
V[ICIT LEO DE TRI] BV IUDA RADIX DAVID 5

Das heißt zu deutsch (nach der offiziellen Übersetzung) :

Sehet das Kreuz unseres Flerrn, fliehet, ihr Widersacher,
es siegt der Löwe aus dem Stamme Juda, der Sprosse Davids.

Dieser Text kommt im Ordensbrevier an je drei Stellen der beiden Feste :

Kreuzauffindung (3. Mai) und Kreuzerhöhung (14. Sept.) vor und zwar als 3.

Vesperantiphon, als 3. Laudesantiphon und als Responsorium nach der 12.

Festlesung (3. Nocturn). Das Breviarium Romanum führt ihn nur im Officium

vom 3. Mai an, d. h. als Antiphon zum 3. Psalm der ersten Vesper (am

Vorabend) zum Feste der Kreuzauffindung des Herrrn (3. Mai).
In der Heiligen Schrift finden sich dazu verschiedene Belegstellen; einmal

in der Johannes-Apokalypse 5, 5 : «... ecce vicit leo de tribu Juda, radix
David, aperire librum et solvere Septem signa cula eius». (Siehe, es hat überwunden
der Löwe, der da ist vom Geschlecht Juda, die Wurzel Davids, aufzutun das

Buch und zu brechen seine sieben Siegel). Weitere Belegstellen sind: 1. Moses

49, 9; 4. Moses 23, 24; Jesaja 11, 1, 10 ; Römer 15,12 etc.

In unserm Zusammenhang weist der Spruch auf die Kraft des Kreuzes

hin, durch welches die Macht der höllischen Geister gebannt werden könne. In
diesem Sinne wird er auf das Kreuz gekommen sein °.

Erwähnt seien hier noch die Spuren der Befestigung des Kruzifixes, die

auf der Rückseite sichtbar sind. Der Querbalken weist je zwei übereinanderliegende

Löcher auf, von denen nur die unteren für die Aufhängung der Figur
verwendet werden. Die Löcher für die Fußstütze kann man nicht sehen, da sie

durch den später angenieteten Stachel verdeckt werden 7.

Der Korpus besteht aus einer Broncelegierung (Mischung von Kupfer und

Zinn). Er ist so gegossen, daß Kopf, Arme und Beine vollrund sind, die auf dem

Kreuze auf liegende Rückseite von den Schultern bis zu den Knien aber flach blieb
und hohl gelassen wurde — ähnlich einer hölzernen Schnitzfigur. Vor der

Vergoldung ist der Korpus mit Punzen behandelt worden. So hat der Goldschmied
namentlich den Kopf noch feiner herausziseliert. Haupt- und Barthaare zeigen

sorgfältige, parallele Rieselung. Eine lange Strähne legt sich beidseits über Hals und
Schulter und reicht bis zu den Achselhöhlen, sodaß man sie für eine Gußnaht halten

möchte. Augen, Nase und Mund wurden schärfer profiliert. Auch die Finger
und die Zehen weisen Spuren von Stichelarbeit auf. Am Lendentuch finden sich

HC,



die nämlichen einpunzierten Ringlein wie am Kreuz — ein Hinweis auf die

Gleichzeitigkeit beider Teile.
Der Korpus ist nach der Bearbeitung in gleicher Weise wie das Kreuz

vergoldet worden. An den exponierten Stellen hat sich seither allerdings ein grosser
Teil des Goldüberzuges abgenützt.

Die seltsamen Gamaschen an den Knöcheln sind natürlich eine spätere Zutat

und deuten auf eine Bruchstelle hin. Es ließe sich denken, daß sich die Aufstiftung

an den Händen einmal löste und der Korpus nur noch an der pultförmigen
Stütze haftete, die jetzt mit einem krummen Nagel am Kreuz befestigt ist. Bei
einer starken Bewegung mußte die Stelle über den Füßen durchbrechen 8. Der

Korpus ist von den Füßen bis zum Scheitel 15,5 cm hoch. Die ausgebreiteten
Arme bemessen die gleiche Spanne. Wenn gleichwohl die Proportionen der

Figur sehr seltsam erscheinen, so liegt das am ungewöhnlich großen Kopf und an
den langen Armen, zu welchen der Rumpf nach unserem Empfinden viel zu
klein geraten ist. Der Kopf ist so breit wie der Körper selber. Die Arme aber

würden, herabhängend, bis über die Knie reichen. Ungewöhnlich mutet auch

das maßige Lendentuch an, altertümlich die parallele Stellung der Füße.

Wie die ganzseitige Abbildung sehr schön zeigt, stößt der eigenwillig
geformte Kopf auf dem schweren Halse jäh in den Raum vor. Von der Seite

gesehen führt eine klare, ovale Linie vom Nacken über die Stirn zur Nasenspitze.

Erst hier wird sie unterbrochen, um mit Mund und Spitzbart in eine

konkave Bewegung überzugehen. Weiter zieht sich, immer im Profil gesehen,
eine leicht geschwungene Kante von der Bartspitze über den Unterkiefer bis

zum Ohr. Quer dazu verläuft die Abgrenzungslinie der Stirnhaare, unterstrichen

von den Augenbrauenbogen. Der schräg abstehende, steife Schnurrbart
und die schmale Mundspalte wiederholen diese Bewegung. In der Vorderansicht,

die eine umgekehrte, spitze Eiform bildet, treten zu diesen markantesten

Linien ein paar schmale Dreiecksformen: Die Augen vor allem bestehen aus

dreieckigen, nach außen sich verengenden Schlitzen, wobei die Wangenbeine
Zur Stirnlinie die Gegenbewegung bilden. Seltsamerweise sind Augapfel und

Augenstern kaum flüchtig angedeutet. (Damit begibt sich der Künstler großer
Ausdrucksmöglichkeiten. Man denke nur an die seherisch geweiteten Augen auf
den Miniaturen der Reichenauer Schule!). Eine spitze Dreiecksform besitzt auch

die Nase und darüber die Abgrenzung des Haarscheitels. Die Ohren stehen als

kleine, halbrunde Muscheln schwach von den Schläfen ab.

Doch, nicht nur das ernst und forschend vorgebeugte Haupt Christi ist
für den Künstler Träger des Ausdruckes, sondern auch andere Körperteile, ins-

Bild rechts: Schrägansicht des Erschwiler Altarkreuzes (Photo Kunstdenkmäler Solothurn,
Aufnahme Widmer).

120





besondere die Arme. Daher ihre überbetonte Länge! Sie sind — wie alles an dieser

Figur — nicht anatomisch richtig geformt im Sinne einer Nachbildung der

Natur. Aber sie haben dennoch Leben und Spannkraft und mehr Ausdruck als

ihre jetzige Haltung verrät. Die Hände, deren Flächen mit Nieten durchbohrt
sind, bilden eine festumrissene Form. Vollrund wie die Arme sind auch die an

den Gelenken verbreiterten Unterschenkel. Die geschlossenen Füße stehen auf
einer schrägen Konsole.

Im Gegensatz zu den schlanken Gliedmaßen erscheint der Torso, trotz seiner

kleinen Dimensionen, eher schlaff und schwer. Die Brustmuskeln und der im
Profil sichtbar vorgewölbte Bauch geben ihm etwas Schwammiges. Schlaff

wie aus nassen Linnen hängt auch der Ledenschurz herab. Er ist fest verknotet.
Die Hüftfalten streben zu den bekannten Dreiecksformen auseinander und sind,
wie der Gürtel und die Kreuzfläche, mit Ringlein gepunzt.

In der Frontalansicht neigt der Erlöser sein Haupt leicht zu seiner Rechten,
Er wurde nachträglich tiefer und etwas schief ans Kreuz geheftet. Anfänglich
aber befand sich die Stirne genau vor der Mitte des Kreuznimbus. Die Arme
beschrieben zusammen eine zweimal geschwungene Bewegung, statt des jetzigen
flachen Bogens. Der nun bestehende Eindruck, daß der Korpus schwer am

Kreuze hängt, ist ursprünglich sicher nicht beabsichtigt. Der Körper selber

macht keine Ausbiegung oder Drehung, wie es bei den meisten Darstellungen
des Gekreuzigten üblich ist. Nur von der Seite gesehen ist er zweimal geknickt :

an der Schulter, von welcher sich der Kopf stark abhebt, und an den Knien.

*

Diese genaue Detaibeschreibung erfolgt nicht aus Pendanterie; sie sollte

zeigen, daß an diesem packenden Werk der Kleinplastik nichts zufällig oder

ungekonnt ist. Nicht künstlerisches Unvermögen drückt dieser so weit von der

Naturform entfernte Körper aus, sondern eine andere als die uns geläufige
Absicht des Künstlers : alles ist aufs äusserste stilisiert im Dienste einer auch in
Einzelheiten monumentalen und expressiven Form.

Die Christusfigur auf dem Erschwiler Kreuz steht mit dieser Absicht
natürlich nicht vereinzelt da. Vielmehr nimmt sie teil am Form willen einer Epoche,
welche nicht ein Abbild sondern eher ein Sinrib'ùà des Menschen erstrebte. Nicht
die «richtige» Proportion und Einzelheit im Sinne einer naturalistischen Wiedergabe

des Körpers wurde gesucht, sondern der «Maßstab der innern Proportion»,
d. h. eine Konzentration auf das Wesentlichste. Was als bedeutend erschien (Kopf,
Arme), ist größer, bedeutungsvoller dargestellt. Das Unwichtige ist verkümmert
oder weggelassen. Diese abstrakte Gesetzmäßigkeit, losgelöst von der

Erscheinungsform der Dinge, kennt keine Raumplastik. Dafür werden Umriss und Linie

122



betont, ja überbetont, sodaß man von dieser Gestalt wie von den Reichenauer
Miniaturen sagen könnte : «Der ganze Körper wird Gebärde». Die symbolhafte Gebärde

macht denn auch das Faszinierende des Erschwiler Kruzifixes aus: Die
ausgebreiteten Arme unterstreichen dabei den stummen, ernsten Ausdruck des

Gesichtes. Sie scheinen einmal wie flehend und anklagend erhoben, dann wieder

glaubt man sie wollen barmherzig alle Leidenden umfangen. Und wiederum
möchte man die Arme als Flügel deuten, die der Gemarterte entfaltet, um dem

ganzen Jammer zu entschweben. Das jähe Hervortreten des Kopfes fällt beim
Erschwiler Kreuz umso mehr auf, als der Rücken ganz in der Fläche bleibt.
Dieses rundplastische Herausarbeiten des Kopfes aber kommt von der Reliefkunst

her, und wir werden auch dort die nächsten Verwandten zu unserem Werke

antreffen. Doch ist auch der Kopf nicht eigentlich plastisch aufgefasst. Seine

Wirkung beruht, wie wir gesehen haben, vorwiegend auf linear-abstrakter
Gestaltung. Arme und Beine besagen das noch deutlicher: nicht das Volumen
sondern die ausdrucksvolle Linie wird gesucht. Demgegenüber hält sich der Rumpf
mit dem Lendentuch an eine gewisse malerisch weiche Modellierung. Das
Gewand mit den festen Konturen bildet eine geschlossene Masse; die etwas teigigen
Faltenfurchen entsprechen den weichen Formen des Leibes und des Nackens. Im
Gegensatz zum Kopfe besitzen sie nichts Sehniges, nichts Angespanntes — auch

keine ziselierten Binnenformen. Dieser Gegensatz von linearer und malerisch

weicher Auffassung kennzeichnet das eigenartige Kunstwerk und könnte einen

Hinweis geben auf Zeit und Ort seiner Entstehung.
*

Auf den ersten Blick datierten wir: ottonisch, Anfang 11. Jahrhundert,
mit Stichwort «Broncetüren von Hildesheim». Doch bald zeigten sich die

Schwierigkeiten, die einer überzeugenden Einordnung in den vielgestaltigen, aber doch

zufälligen Bestand erhaltener Arbeiten jener Zeit im Wege stehen. Wir können
hier die Fragen der Datierung und Lokalisierung nur streifen. Trotzdem ist es

nicht zu umgehen, die wichtigsten Vergleichsbeispiele mit ihren stilistischen
Merkmalen zu erwähnen. (Die Zeichnungen Seite 128/129, in der Reihenfolge
des Textes numeriert, mögen die Vorstellung von den Objekten etwas erleichtern.)

Noch ins 1 o. Jahrhundert gehört das in Bronce gegossene, lebensgroße Gero-

kreu£ im Dom %u Köln 9. Seine Wucht und Schwere wirkt erschütternd. Die zeitliche
Nähe zum Erschwiler Kreuz kommt in der Kopfform, im scharfen Schnitt der

Züge zum Ausdruck und in der Anspannung. Es zeigt aber nicht die sehnige

Straffheit, den typisierten Gesamtaufbau unseres kleinen Gusses, sondern ein
ungelenkes Zusammenfügen realistischer Einzelteile zu einem fast unförmlichen Ganzen.

Das wohl schönste Werk erhaltener ottonischer Goldschmiedekunst, das so

unglücklich nach Paris geratene goldene Antependium,10 welches Kaiser Heinrich II. i. J.



Das Erschwiler Kreuz von vom und von hinten.

Zustand 1948, mit Blechmanschette,
Stachel wegretouchiert. (Photo Kunstdenkmäler

Solothurn, Aufnahme Widmer)



i o 19 dem Basler Münster schenkte, darf nur bedingt aufgeführt werden, da es nicht

gegossen, sondern aus dünnem Goldblech getrieben, vor allem aber, weil es von
unvergleichlich höherer Qualität ist. Trotzdem lässt sich die Verwandtschaft der

Köpfe, in der Form und in gewissen Details, nicht bestreiten. Auch der
Ausdruck des tiefernsten Gesichtes verbindet die beiden Werke. Das Basler Ante-

pendium ist eine unter stark byzantinischen Einflüssen im Kloster Reichenau

oder in Regensburg entstandene Arbeit, welche antike Spätkunst mit ottonischer

Verfestigung verbindet.
Ebenfalls in diesen Bereich gehört der Einband des Perikopenbuches Heinrich

II.11 (Anfang 11. Jahrhundert). Er ist aus Edelmetall, Schmuckwerk und
kostbaren Steinen reich gearbeitet. Die Halbfiguren auf den byzantinischen Zellen-

schmelzplättchen interessieren uns daran am meisten. Sie scheinen der selben

geistigen Auffassung entsprungen, wie unser Kreuz; doch die weit geöffneten

Augen verleihen ihnen einen viel suggestiveren Ausdruck. In dem herrlichen

karolingischen Elfenbein auf der Mitte des Vorderdeckels aber steckt noch so

viel spät-antike Bildillusion, daß an einen Vergleich mit Erschwil nicht zu denken

ist.
Stilistisch näher steht unserer Figur der Erlöser auf dem Kasten des Uta-

Evangeliars 1S, einer Regensburger Arbeit aus dem Beginn des 11. Jahrhunderts.
Die Ähnlichkeit ist besonders deutlich in der Kopf- und Gesichtsbildung. Auch
der vorgewölbte Leib und die parallelen Stoffalten auf den Beinen verraten das

nämliche plastische Empfinden. Doch auch hier wurde eine Treibarbeit einem

Guß gegenübergestellt.
Bei den Broncetüren von Hildesheim 13 (1007—1015), dem plastischen Hauptwerk

der Zeit, dürfte der Vergleich jedoch legitimer sein. Dies umso mehr, als der

Erschwiler Korpus, einem Relief ähnlich, auf der Kreuzfläche liegt, aus der sich

— wie bei der Broncetüre — das Flaupt herausbiegt. Abgesehen von der
lebhaften und sprechenden Gestik sind auch die Personen in den einzelnen Feldern
verblüffend übereinstimmend aufgefaßt : dünne gelenkige Glieder, große Hände,
starke Rundung der Leiber und senkrechte Fältelung des Schurzes. Die Köpfe
heben sich vom Reliefgrund frei ab und treten dadurch in besonders nahe

Beziehung zu unserem Werk. Am eindrücklichsten ist der Vergleich mit der

Kreuzigung auf einem der 16 Bildfelder. Christus wirkt darauf eher schlaffer, andrerseits

sind die Details malerischer, belebter. Doch ist der Kopf so ähnlich, der ganze
Tonfall, der scheue Ausdruck so nahe verwandt, daß man an dieselbe Werkstatt
denken möchte.

Es erheben sich aber gleich Bedenken, wenn man das angeblich ebenfalls

aus der Hildesheimer Schule stammende Bermvardskreu^ 14 im dortigen Domschatz

(um 1 o 1 o) danebenhält. Seine Formen sind weit schwerer, wuchtiger und stärker

125



durchgebildet, die Arme fast waagrecht ausgespannt. Der ganze gedrungene Körper

erscheint rundplastisch und biegt sich, wie von der Last des tiefhängenden
Kopfes zur Seite. Insbesondere verbietet die überlegene Kunst des gleich großen
Bernwardkreuzes, eine gemeinsame Schule anzunehmen.

Einige Jahrzehnte trennen dieses vom Essener Mathildenkreu\ 15 (1039/54).
Hier hat der Korpus seine dominierende Stellung verloren. Das Kreuz selber

tritt in den Vordergrund: den Rändern entlang ist es mit kostbaren Steinen

und Zellenschmelzblättchen besetzt. Der schlanke und fliessend bewegte Körper
Christi unterscheidet sich in seiner feineren Gliederung und im stark ausgeprägten

plastischen Empfinden von unserem Werk, doch rechtfertigt es im Hinblick
auf seine Straffheit und das Proportionsgefühl wohl einen Vergleich : Das Er-
schwiler Kreuz scheint in derselben Formensprache geprägt, jedoch in kleinerer
Münze.

Der berühmte Kru^ifixus von Werden a. d. Ruhr16 aus der 2. Hälfte des 11.

Jahrhunderts ist zwar wieder ein großer, 1 m hoher Bronceguß ; er muß aber
dennoch in die Vergleichsreihe aufgenommen werden, da er deutlicher als die andern

Werke den Standort und die Tendenzen der Plastik im 11. Jahrhundert erkennen

läßt. «Der Ubergang zu romanischem Empfinden offenbart sich in der klaren

Gegensätzlichkeit der Flächen, in der plastischen Modellierung der Formen —
am offensichtlichsten im Gesicht — und in den stilisierten Faltenlinien des

Schurzes. Doch ist der Kruzifixus noch ottonisch in dem schönheitsvollen
Empfinden des Körpers, in dem tiefen Ausdruck des Gesichtes» 17. Wie weit
rückt da der kaum hundert Jahre ältere Menschensohn vom Kölner Gerokreuz
in die Ferne Seine unförmige, erdennahe Körperlichkeit, die Drastik der Gesichtsbildung,

lassen die grosse Wandlung erkennen, welche die ottonische Plastik

— mit Hilfe fremder Impulse — durchgemacht hat.

Es scheint geboten, auch ein datiertes Werk dieser Epoche aus einem der

südlichen Kunstzentren anzuführen: den romanisch-lombardischen Einband des

Evangeliars von Aribert aus Intifniano13 (1018/48). In der Mitte des reich mit
Emailfiguren und Edelsteinen besetzten vorderen Deckels befindet sich ein

Kreuz in grünem Email und darauf ein ziselierter Christus in massivem Gold.
Seine Lage entspricht genau der ursprünglichen Haltung unseres Kruzifixes.
Gliedmaßen und Kopf sind ähnlich gebildet — doch wiegen die Unterschiede

schwerer. Der Kopf auf dem Aribert-Evangeliar neigt sich stark zur Seite und

zieht den Blick auf sich kraft seiner differenzierten, feinen Züge. Der weich
modellierte Körper weist winkelförmige Inskriptionen auf. Das Lendentuch liegt
flach an und ist in Email gegossen.

Ebenfalls südlicher Provenienz scheint das noch unpublizierte Vortragskreu£

aus Cademario19 zu sein (ins 11. Jh. datiert). Wir erwähnen es trotz seiner ge-

126



Rekonstruktion des ursprünglichen Zustandes, Vorder- und Rückseite : andere Fixierung des

Kruzifixes, Ergänzungen am Kreuzesstamtn (punktiert). — Zeichnungen des Verfassers.

2
T

a

V7

ffl

V

Umstehende Doppelseite : Vergleichsbeispiele eptm Altarkreu^ von Erschwil, aus der Zeit von ca. 'jyo
bis 1120. (Zeichnungen des Verfassers).

1. Detail des Gero-Kreuzes im Dom zu Köln (um 970). Lebcnsgrösse.
2. Teil der Christusfigur vom Basler Antependium (um 1018). Ganze Figur ca. 60 cm hoch.

3. Zellenschmelzplättchen, Detail vom Einband des Perikopenbuches Heinrich II. (Anfang

Ii. Jh.) 4,5 cm hoch.

4. Figur Christi (mit starkverbeultem Kopf) vom Behälter des IJ ta-Evangeliars (Anfang 11. Jh.).
Höhe der Figur ca. 31 cm.

5. Kreuzigung Christi, Broncetüre Hildesheim (um 1007—1015). Höhe der Figur ca. 36 cm.
6. Bernwardskreuz im Dom von Hildesheim (um 1010). Höhe des Korpus ca. 20 cm.

7. Mathildenkreuz von Essen (1039/54). Höhe der Figur 15,4 cm.
8. Kruzifixus aus Werden a. d. Ruhr (2. Hälfte 11. Jh.). Ganze Figur 100 cm hoch.

9. Christus auf dem Einband des Evangeliars vonAribert (1018/45). Höhe des Korpus 12,7 cm.

10. Vortragskreuz von Cademario (11. Jh.)
11. Broncekorpus aus Köln (Anfang 12. Jh.). Höhe 21 cm.
12. Kruzifixus aus Disentis (1. Hälfte 12. Jh.). Höhe 12,7 cm.

127







ringen Qualität, weil Material und Beschaffenheit dem Kreuz aus dem Lüsseltal
sehr ähnlich sind: vergoldetes Kupferkreuz, Evangelistensymbole, Agnus Del
auf der Kreuzesmitte hinten, gegossener Korpus mit vorgewölbtem Leib und
senkrecht gefaltetem Lendenschurz. — Die Figur Christi ist aber ein so
barbarischer Guß, daß das Erschwiler Kreuz daneben direkt als Meisterwerk erscheint.

Die bis jetzt genannten Beispiele gehören dem 10. und 11. Jahrhundert an.

Nachfolgend seien noch zwei kleine Kruzifixe angeführt, die ins i 2. Jahrhundert
datiert werden.

Da ist einmal der Broncekorpus aus Köln 20 aus dem Anfang des 1 2. Jahrhunderts.

Noch hat sich daran — gegenüber dem zu ergründenden Werk von
Erschwil — wenig verändert: der gleiche Kopftypus, die nämliche Feingliedrig-
keit, der Rumpf hinten abgeflacht. Nun aber ist ein stärkeres plastisches Empfinden

spürbar. Die Haare werden voller, die Lider schwer und geschlossen; der

Leib ist herausgewölbt in den Raum; kein Knicken mehr in den Knien, sondern
ein Vorwölben in einem Bogen vom Hals bis zu den Knöcheln. Gegenüber
diesem Fluß der Formen wirkt unser Korpus direkt spröd und kristallen hart.

Als letztes Vergleichsbeispiel sei noch ein Werk der gleichen Qualitätsstufe
erwähnt : das romanische Kruzifix von Disentis 21 aus der ersten Hälfte des 12.
Jahrhunderts. Auch es ist ein vergoldeter Bronceguß, etwas kleiner gebildet und

gedrungener als der Erschwiler Korpus, «ein Werk von klarer plastischer Gliederung

und stillem Ernst» 2Z. Die stärker fühlbare Körperlichkeit, die festeren
Gelenke und die weichere Modellierung des Kopfes distanzieren es aber zeitlich von
der Christusfigur im Lüsseltal.

*

Der Zeitraum von etwa 150 Jahren (970—11 20), den wir mit den erwähnten

Goldschmiedewerken durchwandert haben, dürfte genügen, um klar zu

machen, daß unser Erschwiler Kreuz in diese Epoche hineingehört. Es sind
angesichts der durchgehenden Typisierung der Figur — vor allem der erhabensten,
der Christusfigur am Kreuz — nur kleine Nuancen, die es zu unterscheiden gilt.
Auch der ernste, strenge Gesichtsausdruck, der aber nie in Schmerz oder Verklärung

übergleitet, ist ein gemeinsames Merkmal. Anfang und Ende dieser

Zeitspanne berühren sich scheinbar in ihren Tendenzen, und doch vollzieht sich ein

steter Wandel des Formwillens. Es ist für die ottonische Goldschmiedekunst
bezeichnend, daß sie die körperlich-plastische Erscheinung erstrebt, jedoch nie

überzeugend erreichen kann. Der Körper bleibt allgemein noch in der Fläche haften.

Geistige Kräfte durchdringen ständig die Wirklichkeitsform und wandeln sie zum
Träger innerer Erlebnisse um. In diesem Sinne ist sie abstrakt wie die byzantinische

Kunst, nur daß dort Abstraktion Loslösung des Dargestellten vom irdischen

130



Zusammenhang bedeutet. Der Einfluß oströmischer Kunst mag gerade um die

Jahrtausendwende sehr stark gewesen sein. Es haftete ihr damals noch ein starkes

plastisches Empfinden an, als Nachwirkung antiker Tradition, sodaß sie auch
damit — nicht nur in der raffinierten Technik, in der subtilen Nuancierung — die

deutsche Goldschmiedekunst bereicherte. Im 12. Jahrhundert beginnt aber bei

dieser erst der Prozeß der körperlich-plastischen Modellierung. Sie erreicht aber

nicht mehr die Klarheit und Größe der Kunst um die Jahrtausendwende.
Aus unserer Vergleichsreihe geht hervor, daß keines der erwähnten Monumente

als Schwesterwerk zu unserem Kreuze angesehen werden kann und daß man

spontan auch keine gemeinsame Schule vermuten möchte. Der Bestand erhaltener
Goldschmiedearbeiten aus dieser frühen Zeit ist allerdings sehr zufällig und
erlaubt es nicht, kunstgeographische Rückschlüsse zu ziehen. Die wenigen
Höchstleistungen überdauerten die Zeiten besser als die vielen geringeren und
einfacheren Werke. Und diese sind zudem in der Literatur kaum erwähnt. Wohl

mögen da und dort noch ähnliche provinzielle Arbeiten erhalten sein, doch sind
sie dem Verfasser nicht bekannt. Doppelte Vorsicht ist geboten bei Vergleichen
mit überragenden Werken aus höfischen Werkstätten, auch wenn sie viel
Gemeinsames in feinerer Nuancierung aufweisen. Häufig sind es fremde, an deutsche

Höfe berufene Meister, die Großes und oft Einmaliges schufen. Das

Zweitrangige kommt verspätet und wandelt das Neue in seine einfachere Formensprache

um. Andere Unsicherheiten für die zeitliche Bestimmung liegen an der

teilweise noch schwankenden oder unrichtigen Datierung verwandter Werke23.

Bevor wir jedoch, einzig auf Grund stilistischer Vergleiche eine Datierung
und Würdigung des Erschwiler Altarkreuzes wagen, müssen wir noch weitere

Kriterien heranziehen.

Einige Hinweise kann uns die Form des Kreuzes geben. Es ist eine crux
oblonga mit gleich breiten Balken, ohne erweiterte Endstücke — also die typisch
romanische Kreuzform 24. Vor dieser Zeit werden die Balkenenden meist
schaufelartig verbreitert, später weisen die Abschlußstücke Scheiben-, Dreipaß-, Rauten-

und Lilienformen auf. Das erwähnte Bernwardskreuz besitzt noch die

rechteckige Verbreiterung am Balkenhaupt für die Kreuzinschrift, während das Kreuz
auf der Hildesheimer Broncetüre ringsum seltsam gezackte Ränder zeigt. Sehr

breite Kreuzflächen ohne Endstücke erkennt man auf beiden lombardischen
Kreuzen. Bei kostbaren Stücken mit Einlegearbeiten (Mathildenkreuz) sind die

Balkenenden ausgeweitet und besonders reich geschmückt. Die einfache Kreuzform

der Erschwiler Arbeit bedeutet also auch: Schlichtheit des bescheideneren

Kunstwerkes.
Die Evangelistensymbole an den vier Ecken der Kreuze sind im Mittelalter

überaus häufig. Sie werden allerdings meist auf der Rückseite angebracht

131



(Mathildenkreuz, Vortragskreuz Cademario). Ihre Anordnung kann wechseln,
doch ist der Adler, das Attribut des Evangelisten Johannes, fast immer oben.

Den Spruch auf der Rückfläche des Erschwiler Altarkreuzes haben wir bisher

nur noch auf einem Stück gefunden : auf einem angebl. Brustkreuz Karls des

Großen, um 800 2o. Ähnliche Inschriften, die ebenso beginnen (Ecce crucem
Domini trifft man dagegen nicht selten. Die Schriftzeichen endlich können
die Datierung ebenfalls nicht weiter einengen. Die gemischte Mujuskelschrift mit
Anklängen an die karolingische Unziale (E, G), ist sehr langlebig und kommt
neben vielen andern in der Zeit vom 9. bis 12. Jahrhundert vor26.

Nach Berücksichtigung all dieser Faktoren, die bei einer Datierung
mitspielen, dürfen wir es wagen, das beschriebene Altarkreuz zeitlich und geographisch

einzuordnen. Es sprechen viele Gründe dafür, daß der Kruzifixus in einer

mitteldeutschen Werkstatt entstanden ist, nicht als einzelne Schöpfung, sondern als wiederholter

Guß, spt welchem ein geringerer Meister das Kreu£ mit den Vergoldungen schuf. Die
Inschrift auf der Rückseite dürfte im Auftrag des Stifters für den Gebrauch in
einem Kloster angefertigt worden sein. Die Ansetzung der Entstehungszeit in
die Mitte des 11. Jdhrhunderts ist nach stilistischen Vergleichen und beiEinrechnung
einer provinziellen Verspätung am wahrscheinlichsten.

Dies ist die Zeit der großen Kaiser Konrad II. (der Burgund mit dem Reiche

wieder vereinigte) und Heinrich III. (welcher der clunyazensischen Kirchenreform

zum Durchbruch verhalf).

Das religiöse Leben nahm damals einen großen Aufschwung und wandelte
seine Formen. Kirchen und Klöster befruchteten alle Gebiete der Kunst und wiesen

ihr ständig neue Aufgaben zu.

*

Ein Wort muß noch der ursprünglichen Zweckbestimmung und dem Schicksal

des Erschwiler Kreuzes gelten. Es wurde im Titel als «Altarkreuz» angesprochen.

Das ist nicht unbegründet.
Das Altarkreuz im heutigen Sinne kennt man just seit dem 11. Jahrhundert27.

Vorher war es unzulässig, ein Kreuz auf den Altar zu stellen. Es wurde im
Chore aufgehängt oder auf einem hohen Ständer neben oder hinter der Mensa

aufgestellt. (Liturgisches Ausstattungsstück des Altars ist das Kreuz aber erst seit

dem 16. Jahrhundert). Seit dem 11. Jahrhundert wird das Kreuz mehr und mehr

mit einem Kruzifixus versehen, als Hinweis auf das eucharistische Opfer28. Kreuze

aus Messing, Bronce oder Kupfer wurden stets versilbert oder vergoldet. Da die

Inventarien der Sakristeien die Gegenstände von geringerem Wert meistens nicht
aufführen, ist es im einzelnen schwer zu bestimmen, ob die «cruces» eigentliche

132



Altarkreuze waren oder ob sie den Charakter von Reliquien- oder Prozessionskreuzen,

von Pazifikalien oder gar von bloßen Sckmuckstücken besaßen 29.

Nach seiner Beschaffenheit und nach den Schlagspuren oben auf dem
Vertikalbalken ist anzunehmen, daß es verschiedenen Zwecken diente und sowohl auf
einen Ständer für den Altar, als auch auf eine Tragstange gepflanzt werden konnte.
Der Bruch oberhalb der Füße dürfte beim Gebrauch als Vortragskreuz
entstanden sein, wo es brüsken Bewegungen ausgesetzt war. Doch läßt die

abgegriffene und abgescheuerte Stelle am Fuß des Kreuzes darauf schließen, daß es

lange Zeit als Altarkreuz benutzt wurde.
Als es vor hundert Jahren, alt und unansehnlich, dazu bestimmt wurde,

auf dem Kirchendach von Erschwil die Unwetter zu bannen, heftete man den

unschönen Stachelan, damit das «Wetterkreuz» an einem Rafen befestigt werden
konnte. Damals war es auch mit Menning bestrichen und mit falschem Gokle neu

gefaßt worden. Diese Überarbeitung ist bis auf wenige Spuren wieder verschwunden,

und heute hat man die ehrwürdige Patina mit Recht belassen. Es ist ein
uraltes Heiligtum, und die Spuren dieses Alters sollen ruhig sichtbar sein.

Wann und wie das Kreuz nach Erschwil gekommen ist, wird kaum je zu

ergründen sein. Die Gemeinde besaß im 11. Jahrhundert schon eine Pfarrei,
die einzige des Lüsseltals. Doch scheint es kaum wahrscheinlich, daß das Kreuz
für dieses Kirchlein geschaffen oder bald darauf demselben geschenkt worden
ist. Viel eher möchte man vermuten — und der Spruch auf der Rückseite erhärtet

diese Annahme — das ehrwürdige Altarkreuz sei für ein Kloster verfertigt
worden und irgendwie, am wahrscheinlichsten über Hirsau, in das im Jahre 1085

gegründete Tochterkloster Beinwil gelangt. Hier, im abgelegenen Lüsseltal mag
es das wechselvolle Schicksal des so wenig begünstigten Klösterleins überstanden
haben und von einem Conventualen einmal nach Erschwil gebracht worden sein.

— Doch, das sind Vermutungen

*

Zusammenfassend darf gesagt werden, daß das Erschwiler Altarkreuz, wenn
es auch keiner höfischen Werkstatt entstammt, doch ein namhaftes Kunstwerk
von stiller, ernster Hoheit ist. Mit seinem Alter von 900 Jahren zählt es zu
den ältesten Altarkreuzen und zu den ersten mit einer plastischen Figur
versehenen Kreuzen überhaupt. Diese so seltenen Goldschmiedearbeiten sind

ehrwürdige Zeugen einer Zeit ernsten Frommseins und unbegrenzter Opferfreudigkeit.

«Die Religion war der Boden, auf dem sie entstanden ; tiefinnerliche Begeisterung

für die Mehrung der Ehre Gottes und die Verherrlichung seiner Heiligen
war soweit seitens derjenigen, die durch ihre reichen Spenden ihre Herstellung
ermöglichten, wie seitens der Meister, deren kunstfertige Hände sie schufen, der

1 Î3



letzte Grund für ihr Dasein, ihre Verwendung beim Gottesdienst der letzte und
höchste Zweck, für den sie angefertigt wurden. Sie sind aus dem Kultus und
seinen Bedürfnissen herausgewachsen.» 30

Der Kirchgemeinde von Erschwil und ihrem getreuen Seelsorger gebührt
darum der Dank der Gläubigen und der Kunstfreunde, daß sie das unscheinbare

— aber unschätzbare — Kleinod pietätvoll aufgehoben und es dem Gottesdienst
wieder zugeführt haben.

Anmerkungen %um «Altarkreu.\ von Erschwil»

1 Für wertvolle Hinweise danke ich den Herren Hw. Dr. Bannwart, bischöfl. Sekretär, Hw. P.

Bonaventura, dem Pfarrer von Erschwil, Herrn Prof. Reinhardt, Konservator des Hist. Museums Basel
und meinen Freunden Dr. E. Baumann, Rodersdorf und Dr. A. Reinle, Luzern. 2Die ursprüngliche

Länge kann ziemlich genau ermittelt werden durch Ergänzung des vierten Eckstückes an der
Vorderseite, denn am Rand der Schnittfläche ist gerade noch die Abgrenzung der Vergoldung
sichtbar. 3Sie bezieht einige Buchstaben aus der karolingischen Unzialschrift. 4Diese Feuervergoldung,

früher für Metalle ausschliesslich angewandt, ist heute wegen der gefährlichen
Quecksilberdämpfe verboten. Im Amalgamierungsprozess wurde das Gold in Quecksilber zu einer Paste
aufgelöst und konnte mit dem Pinsel leicht aufgetragen werden. Durch Erhitzen verdampfte das
Quecksilber, das Gold aber blieb fest haftend zurück. '''Bei «adverse» ist die Endung natürlich
zu «ae» zu ergänzen (Nom. Plur. f.) °Die grosse Bedeutung, die das Ordensbrevier diesem Texte
beimisst — indem es ihn sechsmal aufführt — gibt wohl einen Hinweis auf die ursprüngliche
Bestimmung des Kreuzes : es dürfte weit eher für ein Kloster als für eine Laienkirche geschaffen worden

sein. 'Doch ist auch die Fusstütze einmal herabgesetzt worden, sodass der Korpus eine
andere Stellung zum Kreuz erhielt. sEine Entfernung dieses unschönen und störenden Flickes ist
aber nicht ratsam, da er sich im Laufe der Zeit völlig mit dem andern Metall verbunden hat. 9 Vgl.
R. Hamann, Geschichte der Kunst. Berlin 1930, Abb. 239.

10 Vgl. R.F. Burckhardt, Kunstdenkmäler

Basel-Stadt II, Bd. 4 der Kunstdenkmäler der Schweiz. Basel 1933, Abb. 9—17. "Vgl.
dazu den Berner Ausstellungs-Katalog zur «Kunst des frühen Mittelalters» i949,Tfl. 17 und Text
zu Nr. 115 mit Literaturangabe. l2Vgl. J.Braun, Meisterwerke der Goldschmiedekunst der
vorgotischen Zeit. München 1922, Abb. 24.

13 Vgl. A. Goldschmidt, Die deutschen Broncetüren
des frühen Mittelalters. Berlin 1926. Hildesheimer Tafeln 14, 17, 22a, usw. 14Vgl. M. Burg,
Ottonische Plastik. Bonn und Leipzig 1922, Abb. 48. Einige Autoren sehen das Bernwardskreuz
allerdings als lothringische Arbeit an und weisen es einer Giesserschule von Metz zu. 16 Vgl. J.
Braun, a. a.O. Abb. 15. 10Vgl. M. Burg, a. a. O. Abb. 72 und 73. "Dieselbe a. a. O. p. 107.
18 Vgl. den Zürcher Ausstellungskatalog der «Kunstschätze der Lombardei» 1948. Nr. 79 und
Bilderteil Abb. 33.

19 Photographien: von Theo Seeger, Basel. Neg. Nr. 5051 und 5052. 20Vgl.
M. Burg a. a. O. Abb. 74.

21 Vgl. E. Poeschel, Kunstdenkmäler Graubünden V, Bd. 14 der
«Kunstdenkmäler der Schweiz», Basel 1943. Abb 61. 21Derselbe, Kunstdenkmäler Graubünden I, p. 5 6.
23Die Berner Ausstellung von Kunstwerken des frühen Mittelalters hat die Wünschbarkeit einer
sorgfältigeren Chronologie besonders deutlich gezeigt. 24 Vgl. J. Braun, Das christliche Altargerät,

München 193 2, p. 466 ff. 25 Vgl. F. X. Kraus, Die christlichen Inschriften der Rheinlande. Bd. 2.

Freiburg im Breisgau 1894,^.482. 26 Von unsern Vergleichsbeispielen zeigen die Umschriften
der Evangelisten-Symbole auf dem Einband des Perikopenbuches Heinrich II. die gleichen
Buchstaben. 27Vgl. Anmerkung 24! "Frühe Beispiele sind: das Bernwardskreuz, das Mathildenkreuz,

das .Giselakreuz — und das Erschwiler Kreuz. "Zum Altarkreuz, sofern es auf der Mensa
stand, gehörte ein Ständer, der mit ihm untrennbar verbunden oder nur lose befestigt war. Im
zweiten Falle wurde das Kreuz mit einer Tülle auf einen Stachel gepflanzt, häufiger aber mit einem
Zapfen in einem Schlitz des Untersatzes. Auch das Erschwiler Kreuz muss so beschaffen gewesen
sein — keineswegs besass es eine Tülle an diesem schmalen Balken 30 J. Braun, Meisterwerke,
a. a. O. p. 1.

134.


	Das Altarkreuz von Erschwil

