
Zeitschrift: Für die Heimat : Jurablätter von der Aare zum Rhein

Band: 9 (1947)

Heft: 3

Artikel: Volksbräuche im hintern Leimental

Autor: Altenbach, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volksbräuche im hintern Leimental.
Von Karl Alten bach.

Das Leimental war einst ein Teil des Sundgaus, und das Volksleben der
Leimentaler wurde mehr von Norden her beeinflusst als von Süden, wo die
Juraketten eine wirksame Scheidewand bilden. Das zeigt sich heute noch
in den sprachlichen Eigentümlichkeiten, in Sitten und Bräuchen, die mehr
sundgäuerisch anmuten als so lot humeri sc h oder schweizerisch. Allerdings
haben die vielen Jahre fast völliger Grenzsperre, die besseren Verbindungen

mit der Stadt Basel und die veränderten wirtschaftlichen Verhältnisse
vieles verwischt, verändert oder ganz ausgelöscht. Aber es ist noch manches
erhalten geblieben, an dem man mit Leichtigkeit den Leimentaler erkennt,
wenn er über den Jura hinüber an die Aare kommt.

Von Jahr zu Jahr verschwinden auch hier, wie im übrigen
Schwarzbubenland, mehr der typischen Bauernhäuser mit den moosigen Dächern,
den hohen, schmalen Dachtraufen und spitzigen Giebeln, die so dicht
beieinanderstehen, dass Katzen und spielende Kinder gerade noch durchschlüpfen

können. Verschwunden sind schon restlos die ausgetretenen Lehmböden
aus den Küchen und die Lehmtennen aus den Scheunen, die, wenn sie durch
kneten und stampfen erneuert werden mussten, Anlass zu lustigem Treiben
für die Jugend gaben, aber auch die aus Lehmwickel hergestellten russigen
Kamine und Kaminschosse, die manch schönes Stück der letzten «Metzgete»
mehr zur Schau stellten, als verbargen. Und die währschaften, kunstvoll
eingelegten Möbelstücke, die Spinnräder, Haspel, Rätsehen und Hecheln, wo
sind sie hingekommen? Erst verstaubten sie unbeachtet auf dem Estrich oder
wurden von den unternehmungslustigen Buben ans Licht gezogen und zu
Fahrrädern oder anderem Spielzeug umgewandelt und verdorben. Was noch
übrig blieb, wanderte später in städtische Museen oder Trödlerläden.

Einmal noch, vor rund fünfzig Jahren sah ich in Rodersdorf dem Hanfoder

Werchbrechen zu. Da rauchte oben am Bammertrain, wo heute das
Bahnhofgebäude steht, ein mässiges Feuer unter einem Stangengerüst und
trocknete die darüber gebreiteten Hanfstengel. In der Nähe standen die
Frauen vor den vierbeinigen Rätschen und zerrätschten unter den klappernden

Latten die klingeldürren Stengel in tausend Stücklein. Rätschen und
hecheln werden unsere Buben und Mädchen nie mehr sehen können, beide
Bräuche sind bloss als weniger erbauliche Gewohnheiten zu Stadt und Land
erhalten geblieben.

Wo sind die Dreschflegel geblieben, die einen halben Winter lang in den
Tennen pochten? Welcher Jungbauer hat noch den Flegel so kunstgerecht
schwingen gelernt, dass sich das «Haut» flink in der Lederkappc dreht und
bolzengerade in die Höhe ragt, bevor es auf die ausgebreitete Frucht niedersaust!

Einzelne dieser altehrwürdigen Dreschwerkzeuge hangen wohl noch
auf den Estrichen, ein Raub der Holzwürmer, und neben ihnen auch die
«Ritteren», die hölzernen Kernen-, Roggen- und Hafersiebe und die Wannen.

Eingedeckt und ausgeebnet sind auch die Feuerweiher in den
Dörfern; und doch konnte man als Schulbub im Winter so schön darauf schleifen
und im Sommer Schifflein fahren. Wer vor vierzig oder fünfzig Jahren in
die Bezirksschule nach Mariastein ging, der entsinnt sich gewiss noch des

39



grossen Feuerweihers, der darauf schwimmenden Bottiche und alten
Futtertröge und der verwegenen Fahrten in denselben, die nicht selten mit
einem unfreiwilligen Bade endeten. Die Feuerweiher sind nicht mehr, und
die Wassergräben, welche Dorf und Feld durchquerten, verschwinden auch
allmählich und mit ihnen die Frosche. Die Dorfbuben brauchen nicht mehr
auszuziehen in dunklen Nächten mit Rechen und Petrollaternen auf Frösclie-
l'ang. Aus ist es mit den Froschschenkeln, und wenn es so weiter geht mit
Entwässerung, Kanalisation und Verschmutzung, wird auch bald die letzte
Forelle aus den vielbesungenen Dorf- und Mühlebächen verschwunden sein.
Da, ihr verehrten Stadtherren, die ihr so kräftig mitgeholfen habt durch
Pläne und Subventionen bei dem Einen, da gilt es nun auch mitzuwirken
bei der Rettung des Andern, der malerischen Bäche mit ihren Pappel- und
Fh'lenreihen, die so manchem Vogel Zuflucht bieten, unci der muntern
Wasserbewohner, sonst ist es bald aus und Amen mit dem Forcllenessen in den
1 ,andgasthöfen.

Noch gegen Ende des verflossenen Jahrhunderts kamen regelmässig,
ineist im Laufe des Winters die verschiedenen Handwerksleute auf die Stör.
Am besten ist mir der alte kleine Dorfschuhmacher mit dem rötlichen Spitz-
bärtchen in Erinnerung geblieben. Da schlug er eines Morgens auf der Bank
vor dem Stubenfenster seine fliegende Werkbank auf, breitete Hämmer, Zangen

und Leisten darauf aus, Ahlen und «Gnypen», Zwirnknäuel und Schachteln

voll eiserner und hölzerner Zwecke, stellte auf die eine Seite seines
Stühlchens einen Zuber voll Wasser zum Einweichen des Sohlleders unci legte
auf die andere den schweren rundlichen Klopfstein. Dann begann die Arbeit
mit der Herrichtung eines langen Schusterdrahtes. Vom Fensterbeschläge zur
Türklinke am andern Ende der Stube spannte er das Garn, drehte es zusammen

und bestrich es, auf und ab schreitend, mit Pech. Noch musste an jedem
Ende eine steife Schweinsborste eingedreht werden, und dann konnte die
Arbeit beginnen. Krachend glitt der Draht durch die mit der Ahle vorgebohrten

Löcher.
Heutzutage geht etwa noch da und dort der Sattler auf die Stör, um Kuh-

und Pferdegeschirre herzurichten und zu schmieren oder brettig gewordene
Matratzen umzuarbeiten, vielleicht auch noch die Schneiderin; aber der
Schuhmacher bleibt in der Werkstatt bei seinen Maschinen.

Der elsässische Ritteremacher geht nicht mehr durch die Dörfer, der
Pfannenflicker schlägt nicht mehr seine fliegende Werkstatt auf an der
Kirchhofmauer, um schadhafte Kochgeschirre zu «plätzen» und abgescheuerte
Esslöffel neu zu verzinnen, der Harzmann fährt nicht mehr vorbei, und der
Fegsandhändler lässt seinen langgezogenen Ruf «Fä—ä—ägsang» nicht mehr
erschallen. Sil und Per und Vim haben ihn für alle Zeiten verscheucht. Von
allen diesen periodisch durchs Dorf ziehenden Gestalten ist mir der Guck-
kastenmann in bester Erinnerung geblieben. Ein- oder zweimal im Jahr schob
er von einem Elsässer Dorf her sein Kärrlein über die Grenze. Dann eilten
Buben und Mädchen herbei und durften in dem schäbigen Kästlein Bilder
von Napoleon und Kaiser Wilhelm oder das Häusermeer von London und Paris
angucken. Dafür reichten sie dem armen Teufel einen Sou oder ein
Fünfpfennigstück. Sou nannte man den schweizerischen Fünfräppler, der seit
1871 an die Stelle der bekannten französischen Kupfermünze getreten war,

40



Foto W. Höflinger, Basel.
Rodersdorf.

und neben den schweizerischen Scheidemünzen kursierten bis etwa zur
Jahrhundertwende ebenso zahlreich die deutschen. Nur langsam bürgerten sich
die bisher fast unbekannten Ausdrücke Rappen und Batzen ein.

O nein, es war nicht langweilig im Dorf, auch ohne Fussball und Radio.
AVenn nicht fremde Gäste Abwechslung brachten, so sorgten die kalender-
mässigen Feste und die wechselnde Beschäftigung in den verschiedenen
Jahreszeiten für solche. Da waren einmal die hohen Festtage, Neujahr,
Fastnacht und Ostern. An diesen Tagen sieht man noch heute die Buben und
Mädchen mit weissen oder geblümten Tüchlein zu ihren Taufpaten eilen.
Freundlich werden sie empfangen und bewirtet und am Abend nach Hause
entlassen mit einem Gugelhupf oder ellenlangen Göttiweggen am Neujahr,
mit knusperigen «Chnyplätzen» zur Fastnacht und einem halben Dutzend
gefärbter Eier an Ostern in den mitgebrachten Tüchern. In Hofstetten ist
es üblich, dem Göttibuben einen Lebkuchensäbel zu schenken. Viel zu reden
gibt auch vor und nach dem Fastnachtssonntag das Fastnachtsfeuer. Da
durchziehen am freien Samstagnachmittag die Schulbuben das Dorf, schreiend
und johlend:

«Strau, Strau, Stängelwälle
Chiechli uf em Täller»

sammeln Strohbündel, Wald- und Rebwellen und schaffen alles auf den
gewohnten Platz am Waldrand. Am Sonntag, nach Einbruch der Abenddämmerung

streben sie dann mit einer schlanken Gerte auf der Schulter und

41



einem Bund gedrechselter, früher auch selbst mit dem Beil aus grünem
Buchenholz geschnitzter «Sehibli» dem Feuer zu. Hier stehen schon viele mit
glühenden Gesichtern um die Flamme, lassen die dürren Hölzchen glühend
werden und schleudern sie dann von der Scheibenbank in weitem Bogen irr

die finstere Nacht hinaus. An einigen Orten ist es üblich, den Wurf mit einem
Sprüchlein zu begleiten, der etwa der Liebsten gilt:

«Sehibli, Sehibli, über e Rhy,
Du sellsch für mi Bethli sy.»

Aber es wird von schadenfrohen Gesellen auch gern in der chronique scandaleuse

geblättert:
«Sehibli, Sehibli, über e Rhy,
Der Sepp stygt gärn zum Faister y».

Den dunklen Heimweg erhellen farbige Papierlampions, früher waren es

selbst gebastelte Kienfackeln.

Während der langen Fastenzeit sind öffentliche Belustigungen verpönt,
da beherrschen besonders gegen das Filde derselben alte kirchliche Bräuche
das Feld. Am Palmsonntag trägt fast jedes Schulkind eine Palme zur Kirche,
die grösseren deren mehrere. Diese Palmen sehen alle ähnlich aus, sind aber
in den Einzelheiten von Dorf zu Dorf verschieden, und es braucht schon
einige Fertigkeit, um sie traditionsgemäss herzustellen. Da benötigt man vorerst

ein schlankes Tännchen, je höher, desto besser; das wird bis zur Spitze
von den Aesten befreit, sauber geschält und mit einer Glasscherbe fein
geglättet. Etwa eine Armlänge unterhalb der Spitze bindet man mit einer
gespalteten Weide vier Haselgerten und einige Sefi- oder Buchszweige fest, die
gleichmässig zu einem netten Bärtchen gestutzt werden. Zwischen den Ruten
und um dieselben gruppiert man eine Anzahl Stechpalmenzweige und bindet
alles oben mit einem farbigen Band zusammen. In Rodersdorf bildet ein
zierliches aus geschälten und ausgehöhlten Holunderstäbchen hergestelltes Kreuzchen

den Abschluss, an andern Orten leuchten rote, an die Haselgerten
gesteckte Palmenäpfel aus den grünen Stechpalmeiiblättein. Bis am Char-
samstag stehen diese Kunstwerke einsam in den Gärten vor den Häusern;
an diesem läge aber leistet ihnen bis zum Abend der Jude Gesellschaft. Das
ist ein harmloses Tannen- oder Buchenscheit, das am frühen Morgen eine
Weile ins Osterfeuer vor der Kirche gelegt und angekohlt worden war. Den
Juden verbrennen nennen dies die Palmbuben. Wenn sie dann noch vor
Ostern die Palme in Schopf oder Scheune versorgt haben, ist ihre Arbeit für
ein Jahr getan und sie können dafür ein paar Ostereier als Lohn entgegennehmen.

Willkommene Abwechslung und höchst erwünschten Schulausfall bringen

der Dorfjugend die Tage der Kreuzwoche. Fast jeden Vormittag pilgern
da die Gemeinden des Leimentals mit Kreuz und Kirchenfahne nach Mariastein.

Hoch und lebhaft geht es besonders am Hagelfeiertag, dem Tage nach
Christi-Himmelfahrt her. In den ersten Morgenstunden sammeln sich
Buben und Mädchen, wenn die Feldarbeiten nicht zu dringend sind, auch
zahlreiche Männer und Frauen auf dem Dorfplatz. In zwei Reihen hinter Kreuz
und Fahne schreitend bewegt sich der «Kreuzgang» zum Dorf hinaus. Kräftig
schlenkern die Männer und Knaben ihre Rosenkränze in den Händen, und

42



Fronleichnam in Witterswil.

Die Spitze der Prozession mit Kreuz und Fahne.

Foto R. Wegmann, Basel.

laut töut das Gebet durch die Gasse. Auf dem steilen holperigen Waldweg
geht manchem alten Männlein und Weiblein schier der Atem aus, das Gebet
verstummt beinahe und schwillt erst wieder an, wenn die Anhöhe und das
ebene Feld erreicht sind. Am Glockenturm der Wallfahrtskirche rückt der
Uhrzeiger gegen sieben Uhr. Auf allen Strassen und Wegen streben die
Prozessionen dem gemeinsamen Ziele zu, die farbigen Fahnen flattern im Winde,
verschwinden für eine Weile hinter Obstbaumgruppen und tauchen wieder
auf. Die Buben haben viel zu flüstern: «Dort kommen die von Metzerlen, von
Burg, von Hofstetten, Bättwil und Witterswil.» Weit oben am Blauen wird
eine Fahne sichtbar, und aus dem Waldesdunkel taucht der Kreuzgang von
Röschenz oder Blauen oder gar von Breitenbach auf. Unaufhörlich läuten die
Glocken zur Begrüssung, und die Kirche vermag bald das viele Volk nicht
mehr zu fassen. Nach dem Gottesdienst herrscht auf dem Platze unter den
alten Linden ein lebhaftes Durcheinander; denn jetzt erst ist für Buben
und Mädchen der Höhepunkt des Tages angerückt. Längst schon brannten
ihnen die Batzen von Vater oder Mutter, von Götti oder Gotte in der Tasche,
und jetzt drängen und stossen sie sich bei den Gutziständen, um sie endlich
loszuwerden. Die Klügern erstehen einen frischen Weggen, andere gelüstet
es nach Lebkuchen und Zuckerstengeln, und dann stehen sie herum, kauend
und lutschend und betrachten und begutachten gegenseitig ihre Einkäufe. Die
Frauen fühlen sich eher von den «Nusehterständen» angezogen, wo
Rosenkränze, Gebetbücher, Heiligenbildchen, Amulette und andere Andenken zu
haben sind, denn die Daheimgebliebenen sollen auch etwas bekommen, und
wenn es nur ein billiger «Sackseppli» wäre, eine winzige Statue des heiligen
Joseph in einem Blech- oder Holzgehäuse, die man in der Tasche nachtragen

kann. Die Männer treffen Bekannte aus den Nachbardörfern, mit denen
sie vorerst feststellen, wie gross dieses Jahr die Zahl der erschienenen
Prozessionen ist, dann gehen sie zum Stand der Feldfrüchte über und setzen
sich schliesslich zu einem Glas Wein, bis die Glocken zur Heimkehr mahnen.
Etwas anders gestaltet sich die Prozession am Fronleichnamstage. Diese ist
eine besondere Angelegenheit jedes einzelnen Dorfes und führt auch nicht aus

43



Fronleichnam in Witterswil.

Messdiener vor dem Allerheiligsten.

Foto R. Wegmann, Basel.

demselben hinaus. In jeder Dorfgasse wird*da ein Altar aufgeschlagen, und
die umliegenden Bauernhäuser machen sich eine Ehre daraus, den ihrigen
recht prächtig herauszuputzen mit frischgeschnittenen jungen Buchen und
J aunen, mit Blumenstöcken, Teppichen und Heiligenbildern. Aber auch die
andern Dorfbewohner haben an diesem Morgen alle Hände voll zu tun. Sic
pflanzen belaubte Buchenäste zu beiden Seiten der Strasse auf und bilden
auf der Mitte derselben ein schmales Band von sternförmig hingelegten
Schwertlilien oder Farrenkrautwedeln, zwischen denen sie bunt durcheinander
abgezupfte Feldblumen oder Blütenblättchen von Pfingstrosen und Schneeball
hinstreuen. Auf diesem blumigen Pfad wandelt dann der Pfarrer unter dem
Baldachin, die vergoldete Monstranz mit dem Allerheiligsten in den Händen
tragend und umgeben von zahlreichen Ministranten und andern Gehilfen.
Bei den Altären kommt die Prozession zum Stillstand, das Glockengeläute
verstummt, und nach einigen Gebeten und Gesängen schickt sich der Geistliche

an, den Segen zu erteilen. In diesem Augenblicke, wo alles andachtsvoll

das Knie beugt, krachen, bumm, bumm, mächtige Böllerschüsse aus
altertümlichen «Katzenköpfen». Besser gesagt, sie krachten in früheren Zeiten,
jetzt ist dieser Brauch abgestellt. Aber ehedem, da wurde nicht gespart an dein
schwarzen Pulver. In Rodersdorf pülverte man auch am Nachmittag weiter,
wenn nach der Vesper das ganze Dorf auf dem Kirchplatz versammelt stand.
Da trat ein Jungbursche, dem es nichts ausmachte, vor so vielen Leuten das
Maul aufzutun, hinter der Hecke hervor und verkündete mit lauter Stimme:

«Wir erlauben uns, zu Ehren des hochwürdigen Flerrn Pfarrers ein «Salve»
zu schiessen.»

Hierauf donnerten in nächster Nähe drei oder vier Schüsse so gewaltig,
dass die Mädchen und Frauen aufkreischten und die Kirchenfenster klirrend
sprangen. Nachdem so als erster der geistliche Herr geehrt war, kam der
Ammann an die Reihe, dann der Kirchenpräsident und nach ihm weitere
ehrenwerte Dorfbewohner, bis das Pulver zur Neige ging. Die so Geehrten
spendeten den wackern Schützen am Abend dann einen tüchtigen Trunk.

Erfahrene Bauersleute achteten am Fronleichnamstag darauf, ob am
Abend die gestreuten Blätter und Blumen auch recht dürr geworden sind;
denn daraus schliessen sie auf eine gute oder schlechte Heuernte. Diese
setzt nun ein, die Getreideernte folgt, und was an alten Bräuchen noch
fortbesteht, hängt mit diesen wichtigen Arbeiten zusammen. Vor vierzig Jahren

44



Fronleichnam in Witterswil.

Der Baldachin mit dem Allerheiligsten

Foto R. Wegmann, Basel.

noch wäre einer schief angesehen worden, wenn er die Mähmaschine zum
Getreidemähen gebraucht hätte. Man schnitt es allerdings auch nicht mehr
mit der Sichel. Diese wnrde wie heute nur noch zum Wegnehmen und
Antragen verwendet. Die Männer mähten das Getreide mit der Sense und dem

am Worb befestigten «Bögli» sorgfältig an, sodass sich die abgeschnittenen
Halme gegen die noch stehenden lehnten und nicht auf den Boden fielen.
Rückwärts gehend nahmen Knaben und Mädchen mit gebeugtem Rücken weg
und breiteten das Getreide in langen «Zatten» auf dem Acker aus. Dazu schlug
wohl hie und da die Wachtel: «Bugg der Rügg, bugg der Rügg!»

Er dauerte auf diese Weise freilich etwas länger, der Kornschnitt,
aber schliesslich kam man doch an den letzten Acker und an die letzten

paar Halme. Bevor der Bauer diese abschnitt, rief er Schnitter und
Schnitterinnen herbei, und alle verrichteten, den breitrandigen Hut in den Händen,
ein stilles Dankgebet. Dann erst fielen unter den drei letzten Sensenhieben
und unter Anrufung der drei heiligsten Namen die noch verbliebenen Halme.
Die Mutter las von den schönsten Aehren daraus und vereinigte sie zu einem
Gliickshämpfei i », das bis zum Getreidetrusch in der Stube hinter dem

Kruzifix stak. Dort sieht man es wohl auch heute noch in Bauernhäusern, ob es
aber immer noch auf dieselbe feierliche Weise geschnitten und gebunden wird,
das möchte ich bezweifeln.

Zahlreiche alte Volksbräuche spannen und woben um Glocken und
Glockentürme, und sie sind auch heute noch nicht völlig abgefangen und
vernichtet von dem Netz verschiedenartiger Leitungsdrähte, die das Dorfbild
verunstalten. So läuten immer noch am frühen Morgen des Allerseelentages
eine Stunde lang die Kirchenglocken über die Gräber. In Rodersdorf durchziehen

dann am Nachmittag die Armenseelenläuter, ein Grüpplein grösserer
Schulbuben, das Dorf mit dem Ruf:

«D'Armeseeleliter sin do; si sin hungrig, durstig und gäldgierig».
Darauf erhalten sie von den Leuten Geld, Brot, Butter, aber auch Most

und Wein. Diese Gaben verzehren sie gemeinsam zum Teil, der Rest wird
gleichmässig verteilt. Oft trinkt auch einer zu viel von der zusammengeschütteten

Brühe und torkelt als armseliger Armenseelenläuter nach Hause. Am
Feierabend vor Weihnachten erklingt vom Kirchturm das «Heiliwogläuten».
Ob da immer noch die Knaben mit Strohbündeln in die Obstgärten eilen, um
die Obstbaumstämme damit zu umwinden und so vor Winterfrost zu schützen?

45



Foto W. Höflinger, Basel.
Mariastein.

Laut verkündet es eine Glocke, wenn ein junger Erdenbürger zur Taufe
getragen wird, bei einem Knaben ist es die grösste, bei einem Mädchen eine
kleinere. Auf dieses Zeichen eilt die Jugend zum Kirchplatz. Jetzt tritt die
Hebamme mit dem Täufling auf den Armen aus der Kirche, ihr zur Seite
Pate und Patin, und jetzt kommt, was die Kinder erwartet haben. Die
beiden greifen in die grossen Papierdüten und streuen mit vollen Händen Zuk-
kerbohnen in die dicht gedrängte Schar. Lachend, schreiend, sich stossend
bücken sich alle danach unci trachten, möglichst viel davon zu erhaschen.

Im Leimental wie in andern Gegenden griff es ehedem den Jungburschen

an die Ehre, wenn ein Ortsfremder die Absicht bekundete, ein M äd -
ehen des Dorfes wegzuheiraten. Nicht selten wurde der Freier, wenn er
nächtlicherweise seine Geliebte besuchte, verjagt oder gar misshandelt. Jetzt geht
es nicht mehr so rauh zu; aber so ganz ungeschoren kann er seine Braut doch
nicht wegführen. Am Hochzeitstag erwarten einige Dorfburschen das junge
Paar vor der Kirche, wenn es von der Trauung kommt, um ihm nach alter
Sitte zu «spannen». Ihrer zwei halten die Frischvermählten durch ein
ausgespanntes Seidenband auf, während ein dritter mit einem passenden Spruch
einen Trunk kredenzt. Darauf muss der juuge Ehemann seine Frau durch
einen ansehnlichen Geldbetrag gleichsam loskaufen. Dieser darf nicht zu niedrig

bemessen sein; denn daraus kann geschlossen werden, wie hoch er seine
Erwählte etwa einschätzt.

Wie dieser zeigen sich viele alte Volksbtäuche oft in rauher Schale; aber
es wäre verfehlt, deswegen nach Abstellung derselben zu schreien; denn in
allen steckt ein guter Kern.

46


	Volksbräuche im hintern Leimental

