
Zeitschrift: Für die Heimat : Jurablätter von der Aare zum Rhein

Band: 7 (1945)

Heft: 1

Artikel: Das Roggenkreuz

Autor: Baumann, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÇDas ^oggerifcceii^.
Von Ernst Baumann.

Auf dem Roggen, der beherrschend das solothurnische Gäu überragt,
steht seit uralter Zeit das Roggenkreuz. Bei den Bewohnern der ganzen Umgebung

erfreut es sich grosser Beliebtheit. Noch immer winden ab und zu Frauen
und Mädchen Kränze aus Berg-

Volksmund weiter berichtet, eine
Das Roggenkreuz um 1900. dem Trünke ergebene Hexe, die

Nach einer Photographie. auf dem Roggen hauste und dort
ihrem schändlichem Leben mit

eigener Hand ein Ende setzte. Auf dem Roggen wurde sie verscharrt und ihr
Grab mit Steinen zugedeckt. Die Blätter einer Birkenstaude, die auf ihrem
Grabe wuchs, bewegen sich immer. Nach der Ueberlieferung soll am Orte, wo
heute das Kreuz steht, auch ein kleiner heidnischer Tempel gestanden haben.

Weiter berichtet die Sage: Vor vielen Jahren, es mögen bald zweihundert
Jahre her sein, kaufte ein fremder Holzhändler auf dem Buchsiter Roggen
Holz. Als er es mit vier Pferden wegführen wollte, kam er auch am halbverfallenen

Roggenkreuz vorbei. Auf dem steilen Weg verlor der Fuhrmann die
Herrschaft über das Gefährt, und Wagen und Pferde kollerten den Hang
hinunter. In dieser Not gelobte der Holzhändler, an der Stelle des zerfallenen
Kreuzes ein Kirchlein bauen zu lassen, wenn seine Tiere keinen Schaden
nähmen. Und wie durch ein Wunder kamen sie heil davon. Der reiche Holzhändler
übergab einem Mann aus Oberbuchsiten achthundert Gulden, damit er das

8



versprochene Kirchlein haue. Doch der ungetreue Buchsiter unterschlug das

Geld und verbrauchte es für unheilige Zwecke. Zur Strafe kam das Unglück
über ihn. Er wurde krank und konnte jahrelang das Bett nicht mehr verlassen,

doch er blieb verstockt und bekannte seine frevle Tat erst, als er sein Ende

kommen fühlte. Er bat seine Angehörigen das Gelübde zu erfüllen, dann starb

er im Frieden. Da aber das Geld zum Bau einer Kapelle nicht ausreichte, lies-

sen die Hinterlasseneil neben dem alten ein neues Kreuz aus tlolz errichten.
Bald wurde der Ort, wo das Gebet des Fremden so augenscheinlich Gehör
gefunden, von Leidbedrängten vertrauensvoll aufgesucht.

«Noch in den letzten Jahren», schreibt Alma Studer in ihrem Aufsatz
«Das Kreuz auf dem Roggen» (Der Morgen Nr. 123, 1929), «sah man dort Krük-
lcen von Geheilten. Auch Yotiv-Tafeln mit allen möglichen Bildern und Sprüchen,

die von Pilgern dorthin getragen wurden aus Dankbarkeit für erfolgte
Heilung. Etwa vor dreissig Jahren war noch ein uraltes Täfelchen in Oelfarbe
vorhanden, worauf von zweifelhafter Künstlerhand ein Bett gemalt war mit
weiss-rot gewürfeltem Bezug. In den Kissen sah man einen Kopf, der jedem
Beschauer Grauen einflössen konnte. Hinter dem Bett standen drei grüne Tannen,

und auch der Vordergrund stellt Wald dar. Ohne Zweifel sollte dieses

Bild den unglücklichen Mann darstellen, der sich durch sein Verfehlen so
schreckliche Strafe zugezogen hatte.»

Das alte Kreuz ist verschwunden, und nichts erinnert mehr daran, dass
das Roggenkreuz einst ein vielbesuchter und tief im Glauben des Volkes
verwurzelter Wallfahrtsort war.

Glücklicherweise haben sich aus der Zeit um 1900 mehrere, wenn auch
etwas vergilbte Photographien erhalten, die einigen Ersatz bieten und von denen
zwei hier wiedergegeben werden. (Sie befinden sich im Besitz von Herrn alt-
Posthalter Alban Studer in Oberbuchsiten, dem der Verf. für verschiedene
Hinweise zu Dank verpflichtet ist.) Das Kreuz war aus Holz einfach gezimmert
und gegen drei Meter hoch. Daran hing ein ausdrucksvolles, aus Holz
geschnitztes Bild des Gekreuzigten. Ein dreieckförmiges Dach schützte es vor den
Unbilden der Witterung. Unter diesem Vordache und am Stamm des Kreuzes
waren religiöse Bilder und andere Devotionalien angebracht, die sich auf den
Photographien nicht mehr genau erkennen lassen. Am Kreuze lehnten Krücken,
welche die Erhörten als dankbare Zeichen zurückgelassen hatten. Auch an den
Bäumen, die ringsum standen, hingen Tafeln, Rosenkränze und Krücken.
«Rings um das Kreuz hängen an den Bäumen Bilder von Pleiligen, Rosenkränze
und andere Weihegaben», schreibt Bruno Zoller in seinem phantasievollen,
aber historisch wertlosen, 1906 zu Strassburg erschienenen, 72 Seiten
umfassenden Büchlein «Die Alte vom Roggen. Erzählung aus der Zeit des Kampfes
von Römern und Alemannen.»

Nach dem Zeugnis Zollers wurde das Kreuz um die Jahrhundertwende
noch häufig von den Bewohnern des Gäu aufgesucht. Heute sind die Pilger,
die in religiöser Absicht zum Roggenkreuz wallfahrten, überaus selten geworden,

und die Sagen, welche ihm einst einen grossen Teil seiner Anziehungskraft

verliehen, sind verweht.
Unter den Votivtafeln, die an den Bäumen angenagelt waren und auf den

Photographien noch deutlich sichtbar sind, befand sich auch das leider
verschwundene «uralte Täfelchen», das nach der Ueberzeugung der Leute den
Mann von Oberbuchsiten darstellen sollte, welcher das vom Holzhändler an-

9



vertraute Geld unterschlagen hatte und deshalb von langjährigem Siechtum
befallen wurde. Wahrscheinlich stellte aber diese Tafel nicht eine Episode aus

der Sage vom Holzhändler, man
möchte sagen die «Ursprungslegende»,

dar, sondern es war wohl
eine Votivtafel, die von einem
Kranken zum Kreuze versprochen

worden war. Diese Tafel
wurde, vielleicht weil der Kranke
von der ungeübten Hand des Tä-
felimalers so schreckhaft dargestellt

war, später als Votivbild
nicht mehr verstanden und gab
Aiilass zur Entstehung der Legende

vom Holzhändler und seinem
betrügerischen Vertrauensmann.
Vielleicht trug ein in der Gegend
wirklich vorgefallenes Ereignis,
das man später nicht mehr recht
in Erinnerung hatte, zur Bildung
der Legende bei. Aehnliche Fälle,
in denen missverstandene Bilder
zur Entstehung von Legenden
Anlass gaben, gibt es mehrere,
und Votivbilder in der Art des

hier in Frage stehenden Hessen
sich in Menge aufweisen.

Auf dem Bild waren hinter dem Bett drei grüne Tannen zu sehen, und
auch der Vordergrund stellte Wald dar. Diese Bäume müssen der Besteller
und der Maler des Bildes als etwas Wesentliches für den Bildinhalt erachtet
haben, dass sie direkt hinter das Bett des Kranken gesetzt wurden und so deutlich

in Erscheinung traten. Dies legt den Gedanken nahe, dass es sich beim
Roggenkreuz nicht nur um die Wallfahrt zu einem heiligen Kreuz handelte,
sondern um einen viel altern verchristlichten Baumkult.

Die Verehrung heiliger Bäume ist als primitive Kultform bei allen
indogermanischen Völkern nachzuweisen und hat sich bis in hochentwickelte
Kulturepochen erhalten. Man betrachtete die Bäume als Träger geheimnisvoller
Kräfte, die sie sowohl heilkräftig als heilig machten. Nach germanischer
Auffassung waren sie beseelt und wurden wie Personen behandelt. Bekannt ist
die Stelle aus Schillers «Teil», wo Walter seinen Vater fragt: «Ist's wahr, dass
auf dem Berge dort die Bäume bluten, wenn man einen Streich drauf führte
mit der Axt?»

Erinnerungen an heilige Bäume haben sich sehr zähe, mancherorts bis in
die neueste Zeit hinein erhalten, wie einige Beispiele aus der Schweiz,
die sich leicht vermehren Hessen, zeigen sollen. Eine heilige Eiche im Banne
Oberdorf, Baselland, wird 1447 ausdrücklich erwähnt. Heilige Eichen und Linden

standen nach K. Gauss bei Muttenz und Bretzwil, eine heilige Linde bei
Pratteln, die zudem als Hexenbaum bezeichnet wird. 1672 verordnete der Rat
von Luzern, dass «im Emmenwald ein Buoch, daran ein Bildtniss von U. L.

Das Roggenkreuz im Jahre 1895.

Nach einer Photographie.

10



Frauen hange, zu welcher ein grosser Zulauf des Volkes sich begehe, under-
schidliche devotiones da hinstelle», umgehauen werde. Noch 1806 wurden eine

heilige Buche zu Wihl bei Zell (Luzernt und eine heilige Eiche bei Dagmersel-
len gefällt, 1807 eine heilige Tanne bei Willisau, bei welcher das Volk Heilung
von rheumatischen Leiden suchte und wohin es wächserne Arme und Beine
und Votivbihler brachte. (Aus den vielen Krücken, die sich beim Boggenkreuz
befanden, darf wohl geschlossen werden, dass auch dieser Ort vornehmlich von
Rheumatikern aufgesucht wurde. Fürwahr, ein solcher Kranker durfte sich

für geheilt halten, wenn es ihm gelungen war, die Höhe zu erreichen, für die
ein Gesunder von Oberbuchsiten aus beinahe anderthalb Stunden benötigt.)
Als weitere heilige Bäume, die Alois Lütoll' in seinen Sagen erwähnt, wären zu

nennen: die Kreuztanne auf einer Anhöhe bei Ruswil, an deren Stamm ein Bild
des Gekreuzigten hing, eine uralte, von einem Geist bewohnte Tanne auf der
Bramegg, die den Eigentümer erschlug, als er sie fällte, eine heilige Tanne bei
Wohlhusen, die «Heilige Tanne» auf dem Kreuzhubel bei Dagmersellen, eine
alte Buche auf dem Lindenberg bei Ballwil, auf welche ein Spötter steigen
wollte und zutode fiel, die sagenumsponnene Kreuzbuche oder Heiligbuche bei
Seeburg und die «Heilige Eiche» bei Menzberg. Zu erinnern ist auch an die
Gründungslegenden der beiden Luzernischen Wallfahrtsorte Gormund und
Werthenstein, die ebenfalls auf Baumkult zu weisen scheinen, an die Eiche des

Heiligen Fromund bei Bonfol, deren Strunk unter dem Altar der Waldkapelle
aufbewahrt wird, und an Notre Dame du Chêne bei Vorburg.

Bei manchen dieser Bäume standen kleine Kapellen oder Kreuze, wie
beim Roggenkreuz, doch galt die Verehrung ebensosehr dem Baum als der
Kapelle oder dem Kreuz, denn Votivbihler und Votivgaben wurden an die
Bäume gehängt.

Gerne wurden heilige Bäume dadurch dem christlichen Kult eingegliedert,
dass man ein Kreuz daran anbrachte oder daneben stellte. Ein treffliches
Beispiel hiefür findet sich am Dorfeingang von Berhardzell im Kanton St. Gallen:
Im Geäste eines riesigen Baumes hängt unter einem schützenden Dach ein
Kruzifix; um den Stamm wurde ein hölzernes Bethäuschen errichtet, in dem
/ahlreiche Votivbihler hangen. Nach Lütolf wurden im Luzernischen
zahlreiche Kreuze gegen den Türst errichtet, oder um andere böse Geister zu
vertreiben, wie wir es auch beim Roggenkreuz vermuten.

Damit soll aber nicht gesagt sein, dass alle christlichen Kultstätten, die
mit Bäumen in Beziehung stehen und an vorchristlichen Baumkult erinnern,
wirklich auch heidnischen Ursprungs seien. Die Errichtung von Kultstätten im
Wahle, bei Bäumen, Quellen, auf Höhen entspricht einem allgemein menschlichen

Bedürfnis. Es ist eine Sitte der primitiven Gemeinschaft, aus der
religiösen Psyche des Lölkes unmittelbar als etwas Selbstverständliches entspringend,

zeitlos, immer wieder auftretend, solange das primitiv urtümliche
Empfinden in der Ueberzivilisation noch nicht erstorben ist (R. Kriss). Solche
Erscheinungen werden richtiger mit dem Begriff des Elementar- oder Volksreligiösen

schlechthin erfasst als mit dem Begriff des Heidnischen (J. M. Ritz). Es
kam und kommt immer wieder vor, dass Bäume mit frommen Bildern versehen
werden und so eine religiöse Weihe erhalten.

Wenn man sich auch hüten muss, bei äusserlichen Aehnlichkeiten und
zufälligen Uebereinstimmungen immer auf Kontinuität zu schliessen und iiber-

II



all sogenannte heidnische Ueberbleibsel im Kult zu sehen, so ist dies doch bei
manchen Kultorten so gut wie bei einzelnen christlichen Bräuchen angezeigt.
Die Kirche suchte sich nämlich nicht der heidnischen Kultstätten zu bemächtigen,

sondern sie durch Konkurrenz zu vernichten., Als die Tempel unwiderruflich
verlassen waren, sorgte sie dafür, dass die meist vortrefflich gewählten

Lagen nicht profanen Zwecken verfielen, und weihte sie, sobald die Umstände
es gestatteten, dem wahren Gotte (H. Delehaye). Mit grossem Verständnis
haben die christlichen Missionäre immer wieder nach der Weisung Gregors des
Grossen gehandelt, der im Jahre 601 dem Abte Augustinus empfahl, die heidnischen

Kultplätze beizubehalten und ihnen einen christlichen Inhalt zu geben,
damit das Volk umso lieber seinen Irrtum ablege und sich an den einmal
gewohnten Stätten zur Anbetung des wahren Gottes umso williger versammle.
Dass die Missionäre noch heute so vorgehen, mag ein Beispiel zeigen, das 1937

in einer protestantischen Miesionszeitschrift zu lesen war: Damals kaufte die
Leipziger evangelisch-lutherische Mission in Porayar ein Grundstück, auf dem
ein Hindu-Tempel stand. Man entfernte das Götzenbild und richtete den Tempel

zu einem christlichen Andachtsraum her.
Ein Beispiel eines verchristlichten heidnischen Kultplatzes dürfte —

sofern nicht bis heute unbekannte aktenmässige Aufzeichnungen das Gegenteil
beweisen — das Kreuz auf dem Roggen sein. Dafür sprechen die Sage vom
Roggenleni, die vage Erinnerung an einen heidnischen Tempel, die einstigen
Votive an den Bäumen und die auch an andern Orten zu treffenden Umstände,
dass der Baumkult oft auf Bergen geübt wurde, also im Zusammenhang mit
dem Höhenkult, und dass er mit Vorliebe durch die Verehrung des Kreuzes
ersetzt wurde.

Ich bin ein Baum,

Dem in den späten Tagen

Der Herbst die bunten Blätter weggetragen.

Nun ist ihm aller Glast und Glanz benommen,

Die Zeit der kühlen Ruhe ist gekommen.

Drum Gärtner, fahre zu mit starken Hieben

Und schaffe Raum zu neuen Edeltrieben.

Von Josef Reinhart.

12


	Das Roggenkreuz

