Zeitschrift: Fur die Heimat : Jurablatter von der Aare zum Rhein

Band: 7 (1945)

Heft: 1

Artikel: Das Roggenkreuz

Autor: Baumann, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-860670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-860670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Roggenkeeus.

Von Ernst Baumann.

- Auf dem Roggen, der beherrschend das solothurnische Giiu iiberragt.
steht seit uralter Zeit das Roggenkreuz. Bei den Bewohnern der ganzen Umge-
bung erfreut es sich grosser Beliebtheit. Noch immer winden ab und zu Frauen
und Madchen Krianze aus Berg-
astern und schmiicken damit das
Kreuz. Sie setzen damit einen
frommen Brauch fort, den ihre
Vorfahren schon vor Jahrhun-
derten gepflegt haben. Die Vereh-
rung des Kreuzes, die heute vor
allem dem am Kreuze gestorbe-
nen Heiland gilt, hat sich an die-
sem Ort erhalten, trotzdem das
sagenumrankte alte Kreuz lingst
verschwunden ist und 1928 durch
ein neues ersetzt wurde.

Die Ueberlieferung weiss zu
berichten, das Kreuz sei errichtet
worden, um die bosen Geister zu
bannen, die in stiirmischen Nach-
ten um die Roggenfluh ihr Un-
wesen triecben. «Los wie s Rogge-
leni briielet! — Los, wie der
Diirst jagt! S wird der Riietlibra-
cher si», sagte das Volk, wenn der
Sturm heulte und die Wolken-
fetzen um die Roggenfluh jagte.

Das Roggenleni war, wie der
Volksmund weiter berichtet, eine

Das Roggenkreuz um 1900. dem Trunke ergebene Hexe, die

Nach einer Photographie. auf dem Roggen hauste und dort

' ihrem schandlichem Leben mit ei-

gener Hand cin I'nde setzte. Auf dem Roggen wurde sie verscharrt und ihr
Grab mit Steinen zugedeckt. Die Blitter einer Birkenstaude, die auf ihrem
Grabe wuchs, bewegen sich immer. Nach der Ueberlieferung soll am Orte, wo
heute das Kreuz steht, auch ein kleiner heidnischer Tempel gestanden haben.

Weiter berichtet die Sage: Vor vielen Jahren, es mogen bald zweihundert
Jahre her sein, kaufte ein fremder Holzhdandler auf dem Buchsiter Roggen
Holz. Als er es mit vier Pferden wegfithren wollte, kam er auch am halbver-
fallenen Roggenkreuz vorbei. Auf dem steilen Weg verlor der Fuhrmann die
Herrschaft iiber das Gefiahrt, und Wagen und Pferde kollerten den Hang hin-
unter. In dieser Not gelobte der Holzhindler, an der Stelle des zerfallenen
Kreuzes ein Kirchlein bauen zu lassen. wenn seine Tiere keinen Schaden nih-
men. Und wie durch ein Wunder kamen sie heil davon. Der reiche Holzhindler
iibergab einem Mann aus Oberbuchsiten achthundert Gulden, damit er das

8



versprochene Kirchlein baue. Doch der ungetreue Buchsiter unterschlug das
Geld und verbrauchte es fiir unheilige Zwecke. Zur Strafe kam das Ungliick
iiber ihn. Er wurde krank und konnte jahrelang das Bett nicht mehr verlassen,
doch er blieb verstockt und bekannte seine frevle Tat erst, als er sein Ende
lommen fiihlte. Ir bat seine Angehorigen das Geliibde zu erfiillen, dann starb
er im Frieden. Da aber das Geld zum Bau einer Kapelle nicht ausreichte, lies-
sen die Hinterlassenen neben dem alten ein neues Kreuz aus Holz errichten.
Bald wurde der Ort, wo das Gebet des Fremden so augenscheinlich Gehor ge-
funden, von Leidbedriangten vertrauensvoll aufgesucht.

«Noch in den letzten Jahren», schreibt Alma Studer in ihrem Aufsatz
«Das Kreuz auf dem Roggen» (Der Morgen Nr. 123, 1929), «<sah man dort Kriik-
ken von Geheilten. Auch Votiv-Tafeln mit allen moglichen Bildern und Sprii-
chen. die von Pilgern dorthin getragen wurden aus Dankbarkeit fiir erfolgte
Heilung. Etwa vor dreissig Jahren war noch ein uraltes Téfelchen in QOelfarbe
vorhanden, worauf von zweifelhafter Kiinstlerhand ein Bett gemalt war mit
weiss-rot gewiirfeltem Bezug. Tn den Kissen sah man einen Kopf, der jedem
Beschauer Grauen einfléssen konnte. Hinter dem Bett standen drei griine Tan-
nen, und auch der Vordergrund stellt Wald dar. Ohne Zweifel sollte dieses
Bild den ungliicklichen Mann darstellen, der sich durch sein Verfehlen so
schreckliche Strafe zugezogen hatte.»

Das alte Kreuz ist verschwunden. und nichts erinnert mehr daran, dass
das Roggenkreuz einst ein vielbesuchter und tief im Glauben des Volkes ver-
wurzelter Wallfahrtsort war. ,

Gliicklicherweise haben sich aus der Zeit um 1900 mehrere, wenn auch et-
was vergilbte Photographien erhalten, die einigen Ersatz bieten und von denen
zwei hier wiedergegeben werden. (Sie befinden sich im Besitz von Herrn alt-
Posthalter Alban Studer in Oberbuchsiten, dem der Verf. fiir verschiedene
Hinweise zu Dank verpflichtet ist.) Das Kreuz war aus Holz einfach gezimmert
und gegen drei Meter hoch. Daran hing ein ausdrucksvolles, aus Holz ge-
schnitztes Bild des Gekreuzigten. Ein dreieckformiges Dach schiitzte es vor den
Unbilden der Witterung. Unter diesem Vordache und am Stamm des Kreuzes
waren religiose Bilder und andere Devotionalien angebracht, die sich auf den
Photographien nicht mehr genau erkennen lassen. Am Kreuze lehnten Kriicken,
welche die Firhorten als dankbare Zeichen zuriickgelassen hatten. Auch an den
Baumen, die ringsum standen, hingen Tafeln, Rosenkrinze wund Kriicken.
«Rings um das Kreuz hingen an den Biumen Bilder von Heiligen, Rosenkriinze
und andere Weihegabens, schreibt Bruno Zoller in seinem phantasievollen,
aber historisch wertlosen, 1906 zu Strassburg erschienenen, 72 Seiten umfas-
senden Biichlein «Die Alte vom Roggen. Erziahlung aus der Zeit des Kampfes
von Romern und Alemannen.»

Nach dem Zeugnis Zollers wurde das Kreuz um die Jahrhundertwende
noch haufig von den Bewohnern des Giu aufgesucht. Heute sind die Pilger,
dic in religivser Absicht zum Roggenkreuz wallfahrten, iiberaus selten gewor-
den, und die Sagen, welche ithm einst einen grossen Teil seiner Anziehungs-
kraft verliehen, sind verweht.

Unter den Votivtafeln, die an den Baumen angenagelt waren und auf den
Photographien noch deutlich sichtbar sind, befand sich auch das leider ver-
schwundene curalte Tifelchens, das nach der Ueberzeugung der Leute den
Mann von Oberbuchsiten darstellen sollte, welcher das vom Holzhindler an-

9



vertraute Geld unterschlagen hatte und deshalb von langjihrigem Siechtum
hefallen wurde. Wahrscheinlich stellte aber diese Tafel nicht eine Episode aus
der Sage vom Holzhiindler, man
mochte sagen die «Ursprungsle-
gende», dar, sondern es war wohl
eine Votivtafel, die von einem
Kranken zum Kreuze verspro-
chen worden war. Diese Tafel
wurde, vielleicht weil der Kranke
von der ungeiibten Hand des Ti-
felimalers so schreckhaft darge-
stellt war, spiter als Votivbild
nicht mehr verstanden und gab
Anlass zur Entstehung der Legen-
de vom Holzhdndler und seinem
betriigerischen  Vertrauensmann.
Vielleicht trug ein in der Gegend
wirklich  vorgefallenes FEreignis.
das man spiter nicht mehr recht
in Erinnerung hatte. zur Bildung
der Legende bei. Aehnliche Fille,
in denen missverstandene Bilder
zur Entstehung von Legenden
Anlass gaben, gibt es mehrere,
und Votivbilder in der Art des
hier in Frage stehenden liessen
sich in Menge aufweisen.

Das Roggenkreuz im Jahre 1895.

Nach einer Photographie.

Auf dem Bild waren hinter dem Bett drei griine Tannen zu sehen, und
auch der Vordergrund stellte Wald dar. Diese Biaume miissen der Besteller
und der Maler des Bildes als etwas Wesentliches fiir den Bildinhalt erachtet
haben, dass sie direkt hinter das Bett des Kranken gesetzt wurden und so deut-
lich in Erscheinung traten. Dies legt den Gedanken nahe, dass es sich beim
Roggenkreuz nicht nur um die Wallfahrt zu einem heiligen Kreuz handelte,
sondern um einen viel dltern verchristlichten Baumkult.

Die Verehrung heiliger Baume ist als primitive Kultform bei allen indo-
germanischen Volkern nachzuweisen und hat sich bis in hochentwickelte Kul-
turepochen erhalten. Man betrachtete die Baume als Triger geheimnisvoller
Kriifte, die sie sowohl heilkriftig als heilig machten. Nach germanischer Auf-
fassung waren sie beseelt und wurden wie Personen behandelt. Bekannt ist
die Stelle aus Schillers «Tells, wo Walter seinen Vater fragt: «Ist’s wahr, dass
auf dem Berge dort die Biume bluten, wenn man einen Streich drauf fiihrte
mit der Axt?»

Erinnerungen an heilige Baume haben sich sehr zihe, mancherorts bis in
die neueste Zeit hinein erhalten, wie einige Beispiele aus der Schweiz,
die sich leicht vermehren liessen, zeigen sollen. Eine heilige Fiche im Banne
Oberdorf, Baselland, wird 1447 ausdriicklich erwihnt. Heilige Eichen und Lin-
den standen nach K. Gauss bei Muttenz und Bretzwil, eine heilige Linde bei
Pratteln, die zudem als Hexenbaum bezeichnet wird. 1672 verordnete der Rat
von Luzern, dass «<im Emmenwald ein Buoch, daran ein Bildtniss von U. L.

10



Frauen hange, zu welcher ein grosser Zulauf des Volkes sich begebe, under-
schidliche devotiones da hinstelle», umgehauen werde. Noch 1806 wurden eine
heilige Buche zu Wihl bei Zell (Luzern) und eine heilige Fiche bei Dagmersel-
len gefillt, 1807 eine heilige Tanne bei Willisau. bei welcher das Volk Heilung
von rtheumatischen Leiden suchte und wohin ¢s wiichserne Arme und Beine
und Votivbilder brachte. (Aus den vielen Kriicken, die sich beim Roggenkreuz
befanden, darf wohl geschlossen werden, dass auch dieser Ort vornehmlich von
Rheumatikern aufgesucht wurde. Fiirwahr. ein solcher Kranker durfte sich
fiir geheilt halten, wenn es ihm gelungen war, die Hiohe zu erreichen, fiir die
ein Gesunder von Oberbuchsiten aus beinahe anderthalb Stunden benotigt.)
Als weitere heilige Baume, die Alois Liitolf in seinen Sagen erwiihnt, wiren zu
nennen: die Kreuztanne auf einer Anhghe bei Ruswil, an deren Stamm ein Bild
des Gekreuzigten hing, eine uralte, von cinem Geist bewohnte Tanne aut der
Bramegg, die den Eigentiimer crschlug. als er sie fillte. eine heilige Tanne bei
Wohlhusen, die «Heilige Tannes auf dem Kreuzhubel bei Dagmersellen, eine
alte Buche auf dem Lindenberg bei Ballwil, auf welche ein Spotter steigen
wollte und zutode fiel, die sagenumsponnene Kreuzbuche oder Heilighuche bei
Seeburg und die «Heilige Eiches bei Menzberg, Zu erinnern ist auch an die
Griindungslegenden der beiden Luzernischen Wallfahrtsorte Gormund und
Werthenstein, die ebenfalls auf Baumkult zu weisen scheinen, an die Eiche des
Heiligen Fromund bei Bonfol, deren Strunk unter dem Altar der Waldkapelle
aufbewahrt wird, und an Notre Dame du Chene bei Vorburg.

Bei manchen dieser Baume standen kleine Kapellen oder Kreuze, wie
beim Roggenkreuz, doch galt die Verchrung ebensosehr dem Baum als der
Kapelle oder dem Kreuz, denn Votivbilder und Votivgaben wurden an die
Baume gehingt.

Gerne wurden heilige Baume dadurch dem christlichen Kult cingegliedert,
dass man ein Kreuz daran anbrachte oder daneben stellte. Ein treffliches Bei-
spiel hiefiir findet sich am Dorfeingang von Berhardzell im Kanton St. Gallen:
Im Gedste eines riesigen Baumes hiingt unter einem schiitzenden Dach ein
Kruzifix; um den Stamm wurde ein holzernes Bethiuschen errichtet, in dem
rahlreiche Votivbilder hangen. Nach Liitolf wurden im Luzernischen zahl-
reiche Kreuze gegen den Tiirst errichtet, oder um andere bise Geister zu ver-
treiben, wie wir es auch beim Roggenkreuz vermuten.

Damit soll aber nicht gesagt sein. dass alle christlichen Kultstitten, die
mit Baumen in Beziehung stehen und an vorchristlichen Baumkult erinnern.
wirklich auch heidnischen Ursprungs seien. Die Errichtung von Kultstitten im
Walde, bei Baumen, Quellen, auf Hohen entspricht einem allgemein menschli-
chen Bediirfnis. s ist eine Sitte der primitiven Gemeinschaft, aus der reli-
giosen Psyche des Volkes unmittelbar als etwas Selbstverstindliches entspring-
end, zeitlos, immer wieder auftretend, solange das primitiv urtiimliche Emp-
finden in der Ueberzivilisation noch nicht erstorben ist (R. Kriss). Solche FEr-
scheinungen werden richtiger mit dem Begriff des Elementar- oder Volksreligi-
ocen schlechthin erfasst als mit dem Begriff des Heidnischen (J. M. Ritz). Is
kam und kommt immer wieder vor, dass Baume mit frommen Bildern versehen
werden und so eine religiose Weihe erhalten.

Wenn man sich auch hiiten muss, bei ausserlichen Aehnlichkeiten und
zufilligen Uebereinstimmungen immer auf Kontinuitit zu schliessen und iiber-

Il



all sogenannte heidnische Ueberbleibsel im Kult zu sehen, so ist dies doch bei
manchen Kultorten so gut wie bei einzelnen christlichen Briuchen angezeigt.
Die Kirche suchte sich namlich nicht der heidnischen Kultstiitten zu bemichti-
gen, sondern sie durch Konkurrenz zu vernichten. Als die Tempel unwiderruf-
lich verlassen waren, sorgte sie dafiir, dass die meist vortrefflich gewihlten
Lagen nicht profanen Zwecken verfielen, und weihte sie, sobald die Umstinde
es gestatteten, dem wahren Gotte (H. Delehaye). Mit grossem Verstiandnis ha-
ben die christlichen Missiondre immer wieder nach der Weisung Gregors des
Grossen gehandelt. der im Jahre 601 dem Abte Augustinus empfahl, die heidni-
«chen Kultplitze beizubehalten und ihnen einen christlichen Inhalt zu geben,
damit das Volk umso lieber seinen Irrtum ablege und sich an den einmal ge-
wohnten Stitten zur Anbetung des wahren Gottes umso williger versammle.
Dass die Missiondre noch heute so vorgehen, mag ein Beispiel zeigen, das 1937
in einer protestantischen Missionszeitschrift zu lesen war: Damals kaufte die
Leipziger evangelisch-lutherische Mission in Porayar ein Grundstiick. auf dem
ein Hindu-Tempel stand. Man entfernte das Gotzenbild und richtete den Tem-
pel zu einem christlichen Andachtsraum her.

Flin Beispiel eines verchristlichten heidnischen Kultplatzes diirfte — so-
fern nicht bis heute unbekannte aktenmaissige Aufzeichnungen das Gegenteil
beweisen — das Kreuz auf dem Roggen sein. Dafiir sprechen die Sage vom
Roggenleni, die vage Erinnerung an einen heidnischen Tempel, die einstigen
Votive an den Baumen und die auch an andern Orten zu treffenden Umstiinde,
dass der Baumkult oft auf Bergen geiibt wurde, also im Zusammenhang mit
dem Hohenkult, und dass er mit Vorliecbe durch die Verehrung des Kreuzes
ersetzt wurde.

Dee @aum.

Von Josef Reinhart.

Ich bin ein Baum,

Dem in den spiten Tagen

Der Herbst die bunten Bliatter weggetragen.
Nun ist ihm aller Glast und Glanz benommen,
Die Zeit der kiihlen Ruhe ist gekommen.
Drum Girtner, fahre zu mit starken Hieben

Und schaffe Raum zu neuen Edeltrieben.

12



	Das Roggenkreuz

