
Zeitschrift: Für die Heimat : Jurablätter von der Aare zum Rhein

Band: 3 (1941)

Heft: 4

Artikel: Wie Sagen entstehen

Autor: Baumann, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FÜR DIE HEIMAT
JURABLÄTTER VON DER AARE ZUM RHEIN

3. Jahrgang 1S41 4. Heft

TD Iß (Sagen entstehen.
Von Ernst B a u m a n 11.

Wenn mängisch üsi Geistergschichte
Dir gar so arig Sache brichte,
Luegsch d'Sach vo rächter Syte-n-a,
Fingsch glych gäng öppis Wohres clra.

F. J. Schild.

Ueber die Entstehung der Volkssagen bestehen die verschiedensten
Ansichten. Während viele glauben, sie seien, ähnlich wie die Märchen, eine
reine Erfindung der Phantasie, meinen andere, sie reichten zurück bis in die
alte heidnische Zeit oder gar bis in die Anfänge der Menschheit. Es steht aber
fest, dass die meisten, wenn nicht alle noch im Volke lebenden Sagen viel
jünger sind, ja zum Teil noch aus unserer Zeit stammen. Noch immer
entstehen Sagen, wie die folgende zeigen mag, die mir unlängst erzählt wurde:

Der Strudel in der Birs. Bei Münchenstein ist in der Birs eine Stelle, wo
niemand badet. Es heisst, eine Eisenbahnschiene stehe dort vom Eisenbahnunglück her
aufrecht im Wasser. Ein Mann versuchte sie schon auszureissen; doch wurde er von den
Wellen verschlungen. Jedes Jahr beginnt das Wasser am Jahrestag des Unglücks
an dieser Stelle zu sprudeln.

Fragen wir nach den Ursachen für die Entstehung der Sagen, so finden
wir deren hauptsächlich drei:
1. Viele Sagen wollen nichts anderes sein als die Erklärung für eine tatsächliche

auffallende Erscheinung, einen Namen oder Brauch. Wir sprechen
in diesem lalle von ätiologischer Entstehung.

2. Andere Sagen knüpfen an geschichtliche Ereignisse an.
3. Manche Sagen sind aus einem Erlebnis heraus entstanden; dies gilt für

sehr viele Hexen-, Gespenster- und ähnliche Geschichten.
Im folgenden soll von den ätiologischen und geschichtlichen Sagen die

Rede sein.

1.

Viele Sagen sind das Ergebnis primitiven Nachsinnens über den Grund
und die Erklärung gewisser tatsächlich gegebener Erscheinungen (Ranke):
ein ungewöhnlich geformter Fels, ein Kreuz, auffallende Eigenschaften von
Pflanzen (siehe die Sage von den « Kelch] ibohnen», Seite 65), die besondere



50 „FÜR DIE HEIMAT", Jurablätter von der Aare zum Rhein

Form eines Wappens (etwa die Sage vom Ursprung der Wappen von Laufen,
Delsberg und Pruntrut) oder ein merkwürdiger Brauch verlangen eine
Erklärung. 1st keine bekannt, so wird eine erfunden. Hiefür einige Beispiele für
viele:

Die Rieseninder Kehle ngrabenschlucht. In der Kehlengrabenschlucht
ob Hofstetten lebten in alter Zeit Riesen. Sie waren so gross, dass sie mit ihren Schuhen
oft Löcher in die Felsen schlugen. Die Abdrücke sind dort heute noch zu sehen.

Das Platte n kreuz. Auf einem Felsen am Blauen steht ein steinernes Kreuz.
Im Gestein sieht man die Eindrücke von Menschen-, Kalbs- und Hundefüssen. Einst zog
in später Nacht ein Metzger aus Basel mit seinem Hund und einem Kalb, das er im
Laufental gekauft hatte, über die Platte. Als er zur Stelle kam, wo das Kreuz steht,
wurde er von Räubern überfallen und getötet. Die Eindrücke im Felsen rühren von
seiner und seiner Tiere Gegenwehr her.

Aehnliches wird auch vom Krämerkreuz auf dem Blauen erzählt. Dieses
wird in einer Markbeschreibung aus dem beginnenden 18. Jahrhundert
erwähnt als «ein neuw steiniges Creutz nicht weit von einer Steinerten, welliehe
man Krämer nennt, weilen selbige auf alldort einen ermörthen Krämer
geworfen worden».

Aehnliche ätiologische Sagen sind auch zur Erklärung von dunkeln
Orts- und Flurnamen ersonnen worden.

Die Herkunft des Namens Aesch. Als in uralter Zeit die Bewohner von
Aesch mit den Helvetiern nach Gallien zogen, steckten sie ihre Häuser in Brand, sodass
nur ein grosser Aschenhaufen übrig blieb. Spätere Ansiedler gaben dem Ort deshalb den
Namen Aesch.

Der Ursprung des Namens Münchenstein. Hinter Arlesheim liegt ein
Tälchen, das den Namen Mönchsgraben trägt. Dort stand einst ein Kloster, von dem man
noch heute Mauerreste und Gewölbe sieht. Bei einem furchtbaren Wolkenbruch wurde es
weggeschwemmt, und alle Mönche ertranken bis auf einen einzigen. Dieser konnte sich an
einen Balken klammern, der ihn bis in die Gegend des heutigen Münchenstein trug.
Hier konnte er sich aus den Fluten retten und Hess sich da nieder. Von diesem Mönch
Hat das Dorf seinen Namen erhalten.

Die Erklärung der Namen Therwil, Oberwil und Witterswil. In
alter Zeit gehörten Therwil, Oberwil und Witterswil, die damals noch kleine Weiler waren,
einem einzigen Besitzer. Dieser hatte drei Söhne, und als es mit ihm zu Ende ging, teilte
er seinen Besitz unter sie. Er Hess ihnen dem Alter nach die Wahl. Der älteste sagte:
«Der will i»; der zweite: «Der Ober will i», und der jüngste: «Der Witter will i».

Volkstümliche Erklärungsversuche sind auch die kurzen Sagen vom Fleischbach,
dessen Namen davon herrührt, weil er nach dem Gefecht auf dem Bruderholz rot vom
Blute der erschlagenen Feinde floss, und vom H a b s e n 1 o c h bei Reinach, wo eine Gräfin
von Habsburg, nach andern eine Frau von Habsheim, im Sumpfe erstickte; um
Mitternacht kann man sie noch weinen hören.

Der Familienname T h ü r i n g soll von einem Flüchtling aus Thüringen herrühren,
derjenige der Feigen win ter von einem Kind, das die Schweden im dreissigjährigen
Krieg als einziges menschliches Wesen in Rcinach trafen; weil es gerade Winter war
und sich in der Wiege des Kindes ein paar getrocknete Feigen fanden, nannten sie es
Felgenwinter.

Eine besondere Art ätiologischer Sagen sind manche Wandersagen, die
aus einer Gegend in eine andere übertragen wurden; so die folgende, die ich
vor kurzem zu hören bekam:



„FÜR DIE HEIMAT", Jurablätter von der Aare zum Rhein 51

Sankt Wendelin am Blauen. Vor vielen, vielen Jahren lebte in unserer
Gegend ein frommer Hirte, der bei einem Ritter in Diensten stand. Einmal begegnete der
Ritter auf der Jagd seinem Schäfer, der seine Herde weit weg von der Burg hütete,
sodass der Herr glaubte, er könne unmöglich noch vor Abend zu Hause sein. Wie
staunte er aber, als er bei der Rückkehr auf sein Schloss sah, wie der Schäfer seine
Herde vor ihm her durch das Burgtor trieb. An jener Stelle, wo der Ritter dem Hirten

begegnet war, wurde später eine Kapelle errichtet.

Mühelos erkennt man hier die Legende vom heiligen Wendelin, die auf
die Wendelinskap eile in Kleinblauen angewendet wurde.

2.

Der Wirklichkeit am nächsten kommen die geschichtlichen Sagen, in
denen Erinnerungen an vergangene Ereignisse fortleben. Mit einem gewissen
Recht hat man sie darum das historische Gewissen des Volkes genannt. Die
historischen Begebenheiten sind in der Sage allerdings oft umgedichtet, die
geschichtliche Wahrheit wird von der Dichtung oft überwuchert; doch schimmern

die wirklichen Ereignisse immer noch durch. Die Sage will aber nie
bewusst lügen, und deshalb glaubt das Volk die Sage, die es mit Geschichte
gleichsetzt. Diese Sagen wollen geglaubt sein. Sobald dies nicht mehr der
Fall ist, wie in unserer aufgeklärten Zeit, haben sie ihr Leben verloren.

Im Folgenden möchte ich einige geschichtliche Sagen wiedergeben, die
heute noch erzählt und meist auch geglaubt werden. Anschliessend seien die
geschichtlichen Begebenheiten mitgeteilt, auf die ich zufällig in den Akten
gestossen bin. Dazu ist zu bemerken, dass die mitgeteilten Ereignisse dem
erzählenden Volke nur als Sagen bekannt sind.

*

Der Schneider von Hofstetten. Ueber den Uebergang der Herrschaft
Rotberg an Solothurn im Jahre 1515 weiss man in Hofstetten heute noch zu
berichten:

Als der Herr von Rotberg sich mit dem Gedanken trug, seine Herrschaft im Lei-
mental zu verkaufen, arbeitete gerade ein Schneider namens Oser auf dem Schloss
auf der Stör. Er hörte beiläufig von den Absichten des Rotbergers und eilte nach
Solothurn, um den Rat auf die günstige Gelegenheit, Land zu erwerben, aufmerksam zu
machen. Solothurn kaufte dann die Herrschaft Rotberg und schenkte dem wackern
Schneider, der nebenbei auch Barbier war, als Anerkennung ein silbernes Rasierzeug,
das sich vor kurzem noch in Hofstetten befand, nun aber nicht mehr aufzufinden ist.

Aus den Akten geht hervor, dass Lux Oser, der als erster seines Geschlechtes

zu Hofstetten sass, wichtige Vermittlerdienste geleistet hat, als Solothurn
1515 das Leimental kaufte. Er und seine Nachkommen standen deshalb beim
Rate in hohem Ansehen; während Jahrhunderten versahen sie in Hofstetten
das Meieramt. Als zu Ende des 16. Jahrhunderts Lrs und Hans Oser sich um
die Verleihung des Lehens Rotberg bewarben, baten sie den Rat, «er welle
ansechen, dz ire Voreiteren iiwern Gnaden lange Jar gedient, neben dein,
wie sy berichtet, durch selbige üwer Gnaden die Herrschaft Rottberg
angetragen worden.»



52 „FOR DIE HEIMAT", Jurablätter von der Aare zum Rhein

Der Schuss auf den Pfarrer. In seiner handschriftlichen Pfarrchronik von
Kttingen hat Pfarrer Georg Siitterlin folgende Sage aufgezeichnet:

Als Pfarrer Wolpricht von Therwil einmal in seinem Zimmer wie gewohnt das
Brevier betete, gab ein Ruchloser einen Schuss auf ihn ab. Im selben Augenblick, da
der Schuss abgefeuert wurde, bückte sicli der Pfarrer, um ein aus dem Gebetbuch
gefallenes Bildchen vom Boden aufzunehmen, sonst wäre er unfehlbar getroffen
worden. Sogleich trat Wolpricht ans Fenster und rief auf die Strasse hinaus: «An
diesem Menschen soll ein Zeichen geschehen!» Als man viele Jahre nach der Tat das
Grab des Täters aushob, um eine andere Leiche zu begraben, fand man neben
den Knochen noch die unverweste aber völlig schwarze Hand, die den Schuss auf
den Pfarrer abgegeben hatte.

Was ist wahr an dieser Geschichte? Johann Martin Wolpricht war von
1708 bis 1717 Pfarrer von Therwil und Ettingen. Die ganze Zeit seiner Tätigkeit

war erfüllt von äusserst leidenschaftlich geführten Streitigkeiten
zwischen ihm und dem Meier Peter Gutzwiller und dessen Anhang. Darüber
berichtet ein umfangreicher Aktenstoss auf dem ehemaligen fürstbischöfliehen
Archiv. Dabei befindet sich auch eine kurze, von Wolpricht verfasste
Schilderung des von der Sage überlieferten Ueberfalls. Er schreibt an den Bischof:
«Den 18. Septembris 1712 umb 9 Uhren zu Nacht hat mir einer durch den zu-
beschlossnen Fensterladen meiner obern Stuben und durch das Fenster, vor
welchem ich ordinari umb selbige Zeit den Rosenkranz zu betten pflegte, mit
4 Kuglen in mein obere Stuben geschossen. Habe aber zweifelsohne aus
sonderbarer Schickung Gottes wider mein Gewohnheit den Rosenkranz eben
dazumahlen nicht in der obern sondern in der untern Stuben gebetten.»

Die Sagen vom Fürstenstein. Das schon seit bald fünfhundert Jahren in
Trümmern liegende Schloss Fürstenstein am Blauen ist von mehreren Sagen
umwoben.

Während der Besetzung des Bistums durch die Franzosen war unterhalb des
Schlosses ein Wachtposten aufgestellt, welcher die Leute aus dem bischöflichen
Gebiet am Besuch des Gottesdienstes in Hofstetten hindern sollte. Diesem Wachtposten

stellte sich oft ein grosser Geissbock, den die Franzosen mehrmals vergeblich
zu erlegen suchten; er hielt allen Kugeln stand.

Für diese Sage eine geschichtliche Grundlage zu finden, dürfte wohl
schwierig sein! Anders ist es mit der folgenden:

Auf Fürstenstein sieht man eine runde Oeffnung, die tief in den Schlossfelsen
lührt; es soll der ausgetrocknete Sodbrunnen sein, in welchem ein Schatz vergraben
liegt. Zu verschiedenen Malen versuchte man ihn zu heben. Auch eine Frau, das Guggerle
genannt, probierte es. Sic stieg in den Brunnen hinunter, erstickte aber und biisste
so ihre Geldgier mit dem Tode.

Diese Sage knüpft zweifellos an eine wirkliche Begebenheit an; denn im
alten Totenbuch von Ettingen lesen wir unterm Jahr 1725: «Improvisa vaga-
bunda mortua inventa in arce superiori germanice Fürstenstein, ubi tunc
fodiebantur thesauri». Auf deutsch: Auf der obern Burg, genannt Fürstenstein,

wo man gerade nach Schätzen grub, wurde eine Landstreicherin tot
aufgefunden, die ohne Wegzehrung gestorben war.

*



„FÜR DIE H EI MAT", Jurablätter von der Aare zum Rhein 53

Die Sagen nom Therm iler Kiippeli. An das Klippel i. den Uebergang
aus dem Leimental ins Birstal, knüpfen sieh verschiedene Sagen, die heute
noch im Volke lebendig sind.

Die eine weiss zu berichten von einer Hexe, der Chäppelihäx, die dort ihr
Unwesen trieb. Sie hielt sich im Walde auf, wo man sie oft beim Holzsammeln sah.
Erblickte sie Leute, so floh sie schnell tiefer in den Wald hinein. Oft aber bannte sie die
Leute, dass sie nicht mehr weiter konnten, bis sie die Schuhe ausgezogen und sich
durch ein Gebet vom Banne befreit hatten. Manchmal ging sie auch nachts in die
Dörfer hinunter und schreckte die Menschen, indem sie an Haustüren und Fensterläden
klopfte; sah man nach, so war sie schon verschwunden.

Wirklich war das Käppeli noch im 16. Jahrhundert der Tummelplatz der
Hexen und Wettermacherinnen. Lin Jakob Surey von Muttenz bekannte 1577

vor dem Malefizgericht in Arlesheim, er sei vor drei Jahrzehnten bei der
Wittfrau Amalia in Therwil in Dienst gestanden und mit ihr erstmals auf
einem grossen katzenähnlichen Tier zum Käppelibrunnen gefahren. Dort
habe sie einen Hagel gemacht und ihn mit einer Rute gegen Dörnach geleitet.
Als die Wettermacherin Amalia zwölf Jahre später wegen ihrer teuflischen
Künste verbrannt wurde, sass beim Käppeli ihre Lehrtochter Dorothea Bart
von Reinach, tat Kletten und Winden in ein Düpfi, goss Leuer dazu und
schüttete alles in des Teufels Namen aus, worauf sich ein Hagel über Therwil

und Reinach ergoss.

Alte Leute wollen beim Käppeli auch noch die Teufelsjagd, das Teufelsgjag,
gehört haben. Um die Geisterstunde fegte die wilde Jagd vom Fleischbach her durch
den Therwiler Wald dem Blauen zu. Deutlich wollen sie das Kläffen und Bellen der
nachjagenden Hunde gehört haben.

Ob in dieser Sage eine Erinnerung an die heidnische Zeit nachklingt?
Karl Gauss vermutet, dass der Käppelibrunnen ein heidnischer Kultplatz
gewesen sei, von dem. man in christlicher Zeit die alten Gottheiten durch die
Errichtung einer Kapelle zu verdrängen suchte.

Die dritte Sage vom Käppeli, die man in verschiedenen Spielarten haute
besonders noch in Reinach hören kann, hat die Grenze zwischen den beiden
anstossenden Bännen Therwil und Reinach zum Gegenstand. Man erzählt
sich :

Früher folgte die Grenze zwischen den beiden Bännen der Wasserscheide, ohne
in weitem Bogen gegen Reinach hinunter auszuholen. Einmal sind aber die Therwiler
ausgezogen, haben die alten Bannsteine ausgerissen, sie gegen Reinach geschleift und
dort wieder gesetzt, wo heute die Grenze verläuft. Wer in gewissen Nächten um Mit-



54 „FÜ'R DIE HEIMAT", Jurablätter von der Aare zum Rhein

ternacht über das Käppeli geht, kann noch Ketten rasseln hören: Das sind die Therwiler

beim Bannsteinsclileifen. Nach anderer Version sollen die Therwiler bei ihrer
meineidigen Tat hundert Esel verwendet haben. Eines der Tiere stand bei der Arbeit
lim, und es waren ihrer nur noch neunundneunzig. Seither haben die Therwiler den
Spitznamen Nünenünzger. — Sie hören diesen Namen nicht gern, aber doch immer
noch lieber als den ehrenrührigen Namen Bannsteinschleifer, wie sie von böswilligen
Reinachern noch gelegentlich tituliert werden.

Dass auch diese Sage in ihren wesentlichen Zügen auf einem geschichtlichen

Ereignis fusst, beweist wiederum umfangreiches Aktenmaterial auf
den Archiven von Basel, Solothurn und Liestal. Ein äusserst leidenschaftlich
und gehässig geführter Grenzstreit entzweite von der Mitte des 16. bis ins
folgende Jahrhundert hinein die beiden Dorfschaften.

Den Anlass dazu gab ein auf der Allmend liegender Stein. Die Reinacher
betrachteten ihn als ausgeworfenen Bannstein. Die Therwiler sagten, der Stein
liege schon seit undenklicher Zeit an dieser Stelle und sei ein ganz ungewöhnlicher

Naturstein. Es folgte ein wahrer Rattenschwanz von Zeugenverhören,
Augenscheinen und provisorischen Steinsetzungen. Als im Herbst 1553 auf Ge-
heiss des Gescheids Steine gesetzt wurden, welche die Therwiler nicht annehmen

wollten, griffen sie zur Gewalt. «Und sind aber der vorder Nacht», meldete
der für Therw.il eingenommene Vogt Beat Kalt an seine Obrigkeit in Solothurn,
«ettliehe Lütt zuo den Marksteinen gangen und hand zwen Stein ussgropfen,
die färn gesetzt sind worden, und weiss niemand, war sollichs ton hatt.» Ein
Gleiches wiederholte sich einige Jahre später.

Der erbitterte Streit dauerte viele Jahrzehnte fort und fand erst im Jahre
1610 seine Erledigung. Mit welcher Leidenschaft er geführt wurde, mag eine
Stelle aus einem Brief des Bischofs an Solothurn aus dem Jahre 1555 zeigen. Er
schrieb: «So haben dise zwey Dörfer Reinach und Terwyler lange zyt har von
wegen wun, weidt, trib und trab span, zweitracht und missverstandts gegen
einandern geha.pt, und haben sich desshalben vil nidt und hass, Unwillen und
unnochpurschaft zugetragen, einander gepfendt und geriegt und letstlich nichts
sy, die beide Dörfer, erachten und abnemen können noch mögen, dann das
mordt, dotschlag und beidt flecken umb ehr, lyb und gut einandern bringen
wurden, wo nit ein insechens bescheche.»

Es ist begreiflich, dass ein solcher Streit noch auf lange Zeit die Gemüter
beschäftigte, besonders in Reinach, wo man sich benachteiligt glaubte. Noch
heute sagen ja die Reinacher, wenn sie im Therwiler Wald freveln, es sei
nicht gefrevelt, denn der Wald gehöre von Rechts wegen ihnen.


	Wie Sagen entstehen

