
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 96 (2023)

Artikel: Elisabeth Grob - die letzte <Hexe> in Solothurn? : Ein Blick in die
Gerichtsakten um 1700

Autor: Burkart, Joana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11

Elisabeth Grob - die letzte <Hexe> in Solothurn?

Ein Blick in die Gerichtsakten um 1700

Joana Burkart

Im Herbst 1711 stand in Solothurn letztmals eine Frau als Hexe vor Gericht:1

Elisabeth Grob aus Trimbach, zum Zeitpunkt der Anklage 54Jahre alt, Witwe
und Mutter von sieben Kindern. Dieser Artikel behandelt ihre Geschichte.

Genaugenommen behandelt er den Teil ihrer Geschichte, der sich heute noch

aus den im Staatsarchiv Solothurn lagernden Gerichtsakten rekonstruieren
lässt.2 Natürlich ergibt sich dadurch ein fragmentarisches, vor allem aber

ein einseitiges Bild. Zwar ist Elisabeth Grob das Subjekt der hier behandelten

Geschichte. Die Überlieferung dieser Geschichte aber liest sich aus der

Perspektive einer gebildeten männlichen Elite. Die Gerichtsakten zeigen die

Sichtweise von angesehenen Männern der Oberschicht, die, des Lesens und
Schreibens mächtig, bereits Karriere gemacht hatten und mit Macht und

Entscheidungsbefugnis ausgestattet waren. Das hier aufscheinende Machtgefälle

könnte nicht grösser sein. Eine gebildete männliche Elite richtete über
eine ungebildete, arme Kleinbäuerin aus der Unterschicht. Auf Grund ihres
Geschlechts war Elisabeth Grob im frühneuzeitlichen Rechtsverständnis als

Rechtsperson ohnehin benachteiligt, als Witwe fehlte ihr zudem der rechtliche

Beistand ihres Ehemannes. Und als alleinerziehende Mutter galt ihre

Hauptsorge der Grundversorgung ihrer Familie. Elisabeth Grob selbst - des

Lesens und Schreibens höchstwahrscheinlich nicht mächtig - hat keine
persönlichen schriftlichen Quellen hinterlassen. Ihr Schicksal ist uns heute allein
deshalb bekannt, weil es im Rahmen dieses Gerichtsprozesses festgehalten
worden war. Es handelt sich dabei um einen späten Hexenprozess, der gar
nicht als solcher begonnen hatte.

1 Kocher, Regesten zu den solothurnischen Hexenprozessen, S. 140. Der allerletzte von Kocher aufgeführte
Hexenprozess fand imJahr 1715 statt und betrafeinen achtjährigen Knaben (Stefan Clemenz).

2 Dieselbe Geschichte habe ich bereits im August 2022 im Rahmen der Barocktage in einer stark verkürzten

Fassung erzählt und ausgewählte Originalquellen im Staatsarchiv Solothurn präsentiert. Das rege Interesse

nahm ich als Motivation für diese ausführlichere verschriftlichte Version.



12

Um genau diesen Prozess wird es im vorliegenden Artikel gehen. In die
Reihe der Hexenprozesse eingeordnet, fällt zunächst das späte Ereignisjahr
auf. Die Hochphase der Hexenverfolgungen, die sich zwischen dem späten
16. und der Mitte des 17. Jahrhunderts verorten lässt, war im Jahr 1711 längst
vorbei. Deshalb führt der Historiker Wolfgang Behringer den Prozess auch

in seiner umfassenden Liste der späten Hexenprozesse auf.3 Diese Auflistung
beinhaltet Prozesse zwischen 1700 und 1911 und legt den Fokus auf solche,

die zu einem Todesurteil geführt haben. Mit den Worten «die späten
Hexenprozesse, wir mögen sie nicht» verweist er gleichzeitig aufden Umstand, dass

Hexenprozesse nach 1700 durch das gleissende Licht der europäischen
Aufklärung hätten verschwunden sein sollen.4 Sie passten nicht mehr ins Weltbild

der Aufklärung. Schliesslich sollte der Glaube an das Übernatürliche
durch die in der Gelehrtentheorie hochgelobte Vernunft verdrängt worden
sein. Doch so war es nicht. Hexenprozesse wurden auch in der Schweiz noch

parallel zur Aufklärung geführt. Die Aufklärung war keine Entwicklung, die

von einem Tag aufden anderen da war und alles ihrWidersprechende ausmerzen

konnte. Elisabeth Grobs Prozess im Jahr 1711 steht zwar auf Behringers
Liste der späten Hexenprozesse, muss jedoch noch in der frühsten Phase der

Aufklärung verortet werden. Da die Aufklärung im Raum Solothurn eher ein
Phänomen der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts war, kann hier nicht von
einer Gleichzeitigkeit von Aufklärung und Hexenprozess gesprochen werden.

Anders gestaltet sich dies beim weitherum bekannten Prozess gegen Anna
Göldi 70 Jahre später in Glarus. Dieser wurde mitten im Aufklärungszeitalter
geführt und bereits von Zeitgenossen erheblich kritisiert.5 Doch auch dieser

Prozess im Jahr 1782 war bei weitem nicht der letzte.6

Die alte Weyblerin von Trimbach

Wer war die Frau, die als letzte Hexe in Solothurn vor Gericht stand? In den

eingesehenen Gerichtsakten von 1711 wird Elisabeth Grob mehrfach «die

alte Weyblerin von Trimbach» genannt oder dann mit «des Weybels seelig
Frau von Trimbach» genauer umschrieben. Ihr Name steht selten allein, denn

Frauen wurden in dieser Zeit nicht nur stets in Beziehung zu Männern ge-

3 Behringer, Letzte Hexenhinrichtungen, S. 372.

4 Ebd., Späte Hexenprozesse, S. 1.

5 Anna Göldi wurde 1782 in Glarus hingerichtet und gilt als letzte Hexe der Schweiz. Die zeitgenössische

Skandalisierung des Falles ging von Deutschland aus, da in der alten Eidgenossenschaft noch keine Mei-

nungsäusserungs- oder Pressefreiheit galt. Vgl. Hauser, Der Hexenprozess gegen Anna Göldi in der Beurteilung

der Zeitgenossen, S. 123.

6 Behringers Liste (vgl. oben) zeigt, dass in Europa bis 1911 vermeintliche Hexen hingerichtet wurden.



13

dacht, sondern ihnen insbesondere in rechtlicher Hinsicht untergeordnet.
Sie wurden entsprechend als die Tochter von X, die Schwester von Y oder die

Ehefrau von Z bezeichnet; selbst dann, wenn wie bei Elisabeth Grob der

Ehemann zum Zeitpunkt der Nennung bereits verstorben und dessen eheliche

Geschlechtsvormundschaft erloschen war. Im Fall von verheirateten Frauen

war diese Zuordnung insofern von Bedeutung, da Frauen damals Zeit ihres
Lebens ihren angestammten Familiennamen beibehielten. Als sich Elisabeth
Grob am 24. Januar 1681, damals 24 Jahre alt, mit dem fünf Jahre älteren

Caspar Leist aus Trimbach verheiratete, konnte sie ihren eigenen Familiennamen

behalten.7

Ausgehend von ihrem Ehemann, bzw. seiner Amtsbezeichnung, wird
Elisabeth Grob in den Quellen «die alte Weyblerin» genannt. Denn Caspar Leist
bekleidete bereits zum Zeitpunkt der Heirat das Amt des Weibels in seinem

Heimatort Trimbach und behielt dieses bis zu seinem Tod bei.8 Dieses Amt
konnte durchaus mit Ansehen und einem sicheren Lohn verbunden gewesen
sein. Denn ein Weibel nahm als untergeordneter Amtsträger einer Obrigkeit
oder Herrschaft vielfältige Aufgaben in der Verwaltung und im Gerichtswesen

wahr.9 In Trimbach gab es deren zwei: Caspar Leist war Landweibel, neben

ihm gab es einen Gerichtsweibel.,° Sie beide waren dem Untervogt in Trimbach,

letztendlich aber dem Vogt zu Gösgen unterstellt und mussten dessen

Anordnungen auf Gemeindeebene durchführen.
Elisabeth Grob selbst stammte ursprünglich aus dem benachbarten

Winznau, lebte dann aber gemeinsam mit ihrem Ehemann in Trimbach. Sie

zog also von einem kleineren Dorf (ca. 33 Häuser, 173 Einwohner) in ein grösseres

Dorf (ca. 68 Häuser, 529 Einwohner)." Dort lebte sie in einem der knapp
siebzig Häuser, einem Haus mit Hofstatt und Baumgarten, das sie mit ihrer
Familie bewohnen und bewirtschaften konnte.'2 Zwischen 1681 (demJahr der

Heirat) und 1695 wurden dem Paar mindestens vier Töchter und vier Söhne

geboren. Davon starb ein Sohn bereits kurz nach der Geburt.'3 Es ist durchaus

denkbar, dass noch weitere Kinder geboren wurden, die noch vor ihrer Taufe

7 Elisabeth Grob und Caspar Leist heirateten am 24. Januar 1681. Der Taufeintrag von Caspar Leist datiert
aufden 5. April 1652. Vgl. StASO, Pfarrbuch Trimbach, S. 236 und S. 56.

8 Caspar Leistwird bereits am Dienstag, 24.Januar 1679 und noch am 12. Hornung [=Februar] 1697 als [Land-]
Weibel von Trimbach aufgeführt. Vgl. StASO, Gerichtsbesatzung Gösgen.

9 Holenstein, André: «Weibel», in Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), Version vom 06.08.2012.

10 StASO, Gerichtsbesatzung Gösgen.
11 Die Anzahl Häuser und Einwohner stammt aus einer Zählung aus demJahr 1739 und dürfte 60Jahre zuvor

ähnlich gewesen sein. Vgl. StASO, Volkszählung Solothurn 1739.

12 Vgl. StASO, Ganten und Steigerungen Gösgen, Band 5 (1691-1699), Protokoll Nr. 19 (Caspar Leist); StASO,

Ganten und Steigerungen Gösgen, Band 6 (1709-1720), Protokoll Nr. 67 (Elisabeth Grob).

13 Taufeintrag mit Kreuz versehen, Josepheus Leist (*28.11.1684, in: StASO, Pfarrbuch Trimbach, S. 97.



U

verstarben. Ob bei der Familie eine der ca. 23 in Trimbach im Dienst stehenden

Mägde oder ein Knecht lebte, lässt sich nicht sagen.14 Hatte sich das

Ehepaar Dienstpersonal überhaupt leisten können?

Innerhalb der ländlichen Dorfgemeinschaften tat sich im frühneuzeitlichen

Solothurn ein starkes soziales Gefälle auf. Während die Grossbauern mit
den städtischen Patriziern vermögensmässig durchaus mithalten konnten,
besassen die kleinbäuerlichen Tauner manchmal nur eine einzige Geiss. Wer

eine Kuh besass, hatte bereits mehr als das durchschnittliche Landvolk.15 Wie
der vorliegende Artikel noch ausführen wird, besass Elisabeth Grob nicht

nur (mindestens) eine Kuh, sondern auch ein Pferd. Über die ökonomischen
Verhältnisse während der Ehejahre von Elisabeth Grob und Caspar Leist ist

zu wenig bekannt, um detaillierte Angaben zu machen. Die in den Quellen
erwähnte Teilung des ehelichen Vermögens vom 29. April 1694 blieb leider
unauffindbar.16 Auch müsste noch genauer geprüft werden, wie viel Caspar
Leists Amt des Landweibels tatsächlich einbrachte. Tatsache aber ist, dass er
seiner Ehefrau nach seinem Tod imJahr 1697 nichts vererbt hatte.17 Als dieser

nach nur 16 Ehejahren starb, musste seine Hinterlassenschaft zwangsverkauft

werden, damit seine Schulden beglichen werden konnten.18 Elisabeth
Grob konnte lediglich das von ihr in die Ehe mitgebrachte Gut zurückfordern.
Dank diesem sogenannten Frauengut blieb ihr immerhin das Haus mit
Hofstatt und Baumgarten.

Auch blieben ihr die Kinder: Die älteste Tochter Magdalena war beim Tod

ihres Vaters knapp sechzehn Jahre alt.19 Ihr Bruder Jacob war zwölf, Norbert
zehn, Catharina neun, Gregory sechs, Barbara fünf und die kleine Elisabeth

gerade mal zwei Jahre alt." Mit 40 Jahren war auch Elisabeth Grob eine noch

junge Witwe, die nun als alleinerziehende Mutter für ihre Kinder zu sorgen
hatte. Wie sie das wohl geschafft hat? Vom einstigen Sozialprestige, das die

Familie dank des väterlichen Amtes als Landweibel womöglich gehabt hatte,
dürfte wenig übriggeblieben sein.

14 Die Zahl der 23 Dienstleute stammt wiederum aus: StASO, Volkszählung Solothurn 1739.

15 Informationen zum sozialen Gefälle im Landvolk aus der Führung «Bäuerliches Leben» von Dr. Silvan Fred-

di im Staatsarchiv Solothurn (Barocktage Solothurn, August 2022).
16 Die Teilung wird erwähnt in: StASO, Ganten und Steigerungen Gösgen, Band 5, Protokoll Nr. 19 (Caspar

Leist).
17 Todeseintrag Caspar Leist 30. März 1697, in: StASO, Pfarrbuch Trimbach, S. 223.
18 Elisabeth Grob konnte damals lediglich das von ihr in die Ehe mitgebrachte Gut zurückfordern. Vgl. Gant-

Rodel Caspar Leist: StASO, Ganten und Steigerungen Gösgen, Band 5 (1691-1699), Protokoll Nr. 19, inkl.
Verweis aufTeilung vom 29. April 1694.

19 Taufeintrag Maria Madie [=Magdalena] Leist (*7.12.1681), in: StASO, Pfarrbuch Trimbach.
20 Taufeinträge im Pfarrbuch Trimbach:Jacob (*20.9.1685), NorbertJoseph (*28.4.1687), Catharina Petronella

(*25.11.1688), Jo. Caspar Gregorius (*10.6.1691), Maria Barbara (*9.3.1692), Elisabeth (*8.2.1695).



15

Als Witwe und Mutter von sieben noch minderjährigen Kindern gehörte
Elisabeth Grob nun zu den sozioökonomisch Schwachen der Gesellschaft.

Ihr fehlte nicht nur der Schutz, das Einkommen und die emotionale Zuwendung

ihres Ehemannes, sondern auch der Vater für ihre Kinder. Dass sie nach
dem Tod ihres Ehemannes mehrfach straffällig wurde und in verschiedene

Streithändel verwickelt gewesen war, zeigt wie prekär ihre Lebenssituation

gewesen sein musste.

Als die älteste Tochter Magdalena im Jahr 1705 schliesslich heiratete,

geriet Elisabeth Grob beispielsweise in einen Streit mit ihrem Schwiegersohn

um die von ihrer Seite versprochene Ehesteuer.2' Ungefähr zur gleichen
Zeit wurde sie in Basel verurteilt und aus der Stadt verbannt (dazu später).
Die Basler Strafe hatte keine genügend abschreckende oder erzieherische

Wirkung. Ein paar Jahre später, im Sommer 1707, stand Elisabeth Grob in
Solothurn wegen diversen Diebstählen und Schriftenfälschung erneut vor
Gericht." Konkret ging es um Speckdiebstahl, einen daraus erwachsenen

Streithandel und eine von ihr in Auftrag gegebene gefälschte Handschrift
des Stadtschreibers. Die in diesem Zusammenhang bei Zeugen eingeholten

Aussagen machen deutlich, dass die Dorfbewohner und Dorfbewohnerinnen

von Trimbach Elisabeth Grob noch weiterer Diebstähle bezichtigten.23 Ein

Zeuge hatte zudem angegeben, dass sie und ihre Kinder der ganzen Gemeinde

Kummer und Schrecken bereiteten. Aus diesem Grund habe es im Dorf Ideen

gegeben, eine Gruppe vor die Obrigkeit zu schicken, die Elisabeth Grobs Ge-

meindeausschluss erwirken sollte. Dazu ist es aber offenbar nie gekommen.
Erst im unheilvollen Jahr 1711 wurde Elisabeth Grob erneut nach Solothurn
überführt und kam von da nie mehr nach Trimbach zurück.

Eine Korndiebin wird überführt

Klassischerweise begannen Hexenprozesse mit einer Denunziation, einer

Beschuldigung als Hexe von Seiten eines Dritten. Sie wurden von Anfang an als

Hexenprozess geführt; nicht so der Prozess von Elisabeth Grob. Bei ihr begann
alles mit einer Diebstahlgeschichte;

Ende Juli 1711 erhielten die Ratsherren von Solothurn Meldung über einen

Korngarbenraub in der Vogtei Gösgen.24 In einem schriftlichen Bericht infor-

21 Eheeintrag vom 19. Januar 1705: Caspar Alliman und Magdalena Leist, StASO, Pfarrbuch Trimbach. Zum
Streithandel betreffend der Ehesteuer: StASO, Gösgen-Schreiben 1705, S. 381-383; 395.

22 StASO, Gösgen-Schreiben 1707,471-472,487-489; StASO, Thurnrodel 1707, S. 175-178; StASO, Ratsmanual
1707, S. 552-553,594,624,638-639.

23 Ebd., Kundschaften Gösgen, Bd. 2 (1693-1730), Nr. 175.

24 Ebd., Ratsmanual 1711, S. 786.



i6

mierte der dort zuständige Vogt den Rat über die von Elisabeth Grob verübte
Übeltat. Elf Bündel Getreide soll sie nachts ab des Weibels Gut bei Ölten
gestohlen haben. Da Diebstahl als Malefiz, das heisst, als eine schwere kriminelle

Verfehlung galt, wurde der Fall nicht auf regionaler Ebene, sondern in
Solothurn vor dem Rat verhandelt. Zu diesem Zweck wurde Elisabeth Grob in
die Stadt gebracht und im Gurzelentor, dem heutigen Bieltor, eingekerkert.25

Ihre Kinder waren zu diesem Zeitpunkt bereits zwischen 16 und 30 Jahre alt.

Entsprechend benötigten sie die Aufsicht ihrer Mutter nicht mehr so sehr wie
damals als ihr Vater starb. Mindestens die beiden Ältesten, Magdalena und
Jacob, waren anno 1711 schon verheiratet. In ihrem ersten Verhör bat Elisabeth

Grob die Obrigkeit dennoch, sie ihrer Kinder willen nicht nach ihrem
Verbrechen zu strafen.26 Dass sich der Prozess später zu einem Hexenprozess
umwandeln und Elisabeth Grob ganze drei Monate in Untersuchungshaft
sitzen würde, wusste zu diesem Zeitpunkt noch niemand. Vorerst ging es nur
darum, der Angeklagten ein Geständnis zu entlocken, um sie des Diebstahls

schuldig sprechen zu können. Dieses Prozedere war Elisabeth Grob bereits
bekannt. Schon vier Jahre zuvor, im Sommer 1707, war sie ja bereits in
Solothurn verhört worden.

Verhandlungen, Verhöre und Protokolle

Um 1700 lag nicht nur die Regierungsgewalt, sondern auch die Gerichtsbarkeit

in Solothurn beim Kleinen Rat. Als «Beschützer der Gesetze und Gewohnheiten»

übernahmen die Mitglieder des Kleinen Rates (11 Alträte, 22Jungräte
und an ihrer Spitze der Schultheiss) die richterlichen Aufgaben als Zivil- und
Strafrichter.27 Genaueres über die richterlichen Aufgaben des Kleinen Rats

steht in Franz Haffners Solothurner Chronik aus dem Jahr 1666:

«Wann nun die Alten- und Jungen-Räth bey einandern versampt /
wird dis Corpus der klein oder ordentlich Rath gesamblet /
welcher über alle Stands-Sachen deliberirt, die Criminalia
erörttert / die Maleficanten oder Ubelthäter absolute ohn einige
Appelation zum Tode verurtheylt oder begnadigt; [...] Der new
Schultheiss praesidirt in dieser und allen anderen Raths- und
Ausschuss-Kammern.»28

25 StASO, Ratsmanual 1711, S. 1130.

26 Ebd., Thurnrodel 1711, S. 165.

27 Meyer, Solothurnische Verfassungszustände zur Zeit des Patriziates, S. 348.

28 Haffner, Der klein Solothurner allgemeine-Schaw Platz, zweiter Teil, S. 51.



17

Der Kleine Rat entschied als oberste Instanz über die strafrechtliche Beurteilung

der Delinquenten, er entschied über Leben oder Tod, über Urteil oder

Begnadigung. Der Richtspruch des Kleinen Rats war endgültig, denn eine

Berufung an eine weitere Instanz war nicht möglich.
Bevor es aber überhaupt zu einem Urteil kommen konnte, musste ein

Untersuchungsverfahren durchgeführt werden. Zuständig für die eigentliche

Kriminaluntersuchung waren die sogenannten Thurnherren, eine Kommission

bestehend aus vier Herren: einem Altrat, einem Jungrat, dem
Bürgermeister und dem Grossweibel. Diese Untersuchungsrichter führten im Auftrag

des Kleinen Rates Verhöre durch, um mittels einer gezielten Befragung
«die Wahrheit» ans Licht zu bringen. Verhöre wurden in der Regel so lange

durchgeführt, bis ein Geständnis vorlag. Ohne Geständnis konnte eine Person

damals nicht verurteilt werden und der/die Angeklagte musste wieder
entlassen werden. Laut der Untersuchung von Gotthold Appenzeller kam dies in
Solothurn aber nur in ganz wenigen Fällen vor.29 Führte die «gütliche
Befragung» nicht zum Ziel, wurde nicht selten die «peinliche Befragung» (von Pein,

Schmerz) angewandt. Dabei handelte es sich um eine Befragung, die unter
Anwendung der Folter durchgeführt wurde. Ziel war es, dem oder der

Angeklagten vorsätzlich grosse Schmerzen zuzufügen, damit diese oder dieser

möglichst ein Geständnis ablieferte. Ob dieses Geständnis der Wahrheit
entsprach oder letztendlich einfach nur das enthielt, was die Thurnherren hören

wollten, spielte keine Rolle.

Ein fünfter an der Kriminaluntersuchung beteiligter Mann, der
Gerichtsschreiber, protokollierte während den Befragungen das Gehörte detailgetreu.
Diese Protokolle wurden nachträglich im Kleinen Rat verlesen und es wurde
darüber beraten, wie in der Untersuchung weiter vorzugehen sei. Zwar waren
es die Thurnherren, die die Angeklagten verhörten; die im Verfahren

richtungsweisenden Entscheidungen traf aber immer der Kleine Rat. Auch diese

Entscheide wurden vom Gerichtsschreiber in den sogenannten Ratsmanualen

protokolliert.
Das Wissen über die einzelnen frühneuzeitlichen Kriminalfälle im

Kanton Solothurn basiert auf den detaillierten Aufzeichnungen des

Gerichtsschreibers. Die Protokollbände der Verhöre (Thurnrödel) und der Ratssitzungen

(Ratsmanuale) gehören zu den wichtigsten Quellen dieser Zeit. Sie

sind allerdings mit Vorsicht zu geniessen. Zwar liefern sie uns unmittelbare
Informationen zum Delikt und seiner strafrechtlichen Handhabung. Auch

29 Appenzeller, Strafvollzug und Gefängniswesen, S. 83.



i8

gewähren sie uns tiefe Einblicke in die Rechts-, Sozial-, Mentalitäts- und

Alltagsgeschichte. Was sie aber mit Sicherheit nicht leisten, ist eine vollständige
Wiedergabe der Verhandlungen und der Verhöre. Vielmehr entstanden die

Gerichtsakten als Ergebnis eines vielschichtigen Transformationsprozesses,
in dem die gesprochene dialektale Sprache in eine rechtsgültige Schriftsprache

transportiert werden musste.30 Der Gerichtsschreiber übernahm dabei

«die Rolle eines interpretierenden Beobachters, welcher die Verhörsituation
filterte und aus seinem spezifischen Blickwinkel heraus mit dem Medium
der Schrift erfasste».3' Dies konnte eine durchaus subjektive, stark gefilterte

oder verkürzte Version der Verhörsituation zur Folge haben. Überhaupt
liegen uns heute nicht mehr die originalen Mitschriften vor, sondern nur die

bereinigten Abschriften. Niemand garantiert uns, dass darin nichts in das

gewünschte Narrativ des Rates umgeschrieben wurde. Am entscheidendsten

aber ist, dass die Aussagen und Geständnisse der Angeklagten selbst

unter dem nicht zu unterschätzenden Druck einer Verhörsituation zustande
kamen. Ihr vermeintlicher Wahrheitsgehalt ist keineswegs garantiert,
insbesondere dann nicht, wenn die Folter im Spiel war. Zudem gilt es zu beachten,
dass die Welt in der frühen Neuzeit eine völlige andere war als heute. Der

Hexenglaube wurde nicht als Aberglaube betrachtet, sondern war damals

geglaubte Realität.
Trotz all dieser Schwierigkeiten stützt sich der vorliegende Artikel aus

Mangel an anderen Quellen auf die Solothurner Gerichtsakten um 1700. Die

beschriebenen Punkte wollen wir im Auge behalten, während aus einer
mikrohistorischen Perspektive die Fallgeschichte der Elisabeth Grob aufgerollt
und im grösseren Zusammenhang der europäischen Hexenverfolgungen
analysiert wird.

Eine Annäherung - die ersten vier Verhöre

Vier Mal war Elisabeth Grob bereits verhört worden, bevor ihr Prozess zum

Hexenprozess erweitert wurde.32 In diesen ersten im Vergleich noch harmlosen

Verhören hatte man ihr nichts anderes als verschiedene Diebstähle und
einen bereits abgegoltenen Betrug vorzuwerfen. Von den Übeltaten, die ihr
vorgeworfen wurden, gestand Elisabeth Grob einiges, aber nicht alles.

30 Vgl. für den ganzen Abschnitt: Rummel/Voltmer, Die Grundlagen zur Erforschung der Hexenverfolgungen:
Vom Umgang mit den Quellen. In: Dies., Hexen und Hexenverfolgung, S. 14-15.

31 Ebd., S. 14.

32 StASO, Thurnrodel 1711: S. 163-165 (Erstes Verhör, 3. August 1711), S. 166-169 (Zweites Verhör, 6. August
1711), S. 170-174 (Drittes Verhör, 13. August 1711), S. 181-184 (Viertes Verhör, 1. September 1711).



19

Die Mehrheit ihrer Diebstähle betraf Ernteerzeugnisse beziehungsweise

Nahrungsmittel für Mensch und Tier. Gleich zu Beginn der Untersuchung
gestand die Angeklagte, dass sie in Ölten zwar die elfKorngarben ab des Weibels

Gut gestohlen habe, nicht aber die sieben Garben beim «Galgenhölzli». Der
Diebstahl von drei weiteren Korngarben (zwei von ihrer Schwester und eine

von ihrem Sohn) gab sie erst auf weitere Nachfragen zu. Gleiches gilt für das

Korn, das sie dem Claus Strub vom Acker geschnitten hatte, weil dieser zu
viel vom ihrigen abgeschnitten hätte. Weiter gab sie zu Protokoll, dass ihr im
letztenJahr die Erbsen verkümmert seien. Deswegen habe sie Kefen und Stroh

vom Acker des Wirtes von Trimbach genommen, um ihre Kuh zu füttern.
Offenbar hat Elisabeth Grob also nicht nur selbst Landwirtschaft betrieben und
mindestens Erbsen und Korn angepflanzt, sondern auch eine Kuh besessen

(oder zumindest ausgeliehen).33

Auf den Speck, den Elisabeth Grob vier Jahre zuvor gemeinsam mit dem

Knecht des Wirtes gestohlen hatte, wurde im Verhörprotokoll nur kurz

eingegangen. Schliesslich war sie deswegen bereits im Sommer 1707 examiniert
worden.34 Ebenso kurz erwähnt wird der Kratten voll Nüsse, bei dessen Diebstahl

sie auf frischer Tat ertappt worden war oder der Laib Brot des Oltner
Bäckers, den sie aus dessen Keller genommen hatte. Was das Mehl, die Bienenstöcke,

den Honig, den Wachs, die Dietrich-Schlüssel, das Geld im Trögli und
die Schuhe angeht, bestritt sie, diese Dinge gestohlen zu haben. Auch auf dem

Markt habe sie niemals gestohlen. Letzteres sei ihr nur unterstellt worden,
weil sie ihre Kinder dürftig gekleidet habe. Diese Aussage deutet daraufhin,
dass die Familie in Armut lebte. Die Armut schien von aussen sichtbar und
Anlass für Bezichtigungen gewesen zu sein.

Wie Elisabeth Grob als alleinerziehende Witwe ihren Lebensunterhalt

bestritt, liest sich aus ihrem nächsten Anklagepunkt. Und zwar gestand sie,

dass sie vor einiger Zeit bei einem Herrn in Basel, für den sie regelmässig
Wolle verarbeitete, einen alten Sack habe mitgehen lassen. Besagter Herr,
sie benannte ihn später als Jacob Heus[s]ler, hatte ihr deswegen fünf Batzen

vom Lohn abgezogen. Ebenfalls in Basel ereignete sich die Sache mit dem

kleinen Betrug. So habe sie einer anderen Dorfbewohnerin von Trimbach vor
ungefähr sieben Jahren geholfen, einen falschen Namen anzugeben, damit
diese eine grössere Menge Wolle zur Verarbeitung bekam. Für diese Tat hatte
Elisabeth Grob bereits in Basel am Halseisen gestanden und war daraufhin

33

34

Die Viehleihe ermöglichte es ärmeren Dorfbewohnern, Vieh zu halten.
S. 22.

Vgl. vorheriges Kapitel.

- Vgl. Fridrich, Juden in Dornach,



20

von dort verbannt worden. Diese Verbannung war fatal, bedeutete sie doch für
Elisabeth Grob den Wegfall ihres Broterwerbs in Basel. Ob sich Elisabeth Grob

seit damals tatsächlich von Basel ferngehalten hat, stand im zweiten Verhör

zur Diskussion. Den Thurnherren lag nämlich eine Attestation des Hans Jacob
Wildt35 in Basel vor, worin steht, dass sie bei ihm im letzten Winter Wolle

abgeholt habe. Elisabeth Grob aber bestritt dies: Nicht sie, sondern ihre Kinder
arbeiteten für Herrn Wildt.

Diesen Aussagen ist zu entnehmen, dass sowohl sie als auch ihre Kinder
neben der landwirtschaftlichen Bewirtschaftung ihres Hofes mit Heimarbeit
Geld verdienten. Sie erhielten den Rohstoffvon einem Händler, verarbeiteten
diesen zu Hause und erhielten einen Lohn für die Rückgabe der verarbeiteten
Wolle. Diese Form der Arbeit ermöglichte es ihnen, zusätzlich zu den Erträgen
des Hofes etwas Geld zu erwirtschaften.36 Elisabeth Grob war eine Kleinbäuerin

(Taunerin). Was ihr eigener Hof mit Garten hergab, reichte nicht für die

ausreichende Versorgung der Familie.

Die Sache mit der Kuh, erster Teil

Der schwerste Vorwurf, mit dem Elisabeth Grob in den ersten Verhören
konfrontiert wurde, war der versuchte Diebstahl einer Kuh aus dem Stall einer

Frau namens Richstein. Bei ihr stand Elisabeth Grob vor ungefähr zweiJahren

von Herbst bis Weihnachten in Diensten.37 Welche Arbeit genau sie da verrichtete,

steht nicht im Protokoll.
Von der Anschuldigung des Diebstahls wollte die Angeklagte zunächst

partout nichts wissen: «Die Kue /s.h./so sye solle empfrömbdet undth einem

Juden umb ein sehr ringer Preys verkauft haben, seye nichts minders.»38 Sie

habe keine Kuh gestohlen und einem Juden zu einem kleinen Preis verkauft.
Da Elisabeth Grob ein Geständnis in dieser Sache verweigerte, liess der Rat

an den Vogt zu Gösgen fragen, ob überhaupt ausreichend Indizien vorlagen,

um dieselbe betreffend die Kuh in Argwohn zu ziehen.39 In erster Linie dachte

man dabei an Zeugenaussagen, die der Vogt nun mit Hilfe seiner ihm
untergeordneten Weibeln einzuholen hatte. Ganz so schnell ging das allerdings nicht,
da nicht alle Zeugen zu Hause angetroffen werden konnten.4"

35 Vermutlich HansJacob Wildt (1666-1749), Handelsmann in Basel.

36 Vgl. zum Thema der Heimarbeit: Braun, Industrialisierung und Volksleben, 1979.

37 StASO, Thurnrodel 1711, S. 182.

38 Ebd., S. 164; vgl. auch S. 167 und S. 172.

39 Ebd., Ratsmanual 1711, S. 809.

40 Ebd., S. 849.



21

Am 28. August 1711, knapp zwei Wochen nach dem Schreiben an den

Vogt, antwortete dieser, dass sich neben den im Schreiben erwähnten zwei

Zeugen noch niemand zu Hause befinde, der den nächsten Bericht betreffend

des Kuhdiebstahls liefern könne.4' Die erste Zeugin meinte, ihr Ehemann
habe gesehen, wie Elisabeth Grob die Kuh weggeführt habe. Der zweite Zeuge

berichtete, wie ihm eine öfters durch Trimbach nach Basel gehende
Fischlieferantin den Tipp gab, in welchem Haus die Kuhdiebin wohne. Wie diese

Zeugenaussagen bewertet wurden, ist nicht überliefert. Vermutlich wurde
Elisabeth Grob im nächsten, ihrem vierten Verhör, mit den Zeugenaussagen
konfrontiert.

Denn als sie am 1. September 1711 wiederum über den Kuhdiebstahl
befragt wurde, fing sie an zu reden. Zunächst beschuldigte sie einen Knaben,
die Kuh weggeführt zu haben.42 Erst nach langem Nachhaken von Seiten der

Thurnherren bekannte sie, die Kuh selbst aus dem Stall der Frau Richstein
entwendet und ohne jegliche Hilfe nach Dornach geführt zu haben. Anschliessend

habe sie den Wert der Kuh von einem jüdischen Viehhändler schätzen

lassen. Dieser habe ihr einen Preis von 18 oder 20 Pfund für die Kuh angeboten.

Bevor es jedoch zum Verkaufkam, sei die Kuh wieder an ihren ursprünglichen

Ort zurückgebracht worden. Wer das getan hatte, ist nicht überliefert.
Ob sie selbst es sich anders überlegt hatte?

Dass sie die Kuh ausgerechnet nach Dornach zu einem jüdischen
Viehhändler führte, lässt uns Elisabeth Grobs Diebstahlgeschichte als glaubhaft
erscheinen. Dornach war der Ort, wo sich im 17. und 18. Jahrhundert eine

Landjudengemeinde niederliess.43 Auch die Tätigkeit der Dornacher Juden
als Viehhändler lässt sich nachweisen.44 Spätere Versionen dieser
Diebstahlgeschichte aber lassen uns dafür eher ratlos zurück.

Der Teufel im Arm

Rund fünf Wochen harrte Elisabeth Grob bereits in Gefangenschaft aus, als

ein kleiner Hinweis ihrem Prozess eine völlig neue Richtung gab. Sie war es

offenbar selbst, die sämtliche in den vergangenen vier Verhören gemachten

Aussagen wieder in Frage stellte und sich selbst in eine gefährliche Nähe zum
Teufel rückte. Warum sie das tat, lässt sich nicht nachvollziehen. Überliefert

ist einzig der Wortlaut des entsprechenden Ratsprotokolls:

41 StASO, Gösgen-Schreiben 1711, S. 751-752.

42 Ebd., Thurnrodel 1711, S. 182.

43 Fridrich,Juden in Dornach, S. 12-16.

44 Ebd.



22

«Undt habe ihnen [dem Kleinen Rat] Wolfgang Thoman, der Kleinweybel
angezeigt, dass diese Gefangene [Elisabeth Grob] ihnen [den

Thurnherren] bedütet, dass ihro nicht möglich seye, die Wahrheit

auszusagen, da sie den Teüfel in dem Arm habe.»45

Mit dieser Aussage machte sie sich verdächtig. Wer mit dem Teufel zu tun
hatte, fiel unter den Verdacht, vom christlichen Glauben abgefallen und
stattdessen Mitglied der teuflischen Hexensekte geworden zu sein. Um sich Klarheit

zu verschaffen, verordnete der Rat eine Leibesvisitation durch den
Scharfrichter. Eine solche Visitation war gängige Praxis bei Hexereiverdächtigen
und hatte zum Ziel, sogenannte Teufelsmale ausfindig zu machen. Teufelsmale

waren angebliche Markierungszeichen, die der Teufel zum Zeichen eines

Bündnisses aufder Haut einer Hexe oder eines Hexenmeisters hinterliess. Der
Suche nach solchen Teufelsmalen wurde allein deswegen so viel Bedeutung
beigemessen, weil die verbrecherische Handlung der Hexerei so schwer zu
beweisen war.

Der Scharfrichter entdeckte bei Elisabeth Grobs Leibesvisitation eine

offene und fliessende Wunde am rechten Arm und einen «roten Mossen» auf
dem Rücken. Letzterer soll laut ihren Angaben vormals ein Geschwür gewesen
sein.46 Ob der Scharfrichter die gefundenen Hautauffälligkeiten als Teufelsmale

wertete, steht so nicht im Protokoll. Es fällt jedoch auf, dass die blutige
Wunde ausgerechnet am rechten Arm gefunden wurde. Es ist derselbe Arm, an
dem Elisabeth Grob nach eigener Aussage gehalten werden musste, damit sie

im Verhör trotzdem die «Wahrheit ans Licht» bringen konnte (dazu später).47

Abgesehen davon vermerkte der Gerichtsschreiber, wie Elisabeth Grob

dem Scharfrichter gegenüber andeutete, sie sei vom «bösen Feind» besessen.48

Sie glaubte zu spüren, dass sich der Teufel wie ein Wurm in ihrem Leib hin
und her bewegte. Manchmal, gab sie zu Protokoll, erschwere er ihr auch das

Atmen und Reden.49 Die Frage, wie sie auf diese Aussage kam, führt wieder
aufdie Ebene der Spekulation. Glaubte sie tatsächlich, vom Teufel besessen zu
sein? Deutete sie womöglich eine reale körperliche Empfindung, eine
psychosomatische Reaktion auf die belastenden Haftbedingungen zum Beispiel, als

teuflische Besessenheit? Hatten die schweren Umstände eine Psychose

ausgelöst? Oder witterte sie mit dieser Aussage einen Ausweg, um sich selbst aus

45 StASO, Ratsmanual 1711, S. 906-907.
46 Ebd., Thurnrodel 1711, S. 184.

47 Ebd., S. 186.

48 Ebd., S. 184.

49 Ebd., S. 185.



23

der Verantwortung für ihre Diebstähle zu ziehen? Vielleicht wurden ihr auch

Suggestivfragen gestellt, die sie entsprechend beantwortete. Oder sie machte
diese Aussage, weil ihr bereits die möglichen Foltermethoden gezeigt wurden

(Stichwort: Territion)?50 Schliesslich entschieden die Ratsherren bereits nach
dem allerersten Verhör, dass ihr der Scharfrichter vorgeführt werden sollte.

Dieser musste ihr probehalber die Hände auf den Rücken binden, als ob er sie

aufziehen würde."

Der Hexenprozess

Die Thurnherren mussten es genauer wissen. In den folgenden Verhören
wurde Elisabeth Grob gezielt nach ihrer Beziehung zum Teufel befragt. Oder

anders gesagt: Am 7. September 1711 wurde aus dem bereits laufenden Verfahren

wegen Diebstahls ein Hexenprozess nach bekanntem Muster. Was unter
einem Hexenprozess verstanden wird, ist letztendlich eine Definitionsfrage.

Dieser Artikel folgt der traditionellen Position des deutschen Historikers

Joseph Hansen.52 Laut Hansen handelt es sich bei der Hexerei um ein Delikt,
das im 15. Jahrhundert durch eine Fusion christlicher Ketzer- und populärer
Zaubereivorstellungen entstanden war. Kennzeichen für das Hexerei-Delikt
sind der Abfall von Gott, der Pakt mit dem Teufel und die vermeintliche Fähigkeit,

Schadenzauber zu begehen. Der Historiker Wolfgang Behringer ergänzt,
dass je nach Strafgesetzgebung und Region der Aspekt der Ketzerei oder auch

der Schadenzauber als Realdelikt wegfallen konnte.53 Im Gegensatz zur
Strafgesetzgebung stufte die einfache Bevölkerung ein Vorkommnis als Hexerei

ein, wenn «böse Leute» vermeintlich einen Schaden angerichtet hatten. Dies

konnte zum Beispiel die Unfruchtbarkeit eines Ehepaares, die plötzliche
Erkrankung eines Kindes, das Sterben eines Nutztieres oder (Un)wetter bedingte

Schäden an der Ernte sein.54

Elisabeth Grob wurde ab Anfang September ganz konkret und im Laufe

der weiteren Verhöre immer wieder nach verschiedenen stereotypen Elementen

des Hexenglaubens befragt. So heisst es beispielsweise im Protokoll des

fünften Verhörs:

50 Die Territion (von lat. terrere, in Schrecken setzen) war das Zeigen der Folterinstrumente. Teilweise wurden
den Angeklagten die Folterwerkzeuge auch probehalber angelegt, ohne der Person Schmerzen zu verursachen.

51 StASO, Ratsmanual 1711, S. 809.

52 Hansen: Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozess, München 1900.

53 Behringer, Späte Hexenprozesse - ein Pfahl im Fleisch der Aufklärung, in: Ders., Späte Hexenprozesse, S. 4.

54 Ebd.



24

«Darüber hin ist sye zum öffteren mahlen, ob sye keine Mitgespannen
habe, undt niemahlen zu nachts an den Mahlzeiten, so der böse Fündt

pflegt zu halten, gewesen seye, undth niemandten nichts verderbt
habe, befragt worden.» 55

Ins heutige Deutsch übersetzt, wurde sie also gefragt, ob sie Komplizinnen habe

und ob sie jemals an einem Hexensabbat teilgenommen oder Schadenzauber

ausgeführt habe. Im allerletzten Verhör vertieften die Ihurnherren den Aspekt
des Schadenzaubers, indem sie Elisabeth Grob fragten, ob sie «kein Mäys oder

anders gemacht, noch kein Viech erlambt oder gar zu Grundt gerichtet habe».s6

Sämtliche dieser Fragen hat Elisabeth Grob aber stets mit nein beantwortet
und den Hexerei-Verdacht diesbezüglich nicht weiter unterfüttert.

In welchem Zusammenhang die hier erfragten Elemente im Hexenglauben

stehen, wird später noch Thema dieses Artikels sein. Die folgenden Kapitel
widmen sich zunächst Elisabeth Grobs Schilderungen ihrer Teufelsbegegnungen.

Diese spielten in den Verhörprotokollen eine wesentlich grössere Rolle als

die Themen Komplizinnen, Hexensabbat und Schadenzauber. Ihre Aussage,
sie sei vom Teufel besessen, führte nämlich schnell zu Fragen, die auf ein
mögliches Bündnis mit dem Bösen zielten. Aus einer passiven Besessenheit Elisabeth

Grobs wurde im Verlauf der Verhöre eine aktive Übergabe an den Teufel.

Bekanntschaft mit einem kleinen, grünen Mänli

Die Geschichte, wie sich Elisabeth Grob dem Teufel übergeben habe, liest sich

aus dem Verhörprotokoll so:57 Einst auf dem Nachhauseweg von Solothurn,

ungefähr vor 13 Jahren, habe es angefangen «zu donnern und wetterlichen»,
so stark, dass Elisabeth Grob befürchtete, nicht mehr am selben Abend nach

Hause zu kommen. Auf der «Oltner Heyde» sei sie dann auf die Idee gekommen,

den Teufel um Hilfe zu fragen, ob er sie nicht nach Hause tragen könne.

Auf dieses Begehren hin erschien «ein kleines Mänli grüen bekleydet mit
villen Hündt und Katzen umbgeben». Später wollte sie von diesen Hunden

und Katzen jedoch nichts mehr wissen und korrigierte ihre Geschichte in:

Ihr sei «ein grünes Mänli» gefolgt hinter dem sie «ein Gedöns» ausmachen

konnte. Sie wisse aber nicht genau, was Selbiges gewesen sei. Auf jeden Fall
habe sie sich mit diesem Mänli auf einen Handel eingelassen: Als
Gegenleistung für ihre Seele versprach ihr das Mänli, sie von Jahr zu Jahr reicher

55 StASO, Thurnrodel 1711, S. 187.

56 Ebd., S. 208.

57 Ebd., S. 185f. und S. 206f.



25

zu machen und den zum Zeitpunkt der Begegnung laufenden Prozess gegen
den Schuhmacher von Lostorf zu gewinnen. Kurz darauf sei sie urplötzlich
in Ölten gewesen. Und als sie dann dort vom Wasser aus dem Brunnen eines

Bauern getrunken habe, sei ihr der Teufel wie ein Frosch den Hals
hinabgeschlichen, woraufhin sie spürte, dass etwas in ihr nicht stimmte und ihr nicht
mehr wohl war.

Teufelsbeschreibungen wie diese waren keine Seltenheit in Verhörprotokollen

und manchmal noch weitaus detaillierter ausgeführt. Anhand von
Hexenprozessen im heutigen Süddeutschland konnte die Historikerin Lyndal
Roper beispielsweise zeigen, dass die angeklagten Frauen insbesondere die

Kleidung des Teufels «mit liebevoller Genauigkeit» beschrieben.®8 So trage
der Teufel häufig Hosen aus Satin oder Samt und einen Hut mit einem
Federbusch. Immer erwähnt werde auch die Farbe des Teufels, die sich sowohl auf
die Kleidung als auch auf dessen Haut beziehen konnte. In den meisten

Beschreibungen war die Farbe des Teufels Schwarz oder - wie in Elisabeth Grobs

Schilderung - gelegentlich auch Grün. Letztere galt als Farbe der Jäger und

passte zum Bild des Teufels als «Jäger der Seelen».

Ganz nebenbei liest sich aus dieser Episode ihrer Teufelsbegegnung, dass

Elisabeth Grob zu dieser Zeit ein Pferd besessen haben muss. Denn Elisabeth

gab an, dass sich die beschriebene Begegnung mit dem «grünen Mänli» ereignete,

nachdem sie in Solothurn bezüglich eines Prozesses vor den Rat getreten
war. Sie selbst habe vor ungefähr 13 Jahren, also ca. 1698, einen Prozess gegen
den Schuhmacher von Lostorf geführt. Sie bezichtigte denselben, ihr Pferd

verletzt zu haben. Der Schuhmacher habe im Übrigen auf ihre Beschuldigung
mit der Aussage reagiert, «dass er wolle, dass der böse Feind in sie fahren
würde», wenn sie behaupte, dass er ihr Pferd gehauen habe.59 Seine Verwünschung

schien sich laut Erzählung von Elisabeth Grob auf ihrem Heimweg von
Solothurn nach Trimbach erfüllt zu haben. Neben der Erwähnung des Pferdes

(ganz so arm war sie also doch nicht) ist bemerkenswert, dass das Jahr 1698

direkt auf das Todesjahr ihres Gatten folgte. Sie hatte sich also auch ohne

seinen Beistand wehren und einen Prozess anstreben können.

Die Sache mit der Kuh, zweiter Teil

Der bereits beschriebene Kuhdiebstahl, wie ihn Elisabeth Grob Anfang
September gestanden hatte, klingt aus heutiger Sicht plausibel: Eine verarmte
Witwe und Mutter von sieben Kindern sah im Verkauf einer gestohlenen Kuh

58 Roper, Hexenwahn, S. 126.

59 StASO, Thurnrodel 1711, S. 185.



26

die Möglichkeit, um an etwas Geld zu kommen. Aus dieser Geschichte aber,

wurde im fünften Verhör vom 7. September 1711 eine völlig andere. Angereichert

mit neuen, dem Hexenglauben entnommenen Details, schilderte Elisabeth

Grob den begangenen Kuhdiebstahl nun als weitere Begegnung mit dem

Teufel. Allein die Umstände, unter denen die Delinquentin nun erst mit der

Wahrheit herausrücken könne, muten aus heutiger Perspektive suspekt an.
Elisabeth Grobs Problem, auf Grund des Teufels im Arm nicht die Wahrheit

aussagen zu können, war bereits Thema dieses Artikels. Dieses Problem könne
aber gelöst werden, so meinte sie zu einem der Thurnherren, wenn man sie am
rechten Arm halte:60

«Als nun die Weybel, einer nach dem andern, sye an dem rechten Arm
gehalten, hat sye bekandt, dass der böse Findt die scho angegebene

empfrömbdte Kuh, so der Frau von Richstein zu Leimen gewesen, ihro
vor zwey Jahren nachts umb eylff Uhren in voriger Gestalt habe nemmen
helffen. Und bey einem Wäldli ohnweith von Dornach, Gott undt seine

jungfräuliche Muetter sambt allen Heiligen verläugnet. Nachwerths der

böse Geist die Wundten an dem Arm gemacht undt mit dem Bluodt ein

Zedul geschriben habe. Uff dis hin er ihro die Kue bis uffDornach in des

Juden Thenn, welcher sye selbige verkaufft habe, führen helffen.»6'

In dieser Version der Geschichte liegt die Verantwortung für den Kuhdiebstahl

nicht mehr allein in Elisabeth Grobs Händen, sondern wird mit dem

Teufel geteilt. Schliesslich habe der Teufel ihr die Kuh nachts um ca. elf Uhr
aus dem Stall nehmen und bis nach Dornach in die Tenne des jüdischen
Viehhändlers führen helfen. Je nach Perspektive kann die Verantwortung auch

ganz dem Teufel angelastet werden. In Bezug auf die Korngarben sagte sie

nun aus, dass sie diese auf Befehl des Teufels gestohlen habe.62 Der Teufel

fungiert in dieser Version der Geschichte als Auftraggeber der verschiedenen

Diebstähle, der ihr aber bei deren Ausführungbehilflich ist. In einem anderen

Beispiel hat ihr der Teufel versprochen, in der Nacht die Tenne anderer Leute

zu öffnen. So könne sie, nachdem das Getreide gedroschen wurde, die
Getreidekörner holen.6'

Obwohl der Teufel als Auftraggeber und Mithelfer in die Erzählung
eingewoben wird, erscheint Elisabeth Grob selbst als die Profiteurin der Diebstähle.

60 StASO, Thurnrodel 1711, S. 186.

61 Ebd., S. 186f.

62 Ebd., S. 187.

63 Ebd., S. 187f.



27

Denn Geld (aus dem Erlös der Kuh) als auch Nahrungsmittel (Getreide) sind

weltliche Mittel zur Stillung menschlicher Bedürfnisse. Doch angenommen
wir folgen der «Logik» des Hexenglaubens, war es dann wirklich nur sie, die

von dieser Zusammenarbeit mit dem Teufel profitierte?

Der Teufelspakt und die Hexenlehre

Entscheidendes Motiv der beiden Episoden mit dem kleinen, grünen Mänli
einerseits und der Sache mit der Kuh andererseits ist der sogenannte
Teufelspakt. Die Vorstellung, dass sich Mensch und Teufel handelseinig werden

und einen gegenseitigen Vertrag oder Pakt abschliessen, war wesentlicher
Bestandteil des historischen Hexenglaubens. Das Motiv tauchte aber nicht nur
in den verschiedensten Geschichten des Volksaberglaubens oder in Geständnissen

vermeintlicher Hexen auf, sondern war auch zentraler Bestandteil der

offiziellen Hexenlehre, die von Seiten verschiedener Gelehrten ausformuliert
wurde.

Diese umfassende, religiöse Theorie des Bösen entstand bereits mehrere

Hundert Jahre vor Elisabeth Grobs Prozess und wurde laut Rummel/Voltmer
im Übergang vom 14. zum 15. Jahrhundert von Theologen erstmals
festgeschrieben.64 Als wohl bekanntestes Werk dieser Dämonologie gilt heute der

Malleus maleficarum, auf Deutsch der Hexenhammer von 1487. In diesem

Buch des Dominikanermönchs Heinrich Kramer wurden systematisch
Argumente der älteren Literatur zusammengetragen, welche die Hexenverfolgungen

legitimierten und bei Hexenprozessen als theoretische Grundlage
beigezogen werden konnten.65 Dieses Buch war es im Übrigen auch, welches

die zuvor unübliche Zuspitzung des Hexerei-Delikts auf Frauen wörtlich
herleitete und so den Stereotyp der weiblichen Hexe festigte.66 Es war aber
weitaus nicht das einzige Buch, welches sich dem Hexenglauben in gelehrter
Form annäherte und den Teufelspakt theoretisch einbettete. Nach und nach

wurde die religiöse Hexenlehre auch von Trägern der weltlichen Ordnung,
insbesondere von gelehrten Juristen übernommen, stetig weiterentwickelt, aber

auch kritisiert und in Frage gestellt. Bis zumJahr 1711, indem Elisabeth Grobs

Prozess stattfand, hatten sich schon zahlreiche Gelehrte am Hexenthema
ereifert.67 Entsprechend lassen sich die Fragen und Antworten der Verhöre von
Elisabeth Grob in die Theorie der historischen Hexenlehre einordnen.

64 Rummel/Voltmer, Hexen und Hexenverfolgung, S. 4.

65 Kramer (Institoris), Der Hexenhammer, S. 9.

66 Opitz, Dämonologie, S. 21.

67 Einen ersten Überblick über zeitgenössischeAbhandlungen zum Thema Hexen und Hexerei bietet: Rummel/
Voltmer, Hexen und Hexenverfolgung, S. 24-33,58-73.



28

Geradezu typisch ist in ihrer ersten Erzählung vom kleinen, grünen Mänli
die Preisgabe der eigenen Seele, die in der «Hexenlehre» mit dem Abfall vom
christlichen Glauben (Häresie) in Verbindung gebracht wurde: Der Teufel

überzeugte eine potenzielle Vertragspartnerin davon, ihren christlichen
Taufbund aufzukündigen und sich stattdessen in seine Dienste zu stellen.68

Dies wird in der zweiten Erzählung die Sache mit der Kuh, zweiter Teil
deutlicher beschrieben. Im oben bereits zitierten Abschnitt schildert Elisabeth

Grob, wie sie bei einem Wäldchen in der Nähe von Dornach Gott, seine Mutter
Maria und alle Heiligen verleugnet haben soll. Daraufhin habe ihr der Teufel

die Wunde am Arm gemacht und mit ihrem Blut einen Zettel beschrieben.69

Dieser Zettel kann als Vertrag des Teufelspaktes interpretiert werden.

Genau auf diese Weise gruppiert der Teufel in der Theorie eine Art Sekte,

eine verschworene Gemeinschaft von Glaubensabtrünnigen (Ketzern) um sich.

Hexerei wurde laut Rummel/Voltmer nämlich stets als ein «kollektiv ausgeübtes

Verbrechen», als ein «Bandendelikt» entworfen.7" Eine Hexe wurde also

nicht als Einzeltäterin gedacht, sondern als Mitglied einer umfassenderen

Hexensekte. Genau dies ist auch der Grund, warum Elisabeth Grob nach

«Mitgespannen» (Komplizinnen) gefragt wurde. Die Nennung angeblicher Komplizinnen

konnte im Übrigen fatale Folgen haben: Frühere Fälle - so auch solche

in Solothurn - zeigen, dass allein die Beschuldigung weiterer Personen zur
sofortigen Gefangensetzung derselben führen konnte.7' Da Elisabeth Grob keine

Komplizinnen nannte, hatte ihr Fall keine Konsequenzen für weitere Personen.

Ein weiteres Motiv der Hexenlehre, zu dem auch Elisabeth Grob befragt
wurde, ist die Vorstellung des Hexensabbats. Die Autoren der Hexentrakte
stellten sich vor, dass sich die Mitglieder der Hexensekte zu nächtlichen
Zusammenkünften treffen. Diese Treffen wurden als orgiastische Versammlungen

beschrieben, an denen viel getanzt, gegessen, sogar Kinder verspiesen,

getrunken, Unzucht getrieben und dem christlichen Glauben abgeschworen
wurde.72 Elisabeth Grob verneinte im Verhör stets, jemals an einem derartigen

«Tanz», bzw. «Mahlzeit, so der böse Fündt pflegt zu halten» gewesen zu
sein.73 An solchen Festen soll im Übrigen die Ausführung von Schadenzauber

verabredet worden sein.74

68 Rummel/Voltmer, Hexen und Hexenverfolgung, S. 4f.

69 StASO, Thurnrodel 1711, S. 186f.

70 Rummel/Voltmer, Hexen und Hexenverfolgung, S. 5.

71 Vgl. Rohr, Hexenprozess in Lostorf, 1984, S. 200.

72 Vgl. Kapitel «Hexensabbat», in: Roper, Hexenwahn, S. 148-173.

73 StASO, Thurnrodel 1711, S. 187; 198.

74 Rummel/Voltmer, Hexen und Hexenverfolgung, S. 5.



29

Gemäss zeitgenössischen Vorstellungen war das erklärte Ziel der Hexensekte

«der Umsturz der göttlichen Weltordnung». Aus diesem Grund gab der

Teufel seinen Anhängerinnen und Anhängern «Aufträge und Mittel an die

Hand, um Mensch und Natur heimzusuchen».75 Klassische Hexentaten waren
«Unwetter, Frost und Ungeziefer, welche die Ernten vernichteten, oder Krankheiten,

welche Mensch und Tier dahinsiechen lassen und töten».76 Als Mittel
verlieh der Teufel einer Hexe magische Kräfte, die diese erst zu solchem
Schadenzauber befähigten. In Elisabeth Grobs Fallbeispiel war dies allerdings
etwas anders. Denn sie konnte keiner dieser klassischen Hexentaten bezichtigt

werden. Die Frage, ob sie jemandem etwas verdorben hatte, verneinte sie

stets.77 Auch war niemals die Rede von magischen Kräften, zu denen sie fähig

gewesen sein soll. Zwar gab sie an, bei ihren Diebstählen die Unterstützung
des Teufels erhalten zu haben, das Delikt selber war aber nicht nur ein sehr

menschliches, sondern auch für die Zeitgenossen rational vollständig erfassbar.

Dafür brauchte es keine übernatürliche Erklärung, wie sie z.B. bei
plötzlichen Unwettern, Krankheiten oder Todesfällen gerne herbeigezogen wurde.
Trotzdem war da diese Kooperation mit dem Teufel, welche die Thurnherren
im Verlauf der Verhöre einzuordnen versuchten.

Der Teufel als Verführer

In der Regel trat der Teufel in den Erzählungen der vermeintlichen Hexen

als Verführer auf, der den ausgewählten Frauen im Tausch gegen ihre Seele

allerhand versprach. Insbesondere das Versprechen einer gewaltigen Summe

Geld wird in zahlreichen - auch vielen Solothurner - Hexengeständnissen
erwähnt. Auch der Teufel in Elisabeth Grobs Schilderung ihrer Begegnung mit
dem kleinen, grünen Mänli verspricht ihr stetig zunehmenden Reichtum. Ihre
Aussagen aus späteren Verhören klingen jedoch noch viel märchenhafter: Er,

der Teufel, werde sie nach Weihnachten oder Pfingsten zu Pferd abholen und
sie in ein anderes Land führen. Es werde ein Ort sein, wo sie sich sehr wohl
fühlen werde. Dort werde sie reich sein und mit dem vielen Geld Güter kaufen.

Auch stellt er der Witwe einen zweiten Ehemann in Aussicht.78

Aus heutiger Perspektive lassen sich solche Geschichten in die Kategorie

der Volksmärchen und Sagen einordnen. In der Frühen Neuzeit aber war
die Vorstellung von der körperlichen Präsenz und der physischen Macht des

75 Ebd.

76 Ebd., Vgl. auch: Pfister/Tremp, HLS «Hexenwesen».

77 StASO, Thurnrodel 1711, S. 187.

78 In einer einzigen Erzählung zusammengefasste Passagen aus verschiedenen Verhörprotokollen: StASO,

Thurnrodel 1711, S. 188,192,199.



3°

Teufels sehr real. Es kann - muss aber nicht - sein, dass Elisabeth Grob
tatsächlich vom Wahrheitsgehalt dieses Versprechens überzeugt war. Was ihre

Schilderungen aber offenbaren, sind die Sehnsüchte und die Wünsche einer

54-jährigen, vom Leben gezeichneten Witwe im Jahr 1711. Sie wünschte sich

eine neue Heimat, einen Neuanfang an einem anderen Ort. Sie träumte von
ökonomischer Sicherheit und davon, von der Sorge um ihren Lebensunterhalt

befreit zu werden, träumte aber auch von ihrem Wohlergehen und einem

neuen Ehemann. Sie wünschte sich vielleicht männlichen Schutz, jemand, der

sie zum Beispiel bei laufenden Gerichtsprozessen (wie damals demjenigen

gegen den Schuhmacher) unterstützt oder durch die Heirat zu einem höheren

sozialen Status in der Gesellschaft verholfen hätte.

Peinliche Befragungen

Am 11. September 1711 beschloss der Solothurner Rat, dass nun nach fünf
(protokollierten) gütlichen Befragungen schärfere Methoden angewendet
werden sollen:

«Wegen der abermahlen gütlich examinierten Elsbeth Grob von Trimbach,
welche nechst anderen verübten Missenthaten bekennet, dass sie Gott
und alle Heiligen verleugnet und sich mit Leib und Seel dem bösen Feindt

ergeben, ist erkannt, dass die Herren Thurnherren noch mehrers in
dieselbe setzen, auch nach aller Schärffe däumlen lassen sollen.»79

Offenbar reichten dem Rat die bereits gehörten Geständnisse nicht aus, um
ein endgültiges Urteil fällen zu können. Grundsätzlich hätten die Anklagepunkte

des Diebstahls völlig ausgereicht, um Elisabeth Grob zu verurteilen.
Einen einmal im Raum stehenden Hexerei-Verdacht gaben die Ratsherren

allerdings nicht so schnell auf. Der Wunsch, die ganze Wahrheit herauszufinden
und insbesondere weitere Details über Elisabeth Grobs Erfahrungen mit dem

Teufel zu erpressen, musste stärker gewesen sein als derjenige, das Verfahren

schnellstmöglich abzuschliessen.

Für die Verschärfung des Verhörs ordnete der Rat als ersten Foltergrad die

Verwendung von Daumenschrauben (das «Däumlen») an. Dies entsprach der

Norm, denn Daumenschrauben wurden während der europäischen
Hexenverfolgung sehr oft als erstes Folterwerkzeug verwendet. Weil sie nur einen
lokalen Schmerz erzeugte, war diese Form der Folter bei der peinlichen
Befragung von Frauen überhaupt eine beliebte Methode.80

79 StASO, Ratsmanual 1711, S. 909.

80 Roper, Hexenwahn, S. 75.



31

Im Fall von Elisabeth Grob bewirkte das Däumlen letztlich das Gegenteil

von dem, was die Ratsherren erwarteten. Anstelle eines detaillierteren
Geständnisses nahm sie sämtliche bereits gestandenen Verwicklungen mit dem

Teufel wieder zurück: «sie ist [...] nicht beharrlich verbliben, sonders gesagt,
das sye mit dem bösen Fündt ihr Läbtag bey dem wenigsten nichts zu thun
gehabt, Gott noch seine Mutter und Fleiligen niemahlen verläugnet, sonders

was sye von dem bösen Fündt angegeben, alles nicht wahr seye.»81Auch habe

sie sowohl die Kuh als auch die Korngarben ganz ohne teuflische Hilfe gestohlen

und sich auch die vermeintlichen Teufelsmale selbst zugefügt.

Auswirkungen hatte das Foltern auch auf ihre körperliche und seelische

Verfassung. Nachträglich erzählte Elisabeth Grob über die Nacht, nachdem
sie «gedäumelt» worden war: Nach genossenem «Muos» Brei) sei ihr ganz
bitter gewesen, sodass sie sich habe erbrechen müssen. In ihrem Magen sei

überhaupt nichts mehr übriggeblieben.82 Darüber hinaus mussten sie die

Herren massiv eingeschüchtert haben: Denn «aus Forcht massen sye [...]

MGHrn. Meinen Gnädigen Herren) und Oberen vormahlen die Ohnwahr-
heit vorgegeben», hatte sie versucht «aus der Keffi» auszubrechen. Und zwar
habe sie «mit einem Stückli Laden, so in der Keffi ware, so lange an die Mauren

geschlagen bis undth so lang ein Stein loos worden, wormit sye alsdann das

Loch gemacht habe.» 83

Ihr Gefängnisausbruch aber scheiterte und blieb nicht ohne Konsequenzen.

In der darauffolgenden Sitzung beschlossen die Ratsherren, dass

Elisabeth Grob noch schärfer examiniert werden sollte. Nicht nur sollten die

Thurnherren die Angeklagte strenger befragen. Auch wurde der Scharfrichter

beauftragt, die Angeklagte mit Anhängen von Gewichten aufzuziehen.84 Wie
auch andernorts üblich war die Folter in Solothurn in verschiedene Stärkegrade

unterteilt und konnte so im Verlauf der Verhandlungen noch gesteigert
werden. Elisabeth Grob musste diese noch schmerzhaftere Form der Folter
über sich ergehen lassen.

Versteckte Zeichen und Kräfte des Teufels

Nebst der Intensivierung der Folter entschied der Solothurner Rat Mitte
September, dass mit Elisabeth Grob «gleich einer Ohnholdin» ein zeitgenössisches

Synonym für Hexe) verfahren werden soll.85 Obwohl der Hexerei-Ver-

81 StASO, Thurnrodel 1711, S. 194.

82 Ebd., S. 199.

83 Ebd., S. 197.

84 Ebd., S. 934.

85 Ebd., S. 927.



32

dacht und die entsprechenden Fragen schon länger im Raum standen, wurde
Elisabeth Grob erst jetzt offiziell als Hexe behandelt. Dies bedeutete konkret,
dass ihr zunächst sämtliche Haare abgeschnitten wurden, um besser sehen

zu können, ob ihr Körper irgendwo vom Teufel gekennzeichnet worden war.
Interessanterweise ordnete der Rat diesmal an, dass die Frau des Scharfrichters

Elisabeth Grobs Körper untersuchen sollte.86 Dies ist ein Hinweis darauf,
dass nun auch der Intimbereich untersucht werden sollte. Denn Teufelsmale

befanden sich angeblich besonders im Haupthaar oder an solchen «heimlichen

Orten».87

Nach der erniedrigenden Prozedur musste Elisabeth Grob ihr eigenes
Hemd gegen ein neues schwarzes Kleid eintauschen.88 Dies war nicht nur das

gängige Verfahren in einem Hexenprozess, sondern auch die Angeklagte selbst

habe ihr eigenes «Wullhemdt» nicht mehr anziehen wollen. Die Kleidung
vermeintlicher Hexen stand nämlich im Verdacht, böse Kräfte zu beherbergen.89

Um diese teuflischen Kräfte zu bannen, musste die vermeintliche Hexe ein

neugewobenes Hemd anziehen, das im besten Fall vorgängig noch geweiht
wurde.90 Ob das Haareschneiden und die neue Kleidung eine Wirkung auf
Elisabeth Grob hatte, erforschten die Thurnherren im darauffolgenden Verhör.

Elisabeth Grob antwortete laut Protokoll, dass sie sich im neuen schwarzen

Kleid und mit den abgeschnittenen Haaren sehr wohl befinde. Der Protokollschreiber

vermerkt zudem, sie habe in der letzten Nacht ganz gut schlafen

können. Sie selbst sei der Meinung gewesen, der Teufel wäre in ihrem Haar
gewesen.91 Vor dem Hintergrund ihrer bereits ausgestandenen Folter als auch

ihrer zuvor erwähnten Furcht hinsichtlich des Prozessverfahrens wirkt ihr
plötzliches Wohlbefinden befremdlich bis unglaubhaft. Wie im Kapitel
«Verhandlungen, Verhöre und Protokolle» bereits ausgeführt wurde, liegt uns im

Verhörprotokoll nur die für die Prozess führende Seite stimmige Version der

Geschichte vor. Wie sich Elisabeth Grob tatsächlich fühlte, wissen wir nicht.

Das abschliessende Geständnis

Anders als heute konnten Angeklagte um 1700 nur verurteilt werden, wenn sie

ein Geständnis abgelegt hatten. Die Folter galt damals zwar als legitime
Methode, um ein solches zu erpressen. Rechtsgültig war ein Geständnis jedoch

86 StASO, Ratsmanual 1711, S. 927.

87 Guggenbühl, Mit Tieren und Teufeln, S. 118 und S. 165.

88 StASO, Thurnrodel 1711, S. 197.

89 Sigrist, letzte Hexenverbrennung, S. 261.

90 Guggenbühl, Mit Tieren und Teufeln, S. 119.

91 StASO, Thurnrodel 1711, S. 197.



33

nur, wenn es die Angeklagte nochmals ohne Anwendung der Folter wiederholte.

Da Elisabeth Grob am Tag ihres Endurteils eine «völlige Vergicht» ein

vollständiges Geständnis) ablehnte, beschlossen die Ratsherren am 28.

September 1711, «das zur Erfahrung des Grundths der Wahrheit dieselbe über
alle diejenige wider sie geklagte Puncten widerumb befragt, und mit der aller
schärffsten Tortur» behandelt werden soll.92 In anderen Worten ordneten die
Ratsherren nicht nur eine weitere gütliche Befragung an, sondern darauffolgend

auch den stärksten Foltergrad.
Am 1. Oktober 1711 wurde Elisabeth Grob zum achten und letzten Mal

von den Thurnherren verhört. Laut Verhörprotokoll bekannte sie sich in
sieben von insgesamt sechzehn Anklagepunkten für schuldig. In der Anklage
stehen dieselben Diebstähle, die sie bereits ganz zu Beginn ihres Prozesses

gestanden hatte: die 11 Korngarben ab des Weibels Gut bei Ölten, die Kuh der

Frau Richstein, der alte Sack ihres ehemaligen Arbeitgebers, die Keffen samt
Stroh des Wirtes von Trimbach, eine Hand voll Korn des Klaus Strub und
solches von ihrer Schwester und ihrem Sohn, zuletzt der bereits vergoltene

Betrug in Basel.93

Der Unterschied ihres Geständnisses bestand darin, dass sie im Gegensatz

zum Prozessbeginn angab, sowohl die 11 Korngarben bei Ölten als auch

die Kuh mithilfe des Teufels gestohlen zu haben. Sie wiederholte ihre
Geschichte der Begegnung mit dem Teufel, dem grünen Mänli und die
Versprechungen, die er ihr machte. Die Rede fiel nochmals auf den Frosch, in dessen

Gestalt ihr der Teufel damals den Hals hinabgeschlichen sei. Dieser Frosch
sei ihr nämlich abends, nachdem sie gedäumelt worden war und erbrechen

musste, aus dem Mund gekommen, zum «Loch der Keffi gefahren» und so

aus ihrer Gefängniszelle entwichen.94 Dass ihr der Teufel aber half aus ihrer
Zelle auszubrechen, bestritt sie genauso wie ein von ihm zugefügtes Teufelsmal.95

Auch korrigierte sie ihre frühere Aussage: Sie habe weder Gott, noch
seine jungfräuliche Mutter und alle Heiligen verleugnet, wie sie es am Anfang
gesagt hätte.96 Dem Teufel habe sie sich aber trotzdem zwei Mal versprochen.

Das erste Mal habe sie sich dem Teufel versprochen als sie die «empfröm-
dete Kue» der Frau Richstein nach Dornach geführt habe. Damals habe sie

der Teufel bei einem Wäldchen in der Nähe von Dornach angesprochen. Wenn
sie ihm von ihrem Blut gäbe, würde er ihr einen Mann besorgen, sie auf einen

92 StASO, Ratsmanual 1711, S. 970.

93 Ebd., Thurnrodel 1711, S. 203f.

94 Ebd., S. 205.

95 Ebd., S. 207.

96 Ebd., S. 208.



34

Hof führen, wo sie genug Land und keinen Mangel haben werde. Daraufhin
habe Elisabeth Grob einen Zettel aus ihrem Sack gezogen und dem Teufel zum
Lesen gegeben. Auf dem Zettel war die Handschrift, desjenigen Mannes, den

sie heiraten wollte. Unterdessen habe sie einen Dorn genommen, von ihrer
Hand Blut gelassen und mit einem Papier abgewischt. Das Papier aber habe

sie selbst behalten und dem Teufel gesagt, dass er sie erst in drei Jahren
abholen und auf den Hof führen soll. Erst dann werde sie Gott und die Heiligen
verleugnen und ihm von ihrem Blut geben.97

Auch ihr zweites gestandenes Versprechen war nicht mit einer sofortigen
Übergabe an den Teufel verbunden: Als sie mit der Kuh in der Tenne des

jüdischen Viehhändlers ankam, habe sie der Teufel nochmals gefragt, ob sie ihr
Versprechen halten wolle. Daraufhabe sie mit ja geantwortet. Der Teufel sei

dann so lange bei ihr geblieben, bis die Tochter des Händlers, die Kuh gemolken

und ihr zu Fressen gegeben hatte. Als der jüdische Viehhändler wiederkam,

sei der Teufel verschwunden.98

Nach der Schilderung dieser beiden Versprechen an den Teufel ist Elisabeth

Grob mit dem stärksten Foltergrad gequält worden. Im Nachhinein ist
nicht mehr feststellbar, ob die Angeklagte als sie ihre Versprechungen schilderte

mit Suggestivfragen beeinflusst worden war oder ob sie die Geschichte
selbst strickte.

Allerschärfste Tortur

Erst nachdem die «allerschärfste Tortur» angewendet worden war, konkretisierte

Elisabeth Grob, was genau sie dem Teufel versprochen hatte. Sie wurde
abschliessend mit zwei an ihr befestigten Steinen - der eine an ihrem Kopf,
der andere an ihren Füssen - aufgezogen.99 Auf diese Weise wurde ihr das
Geständnis abgerungen, sich dem Teufel nach dem Ablauf einer Frist von drei

Jahren versprochen zu haben. Der Gerichtsschreiber notierte: »welche entlichen

vergychet, das sye nach verwichenen dreyen Jahren dem bösen Fründt
die seinige mit Leib undth Seel zu seyn versprochen, jedoch das er under der

Zeit kein Gewaldt an ihro haben solle.» '°°

Die Rede war also von einer versprochenen zukünftigen Übergabe an den

Teufel, nicht aber von einem bereits vollzogenen Teufelspakt. Der Termin, an
dem sie ihr Versprechen hätte einhalten sollen, wäre ungefähr zum Zeitpunkt

97 StASO, Thurnrodel 1711, S. 208f.

98 Ebd., S. 209.

99 Ebd.

too Ebd.



35

ihres Gerichtsprozesses gewesen. Vielleicht hoffte sie tatsächlich, dass sie

vom Teufel aus dem Gefängnis befreit und auf den von ihm versprochenen
Hof geführt werde? Jedenfalls ist sie während und nach dem Aufziehen bei

dem zuvor geleisteten Geständnis geständig verblieben. Sie berichtete zudem,
dass ihr nicht etwa der Teufel, sondern ein weiser Engel erschienen sei, der

sie dazu ermahnte, die Wahrheit zu sagen.10' Im Verhörprotokoll nachzulesen

ist zudem, dass sie ganz reumütig Gott und ihre gnädige Obrigkeit wegen
ihrer begangenen Missetaten um Verzeihung gebeten habe. Auch wünschte

sie einen Beichtvater zu sprechen, der ihr in ihrer misslichen Lage etwas

Trost, die Seligkeit doch noch zu erlangen, geben konnte. Die als Häretikerin

beschuldigte Elisabeth Grob zeigte sich nach überstandener Tortur als gläubige

Christin. Als gottesfürchtige Frau passte sie nicht zur zeitgenössischen

Vorstellung einer Hexe, die als vom rechten Glauben abgefallen, galt.

Vom Todesurteil zur lebenslänglichen Gefangenschaft

Nachdem nun das - teilweise unter gewaltsamster Folter herausgepresste -
Geständnis von Elisabeth Grob vorlag, konnte der Solothurner Rat zum
Endurteil schreiten: Am 8. Oktober 1711 verurteilte er sie «wegen Ihren öfters
leitlichen [...] Diebstählen anderen zum Exempel» zum Tod durch das Schwert.101

Im Protokollband der Thurnherren ist dieses Todesurteil sogar illustrativ mit
der kleinen Skizze eines Schwertes festgehalten. Die Hinrichtung hätte am
17. Oktober 1711 stattfinden sollen. Als sich die Richter dann aber für die

Bestätigung des Urteils versammelten, fanden sich nicht genügend Richter auf
dem Platz vor dem Gasthaus Krone ein und das Endurteil musste auf einen

späteren Zeitpunkt verschoben werden. Ging es um Leben oder Tod mussten
mindesten 24 Richter (von insgesamt 33 Mitgliedern des Kleinen Rates)
anwesend sein, um das Urteil zu bestätigen.103 War dies nicht der Fall, konnte das

Urteil weder vollzogen noch gemildert werden. In Elisabeth Grobs Fall stellte
sich nachträglich heraus, dass ein Teil der Richter zu einer Begnadigung bereit

war und sie deshalb absichtlich nicht auf dem Platz erschienen.

Was sie umgestimmt haben mag, lässt sich heute nicht mehr mit Sicherheit

sagen. Einiges deutet aber auf grundsätzliche Zweifel am Hexerei-Verdacht

hin. So entschied der Kleine Rat bereits im Vorfeld der geplanten Hinrichtung,
dass Elisabeth Grob der Öffentlichkeit nicht als Hexe vorgeführt werden sollte,

obwohl zuvor ein Hexenprozess geführt worden war. Aus diesem Grund soll-

101 Ebd.

102 StASO, Thurnrodel 1711, S. 216.

103 Meyer, Verfassungszustände in Solothurn, S. 351.



36

ten ihr für die öffentliche Hinrichtung ihre eigenen Kleider zurückgegeben
und gegen die schwarze Kleidung zurückgetauscht werden:

«Und damit sie nicht als eine s.h. [= salvo honore] Hex wie vor Ihro
gemuethmasset worden, tracirt werdte, es solle derselben die Kleider

so ihr deswegen angelegt worden, widerumb abgethan, und widerumb
mit denen sinigen welche selbiger eingezogen worden, angekleidet
werdten.»'04

Zudem zeigen sowohl die bereits zitierte Formulierung des Protokolls als auch

die Hinrichtungsart durch das Schwert, dass nicht mehr der Hexerei-Verdacht,
sondern ihre mehrfachen Diebstähle beim Endurteil im Vordergrund standen.

Laut Ratsprotokoll ging es den Richtern abschliessend darum, andere mit
einer öffentlichen Hinrichtung davon abzuschrecken, ebenfalls Diebstähle zu
begehen. Ein Hexen-Beispiel war offenbar weniger nötig, schliesslich war auch

die letzte Hexenverbrennung in Solothurn erst vier Jahre her.'"5

Es könnte aber auch sein, dass sich die Richter durch die Kinder der
Elisabeth Grob erweichen Hessen. Diese erschienen nämlich drei Tage vor dem

ersten Hinrichtungstermin vor dem Kleinen Rat, um die Herren um Gnade zu
bitten. Auch sie wollten nicht, dass ihre Mutter öffentlich als eine «Ohnhol-
din» Hexe) dargestellt werde, sondern wollten sie «umb disen Schmach bey
der Nachwelt» befreien.1"6 Als die Delinquentin beim zweiten Hinrichtungstermin

nach Vorlesung ihres Geständnisses auf den Platz gelassen wurde,
wiederholten die Kinder ihre Bitte um Milderung des Todesurteils. Als
Argumente vorgebracht wurden die entsetzliche Angst während dieser drei langen
Monate im Gefängnis sowie die wegen der Folter erlittene Qual. Beides

zusammen sei der Busse für ihre verübten Missetaten anzurechnen.'°7

Interessant ist, dass die Kinder auch ihre eigene «Schimpf und Schmach»

in den Vordergrund rückten: Falls ihre Mutter vom Scharfrichter öffentlich
als Hexe hingerichtet werden würde, befürchteten sie, «gleichsam täglich
in den Todt gestürzt zu werden».1oS Allein die Gefangennahme ihrer Mutter
hatte dem Ansehen der Kinder in der Gesellschaft schon erheblich geschadet.
Nach einer Hexenhinrichtung befürchten sie «im ganzen Land als
Hexenkinder» abgestempelt zu werden. Frühere Hexenfälle beweisen, dass dies zu
einem ernsten Problem werden konnte. Denn der Glaube, dass die Fähigkeit

104 StASO, Ratsmanual 1711, S. 998.

105 Sigrist, letzte Hexenverbrennung, S. 256-267.
106 StASO, Ratsmanual 1711, S. 1011.

107 Ebd., S. 1054.

108 Ebd.



37

zur Hexerei im Blut lag, sprich von Eltern an ihre Kinder weitervererbt wurde,

war laut der Historikerin Lyndal Roper weit verbreitet.'09 Der Hexerei-Verdacht

wurde also nicht selten von den Eltern aufdie Kinder übertragen. Allein
schon der Ausdruck «Hexenkinder» galt als schändlich. Dies beweist die dem

Wort vom Gerichtsschreiber vorsorglich vorausgeschickte Abkürzung: «s.h.»

(«Salvo honore», auf Deutsch «ohne die Ehrerbietung zu verletzen» im Sinne

von «verzeihen Sie den Ausdruck»)"0 Der Schreiber glaubte sich also für seine

Wortwahl entschuldigen zu müssen.

Welches Argument schliesslich den entscheidenden Ausschlag gab, dass

das Todesurteil abgemildert wurde, kann nicht mit Sicherheit festgestellt
werden. Vielleicht waren die Richter nicht restlos überzeugt, dass Elisabeth
Grob eine Hexe war? Vielleicht hatte das Bild der gefährlichen Hexe auf solo-

thurnischem Gebiet um 1700 an Macht eingebüsst? Vielleicht konnte diese

Vorstellung keine Mehrheit mehr überzeugen, weil die zweifelnden Richter
schon im Dunstkreis der sich langsam anbahnenden Aufklärung standen?

Vielleicht waren die Diebstähle letztlich doch entscheidender als der Hexerei-

Verdacht? Oder aber die Richter hatten einfach Mitleid mit den Kindern und
wollten Ihnen nach dem Tod des Vaters nicht auch noch die Mutter nehmen.

Klar ist zumindest, dass Elisabeth Grobs Kinder den Rat nicht nur um Gnade

baten, sondern diesem auch versprachen, bei einer allfälligen Milderung des

Urteils für den Unterhalt ihrer Mutter aufzukommen."' Aus welchen Gründen
auch immer, einige Entscheidungsträger haben gezweifelt und entschieden,
Elisabeth Grob trotz des vorangegangenen Hexenprozesses nicht für dieses

Delikt zu verurteilen und sich stattdessen auf die Diebstähle zu konzentrieren.

Wie das ursprüngliche Urteil deutlich werden lässt, war auch Diebstahl
allein ein todeswürdiges Verbrechen und hätte durchaus zu einer Enthauptung

führen können. Es musste noch weitere Gründe gegeben haben, weshalb

Elisabeth Grob letztlich das Leben geschenkt worden war.
Am 30. Oktober 1711 stand das revidierte Urteil fest: Elisabeth Grob

wurde «für ihr lebtag in die gesenkhaus condemnirt»."2 Sie hatte also eine

lebenslängliche Gefängnisstrafe abzusitzen. Dafür wurde sie aus dem Gur-

zelentor, wo sie all die Monate zuvor in Untersuchungshaft sass, ins Spital
überführt."3 Wie Gotthold Appenzellem Untersuchung zeigt, war es im
frühneuzeitlichen Solothurn keine Seltenheit, dass eine Gefängnisstrafe im Spital

109 Roper, Hexenwahn, S. 139.

no Guggenbühl, Mit Tieren und Teufeln, S. 165.

m StASO, Ratsmanual 1711, S. 1055.

112 Ebd., Thurnrodel, S. 217.

113 Ebd., Ratsmanual 1711, S. 1130.



38

verbüsst werden musste."4 Elisabeth Grobs Kinder hatten diese Unterbringung

gemäss ihrem Versprechen zu finanzieren.

Das Ende: Elisabeth Grobs Tod und ihre Gant

Ende Oktober 1711 wurde Elisabeth Grob zu lebenslänglicher Gefangenschaft
verurteilt. Nur knapp ein Jahr später findet sich ihr Todeseintrag im
Pfarrbuch."5 Verfasst wurde der Eintrag wie damals üblich auf Latein:

«Elisabetha Grob vidua ad perpetuos carceres adjudicata post quasi unius
anni sacris omnibus post longiusculum morbum provisa ex carcere et

corporis vinculis soluta in coemeteris Tribiscrütz sepulta est.»"6

Auf Deutsch übersetzt heisst es da: Die zu dauerhafter Gefangenschaft
verurteilte Witwe Elisabeth Grob ist ungefähr nach Ablauf eines Jahres aus dem

Kerker und den Fesseln ihres Körpers erlöst worden. Davor war sie relativ
lange krank. Um was für eine Krankheit es sich handelte, wird nicht präzisiert.

Die Aussage des ehemaligen Staatsarchivars Ambros Kocher, Elisabeth
Grob sei an den Folgen der ausgestandenen Folter gestorben, kann auf der

Grundlage dieses Pfarrbucheintrags nicht bestätigt werden."7 Zweifelsohne

mussten die angewendeten Foltermethoden aber erhebliche Verletzungen
ihres Körpers nach sich gezogen haben. Es ist denkbar, dass die ihr zugefügten
Verletzungen, die fehlende Pflege und die widrigen Flaftbedingungen schliesslich

zum Tod geführt haben.

Abschliessend steht im lateinischen Text, dass Elisabeth Grob vor ihrem
Tod mit allen Sakramenten versehen und schliesslich auf dem Friedhof
«Tribiscrütz» begraben wurde. Der Friedhof Dreibeinskreuz war der letzte
Ruheort für «geringe Leute», für zweifelhafte oder auswärtige Personen. Die

Formulierung «mit allen Sakramenten versehen» mag bedeuten, dass sie noch

einmal Busse ablegen konnte, die Krankensalbung erhielt und die Eucharistie
feierte, sprich «das Brot des Lebens» (Hostie) empfing.

Was Elisabeth Grob zuletzt noch besass, wurde bereits kurz nach der

Urteilssprechung in einem Inventar zusammengestellt und noch vor ihrem
Tod vergantet (zwangsverkauft)."8 Auf Grund ihrer Schulden konnte keine

114 Appenzeller, Strafvollzug und Gefängniswesen.
115 Ambros Kochers Aussage in seinen Regesten zu den solothurnischen Hexenprozessen ist falsch: Laut

Pfarrbucheintrag starb Elisabeth nicht zwei Jahre, sondern eben nur ein Jahr nach ihrer Verurteilung. -
Vgl. Kocher, Regesten, S. 140.

116 StASO, Pfarrbuch der Stadt Solothurn, Todten Register 1608-1753, Eintrag vom 5. September 1712, S. 537.

117 Kocher, Regesten, S. 140.

118 StASO, Ganten und Steigerungen Gösgen, Band 6 (1709-1720), Protokoll Nr. 67.



39

positive Erbrechnung aufgestellt werden. Mit dem Erlös ihres Hab und Guts

wurden die ausstehenden Schulden beglichen. Ihr grösster Besitz, das Haus

mit Hofstatt und Baumgarten, blieb in der Familie und konnte von einem

ihrer Söhne erworben werden. Von ihren «hausgrättlichen Sachen», den

Haushaltsgeräten, ging einiges an ihre Kinder über. Fein säuberlich aufgelistet

finden sich im Inventar zum Beispiel ein Trichter zum Eingiessen von
Flüssigkeiten («Trachter»), ein Eimer («Gübel») und Überzüge für Bettdecken
und Kissen («Ziechen»). Tatsächlich findet sich auch eine Kuh im Inventar,
die allerdings bereits vor der Gant nach Ölten verkauft worden war. Der dafür
erhaltene Vorschuss diente den Kindern zur «nothwendig Nahrung». Auch
diese Aussage verdeutlicht die ökonomische Unsicherheit, mit der Elisabeth
Grob und ihre Kinder zuletzt zu leben hatten. Reichtum findet sich nur im
zweifelhaften Versprechen des Teufels, nicht aber in der Lebensrealität von
Elisabeth Grob. Diese war spätestens nach dem Ableben ihres Ehemanns von
Armut geprägt.

Schlussbetrachtung

Elisabeth Grob wurde eingangs dieses Artikels als die letzte Hexe in Solothurn
bezeichnet. Nicht ohne Grund steht im Titel dieses Artikels aber ein
Fragezeichen: Darf Elisabeth Grob aus heutiger Perspektive überhaupt als Hexe

bezeichnet werden?

Der Blick in die Gerichtsakten offenbarte, dass gegen Elisabeth Grob im
Herbst 1711 tatsächlich einen Hexenprozess geführt worden war. Im Zuge
dessen wurden die Bezeichnungen «Unholdin» und «Hex» explizit für sie

verwendet. Grundsätzlich gilt bei historischen Hexen: Eine Frau war keine Hexe,

sondern sie wurde in einem sozialen Prozess der Etikettierung zu einer
solchen gemacht."9 In vielen Fällen geschah das bereits im dörflichen Umfeld als

Folge von Nachbarschaftsstreitigkeiten oder unerklärbaren Vorkommnissen.

Im Fall von Elisabeth Grob aber erhielt die vermeintliche Hexe ihr Etikett erst

im Untersuchungsgefängnis. Nicht etwa ihr feindlich gesinnte Dorfbewohner
und Dorfbewohnerinnen hatten sie als Hexe denunziert, weil sie der Witwe
magische Handlungen zuschrieben. Vielmehr wurde ihr die Bezeichnung
Hexe im Laufe eines Diebstahlprozesses übergestülpt, nachdem sie angab,

mit Hilfe des Teufels gestohlen zu haben. Leider wird aus den Gerichtsakten
nicht klar, warum sie sich selbst zusätzlich belastete.

119 Vgl. Pfister/Utz Tremp: «Hexenwesen», HLS.



40

Interessante Parallelen gibt es zum Fall der 23-jährigen Magdalena Marti
von Pfaffnau, «die als letzte tatsächlich verbrannte Hexe in die solothurnische
Geschichte einging».12" Auch ihr Prozess im November 1707 begann mit einer
einfachen Diebstahlgeschichte und nahm eine entscheidende Wende, als sie

davon sprach, vom Teufel zum Stehlen angetrieben worden zu sein.121 Ob

Elisabeth Grob ähnlich wie Magdalena Marti von den Thurnherren beeinflusst
worden war, kann nicht mehr nachgewiesen werden.122 Vielleicht wusste sie

auch über den nur vier Jahre zurückliegenden Fall Bescheid und liess sich

davon <inspirieren>. Schliesslich wurden Geständnisse in der Regel vor dem

Vollzug des Todesurteils öffentlich verlesen.

Ob nun Elisabeth Grob im frühneuzeitlichen Rechtsverständnis als Hexe

verurteilt werden durfte, versuchten die Thurnherren im Verlauf des Prozesses

zu klären. Weil die vermeintliche Hexe unterschiedliche Versionen ihrer
Geschichte erzählte und bereits gemachte Äusserungen mehrfach widerrief,
wurde die Folter angewendet und bis zum höchsten Grad gesteigert. Trotzdem

lag das für eine Verurteilung als Hexe erforderliche Geständnis bis zum
Schluss nicht in der nötigen Deutlichkeit vor. Der vermeintlich eingegangene

Teufelspakt entpuppte sich als ein noch nicht eingelöstes Versprechen. Die

vermeintlichen Teufelsmale konnten nicht als solche bestätigt werden. Auch
hat Elisabeth Grob entscheidende Fragen, wie die Teilnahme am Hexensabbat

und die Ausübung von Schadenzauber verneint. Selbst die Abkehr vom christlichen

Glauben, die sie zwischenzeitlich eingestand, stritt sie schlussendlich
wieder ab. In ihrem abschliessenden Geständnis fallen einzig die mit und
ohne Hilfe des Teufels begangenen Diebstähle sowie die fantastisch anmutenden

Beschreibungen ihrer Teufelsbegegnungen ins Gewicht. Damit waren die

drei wesentlichsten Merkmale des Hexerei-Delikts, der Abfall von Gott, der

Pakt mit dem Teufel sowie das Ausführen von Schadenzauber nicht erfüllt.
Womöglich war dies der Grund, warum Elisabeth Grob zuletzt gar nicht als

Hexe verurteilt, sondern wie zu Beginn des Prozesses wieder als Diebin
behandelt wurde.

Die titelgebende Frage dieses Artikels gilt es nach diesen abschliessenden

Betrachtungen zu verneinen. Es ist falsch, Elisabeth Grob als die letzte Hexe

in Solothurn zu bezeichnen. Trotzdem gewährt uns ihre Geschichte einen

erstaunlichen Einblick in die Lebens- und Gedankenwelt einer Person, die

ohne diesen Hexenprozess mit grösster Wahrscheinlichkeit im Verborgenen

120 Sigrist, letzte Hexenverbrennung, S. 266.

121 StASO, Thurnrodel 1707, S. 229.

122 Vgl. Sigrist, letzte Hexenverbrennung, S. 260.



41

geblieben wäre. Auch macht die Geschichte deutlich, wie die Vorstellung eines

körperlich präsenten Teufels, der aktiv in die Lebenswelt der Menschen

eingreift, noch im frühen 18. Jahrhundert als realistisch eingeschätzt wurde und

zu einem Hexenprozess führen konnte.

Literatur- und Quellenverzeichnis

I. Ungedruckte Quellen:

Staatsarchiv Solothurn:

StASO, Ganten und Steigerungen Gösgen,
Band 5 (1691-1699).

StASO, Ganten und Steigerungen Gösgen,
Band 6 (1709-1720).

StASO, Gerichtsbesatzung der Vogtei
Gösgen (1669-1794).

StASO, Gösgen-Schreiben (1700-1716).

StASO, Kundschaften Gösgen, Band 2

(1693-1730).

StASO, Pfarrbuch Trimbach (1619-1700).

StASO, Pfarrbuch Trimbach (1700-1831).

II. Gedruckte Quellen:

Haffner, Franz: Der klein Solothurner allgemeine
Schaw-Platz historischer Geist - auch weltlicher
vornembsten Geschichten und Händlen.
Solothurn 1666.

III. Sekundärliteratur:

Appenzeller, Gotthold: Strafvollzug und Gefängniswesen

im Kanton Solothurn vom 15. Jahrhundert bis

zur Gegenwart. In: Jahrbuch für solothurnische
Geschichte, Bd. 30 (1957), S. 13-182.

Behringer, Wolfgang: Späte Hexenprozesse - ein

Pfahl im Fleisch der Aufklärung. In: Ders./Sönke,

Lorenz/Bauer, Dieter R.: Späte Hexenprozesse. Der

Umgang der Aufklärung mit dem Irrationalen

(Hexenforschung Band 14), Bielefeld 2016, S. 1-24.

Behringer, Wolfgang: Letzte Hexenhinrichtungen
1700-1911. In: Ders./Sönke, Lorenz/Bauer, Dieter R.:

Späte Hexenprozesse. Der Umgang der Aufklärung
mit dem Irrationalen (Hexenforschung Band 14),

Bielefeld 2016, S. 365-427.

StASO, Pfarrbuch der Stadt Solothurn, Todten

Register (1608-1753).

StASO, Ratsmanual 1707.

StASO, Ratsmanual 1711.

StASO, Ratsmanual 1712.

StASO, Thurnrodel (1706-1709).

StASO, Thurnrodel (1709-1713).

StASO, Volkszählung Solothurn (1739): Verzeichnuss
der Häuser, Haus-Vätteren, Haus-Mütteren,
deroselben Geschwisterten, wie auch dero Kinder
und Diensten A1739»

Kramer, Heinrich (Institoris): Der Hexenhammer/
Malles Maleficarum. Kommentierte Neuübersetzung
von Behringer/Jerouschek/Tschacher,
München 2000.

Braun, Rudolf: Industrialisierung und Volksleben.

Veränderungen der Lebensformen unter Einwirkung
der verlagsindustriellen Heimarbeit in einem
ländlichen Industriegebiet vor 1800. Göttingen 1979.

Fridrich, Anna: Juden in Dornach: zur Geschichte

einer Landjudengemeinde im 17. Und frühen 18.

Jahrhundert. In: Jahrbuch für solothurnische
Geschichte, Bd. 69 (1996), S. 7-40.

Guggenbühl, Dietegen: Mit Tieren und Teufeln.
Sodomiten und Hexen unter Basler Jurisdiktion in

Stadt und Land 1399 bis 1799. Liestal 2002.

Hansen, Joseph: Zauberwahn, Inquisition und

Hexenprozess im Mittelalter und die Entstehung der

grossen Hexenverfolgung, München 1900.



42

Hauser, Walter: Der Hexenprozess gegen Anna Göldi
in der Beurteilung der Zeitgenossen. In: Behringer,
Wolfgang/Sönke, Lorenz/Bauer, Dieter R.: Späte

Hexenprozesse. Der Umgang der Aufklärung mit
dem Irrationalen (Hexenforschung Band 14),

Bielefeld 2016, S. 123-126.

Holenstein, André: «Weibel», in:
Historisches Lexikon der Schweiz

(HLS), Version vom 06.08.2012.
Online: https://hls-dhs-dss.ch/de/
articles/010088/2012-08-06/,
konsultiert am 21.05.2023.

Meyer, Erich: «Staatsaufbau, Regierung, Verwaltung,
Wehrwesen», in: «Kanton Solo-

thurn», in: Historisches Lexikon

der Schweiz (HLS), Version vom

08.03.2023. Online: https://
hls-dhs-dss.ch/de/artic-

les/007386/2023-03-08/,
konsultiert am 21.05.2023.

Meyer, Kurt: «Solothurnische Verfassungszustände
zur Zeit des Patriziates», in: Mitteilungen des

Historischen Vereins des Kantons Solothurn, Band 10

(1921).

Kocher, Ambros: Regesten zu den solothurnischen

Hexenprozessen. In: Jahrbuch für solothurnische

Geschichte, Bd. 16 (1943), S. 121-140.

Opitz, Claudia: Böse Weiber. Wissen und Geschlecht

in der Dämonologie der Frühen Neuzeit. Sulzbach/

Taunus 2017.

Pfister, Ulrich/Utz Tremp, Kathrin:

«Hexenwesen», in: Historisches
Lexikon der Schweiz (HLS),
Version vom 16.10.2014. Online:

https://hls-dhs-dss.ch/de/
articles/oii450/20i4-io-i6/,
konsultiert am 08.03.2023.

Rohr, Alwin von: Ein Hexenprozess in Lostorf 1623.

In: Jahrbuch für solothurnische Geschichte, Bd. 57

(1984), S. 195-202.

Roper, Lyndal: Hexenwahn. Geschichte einer

Verfolgung. München 2007.

Rummel, Walter/Voltmer, Rita: Hexen und Hexenverfolgung

in der Frühen Neuzeit. Darmstadt 2012.

Sigrist, Hans: Die letzte Hexenverbrennung in

Solothurn. In: Jahrbuch für solothurnische
Geschichte, Bd. 52 (1979), S. 256-267.


	Elisabeth Grob - die letzte <Hexe> in Solothurn? : Ein Blick in die Gerichtsakten um 1700

