
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 94 (2021)

Artikel: Feminismus in Solothurn : die Frauenbewegung 1968-2000

Autor: Probst, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I69

Feminismus in Solothurn

Die Frauenbewegung 1968-2000

Sarah Probst

Einleitung

Blumen kommen in dieser Geschichte gleich zweimal vor: Einmal werden
sie von Aktivistinnen in der Solothurner Altstadt verteilt, um Zuspruch für
ihre politischen Forderung zu gewinnen. Im zweiten Fall lehnen Solothurner
Feministinnen Blumen ab, eine Aktion, die ebenfalls eine gerechtere Gesellschaft

jenseits von patriarchalen Zuschreibungen und Zwängen bezweckte.

Dieser Aufsatz geht der Geschichte des Feminismus in der Stadt Solothurn

von 1968 bis 2000 nach und wird von folgenden Fragen geleitet: Wie gestaltet
sich feministischer Aktivismus in einer Schweizer Kleinstadt? Unterscheidet

er sich vom Feminismus in Urbanen Zentren, dessen Geschichte bereits oft
im Fokus der historischen Forschung1 stand? Dazu untersuche ich feministische

Gruppierungen, Initiativen und Forderungen und arbeite die Eigenheiten
feministischer Praktiken in einer Kleinstadt heraus. Primäres Ziel ist es, einen

ersten Überblick zur feministisch bewegten Szene in Solothurn darzulegen,
Forschungsbedarf aufzuzeigen und weiterführende Fragen zu formulieren.
Die Geschichte der neuen sozialen Bewegungen und des Feminismus nach
1968 in Kleinstädten und ländlichen Gebieten ist in der Schweiz sowie im
benachbarten Ausland, abgesehen von einigen Ausnahmen,2 noch weitgehend

1 Z.B. Kristina Schulz/Leena Schmitter/Sarah Kiani, Frauenbewegung: Die Schweiz seit 1968. Analysen, Doku¬

mente, Archive, Baden 2014: Denise Schmid (Hg.), Jeder Frau ihre Stimme. 50 Jahre Schweizer Frauengeschichte

1971-2021, Zürich 2020; Elisabeth Joris/Heidi Witzig (Hg.), Frauengeschichte(n). Dokumente aus

zwei Jahrhunderten zur Situation der Frauen in der Schweiz. 4. erg. Aufl. Zürich 2001.

2 Zu Baden: Madelaine Marti/Corinne Rufli, «Wehrt euch, bevor ihr frustriert und hässig seid». Das Frauen¬

zentrum Baden 1981-1996, Wettingen 2018; einzelne Aktionen oder Ereignisse in kleineren Schweizer Städten

sind dokumentiert im Überblickswerk von Schulz et al.: Schulz/Schmitter/Kiani, Frauenbewegung. Zum

Frauenstreik 1991 in Solothurn: Sarah Probst, Zum Beispiel Solothurn. Streiken in einer Kleinstadt, in: Heidi

Kronenberg/Rita Jost (Hg.), Gruss aus der Küche. Texte zum Frauenstimmrecht, Zürich 2020, S. 35-41. Für

Deutschland vgl. z.B. Julia Paulus, «Bewegte Dörfer». Neue soziale Bewegungen in der Provinz 1970-1990,
Paderborn 2018.



]7°

unerforscht. In der Kantons- und Stadtgeschichte Solothurns finden sich

wenige Abhandlungen, die auch die feministische Bewegung betreffen, der

ausserparlamentarische feministische Aktivismus wird dabei jedoch kaum
erwähnt.3

Die Untersuchung von feministischem Aktivismus in einer Kleinstadt
ist über eine ereignisgeschichtliche Aufarbeitung hinaus auch analytisch
gewinnbringend. In einem kürzlich veröffentlichten Beitrag über die Schweizer

Frauenbewegung in den 1970er-Jahren spricht die Historikerin Elisabeth Joris

von einer gegenseitigen Dynamisierung der «in Vereinsstrukturen organisierten

Frauenbewegung» und der neuen, «über informelle Arbeitsgruppen,
Aktionen und Demonstrationen agierenden Frauenbewegung» nach 1971.

Grund für diese Wechselwirkung, die viel kreatives Potenzial geborgen habe,

sei einerseits die vergleichsweise späte Umsetzung der rechtlichen Gleichstellung,

andererseits der Mobilisierungseffekt der direktdemokratischen Instrumente.

Damit einher ging «die Pluralität von Positionen», wie Joris festhält.4

Die Vorstellung einer Dynamisierung unterschiedlicher Strömungen innerhalb

des feministischen Milieus erweist sich für das Beispiel Solothurn als

zutreffend, was im Folgenden aufgezeigt werden soll. Insbesondere stellt sich

die Frage, wie Feminismus über die 1970er-Jahren hinaus begriffen werden
kann. Eine Untersuchung der feministisch bewegten Geschichte einer Kleinstadt

wie Solothurn ist für weiterführende Forschung zur Geschichte des

Feminismus in der Schweiz ergiebig und zeigt nicht zuletzt Gemeinsamkeiten

und Trennlinien innerhalb der feministischen Bewegung auf. Aufgrund
der Kleinräumigkeit und Überschaubarkeit treten hier innerfeministische
Konfliktlinien besonders deutlich zutage, so eine vorläufige These. Die
herkömmliche Terminologie fasst diese Konflikte oft als Generationenkonflikte,
die sich insbesondere in den 1970er- und 1980er-Jahren zwischen der «alten»,
bis ins 19. Jahrhundert zurück reichenden Frauenbewegung und der «neuen»,

politisch links ausgerichteten Frauenbewegung nach 1968 abgespielt hätten.5

3 Der Kampf um das Stimm- und Wahlrecht sowie die institutionelle Gleichstellungspolitik ist in der Kantons¬

geschichte überblicksartig dokumentiert: Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.): Geschichte des

Kantons Solothurn. 20. Jahrhundert. Politik und Staat - Kirchen und Religion - Kultur (Solothurnische
Geschichte Bd. 5, Teil 2), Solothurn 2018, S. 66f.; S. 92-95; S. 129t. Zudem wird mit Marguerite Misteli eine
zentrale Figur der Solothurner Frauenbewegung porträtiert: Ebd., S. i04f. In der kürzlich erschienen Solo-

thurner Stadtgeschichte findet die Frauenbewegung in einem einzigen, kurzen Kapitel Erwähnung:
Einwohnergemeinde der Stadt Solothurn (Hg.), Stadtgeschichte Solothurn. 19. und 20. Jahrhundert, Solothurn 2020,
S. 178-172.

4 Elisabeth Joris, Die i97oer-Jahre, in: Denise Schmid (Hg.), Jeder Frau ihre Stimme, sojahre Schweizer Frauen¬

geschichte 1971-2021, Zürich 2020, S. 21-70, hier S. 42.
5 May B. Broda, Elisabeth Joris, Regina Müller, Die alte und die neue Frauenbewegung, in: Mario König et al.

(Hg.), Dynamisierung und Umbau. Die Schweiz in den sechziger und Siebzigerjahren, Zürich 1998, S. 201-223.



171

Die Dynamisierungsprozesse innerhalb der feministischen Bewegung in So-

lothurn lassen sich aufgrund ihrer äusserst komplexen Beschaffenheit kaum
in einander gegensätzlich gegenüberstehende Begrifflichkeiten fassen. Unter
«Feminismus» verstehe ich in Anlehnung an die Historikerin Karen Offen

ein Ideensystem sowie eine Bewegung für gesellschaftspolitischen Wandel

«auf der Grundlage kritischer Analysen der Privilegien von Männern und der

Unterordnung von Frauen innerhalb einer bestimmten Gesellschaft».6

Um die beschriebenen Argumentationslinien darzulegen, skizziere ich

zunächst grob den Kampf um das Frauenstimm- und -Wahlrecht im Kanton
Solothurn sowie einige städtische Initiativen für die politische Partizipation
von Frauen unmittelbar vor der eidgenössischen Abstimmung 1971.

Anschliessend stelle ich am Beispiel des Schweizerischen Verbands für Frauenrechte

dar, wie eine neue, jüngere Generation von Feministinnen in den frühen

1970er-Jahren aktiv geworden ist. Anhand der Organisationfür die Sache der

Frau und der Selbstverwaltungsbewegung gehe ich auf einen linken und

antikapitalistischen Feminismus in der Kleinstadt ein, wie er in den ausgehenden
1970er- und den 1980er-Jahren existierte. Danach beschreibe ich den Einfluss
des Frauenstreiks 1991 auf die feministische Szene in Solothurn sowie einige
institutionelle feministische Vorstösse in den 1990er-Jahren.

Die Quellenlage zur Geschichte des feministischen Milieus in Solothurn
ist lückenhaft: Einzelne, weniger umfangreiche Bestände finden sich in den

öffentlichen Archiven, insbesondere jedoch im Gosteli-Archiv zur Geschichte

der Schweizerischen Frauenbewegung sowie im Schweizerischen Sozialarchiv

- beide Institutionen sammeln schwerpunktmässig Dokumente zur
Geschichte Neuer sozialer Bewegungen respektive zum Feminismus. Daneben

ist es unumgänglich, Privatarchive sowohl von Institutionen als auch von

ehemaligen Aktivistinnen zu konsultieren und Zeitzeuginnen und Zeitzeugen

zu befragen, also die Methoden der Oral History anzuwenden. Was sich hier
deutlich zeigt: Geschichte wird nicht erst oder ausschliesslich von
Historikerinnen und Historikern geschrieben, sondern bereits im Archiv, nämlich
durch Auswahl der als archivierungswürdig eingestuften Dokumente. Was

in öffentlichen Archiven aufbewahrt und zugänglich gemacht wird, ist
Ausdruck gesellschaftlicher Machtverhältnisse die Deutungshoheit der Geschichte

betreffend. Eine Deutungsmacht, die immer wieder neu ausgehandelt und
deren Einseitigkeit gerade von sozialen Bewegungen wie der Frauenbewe-

6 Karen Offen, Feminismus in den Vereinigten Staaten und in Europa. Ein historischer Vergleich, in: Hanna

Schisler (Hg.), Geschlechterverhältnisse im historischen Wandel (Reihe Geschichte und Geschlechter, Bd.

3), Frankfurt a. M., New York 1993, S. 120.



172

gung in Frage gestellt wird. Die Quellenlage zu Fragestellungen betreffend

der Schweizer Frauen- und Geschlechtergeschichte erschliesst sich oft über

Umwege, vielleicht finden sich gerade deshalb oft unerwartete, packende und

unbekannte Geschichten.

«Nach dem Motto: sag's mit Blumen». Kampf um politische
Partizipation

1971 wurden den Schweizer Staatsbürgerinnen die politischen Rechte

zugestanden, 123 Jahre nach der Gründung des Bundesstaats und der Einführung

des Stimm- und Wahlrechts für Schweizer Männer. Dieser Entscheid war
überfällig, so waren sich Feministinnen einig.7 Der eidgenössischen (Männer-)

Abstimmung vom 7. Februar 1971 ging ein rund hundert Jahre dauernder

Kampf engagierter Frauen voraus. Neben vielen anderen Frauenorganisationen

und -verbänden war der Schweizerische Verbandfür Frauenstimmrecht

(SVF), der sich 1909 aus dem Zusammenschluss lokaler Stimmrechtsvereinen

gründete, ein zentraler Akteur auf nationaler Ebene.8 Die Sektion Solothurn
des SVF entstand in den 1920er-Jahren unter dem Namen Vereinfür
Frauenbestrebungen Solothurn.' Daneben existierte in Stadt und Kanton eine Vielzahl

weiterer feministischer respektive frauenpolitischer Organisationen,
die in der herkömmlichen Terminologie der «alten» oder «traditionellen»

Frauenbewegung zugeordnet werden können. Analog zur gesamtschweizerischen

Frauenbewegung weisen sie eine grosse Diversität auf, wie die nicht
abschliessende Auflistung verdeutlicht: 1916 entstand die erste Solothurner

Sektion des Schweizerischen Katholischen Frauenbundes.10 Reformierte
Frauenvereine schlössen sich gut zwei Jahrzehnte später, im Jahr 1939, im
Verband reformierter Frauen des Kantons Solothurn zusammen." Auch die

Arbeiterinnenbewegung war in Stadt und Kanton Solothurn vertreten. Die ersten

Arbeiterinnenvereine im Kanton Solothurn entstanden im ersten Jahrzehnt
des 20. Jahrhunderts.'21911 erfolgte die Gründung des Arbeiterfrauenvereins
Ölten und 1923 diejenige des Proletarischen Frauenverbundes des Kantons So-

7 Vgl. z.B. Caroline Arni, Nichts versprochen, alles erkämpft, in: Schmid (Hg.), Jeder Frau ihre Stimme, S. 10-20.
8 Yvonne Vögeli, Frauenstimmrecht, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), online unter: https://hls-dhs-

dss.ch/de/artides/010380/2021-01-26/, Zugriff: 19.4.2021.

9 Das exakte Gründungsjahr ist laut dem Bestandsbeschrieb zum SVF Sektion Solothurn im Staatsarchiv So¬

lothurn nicht bekannt, es sind vielmehr zwei unterschiedliche Daten überliefert: 1923 und 1926. Vgl. Bestandsbeschrieb

Schweizerischer Frauenrechtsverband Sektion SO, Signatur N 10, zugänglich im Staatsarchiv
Solothurn (StaSo).

10 Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.), Geschichte des Kantons Solothurn, S. 265.

n Ebd., S. 270.
12 Urs Amacher, Oltner Frauen in der Politik: Der Kampf ums Frauenstimmrecht stand am Anfang, in: Oltner

Tagblatt, 27.8.2020.



173

lothurn.'3 1942 schlössen sich 17 Frauenvereine zur Frauenzentrale des Kantons

Solothurn zusammen. Der Kampf um die politische Gleichberechtigung von
Frauen rückte erst später, besonders in den 1960er Jahren, in deren Zentrum.
Zu Beginn unterstützte die Frauenzentrale Bäuerinnen im Haushalt, betreute

Kinder von Migrantinnen, organisierte Vorträge und setzte sich für die

hauswirtschaftliche Bildung von Mädchen ein.'4

Im Kanton Solothurn war die politische Opposition gegen die Einführung
des Frauenstimm- und -Wahlrechts im nationalen Vergleich besonders gross.
Bereits 1917 reichte die SP-Fraktion im bürgerlich dominierten Kantonsparlament

eine Motion zur politischen Partizipation von Frauen ein, die jedoch
chancenlos blieb.'5 Die erste kantonale Abstimmung fand 1948 im
Zusammenhang mit einer Verfassungsänderung statt. Eine minimale Mitbestimmung

von Frauen - die Gemeinden hätten entscheiden können, ob sie Frauen
das aktive Stimm- und Wahlrecht in Angelegenheiten, die Schule, Vormundschaft,

Gesundheit, Fürsorge und Kirchenwesen betreffen, gewährten - wurde

jedoch abgelehnt. Das Ergebnis der ersten eidgenössischen Abstimmung über
das Frauenstimm- und -Wahlrecht von 1959 war ein weiterer Rückschlag im
Kanton Solothurn: 70 Prozent der männlichen Stimmbevölkerung stimmte

dagegen. Von den Parteien hatte sich einzig die SP dafür ausgesprochen,
landesweit befürworteten auch der Landesring der Unabhängigen (LdU) sowie

die Partei der Arbeit (PdA) die Vorlage.'6 Aufgrund des Schweizer Beitritts
zum Europarat von 1963, der wegen dem fehlenden Frauenstimm- und -Wahlrechts

nur unter Vorbehalt geschehen konnte, war die politische Partizipation
von Frauen in den 1960er Jahren auf nationaler Ebene vermehrt Gegenstand

politischer und öffentlicher Debatten. Im Kanton Solothurn stiessen die

Fraktionspräsidenten der FDP, CVP und SP eine Motion an, im Februar 1968 wurde

jedoch das obligatorische Stimm- und Wahlrecht für Frauen aufkommunaler
und kantonaler Ebene knapp abgelehnt. Ausschlaggebend für die Ablehnung

waren die ländlichen Gebiete des Kantons. Im November 1970, kurz vor der

eidgenössischen Abstimmung, stimmten die Solothurner Männer schliesslich

dem fakultativen Stimmrecht auf Gemeindeebene zu.'7

13 Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.), Geschichte des Kantons Solothurn, S. 67.

14 Susi Jenzer, Gratis? Aber nicht umsonst. 50 Jahre Arbeit im Zeichen der Frauensolidarität. Problematik und

Perspektiven der Freiwilligenarbeit von Frauen (hg. von der Frauenzentrale des Kantons Solothurn),
Solothurn 1991, insbesondere S. 30-40.

15 Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.), Geschichte des Kantons Solothurn, S. 66.

16 Yvonne Voegeli, Frauenstimmrecht, in: HLS,online unter: https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010380/2021-
01-26/, Zugriff: 7.6.2021.

17 Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.), Geschichte des Kantons Solothurn, S. 93-95; Lotti Ruckstuhl,

Frauen sprengen Fesseln. Hindernislauf zum Frauenstimmrecht in der Schweiz, Bonstetten 1986, S. 224-226.



174

Trotz des Widerstands der männlichen Politik zeugen insbesondere die

1960er Jahre von einem regen feministischen Aktivismus, wie es ein Blick auf
die Kämpfe um das Stimm- und Wahlrecht in Stadt und Kanton Solothurn
verdeutlicht. Besonders engagiert war etwa die kantonale Frauenzentrale,
der zu diesem Zeitpunkt über 50 Organisationen angeschlossen waren. 1965

gründete sie die Arbeitsgemeinschaftfür die politische Mitarbeit der Frau, die

der Förderung der staatsbürgerlichen Schulung und der Aufklärung über das

ausstehende Frauenstimm- und -Wahlrecht diente.'8 Die Arbeitsgemeinschaft

organisierte u.a. sogenannte Frauenpodien in Solothurn und umhegenden
Orten. An den Podiumsveranstaltungen für Frauen waren teils prominente
Gäste anwesend, so Emilie Lieberherr, zentrale Figur der Schweizer

Frauenbewegung und erste Frau im Zürcher Stadtrat. Kurz vor der kantonalen

Abstimmung 1968 verteilte das Kantonale Aktionskomitee für das Frauenstimm-

und-Wahlrecht, bestehend aus bürgerlichen und linken Politikerinnen
und Politikern und Personen der Öffentlichkeit, ein Flugblatt mit der
Überschrift «Partnerin im täglichen Leben, Partnerin in der Gemeinschaft», das

zum Ja-Stimmen animieren sollte.'9 Hier zeigt sich ein Unterschied zu den

politischen Strategien der «neuen», linken Frauenbewegung: Entgegen einer

Emanzipation von Frauen, die oft in Gruppen unter Ausschluss von Männern
erreicht werden sollte, forderte das Aktionskomitee mit dem Rekurs auf die

Frau als «Partnerin» eine Zusammenarbeit der Geschlechter. Die

Partnerschaftsrhetorik, wie sie bürgerliche Frauenorganisationen und nach 1971

insbesondere die CVP-Frauen pflegten, impliziert weniger eine emanzipa-
tive Selbstständigkeit von Frauen als vielmehr die Forderung nach einem

«Miteinander» der Geschlechter. Wie die Historikerin Fabienne Amlinger
am Beispiel der CVP-Frauen aufzeigt, bezog sich der Diskurs rund um die

Partnerschaftlichkeit auf die Gleichwertigkeit unterschiedlicher Partner. Die

Geschlechter seien also gleichwertig, aber andersartig. Diesem Verständnis

liegt letztlich die Zuschreibung von binären, gegensätzlichen Geschlechterrollen

zu Grunde." Seit dem 19. Jahrhundert wurden Männer dem öffentlichen,

politischen Leben und Frauen der privaten, häuslichen Sphäre
zugeordnet, was sich auch als Geschlechterdualismus beschreiben lässt. Damit
einher ging, basierend auf den dem jeweiligen Geschlecht zugeschriebenen

18 Eveline Hänggi, Abstimmung über das Frauenstimmrecht im Kanton Solothurn vom 18. Februar 1968. Unter¬

suchung der Aktionen und Strategie der Frauenstimmrechtsbewegung am Beispiel der Arbeitsgemeinschaft
für die politische Mitarbeit der Frau, unveröffentlichte Seminararbeit, FernUni Schweiz, Januar 2021.

19 StaSo N-010 Bestand Sektion Solothurn des SVF, Jahresbericht 1970.

20 Für die CVP-Frauen vgl. Fabienne Amlinger, Im Vorzimmer der Macht? Die Frauenorganisationen der SPS,

FDP und CVP, 1971 bis 1995, Zürich 2017, S. 337-354.



V5

Charaktereigenschaften, die Idee einer geschlechtspezifischen Aufgabenteilung

- insbesondere in entlöhnte Erwerbsarbeit für Männer und unbezahlte

Haus- und Betreuungsarbeit für Frauen.21 Auf der Gegensätzlichkeit von
männlichen und weiblichen Eigenschaften und Aufgaben basierte auch die

Schweizer Vereinskultur, die bereits seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert
florierte und an der Frauenorganisationen, wie die zu Beginn des Ersten

Weltkrieges gegründeten Frauenzentralen, wesentlich partizipierten.22 Der

Wirkungskreis freiwillig engagierter Frauen konzentrierte sich auf soziale

Zwecke und Diskurse, die um Wohltätigkeit, Ehrenamt, weibliche

Bestimmungen und Pflichten kreisten.23 Als Gegenleistung für die Erfüllung dieser

Pflichten von Frauen, sprich ihrer ehrenamtlich und freiwillig erbrachten

Leistungen, forderten Frauenorganisationen seit dem 19. Jahrhundert den

schrittweisen Zuspruch von politischen Partizipationsrechten - oft innerhalb

der Logik der partnerschaftlichen Aufgabenteilung zwischen den

Geschlechtern,24 wie sie sich im obigen Beispiel zeigt.
Neben der Frauenzentrale war die Sektion Solothurn des SVFeine zentrale

Triebkraft im Kampf um das Stimm- und Wahlrecht. An ihrer Politik im Vorfeld

der kantonalen Abstimmung von 1970 und der eidgenössischen Abstimmung

von 1971 zeigt sich ebenfalls eine auf Harmonie und Zusammenarbeit
der Geschlechter beruhende Haltung. Neben den üblichen Aktionsformen des

Verbands wie den Rundschreiben an die Mitglieder und den Stellungnahmen
zum aktuellen politischen Geschehen organisierte die Sektion Solothurn in
dieser Zeit öffentlichkeitswirksame Aktionen. Im Herbst und Winter 1970

fanden unter den Slogans «Ein herzhaftes Ja für die Frau» und «Es bleibt
dabei, Ja für unsere Frauen» verschiedene Propagandaaktionen in der Stadt

Solothurn statt. Auf Zündholzschachteln wurde für ein «herzhaftes Ja»

geworben, und «Nach dem Motto: sag's mit Blumen» verteilten «Frauen und
Töchter» in der Stadt Blumen an die «Herren der Schöpfung». Ein Mitglied des

Vorstands wurde zudem als «Blumenmädchen» in einer lokalen Zeitung por-

21 Karin Hausen, Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere». EineSpiegelungder Dissoziation von Erwerbs¬

und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.), Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Neue

Forschungen (Industrielle Welt. Schriftenreihe des Arbeitskreises für moderne Sozialgeschichte, Bd. 21), Stuttgart

1976, S. 363-393. Regula Ludi/Matthias Ruoss, Die Grossmütter und wir. Freiwilligkeit, Feminismus und

Geschlechterarrangements in der Schweiz, in: L'Homme. Europäische Zeitschrift für feministische
Geschichtswissenschaft 31/1,2020, S. 87-104.

22 Fabienne Amiinger, Frauenzentralen der Schweiz, in: HLS, online unter: https://hls-dhs-dss.ch/de/artic-
les/o58o79/202i-oi-29/, Zugriff: 19.4.2021.

23 Beatrix Mesmer, Ausgeklammert - Eingeklammert. Frauen und Frauenorganisationen in der Schweiz des 19.

Jahrhunderts, Basel 1988, S. 250.

24 Ludi/Ruoss, Die Grossmütter und wir, S. 92.



176

traitiert.25 Die engagierten Frauen setzten für die Durchsetzung ihrer politischen

Forderung, wie es scheint, aufFreundlichkeit und Charme, Verhaltensweisen,

die den weiblichen Geschlechtszuschreibungen entsprachen. Am 6.

Februar 1971, unmittelbar vor der eidgenössischen Abstimmung organisierte
die Sektion Solothurn des SVF einen Stand in der Altstadt mit Tee, «Gipfeli»,
«Chrömli» und Nelken. Einige Geschäftsinhaber unterstützten den Verband,

indem sie ihre Schaufenster mit Werbematerial schmückten. Unmittelbar
vor der Abstimmung organisierte der SVF eine Aktion, bei der Männer in
drei lokalen Altersheimen abgeholt und zum Ja-Stimmen zu den Wahllokalen
chaufhert wurden.26 Nach der kantonalen Abstimmung von 1970 blieb die

Einführung des Stimm- und Wahlrechts auf Gemeindeebene fakultativ. Erst 1980

wurde das Frauenstimm- und Wahlrecht in Solothurn integral umgesetzt.27

«Stosstrupps» im Frauenrechtsverband?

Nach der Annahme des Frauenstimm- und -Wahlrechts im Februar 1971

existierte der SVF unter dem Namen Schweizerischer Verbandfür Frauenrechte

weiter, so auch die Sektion Solothurn. In den frühen 1970er Jahren durchlief
der Solothurner Vorstand eine personelle Veränderung. Jüngere Frauen

engagierten sich nun im SVF. Ihre Ideen wiesen Nähe zur linken, «neuen»

Frauenbewegung auf. Doch bereits im Vorfeld der beiden Abstimmungen, Anfang
des Jahres 1969, hatte die Sektion Solothurn anlässlich einer Aktion mit einer

prominenten Vertreterin der linken Zürcher Frauenbefreiungsbewegung (FBB)

zusammengearbeitet: Andrée Valentin, die am 10. November 1968 gemeinsam

mit anderen Aktivistinnen die Feier zum 75-jährigen Bestehen des

Zürcher Frauenstimmrechtsvereins störte und ungefragt zum Mikrophon griff:
«Wozu diese Feiern mit Musik und Bankett? [...] Was haben wir Frauen in den

fünfundsiebzig Jahren unserer Bewegung tatsächlich erreicht? Noch immer
müssen wir um das Stimmrecht kämpfen, nein: betteln um ein Recht, das die

Frauen in jedem andern Land seit fünfzigJahren ausüben.»28 Diese Störaktion

von jungen Feministinnen gilt in der Geschichtsschreibung gemeinhin als

Geburtsstunde der «neuen» Frauenbewegung und verweist auf innerfeministische

Konflikte, die sich im Nachgang von 1968 ergaben. Eine neue Generation

von Aktivistinnen betrat die Bühne des politischen Protests. Mit der

Selbstbezeichnung «neue» Frauenbewegung ordneten sich die Aktivistinnen in

25 StaSo N-oio Bestand Sektion Solothurn des SVF, Protokoll der Vorstandssitzung vom 4.11.1970.
26 StaSo N-oio Bestand Sektion Solothurn des SVF, Jahresbericht 1970.

27 Jenzer, Gratis?, S. 37.

28 Rede von Andrée Valentin, abgedruckt in: Joris/Witzig (Hg.), Frauengeschichte(n), S. 536.



177

eine Tradition feministischen Handelns ein, gleichzeitig war die Abgrenzung

von der sogenannt «alten» Frauenbewegung konstitutiv für ihre Formierung.
Die FBB und ähnliche Gruppierungen grenzten sich in ihrer politischen
Ausrichtung, der Organisationsweise sowie den Aktionsformen explizit von den

etablierten, oft bereits seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert bestehenden

Frauenorganisationen ab: Als lose, basisdemokratische und nichthierarchische

Gruppen setzten sie auf aufsehenerregende Protestformen. Das Verteilen

von Blumen für mehr Zustimmung zu feministischen Forderungen war
nicht vereinbar mit der Politik der nach 1968 entstandenen feministischen

Gruppierungen. Entgegen der beschriebenen Partnerschaftsrhetorik zielte

ihre Politik über die rechtliche Gleichstellung hinaus auf Selbstbestimmung,
nicht zuletzt über den eigenen Körper, und auf Emanzipation der Frauen in
allen gesellschaftlichen Bereichen.29

Diese Ideen und Praktiken fanden Eingang in den Solothurner
Frauenrechtsverband und damit in die nationale Politik des SVF. Massgeblich trug
dazu die Neubesetzung des Solothurner Vorstands im März 1973 bei.3" Kurz
danach erhielten feministische Aktivistinnen aus Solothurn mediale
Aufmerksamkeit - und zwar über die Stadt Solothurn hinaus. „Le conflit de

générations qui paralyse le mouvement féministe suisse est-il en voie d'être
résolu?"31 Dies fragte die Journalistin Anne Zirilli im Juni 1973 in der

Zeitung Tribune de Lausanne. Anlass für die Frage waren junge Frauen aus

Solothurn, welche die Delegiertenversammlung des bereits über sechzigJahren
bestehenden Schweizerischen Verbandsfür Frauenrechte aufmischten. Schon

ihr Kleidungsstil stehe im Kontrast zu den übrigen Mitgliedern dieses

Verbands, so Zirilli, und mache sie als Vertreterinnen der Neuen Linken erkennbar.

Es handle sich hier um einen Annäherungsversuch zweier Generationen

von Feministinnen: Zwischen den sogenannten Suffragetten, die sich für das

Frauenstimm- und -Wahlrecht eingesetzt hätten, und den jungen Aktivistinnen

der FBB respektive des Mouvement de Libération des Femmes, die sich in
Anlehnung an und Abgrenzung von der Neuen Linken entwickelte. Die jungen
Solothurnerinnen, die sich seit kurzem im lokalen Vorstand des Schweizerischen

VerbandsfürFrauenrechte (SVF), der 1971 aus dem Schweizerischen Ver-

29 Zu den konkreten Abgrenzungsmomenten von den traditionellen Frauenverbänden vgl. vgl. z.B. Leena

Schmitter, Politiken der Reproduktion. Die Frauenbewegung und die Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs

in der Schweiz (1971-2002), Bern 2014, https://boris.unibe.ch/ioi7i9/i/i4Schmitter_l.pdf, Zugriff:
14.01.2020, S. 58-72. Zur Charakterisierung der neuen Frauenbewegung vgl. z.B. Elisabeth Joris, Die 1970er
Jahre, in: Schmid (Hg.): Jeder Frau ihre Stimme, S. 21-70, hier insbesondere S. siff.

30 Staso N-010 Bestand Sektion Solothurn des SVF, Rundschreiben des Vorstands der Sektion Solothurn an die

Mitglieder, Solothurn, 11.4.1973.

31 Anne Zirilli, Les jeunes Soleuroises à l'assaut, in: Tribune de Lausanne. Le Matin, 17.6.1973.



178

bandfür Frauenstimmrecht hervor ging, engagierten und gleichzeitig inhaltliche

Nähe zur FBB aufwiesen, versuchten laut der Journalistin, diese beiden

Strömungen zu versöhnen.32

Bereits an der Generalversammlung am 20. März 1973, an der die

Neubesetzung des Vorstands der Sektion Solothurn beschlossen wurde, zeigt
sich ein neuer inhaltlicher Schwerpunkt des Verbands: Die Baslerin Annelise

Truniger hielt ein Referat mit dem Titel: «Frauenbefreiung: Evolution oder

Revolution?». Zuvor wurden acht neue Mitglieder in den Vorstand gewählt,
alle zwischen 20 und 30 Jahre alt.33 Einzig die vormalige Präsidentin, Pia

Allemann, blieb noch ein Jahr im Vorstand, um die Kontinuität sicherzustellen.

Die neuen Solothurner Vorstandsmitglieder stellten klar, dass sie Hierarchien
ablehnten und der Präsidentin eine rein formale Funktion zukomme.34 An
der Präsidentinnenkonferenz des Dachverbands, der ebenfalls im März 1973

stattfand, wurde vermerkt, dass in Solothurn und Basel Vertreterinnen der

FBB den Sektionen des SFFbeigetreten seien um dort nützliche «Stosstrupps»

zu bilden.35 Kurz nach der Neubesetzung des Vorstands forderte dieser vom
nationalen Verband, dass er sich auf «wirtschaftlicher, sozialer und
gesellschaftlicher Ebene für die Menschenwürde und Befreiung der Frau» einsetzen

solle. Der alleinige Kampfum die gesetzliche Gleichstellung reiche nicht.
Die Arbeit des SVF müsse eine neue Gestalt annehmen, wozu basierend auf
Arbeiten radikaler und jüngerer Feministinnen zunächst die theoretischen

Grundlagen erarbeitet werden sollten. Die praktische Umsetzung bedeute

anschliessend Aufklärungsarbeit «an der Basis, damit die Bewusstseinsbildung
der Frauen im genannten Sinne» vorangetrieben werde.36

Entgegen der straffen Organisationsweise der traditionellen Frauenverbände

und -Organisationen wollten die Solothurner Aktivistinnen innerhalb
des SFV eine egalitäre Politik und Basisdemokratie einführen. Gleichzeitig
setzten sie neue inhaltliche Akzente, die sie in der Praxis verwirklichten: So

fanden etwa Lesezirkel statt, teils in der 1973 gegründeten Genossenschafts-

beiz Kreuz, dem ersten selbstverwalteten Restaurant in der Schweiz. Neu

wurden hier in den Rundschreiben nur Frauen angesprochen. Die Inhalte der

Lesezirkel kreisten um Emanzipation von Frauen oder um Kindererziehung

32 Anne Zirilli, Les jeunes Soleuroises à l'assaut, in: Tribune de Lausanne. Le Matin, 17.6.1973.

33 N-010 Bestand Sektion Solothurn des SVF, Jung in Solothurn, Zeitung unbekannt, handschriftlich angeschrie¬
ben mit 13.4.1973.

34 Anne Zirilli, Les jeunes Soleuroises à l'assaut, in: Tribune de Lausanne. Le Matin, 17.6.1973.

35 StaSo N-oio Bestand Sektion Solothurn des SVF, Protokoll der Präsidentinnenkonferenz des SVF vom

24.3.1973 in Bern.

36 StaSo N-010 Bestand Sektion Solothurn des SVF, Antrag der Sektion Solothurn an die Delegiertenversamm¬
lung des SVF vom 26-/27.3.1973.



179

und Sexualität.37 Analog zu Praktiken, die in der Schweiz etwa durch die FBB

popularisiert wurden, sollte im geschlossenen Kreis unter Frauen diskutiert
und die viel zitierte «Bewusstseinsbildung» gefördert werden, was letztlich
eine emanzipatorische Wirkung haben sollte.38

Eine weitere prominente Forderung der Frauenbewegung der 1970er-Jah-

re wurde in die Politik des Solothurner SVF eingebracht: die Schaffung von

eigenen, autonomen Räumen, sprich Frauenräumen. An der Gerberngasse 4

in der Solothurner Altstadt fanden die Aktivistinnen des SVF eine geeignete
Lokalität und konnten im November 1977 das Frauenzentrum eröffnen.39 Die

Ziele des Zentrums waren explizit frauenpolitisch und feministisch, es sollte
ein Ort der Begegnung für Frauen werden. Das Startkapital kam durch den

Verkauf von 100 «Adventskränzchen» zusammen, eine Aktion mit grosser
Ähnlichkeit zu denjenigen der bürgerlichen und gemeinnützigen Frauenorganisationen.

Die Sitzungen des Vorstands der Sektion Solothurn, die sich im
Juni 1980 schliesslich auflöste,40 fanden nunmehr in diesen Räumlichkeiten

statt. Es gab eine kleine Bibliothek mit Frauenliteratur und Frauenzeitschriften

sowie eine kostenlose Informationsstelle mit Beratung und Bekanntgabe
von Literatur zu juristischen, finanziellen, medizinischen und beruflichen

Fragen. Geplant waren ein «Frauenlädeli», Deutschkurse für Migrantinnen
und kulturelle Veranstaltungen.41

«Danke für die Blumen - Mutterschutz wäre uns lieber». OFRA und

kapitalismuskritischer Feminismus

«E. H. demissioniert aus dem Vorstand des Frauenzentrum Solothurn. [...]

Die Arbeit mit diesen mittelständischen und launischen Frauen liegt ihr
nicht.»42 Protokolliert im Oktober 1977, verweist dieses Zitat auf einen
zusätzlichen innerfeministischen Streitpunkt - in Solothurn waren sich die

jüngeren Feministinnen keineswegs immer einig. Ab 1977 existierte in
Solothurn eine lokale Gruppe der OFRA, Organisation für die Sache der Frau.

Bereits 1975 ist in der feministischen Zeitschrift Emanzipation, dem späte-

37 StaSO N-oio Bestand Sektion Solothurn des SVF, Jahresbericht der Sektion Solothurn des SVF (20.3.1973-
5.3.1974); Rundschreiben des Vorstands der Sektion Solothurn des SVF an die Mitglieder, Solothurn, 13.6.1973.

38 Brigitte Studer, 1968 und die Formung des feministischen Subjekts (Reihe Wiener Vorlesungen im Rathaus,
Bd. 153), Wien 2011.

39 StaSO N-010 Bestand Sektion Solothurn des SVF, Jahresbericht der Sektion Solothurn des SVFs (1977/78).

40 StaSO N-010 Bestand Sektion Solothurn des SVF, Einladung zur Generalversammlung der Sektion Solothurn
des SVF vom 25.6.1980.

41 StaSO N-oio Bestand Sektion Solothurn des SVF, Jahresbericht der Sektion Solothurn des SVF (1977/78);

Werbeschreiben des Frauenzentrums, o.D.

42 Schweizerisches Sozialarchiv (SozArch) Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Vorstandssitzung vom 28.10.1977.



i8o

ren OFRA-Organ, eine POCH-Frauengruppe aus Solothurn vermerkt.43 Die

gesamtschweizerische OFRA entstand 1977 aus der anfänglich
marxistischleninistischen Progressiven Organisation Schweiz (POCH), die in den frühen
1970er-Jahren auch in Solothurn vertreten war,44 und wurde zu einer
autonomen Frauenorganisation. Mit ihrer dezidiert linken und kapitalismuskritischen

Politik fungierte sie im Folgenden als zentrale Akteurin der neuen

Frauenbewegung. Gleichzeitig unterschied sie sich von der FBB durch eine

herkömmlichere Organisation mit Sektionen, Delegiertenversammlung,
Vorstand und Sekretariat.45

Die Zusammenarbeit der Solothurner OFRA mit dem Frauenzentrum

war, wie angedeutet, von Konflikten geprägt. Eine oder zwei «OF7L4-Frauen»

gingen regelmässig zu den Vorstandsitzungen des Frauenzentrums, heisst

es in einem Bericht vom Frühjahr 1977, noch vor der Eröffnung des

Zentrums. Der Kontakt hätte sich jedoch als «sehr problematisch herausgestellt».

Einige Frauen des Frauenzentrums würden die OFRA nicht als selbstständige

Organisation betrachten.46 Im Zusammenhang mit der Errichtung einer

Frauenberatungsstelle sei die OFRA von den Frauenzentrums-Frauen gar
«hintergangen» worden.47 Die Gründerinnen des Frauenzentrums ihrerseits

waren erzürnt, als ihnen in einem Zeitungsbericht Nähe zur linken POCH

nachgesagt wurde. Der Verein Frauenzentrum empfand dies als Unterstellung

und antwortete mit einer Stellungnahme: Das Frauenzentrum sei zwar
fortschrittlich, die Frauenrechtsbewegung könne jedoch nicht mit der POCH

gleichgesetzt werden. Emanzipatorische Ansprüche zu haben, hiesse nicht

per se, «extrem» zu sein.48

Die OFRA wird in der Literatur als Exponentin der neuen, linken
Frauenbewegung gehandelt, die sich in die Tradition der Arbeiterinnenbewegung
stellte. Bereits am Gründungskongress kündigten die Aktivistinnen die

Lancierung einer Mutterschutzinitiative an, welche die Politik der OFRA in
den folgenden Jahren massgeblich prägte,49 so auch in Solothurn. Die ersten
Vorstösse für eine Mutterschaftsversicherung gehen in der Schweiz auf das

43 Kontaktadressen der POCH-Frauengruppen, in: Emanzipation. Feministische Zeitschrift für kritische Frauen

1/1975, S. 4-

44 Zur POCH vgl.: Bernhard Degen, Progressive Organisationen, in: HLS, online unter: https://hls-dhs-dss.ch/
de/articles/017404/2011-12-14/, Zugriff: 19.4.2021.

45 Joris, Die i97oer-Jahre, S. 64.
46 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Vorstandsbericht OFRA Solothurn März 1977 bis Februar 1978.

47 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Bericht für das Sekretariat, 27.11.1977

48 StaSO N-oio Bestand Sektion Solothurn des SVF, Stellungnahme des Vereins Frauenzentrum an die Solo¬

thurner Zeitung, 5.5.1977.

49 Joris, Die i97oer-Jahre, S. 64f.



i8i

Jahr 1877 zurück, eingeführt wurde sie schliesslich erst im Jahr 2005. Am
9. Mai 1978, anlässlich des Muttertags, verteilten Aktivistinnen der OFRA

in Solothurn einen Flyer mit dem Titel «Danke für die Blumen - Mutterschutz

wäre uns lieber».50 Die Diskussion um eine Mutterschaftsversicherung
war zudem gruppenintern ein zentraler Punkt.51 Die OFRA engagierte sich

zudem in der institutionellen Politik auf kantonaler und kommunaler Ebene.

Anfang des Jahres 1978 waren etwa Vorstösse zu Beratungsstellen,
gynäkologischen Untersuchungen oder einem Kindergartenobligatorium hängig.
An der 1. Mai-Veranstaltung in Solothurn war die Gruppe jeweils mit einem

eigenen Transparent anwesend und trug feministische Forderungen an eine

linke Öffentlichkeit.52 Mit Strassenaktionen, einer Ausstellung und der

Vorführung des innerhalb der feministischen Szene populären Films «Lieber

Herr Doktor» setzte sie sich in den ausgehenden 1970er-Jahren für das Recht

auf freie Abtreibung ein. Letzteres ist ein «Interventionsfilm» eines feministischen

Kollektivs, der im Vorfeld der im September 1977 abgelehnten Initiative
zur Fristenlösung produziert wurde."

Anlässlich der Regierungsratswahlen imJahr 1977 gründete die OFRA ein

Unterstützungskomitee für die POCH-Kandidatin und gleichzeitiges OFRA-

Mitglied Marguerite «Miguel» Misteli, das mit Strassenständen und Plakaten

für deren Wahl warb. Misteli war die erste Frau, die für den Solothurner

Regierungsrat kandidierte, erwartungsgemäss jedoch erfolglos.54 Zudem setzte sich

die OFRA für die Gefangenen des Frauengefängnis Hindelbank ein.55 Neben

den lokalen Aktionen und Vorstössen war die OFRA Solothurn in der
Zeitschrift Emanzipation immer wieder mit Veranstaltungshinweisen oder

kleineren Berichten präsent.56

Gemäss ihrem Aktionsprogramm von 1978 organisierte sich die Gruppe,

«um gemeinsam die Rechte der Frauen zu verteidigen, die vollen Rechte zu

erkämpfen». Gemeint seien Rechte in Bildung, Beruf, politischer Partizipation,

Familie, Sozialversicherungen, Sexualität und Kulturleben.57 Hier

zeigte sich das Politikverständnis der Neuen Linken, wonach das Priva-

50 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Protokoll der Vorstandssitzung vom 2.5.1978.

51 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Protokoll der Generalversammlung vom 25.2.1978.

52 Ebd.

53 Homepage des Filmkollektivs Zürich: https://www.filmkollektiv.ch/pagina.php7o,20,11,0,32, Zugriff:
19.4.2021.

54 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Vorstandsbericht der OFRA Solothurn vom März 77-Februar 78; zu

Misteli vgl. Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.), Geschichte des Kantons Solothurn, S. 164t.

55 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Protokoll der Vorstandssitzung vom 1.7.1977.

56 Fast in jeder Ausgabe seit 1975 ist in der Emanzipation ein Hinweis auf die Adresse der Solothurner Gruppe
oder auf Veranstaltungen zu finden, vgl. Emanzipation. Feministische Zeitschrift für kritische Frauen.

57 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Aktionsprogramm Solothurn Ölten 1978.



182

te politisch sei. Über die herkömmlichen Themen institutioneller Politik
hinaus werden sogenannt «private Bereiche» wie familiäre Aufgabenverteilung

und sexuelle Selbstbestimmung bearbeitet. Unterstrichen wird
diese These mit Praktiken oder Selbsttechniken, welche die OFRA neben der
Öffentlichkeitsarbeit pflegte. Durch «Arbeit am Selbst» sollten sozialisierte
Verhaltensmuster innerhalb von Frauengruppen durchbrochen werden.58

Es existierte eine Diskussionsgruppe, in der Frauen gemeinsam feministische

Bücher oder die OFTM-Zeitschrift Emanzipation lasen, Filme schauten

und dies anschliessend unter Frauen diskutierten. Zentrale Themen waren

Körper, Sexualität und Selbstuntersuchung oder geschlechtsspezifische
Erziehung.59

Ein weiteres Anliegen der Stadtsolothurner OFRA war von Beginn an, eine

Beratungsstelle von Frauen für Frauen zu eröffnen. Nach einer erfolglosen
Zusammenarbeit mit dem Frauenzentrum suchte die OFRA eigene Räumlichkeiten

zu diesem Zweck.60 Ob die Idee eines autonomen (Frauen-)Raums für
eine OF7L4-Beratungsstelle in Solothurn umgesetzt werden konnte, ist unklar.
Was jedoch bestand, war ein wöchentlicher Treffpunkt in der Genossenschaft

Kreuz und somit ein temporärer Raum von Frauen für Frauen. Frauen,
insbesondere von der OFRA, trafen sich jeweils am Donnerstagabend im Foyer im
ersten Stock des selbstverwalteten Betriebs zum Austausch und zu gemeinsamen

Gesprächen. Daneben spielten sie Rollenspiele und gründeten einen
Frauenchor.61 Für die OF/L4-Frauen bot der Frauenabend die Möglichkeit,
weitere Frauen kennenzulernen und die Organisation bekannter zu machen.

Nach den «ernsten Geschäften», wie Diskussionsgruppen oder Sitzungen,
wurde jeweils getanzt.62 Neben anderen frauenspezifischen Veranstaltungen
organisierte die OFRA ebenfalls im Kreuz im Jahr 1977 zum ersten Mal das

sogenannte «Häxefescht». Die zweite Ausgabe etwa war ein grosser Erfolg,
wie die Gruppe bilanzierte. 500 Frauen, Männer und Kinder nahmen teil, es

gab Musik, Tanz und ein Frauentheater, Stände, Flohmarkt, Kinderprogramm
und Verpflegung im und vor dem Kreuz.62

58 Interview mit Alice Mistel, 25.3.2021.

59 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Protokoll der Vorstandssitzung vom 14.12.1977; Sozarch Ar 55.40.11,
OFRA Solothurn, Protokoll der Vorstandssitzung vom 10.1.1978.

60 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Protokoll der Vorstandssitzung vom 14.2.1978.
61 Interview mit Alice Misteli, 25.3.2021.
62 M. B., Das Foyer im Kreuz in Solothurn, in: Emanzipation. Feministische Zeitschrift für kritische Frauen 5/1979,

S.15.

63 Sozarch Ar 55.40.11, OFRA Solothurn, Vorstandsbericht der OFRA Solothurn vom März 77-Februar 78.



183

Selbstverwaltung als emanzipatorisches Handlungsfeld für Frauen?

Der Aktivismus der OFRA in Solothurn war innerhalb der Selbstverwaltungsbewegung

angesiedelt, die Organisation war eng mit der Genossenschaft Kreuz
verbunden. Ihre Sitzungen und Treffpunkte fanden in deren Räumlichkeiten

statt. Hier waren weitere linkspolitische Gruppen wie die POCH Solothurn

angesiedelt, zudem fand 1982 die Gründung der auf nationaler Ebene tätigen
Gruppe Schweiz ohne Armee (GSoA) im Saal des Kreuz statt.64 Fast relevanter
als die Organisierung politischer Gruppierungen erscheint, dass die
Genossenschafterinnen und Genossenschafter des Kreuz seit 1973 mit neuen Lebensund

Arbeitsformen experimentierten. «Ein paar junge Leute haben es satt zu

warten auf das Ende der blossen Vermutung, dass es bessere Formen menschlicher

Gemeinschaft gibt»,65 so der Titel des 1979 veröffentlichten Romans von
Rolf Niederhauser, Schriftsteller und Mitbegründer des Kreuz. Das Buch
beruhte aufden Erfahrungen der erstenJahre innerhalb der Genossenschaft,
«erfunden von einem, der dabei gewesen ist»,66 und erlangte innerhalb der linken
Szene in der Schweiz sowie in Deutschland Bekanntheit.67 Warten «auf den

Sozialismus in der Schweiz» könne man noch lang, diese jungen Leute wollten
endlich etwas ausprobieren, steht weiter im Roman von Niederhauser.68 Das

Buch ist als Montage, bestehend aus persönlichen Erinnerungen und fiktiona-
len Teilen sowie originalen Protokollen, Tagebucheinträgen, Statutenauszügen
und weiterem, ein wichtiges Zeitdokument. «Dabei will jeder etwas andres»,

schreibt Niederhauser zu Beginn, «angenehme Arbeitsbedingungen, Freiraum
für Kreativität, Wohngemeinschaft, Zentrum für politische Information... Sie

versuchen, alles unter ein Dach zu bringen. Schluss mit dem Herumpöbeln
des Einzelnen. Politische Überzeugung auch im Privaten wirken lassen. Keine

Trennung von Arbeit und Freizeit.»69

Vor dem Hintergrund der Krise der 1970er-Jahre, die zu zunehmender

Arbeitslosigkeit und Demokratieabbau geführt hätte, sei es kein Zufall,
argumentierten Genossenschafterinnen und Genossenschafter des Kreuz 1979,

dass die Genossenschaftsbewegung wieder Auftrieb erhielt.70 Aktiv beteiligt
an der Gründung waren die Schwestern Miguel und Alice Misteli, beide Mit-

64 Regierungsrat des Kantons Solothurn (Hg.), Geschichte des Kantons Solothurn, S. 125.

65 Rolf Niederhauser, Das Ende der blossen Vermutung, Darmstadt und Neuwied 1979. Beim zitierten Satz

handelt es sich um den vollständigen Titel des Buches.

66 Ebd., S. 5.

67 Interview mit Rolf Niederhauser, 9.4.2021.
68 Niederhauser, Das Ende, S. 12.

69 Ebd.

70 Genossenschaft Kreuz, Solothurn, in: Toni Holenweger/Werner Mäder (Hg.): Inseln der Zukunft? Selbstver¬

waltung in der Schweiz, Zürich 1979, S. 253.



184

glieder der OFRA. Beide wohnten ab 1973 im vorherigen Hotel oberhalb des

Restaurants in einer 19-köpfigen Wohngemeinschaft mit Kindern. Das Kreuz

sollte alleinstehenden Frauen mit Kindern Berufstätigkeit ermöglichen und
ihnen die Möglichkeit bieten, so Miguel Misteli, am Zusammenleben in einer

Gruppe und am politischen Aktivismus zu partizipieren.71

Wie die gelernte Hochbauzeichnerin Alice Misteli, damals Mutter zweier

Kleinkinder, unverheiratet und im Service der Genossenschaft tätig, im Jahr
1979 schilderte, würden der «genossenschaftliche Anspruch» und «die

Wirklichkeit» jedoch teilweise auseinanderdriften. Im Kreuz zu wohnen habe für
Frauen «den grossen Vorteil, dass die Kinder uns immer während der Arbeit
sehen können, dass wir mehr und unbelastet arbeiten können, da die Kinder
im selben Haus leben, wo wir arbeiten».72 Kinder, die im Kreuz wohnten,
wurden finanziell von der Genossenschaft getragen. Ausserhaus wohnende

Mütter erhielten Kinderzulagen. «Die Sicherheit, die die Ehe den Frauen gibt,
bekam ich von der Genossenschaft», so Misteli. Etwas anderes als die finanzielle

Absicherung sei jedoch die praktische Unterstützung im Alltag. Zum

damaligen Zeitpunkt wohnten drei Kleinkinder und drei Knaben im Alter
zwischen 10 und 14 Jahren in der Wohngemeinschaft. Die Arbeit mit den

Kleinkindern hätte sich aufdie biologischen Mütter beschränkt, durch
Nachtschichten der anderen Genossenschafterinnen und Genossenschafter kam der

unterschiedliche Rhythmus hinzu, was die Mütter isolierte: «Das Alleinsein
in einer Wohngemeinschaft kann trostloser sein als in einer Kleinwohnung».73

Nichtsdestotrotz lohne sich dieser Versuch, dank unterstützenden
Genossenschafterinnen und Genossenschafter, der finanziellen Sicherheit und der

idealen Aufteilung von Arbeit und Kinderbetreuung. «[V] erglichen mit allen

Hausfrauen der Welt möchte ich nie mehr zurück zum üblichen Frau-Mann-
Kind-Verhältnis».74 Ein Versäumnis sei hingegen, dass in Diskussionen um

Selbstverwaltung die Inklusion von Kinder bis anhin kaum erwähnt worden

sei, weshalb Misteli abschliessend fragt: «Hätte der ganze Idealismus, die

ganze Fronarbeit für eine menschliche und gerechte Welt überhaupt noch

Sinn, wenn wir nicht auf eine Weiterführung durch unsere Kinder hoffen

könnten?»75 Eltern dürften aus den Kollektivbetrieben nicht ausgeschlossen

werden und für Frauen, die «die Rolle der Ehefrau in einer Kleinfamilie nicht

71 Interview mit Marguerite Misteli, 28.5.2020.

72 Alice [Misteli], Selbstverwaltung für unsund unsere Kinder!, in: Toni Holenweger/WernerMäder(Hg.): Inseln

der Zukunft? Selbstverwaltung in der Schweiz, Zürich 1979, S. 42-45.
73 Ebd., S. 43.

74 Ebd., S. 44.
75 Ebd.



185

Abb. i: Marguerite
«Miguel» Misteli, hier im

Jahr 1970 abgebildet, war
an unterschiedlichen
feministischen Initiativen
in Solothurn beteiligt.
Fotografie von Karsten de

Riese, Privatarchiv

Marguerite Misteli.

mehr spielen wollen», brauche es neue Formen der Sicherheit, die kollektiv
diskutiert und umgesetzt werden sollten.76 Die Wohngemeinschaft bestand bis

in die zweite Hälfte der 1980er Jahre. Der Versuch, die Trennung von Wohnen
und Arbeiten aufzulösen und damit auch Frauen, insbesondere alleinerziehende

Mütter, zu unterstützen, wurde im Kreuz über zehn Jahre umgesetzt.77

Konflikte innerhalb des Betriebs rund um die Notwendigkeit einer
konventionellen Betriebsleitung führten bald zur Trennung von Gründungsmitgliedern.

Laut Miguel Misteli sei derjenige Teil aus dem Kollektiv ausgetreten,
der «einen Geschäftsführer wollte, also Linienstruktur», anschliessend seien

die Frauen im Kreuz in der Mehrheit gewesen.78 Aus diesem Konflikt heraus

entstand eine weitere Genossenschaftsbeiz in der Solothurner Altstadt,
nur einige Häuser vom Kreuz entfernt: 1978 öffnete das Restaurant Löwen,

das heutige Baseltor. Erster Präsident der Genossenschaft war der Künstler

Schang Hutter. «Im Löwen ist die Organisation gekennzeichnet durch wirkliche

Zusammenarbeit, d.h. jedes Mitglied ist gleichberechtigt», schreiben die

Gründerinnen und Gründer der Genossenschaft in einer Broschüre. «Es soll

keine künstliche Hierarchie geben, jedoch wird die Entstehung einer natürlichen

Hierarchie nicht unterdrückt. Natürliche Hierarchie bedeutet, dass sich

eine gewisse Arbeitsteilung ergibt, in deren Rahmen jeder seine Fähigkeiten

76 Ebd., S. 45.

77 Das exakte Ende der Wohngemeinschaft im «Kreuz» konnte nicht ermittelt werden, laut Rolf Niederhauser
bestand sie bis in die zweite Hälfte der 1980er Jahren. Interview mit Rolf Niederhauser, 8.4.2021.

78 Interview mit Marguerite Misteli, 28.5.2020.



i86

optimal einsetzen kann.»79 Im Gegensatz zum Kreuz wurden hier gewisse
Formen von Hierarchie explizit geduldet, zudem war der Löwen in erster Linie
eine Beiz und weniger ein Ort, an dem sich politische Gruppierungen praktisch

organisierten.80

Ende der 1970er-Jahre begann Lisa Probst in der Küche des Löwen zu
arbeiten. 1963 brach sie ihre Ausbildung zur «Krankenschwester» ab, da sie

mit ihrem ersten Kind schwanger war. Als die Kinder grösser waren, wollte sie

wieder arbeiten, als Hausfrau ohne reguläre Ausbildung war ein beruflicher

Wiedereinstieg jedoch nicht einfach. Eine Freundin, die bereits im Löwen

arbeitete, habe ihr gesagt: «Wenn du nirgendwo arbeiten kannst, dann
probiere es doch hier.»81 Als einzige Tochter eines Zimmermanns - sie hatte fünf
Brüder - in einem grossen, ländlichen Haushalt aufgewachsen, musste sie

schon als Kind Hausarbeiten erledigen. In der Küche der Genossenschaftsbeiz

habe sie tun und lassen können, was sie wollte: «Wenn ich hier in der Küche

arbeite, arbeite ich, als hätte ich unser Haus voller Gäste. Wenn ich anderswo

angestellt wäre, würde ich vorwiegend die Anweisungen meines Vorgesetzten
ausführen... Darum bedeutet für mich die Arbeit im Löwen: mithelfen;
mitgestalten; mitdenken; mitbestimmen; in gemeinsamer Arbeit; in gemeinsamen

Sitzungen; in gemeinsamen Gesprächen.»82 Neben Lisa Probst waren zwei

weitere Frauen in der Anfangszeit des Löwen prägend: Bettina Marbach initiierte

u.a. gemeinsam mit Armin Rigert, früherer Genossenschafter im Kreuz,

die Gründung der neuen Genossenschaft. Sie war in den ersten Jahren für
den Service verantwortlich. 1980 stiess Pia Camponovo dazu, nachdem sie

anschliessend an die Matura ein Jahr in einem Tessiner Restaurant gearbeitet
hatte. Sie arbeitete gemeinsam mit Lisa Probst in der Küche, die sie Anfang
der 1980er-Jahre ins Handwerk einführte. Heute ist Camponovo Küchenchefin

im Restaurant Baseltor, das 1992 aus dem Löwen hervorging.83

Die geschilderten Beispiele des Engagements von Frauen in selbstverwalteten

Betrieben lassen sich auf unterschiedliche und doch miteinander

verknüpfte Weisen deuten. Erstens waren feministische Ideen und Forderungen

in der Selbstverwaltungsbewegung präsent und wurden im alltäglichen
Betrieb umzusetzen versucht, wie es besonders die Ausführungen von Alice
Misteli zeigen. Alleinstehende Frauen mit Kindern oder Hausfrauen ohne

Ausbildung, die sich in einer finanziell prekären Lage befanden, konnten hier

79 Privatarchiv Genossenschaft Baseltor, Broschüre «Ganz wichtig, weil es um den Leue geht», o. D.

80 Interview mit Lisa Probst, 3.2.2021.
81 Ebd.

82 Privatarchiv Genossenschaft Baseltor, Broschüre Löwen 1/1979, S. 4.
83 Interview mit Bettina Marbach und Pia Camponovo, 23.4.2021; Interview mit Lisa Probst, 3.2.2021.



i87

Abb. 2: Lisa Probst 1983

in der Genossenschaft
Löwen, wo sie seit 1978

arbeitete. Fotografie von
Claudia Leuenberger,
Privatarchiv Genossenschaft

Baseltor.

einfacher ins Berufsleben (wieder-)einsteigen. Zweitens liess ein selbstverwalteter

Betrieb grössere Handlungsspielräume zur Mitbestimmung und
dadurch Selbstverwirklichung, auch von Frauen. Drittens, und das verdeutlicht

etwa die beinahe anarchistisch anmutende Schilderung von Lisa Probst

davon, was sie am selbstverwalteten Betrieb schätzte, waren die Genossenschaften

Orte, an denen die Hierarchiekritik von Frauen und damit ihre Kritik
am Patriarchat im alltäglichen Arbeiten auf grössere Resonanz stiessen -
zumindest verglichen mit traditionelleren, hierarchisch strukturierten
Arbeitsverhältnissen.

14. Juni 1991. Ein feministischer Streik und seine Folgen

Am 14. Juni 1991,20Jahre nach der Annahme des Frauenstimmrechts, protestierten

in Solothurn unzählige Frauen und solidarische Männer. Anlass war
eine der grössten politischen Kundgebungen in der Geschichte der Schweiz:

Der Frauenstreiktag, an dem schweizweit eine halbe Million Frauen teilnahm.
Im «Jubeljahr»84 1991 - die Schweizer Eidgenossenschaft feierte ihr 700-jähriges

Bestehen - sahen viele Frauen «kein[en] Grund zum Jubeln», so die

damalige Solothurner SP-Nationalrätin Ursula Ulrich-Vögtlin,85 und bekundeten

ihren Unmut gegenüber der Diskriminierung von Frauen durch mannigfaltige
Aktionen.

84 Vgl. dazu: Elisabeth Joris, Der Frauenstreik im Jubeljahr 1991, in: NZZ, 14.6.2011.

85 Gosteli-Stiftung - Archiv zur Geschichte der schweizerischen Frauenbewegung (AGoF) 304 Archiv Frauen¬

zentrum Solothurn, Rede von Ursula Ulrich-Vögtlin zum 14. Juni 1991.



i88

Die Idee eines Streiks der Frauen verbreitete sich ausgehend von
Gewerkschafterinnen aus dem Jura rasch in der gesamten Schweiz. Überall entstanden

kantonale und lokale Streikkomitees, die im Austausch mit dem nationalen

Streikkomitee des Schweizerischen Gewerkschaftsbunds (SGB) den

Aktionstag planten. Die Nichtumsetzung des Gleichstellungsartikels, der seit

1981 in der Bundesverfassung steht, ohne jedoch eine gesetzliche Konkretisierung

erfahren zu haben, war der Hauptgrund für die Mobilisierung.86

In der Stadt Solothurn trafen sich Aktivistinnen bereits Monate zuvor

regelmässig zu Sitzungen im Kreuz. In aufwändiger Freiwilligenarbeit stellten

sie den reibungslosen Ablauf des Streiktags sicher.87 Am 14. Juni kamen

über tausend Frauen aus der Stadt und den umliegenden Gemeinden auf den

Klosterplatz, wo die Hauptkundgebung stattfand. Männer kochten für die

streikenden Frauen und betreuten die Kinder. Und die Frauenband donne-

mobili sang «Frauen kommt jetzt aus dem Haus, kommt aus euch heraus,

spielt nicht länger Katz und Maus, mit der Herrschaft ist es aus».88 Aktivistinnen

kleideten die männlichen Brunnenfiguren neu ein, violette Luftballons

mit dem Frauenstreiklogo und Girlanden schmückten die Altstadt. Strassen

erhielten «frauengerechte» Namen - so hiess etwa die Theatergasse vorübergehend

«Souffleusengasse» und aus der Rathausgasse wurde die «Hexengasse».

Der Demonstrationszug führte die kämpferische Art des Protests

vor Augen: Vor dem Rathaus, wo eine Streikdelegation den kantonalen

Forderungskatalog einreichen wollte, brach kurzzeitig Unruhe aus. Da sie von
keinem Regierungsrat empfangen wurden, beschlossen erzürnte Aktivistinnen

spontan einen «Überfall» auf das Rathaus mit Kreide und Konfetti. Rasch

waren Abwart und Staatsschreiber zur Stelle und drohten den protestierenden

Frauen mit der Polizei.89

Neben der offiziellen Kundgebung fanden in Solothurn und der

umliegenden Region dezentrale Aktionen von erwerbstätigen Frauen statt. Im
Bürgerspital Solothurn gab es Protestpausen, in Derendingen streikten am

Vormittag alle Primarlehrerinnen und Kindergärtnerinnen und in Altersund

Pflegeheimen legten Angestellte zeitweise ihre Arbeit nieder.90 Mithilfe

86 Für einen Überblick zum Frauenstreik vgl. Brigitte Studer, Frauenstreik (1991), in: HLS, online unter: https://
hls-dhs-dss.ch/de/articles/o58286/2oi9-o6-i2/, Zugriff: 20.4.2021.

87 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, diverse Protokolle des Städtischen Streikkomitees Solothurn

von 1991.

88 Interview mit Doris Schaeren, 7.4.2019.
89 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Protokoll des Kantonalen Treffens «Frauenstreik» vom 4.9.1991;

Protokoll der Nachbereitungssitzung der Gruppe Solothurn vom 21.6.1991; Veränderter Stadtplan, o.D.;

Fotografien vom 14.06.1991 in Solothurn, Fotografin unbekannt.

90 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Versuch einer ersten Bilanz, Stand 13 Uhr, 14.6.1991.



189

Abb. 3: Frauen streiken am 14. Juni 1991 auf derTreppe der Sankt-Ursen-Kathedrale in Solothurn.

Fotografie von Hansruedi Meier, Gosteli-Stiftung, Archiv Frauenzentrum Solothurn, 304.

eines «Streiktelefons» unterrichteten die Aktivistinnen ununterbrochen die

Medien und den SGB über die laufenden Arbeitsniederlegungen.9'
Im gesamten Kanton hatten sich laut Medienberichterstattung mehrere

tausend Frauen am Streik beteiligt. Von einer «eigentlichen Streikwelle»
könne hingegen nicht gesprochen werden, kommentierte die Solothurner

Zeitung.92 Schweizweit sprach ein grosser Teil der Medien dem Frauenstreik
den politischen Charakter ab und stellte die Proteste als «grosses Fest» oder

«fröhliche Happenings» dar. Das lag nicht zuletzt an einem Streikverständnis,

das bis heute im öffentlichen Verständnis wirksam ist und unter Streik

einzig die Verweigerung von «vertraglich vereinbarter abhängiger Arbeit»
versteht.93 Am 14. Juni 1991 streikten jedoch nicht nur erwerbstätige Frauen,
sondern auch selbstständig arbeitende, nicht-erwerbstätige oder sich in
Ausbildung befindende Frauen. Hausfrauen, Mütter, Bäuerinnen, Ehefrauen

besetzten den Begriff «Streik» mit einer neuen Bedeutung. In Tradition
feministischer Kritik zeigt sich am Frauenstreik eine Problematisierung des

91 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Flyer «Streikbrief» vom 21.5.1991.

92 Solothurner Zeitung, 15.6.1991.

93 Brigitte Studer, Streik als Fest. Der Schweizer Frauenstreik von 1991, in: Theresa Adamski et al. (Hg.): Ge¬

schlechtergeschichten vom Genuss. Zum 60. Geburtstag von Gabriella Hauch, Wien/Berlin 2019, S. 52-65.



190

herkömmlichen Arbeitsbegriffs: «Arbeit» wurde in einer erweiterten Bedeutung

ins Zentrum gestellt. Auf dem Klosterplatz in Solothurn war, neben der

Lage von Migrantinnen in der Schweiz und der Ausbeutung von Frauen im
Globalen Süden, «Arbeit» prominentester Gegenstand der Kritik. Und unter
«Arbeit» verstanden die beteiligten Frauen weit mehr als nur Lohnarbeit,
wie es die Reden auf dem Klosterplatz verdeutlichen. Der unterschiedliche

Zugang von Frauen und Männern zum Erwerbsarbeitsmarkt war ebenso

Thema wie eine Aufwertung weiblicher Freiwilligen-, Ffaus- und Betreuungsarbeit.

Françoise Kopf, Präsidentin des Mütterzentrums Solothurn, brachte
die feministische Kritik an unbezahlter Arbeit sowie an der gesellschaftlichen

Organisation von Arbeit im Allgemeinen auf den Punkt: «Während

Lohnarbeit hohes Ansehen geniesst und bezahlt wird, wird die freiwillige
Arbeit von Frauen weder honoriert noch gesellschaftlich anerkannt. Das ist
im höchsten Mass paradox und ungerechtfertigt. Denn die Gratisarbeit von
Hausfrauen und Müttern ermöglicht erst unseren Männern ihrem Beruf
nachzugehen und Karriere zu machen. Frauen liefern die Infrastruktur und
den Grundstein zur Berufsarbeit der Männer. Zudem garantieren sie die

zukünftige Existenz des Staates, indem sie Kinder in die Welt setzen und gross
ziehen.»94

An der Geschichte des Frauenstreiks zeigt sich nicht nur eine kreative
und kämpferische Umsetzung feministischer Kritik über die Aneignung des

öffentlichen Raums, eine Protestform, die in dieser Vielschichtigkeit und
Grösse in Solothurn nicht bekannt war. Der Frauenstreik lässt sich gleichzeitig

als eine Geschichte des «Empowerments» in einer Kleinstadt erzählen.

Kurz nach dem 14. Juni konstatierte die kantonale Streikkoordinatorin Silvia

Briner, der Aktionstag habe den Frauen «ein neues Selbstbewusstsein»
verliehen.95 Unmittelbar nach dem Streik entstand in Solothurn eine Vielzahl

neuer feministischer Projekte. Bereits im Frühjahr 1992 gab es mehrere neue

autonome Frauengruppen. Das ehemalige Solothurner Streikkomitee, unter
dem Namen Frauen 14. Juni weiter aktiv, ermutigte die neuen Gruppen und
sicherte ihnen finanzielle Unterstützung zu. Als Reaktion auf eine Vergewaltigung

in Solothurn entstand die Gruppe Frauen wehren sich, die

Selbstverteidigungskurse für Frauen organisierte. Eine weitere neue Gruppe war Frauen

am Ruderjn), eine Gruppe zur politischen Frauenbildung. Der FrauenRATorganisierte

einen regelmässigen Austausch zwischen gewählten Politikerinnen
und «interessierten Frauen aus der Basis».

94 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Rede von Françoise Kopf zum 14. Juni 1991.

95 Solothurner Zeitung, 15.6.1991.



191

Abb. 4: Am 14. Juni 1991 fanden auf dem Klosterplatz Reden und Konzerte statt. Fotografie von
Hansruedi Meier, Gosteli-Stiftung, Archiv Frauenzentrum Solothurn, 304.

Im März 1992 wurden zudem die FrauenFilmtage in Solothurn veranstaltet.96

Der Streik von 1991 war in vielerlei Hinsicht «Auslöser für das neue

Engagement für eine alte Sache». Die Forderung nach eigenen Räumlichkeiten
kam im Projekt FrauenBeiz zum Ausdruck, das auf der Rückfahrt von einer
nationalen Streik-Nachbereitungssitzung entstanden sein soll.97 Der Frauenstreik

habe den beteiligten Aktivistinnen verdeutlicht, wie wichtig «Solidarität»

sei, um den Anliegen und Perspektiven der Frauen in der Öffentlichkeit
Gehör zu verschaffen.98 Nach dem Streiktag fand zunächst zweimal im Monat,
und bald wöchentlich, eine FrauenBeiz im Begegnungszentrum Altes Spital
statt. Das Bedürfnis nach frauenspezifischen Veranstaltungen und autonomen

Räumen war gross und eine Gruppe von Frauen, die grösstenteils bereits

im Solothurner Streikkomitee engagiert gewesen war, gründete den Verein
Frauenzentrum Solothurn. Unter demselben Namen wie bereits 197799 öffnete

im November 1993 oberhalb des Restaurants Vini an der Prisongasse 4 das

96 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Brief an die Frauen des Solothurner Streikkomitees betr. Erinnert
ihr euch noch -14. Juni '91?, Februar 1992.

97 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Von einer FrauenBeiz zum Frauenzentrum Solothurn, Novem¬

ber 1993.

98 Solothurner Zeitung, 17.10.1994.

99 Wie lange das erste Frauenzentrum in Solothurn bestand, konnte nicht ermittelt werden.



192

Frauenzentrum (FZ) als selbstverwaltetes Kultur- und Begegnungszentrum
von und für Frauen. Als «geschützter Raum» konzipiert, war Männern der
Zutritt einzig aus «finanziellen Gründen» erlaubt. Mindestens drei Viertel aller

Veranstaltungen sollten ausschliesslich Frauen zugänglich sein. Angelehnt
an feministische Zentren, die in Schweizer Städten wie Zürich oder Genf in
den 1970er-Jahren entstanden waren,'00 war das FZ ein Ort, wo Frauen sich

selbst und einander gegenseitig bestärken sollten. In den zwei Räumen der

damaligen WOGENO-Wohnung konnten sich Frauen informieren und gegenseitig

in ihrem Selbstvertrauen bestärken, gemeinsam diskutieren und
Veranstaltungen organisieren. Die Themen waren breit: In der Anfangszeit fanden

etwa Veranstaltungsreihen zu «Frau - Gesundheit - Körper» oder «Gelebte

Frauensolidarität» statt. Aktivistinnen berichteten über weibliche Armut und

Miguel Misteli, in der Zwischenzeit zur Nationalrätin der Grünen gewählt,
informierte regelmässig vor den Nationalratssessionen über aktuelle
frauenpolitische Angelegenheiten. Daneben wurde renoviert, wurden Velos geflickt,
gekocht, getanzt, gefeiert und vieles mehr."" Bis zur Schliessung 2003 war das

FZ ein wichtiger Treffpunkt für feministisch engagierte Frauen in Solothurn.
Eine zentrale Funktion des FZ war zudem, lesbischen Frauen einen sicheren

Ort zu bieten.'02

«Männerprivilegien abbauen». Feministische Initiativen in den

iggoer-Jahren

Im Frühjahr 1991, vor dem grossen Frauenstreik, kandidierte Miguel Misteli

auf einer Frauenliste für den Nationalrat. «Unser Ziel war, einen Sitz zu

gewinnen und eine Frau nach Bern zu schicken», schrieben die Grünen des

Kantons Solothurn im September 1992. «Der Anstoss kam von einer Frau, die

genug von der Männerherrschaft hatte.»103 Frauenlisten erschienen Margrit
Schwarz, die in der Partei den Antrag gestellt hatte, als einzige Möglichkeit,
um die Wahl einer Frau zu sichern. Wer die Grünen wählen wollte, konnte
ausschliesslich Frauen wählen. Im Vorfeld gab es jedoch auch Widerstand von
Männern innerhalb der Partei selbst.104 Von den sieben kandidierenden Frauen

wurde Miguel Misteli gewählt. Kurz vor der Wahl im Herbst 1991 referierte sie

100 Vgl. z.B. Madelaine Mart/Sabine Rock/Katrin Simonett (Hg.), Frauen im Zentrum. Fotos und Texte zu

30 Jahren Frauenzentrum Zürich, Bern 2005
101 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Konzept Frauenzentrum Solothurn, o.D.; Frauenzentrum Solo¬

thurn, Jahresbericht 1993-1995.
102 Interview mit Miguel Misteli, 28.5.2020.

103 StaSo Akzession 2021 Grüne Gübs Solothurn Wasseramt, ohne Bestandsnummer, Grüne Kanton Solothun,
Frauenlisten bei den Nationalratswahlen 1991,13.9.1992.

104 Ebd.



193

Abbildung 5: Am Frauenstreik 1991 beteiligten sich in Solothurn rund 1000 Personen. Fotografie von
Hansruedi Meier, Gosteli-Stiftung, Archiv Frauenzentrum Solothurn, 304.

am Frauenstreik über die Lage von Frauen im Globalen Süden. Ein halbes Jahr

zuvor war Misteli aus Mozambique zurückgekehrt, wo sie zehn Jahre gelebt
und als Stadtplanerin in der Entwicklungszusammenarbeit gearbeitet hatte.
Nach ihrer Rückkehr arbeitete sie wieder in der Genossenschaft Kreuz und

engagierte sich als ehemaliges POC//-Mitglied fortan für die Grünen. Zurück
in der Schweiz war es ihr ein grosses Anliegen, das Bewusstsein für globale

Ungleichheiten zu wecken und zu stärken - so war ihrer Meinung nach die

Diskriminierung von Frauen aus dem Globalen Süden viel zu wenig
gegenwärtig, ebenso wie deren grundlegende und strukturelle Verknüpfung mit
dem Lebensstandard von Schweizern und Schweizerinnen.105 Als National-
rätin mietete sie mit den Ratseinkünften ein Büro im Solothurner
Frauenzentrum und half so, dessen Finanzierung zu sichern.106 Das Engagement von

Miguel Misteli in der parlamentarischen Politik auf eidgenössischer Ebene,

ihre gleichzeitige Beteiligung an Protesten auf der Strasse wie dem Frauenstreik

und an subkulturellen Formen des Feminismus - etwa ihr Engagement

105 Interview mit Miguel Misteli, 16.4.2019; AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Rede von Miguel Mis¬

teli zum 14. Juni 1991.

106 AGoF 304 Archiv Frauenzentrum Solothurn, Konzept Frauenzentrum Solothurn, o.D.; Frauenzentrum Solo¬

thurn, Jahresbericht 1993-1995.



194

im Frauenzentrum - zeigt exemplarisch, wie sich institutionelle feministische

Politik zunehmend mit Widerstandspraktiken überschneidet, die seit den

1970er-Jahren in der Schweiz durch die «neue» Frauenbewegung verbreitet

wurden.
Die Grünen engagierten sich in den frühen 1990er-Jahren dafür, dass im

Kanton Solothurn eine Gleichstellungsstelle eingerichtet werden sollte - eine

Forderung, die am Frauenstreik 1991 in Form eines Postulats dem

Regierungsrat übergeben worden war. Im März 1993 scheiterte diese Forderung

jedoch an der bürgerlichen Mehrheit im Kantonsrat: «Bürgerliche schicken

Gleichstellungsbüro bachab», titelte die Solothurner Zeitung. «Die

Gleichberechtigungsbestrebungen arteten aus zu einem Geschlechterkampf, der von
extremen Feministinnen gesteuert werde», so wird ein Vertreter der Auto-

partei zitiert.107 Eine kleine Gruppe von Frauen protestierte vor dem Rathaus

gegen die Ablehnung der Forderung nach einem Gleichstellungsbüro.
Unmittelbar vor dem Eingang des Parlamentsgebäudes legten sie ein Transparent

nieder mit der Aufschrift «Auch hier werden unsere Rechte mit Füssen

getreten» - buchstäblich, wie die in der Zeitung veröffentlichte Abbildung
zeigt: Männer, wahrscheinlich Kantonsräte, trampeln über den Schriftzug.,oS

Ein weiterer politischer Vorstoss war die Volksinitiative «Für eine

gleichberechtigte Vertretung von Frauen und Männern in den kantonalen

Behörden - Initiative 2001», die sich inhaltlich an der eidgenössischen

«Quoten-Initiative» orientierte und eine dem Bevölkerungsanteil entsprechende

Vertretung von Frauen und Männern in Exekutive, Legislative und

Gerichtsbehörden forderte.109 Die Initiative wurde im Juni 1995 mit 3274

gültigen Unterschriften eingereicht,110 aber vom Kantonsrat auf Antrag des

Regierungsrats am 13. Februar 1996 für ungültig erklärt. Die Empörung der

Initiantinnen, unter anderen Miguel Misteli, mittlerweile Alt-Nationalrätin
und Kantonsrätin für die Grünen, und SP-Kantonsrätin Evelyn Gmurczyk,

war gross. Die Solothurner Feministinnen drohten bereits im Vorfeld des

Kantonsratsentscheids mit einer Stimmrechtsbeschwerde, unterstützt wurden sie

von Margrith Bigler-Eggenberger, erste Schweizer Bundesrichterin und zentrale

Figur der Schweizer Frauenbewegung.111 Gmurczyk stellte im Kantonsrat

107 Beat Nützli/Christian von Arb, Bürgerliche schicken Gleichstellungsbüro bachab, in: Solothurner Zeitung,
18.3.1993.

108 Ebd.

109 Sozarch Ar 1.117.23, Dokumentation SP-Frauen Schweiz, Solothurn; Nicole Gysin, Angst vor Frauenquoten?
Die Geschichte der Quoteninitiative 1993-2000 (Reihe Gender Wissen, Bd. n), Bern, Wettingen 2007.

no Beat Liniger, Streit um Quoten, in: Tages-Anzeiger, 10./11.2.1996.

m Claudio Soliva, Margrith Bigler-Eggenberger, in: HLS, online unter: https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/
032482/2021-01-19/, Zugriff: 19.4.2021.



195

einen Antrag aufAbstimmung unter Namensaufruf, womit «den Männern ein

kollektives, anonymes Nein verunmöglicht werden» sollte. Bei dem Ihema sei

nicht einmal auf die linken Männer Verlass, wird Gmurczyk in der Solothurner

Zeitung zitiert. Viele Politiker argumentierten, eine Quote würde grundsätzliche

Rechte beschneiden, da sie die Wahlfreiheit einschränke, worauf die

SP-Politikerin antwortete: «Es werden nicht die Rechte der Männer, sondern

deren Privilegien abgebaut.»"2 Der Antrag des Solothurner Regierungsrats zur
Ungültigkeitserklärung der Initiative fand schweizweit mediale Beachtung,
zumindest in den Deutschschweizer Tageszeitungen. In der linken Wochenzeitung

WOZ findet sich ein scharfer Kommentar: In ihrer Radikalität sei

die Initiative geeignet, so kommentierte Yvonne Lenzlinger, «Männerherzen

in die Hosen plumpsen zu lassen»."3 Diese kurze Episode illustriert einerseits

die öffentliche Aufmerksamkeit, welche die Solothurner Aktivistinnen
erhielten, andererseits zeigt sie die nationale Vernetzung, nicht zuletzt mit
prägenden feministischen Frauen wie Bigler-Eggenberger. Abschliessend lässt
sich festhalten, dass gleichstellungspolitische Initiativen in Stadt und Kanton
Solothurn seit den späteren 1990er-Jahren kaum Resonanz fanden und auf
Gegenwind stiessen. Am Frauen*streik 2019 wurde wiederum eine kantonale

Gleichstellungstelle gefordert, die Forderung jedoch erneut vom Regierungsrat

abgeschmettert.

Fazit und Ausblick

Wie gestaltet sich Feminismus in einer Kleinstadt? Was ist anders als in den

Urbanen Zentren, wo gibt es Parallelen? Diese Fragen diskutiere ich nun
abschliessend. Die feministische Bewegung in Solothurn zwischen 1968 und
2000 weist eine Vielzahl von Erscheinungsformen, Organisationsweisen,
Politiken und Praktiken auf. Diese lassen sich, wie in der Einleitung
argumentiert, nicht mit den zwei gegensätzlichen Kategorien «alt» und «neu»
fassen, dafür sind die Überschneidungen zwischen den unterschiedlichen

Organisationen und Gruppen zu gross, auf personeller wie ideeller Ebene.

Fruchtbarer erweist sich der von Elisabeth Joris vorgeschlagene Begriff der

Dynamisierung unterschiedlicher feministischer Strömungen. Die jungen
Feministinnen im Solothurner Frauenrechtsverband etwa, repräsentierten sie

nicht gleichzeitig unterschiedliche Positionierungen? Laut der Forschung, die

sich vorwiegend aufdie grossen Schweizer Städte beschränkt, hätten sich die

«alte» und «neue» Frauenbewegung erst in den ausgehenden 1970er-Jahren

112 Ursula Siegenthaler, Männerprivilegien abbauen, in: Solothurner Zeitung, 9.2.1996.

113 Yvonne Lenzlinger, Quotenregelung auf dem Prüfstand, in: WOZ, 9.2.1996.



ig6

angenähert.1'4 In Solothurn arbeitete der SVF jedoch bereits 1969 mit einer

Aktivistin der FBB Zürich zusammen. Nach 1973 war der Solothurner SVF

deutlich von Politiken der «neuen» Frauenbewegung geprägt, was bis anhin
für keine andere Sektion nachgewiesen ist. Sie bedienten zwar einerseits,

anknüpfend an vielfältige Formen weiblicher Vereinstätigkeit seit dem
ausgehenden 19. Jahrhundert, die klassische Form eines Vereins mit Präsidentin,
Vorstand, Mitglieder, Rundschreiben etc. Andererseits griffen sie auf Inhalte
und Aktionsformen zurück, die seit 1968 vermehrt in der feministischen

Bewegung aufkamen: Emanzipation statt nur rechtlicher Gleichberechtigung,
Lesezirkel, Basisarbeit etc. Weiter erfolgten Abgrenzungsbestrebungen oder

Kritiken in verschiedene Richtungen: Einerseits gegenüber dem in Verbänden

organisierten Feminismus, dessen Politik den Aktivistinnen zu wenig weit

ging. Andererseits traten Konflikte und Reibungen mit der OFRA hervor, die

aus der Tradition der Arbeiterinnenbewegung und der Neuen Linken
hervorging. Die innerhalb ihres eigenen Verbands radikal positionierten jungen
Aktivistinnen wollten ihrerseits nicht mit Vertererinnen einer «extremen»

Linken verglichen werden. Die OFRA selbst war schweizweit vernetzt, wie es

bereits ihre Partizipation an der Zeitschrift Emanzipation zeigt. Die Frauen,

die sich innerhalb des nationalen Frauenrechtsverbands exponierten und
1977 das Frauenzentrum gründeten, waren für die dezidiert linken Feministinnen

der OFRA wiederum zu bürgerlich. Die beiden Organisationen arbeiteten

aber trotzdem punktuell zusammen.
Der Blick auf das Engagement von Frauen in selbstverwalteten Betrieben

zeigt einerseits ein praktisches Handlungsfeld für feministische Ideen und
Praktiken, andererseits wirft es zusätzliche Fragen auf, die nur am Rande

diskutiert wurden: Neben den innerfeministischen Reibungen waren
Feministinnen mit der patriarchal organisierten Gesellschaft konfrontiert, die

vor der linken Szene nicht Halt machte. Anspruch und Wirklichkeit in der

Selbstverwaltung drifteten teils auseinander, wie etwa Alice Misteli darlegte.

Gleichzeitig zeigt sich, wie prekär die Lage von Frauen, hier insbesondere von
alleinerziehenden Müttern und ungelernten Hausfrauen im Arbeitsmarkt, in
den 1970er- und 1980er-Jahren war.

Am Beispiel der feministischen Bewegung in Solothurn der 1970er- und

1980er-Jahre lässt sich festhalten, dass eine Reibung verschiedener feministischer

Positionierungen stattfand. Diese Positionierungen sind jedoch weder

an Generationen noch an Verbänden oder Gruppen klar festzumachen. Die

ii4 Schulz/Schmitter/Kiani, Frauenbewegung, S. n, 73-83.



197

Übergänge zwischen verschiedenen Strömungen gestalteten sich im Verhältnis

zu anderen Schweizer Städten fliessender, sowohl was inhaltliche
Forderungen, Protestformen, Praktiken und Selbsttechniken betraf.

Die 1990er-Jahre gestalten sich aufgrund der zunehmenden Institutionali-
sierung des Feminismus, die hier nur angeschnitten werden konnte, nochmals
anders. An der Figur von Miguel Misteli zeigt sich ein Zusammenkommen von
institutioneller feministischer Politik und ausserparlamentarischem
Aktivismus. Anfangs der 1990er-Jahren unterstützte sie als Nationalrätin lokale

autonome feministische Projekte und beteiligte sich an Strassenprotesten.
Die gescheiterten Vorstösse zur institutionellen Gleichstellung der Geschlechter,

wie für eine Quote in der Verwaltung oder eine kantonale Gleichstellungsstelle,

zeugen von einem besonders harten Kampf um die Verwirklichung
von Geschlechtergerechtigkeit jenseits der Urbanen Zentren. Andere Städte

und Kantone hatten etwa bereits seit den 1980er-Jahren institutionalisierte
Stellen zur Frauenförderung oder Gleichstellung innerhalb der öffentlichen

Verwaltung,"5 was in Solothurn bis heute noch aussteht und erst kürzlich
wieder abgeschmettert wurde."6

Nichtsdestotrotz soll hier nicht das Narrativ von den fortschrittlichen
Zentren und der rückständigen Peripherie reproduziert werden. Die

Ausführungen verweisen auf aktive feministische Organisationen, Gruppen,
Personen sowie feministische Praktiken und Ideen, die im Alltag umgesetzt
wurden. Die feministische Bewegung nach 1968 konnte erst grob umrissen
werden und es besteht noch viel Forschungsbedarf. Dennoch kann ich bereits

einige Eigenheiten im Vergleich mit der bestehenden Forschung zu Feminismus

in anderen, grösseren Schweizer Städten ausmachen. Wie eingangs als

These dargelegt, lassen sich am Beispiel der Stadt Solothurn innerfeministische

Konfliktlinien auf Grund der Kleinräumigkeit retrospektiv besonders

gut festmachen. Die Aktivistinnen waren, wahrscheinlich aufgrund der
Überschaubarkeit der Szene, besonders aufeinander angewiesen, und die
unterschiedlichen Strömungen sind weniger klar voneinander trennbar. Trotz
inhaltlicher Differenzen fand eine Zusammenarbeit über gruppenspezifische
Grenzen hinweg statt, was wiederum Konflikte verstärken oder beschleu-

115 Als Überblick und insbesondere zur Stadtverwaltung Zürich vgl. Sarah Probst, Ermächtigte Frauen - opti¬
mierter Betrieb? Die betriebliche Frauenförderung der Fachstelle für Frauenfragen der Zürcher Stadtverwaltung

1987-2000 (Reihe Berner Studien zur Geschichte. Reihe 6: Sozial-, Kultur- und Geschlechtergeschichte

des 19. und 20. Jahrhunderts: Vol. 1) Bern: Bern Open Publishing BOP 2020, online unter: https://
boris.unibe.ch/140865/, Zugriff: 19.4.2021.

116 Der Regierungsrat antwortet auf den Forderungskatalog, in: Streikpost#4, Juni 2020, S. 21, online unter:

https://fem-so.ch/streikpost4/, Zugriff: 19.4.2021.



198

nigen konnte - in den grösseren Städten wird zumindest für die 1970er-Jah-

re eine klarere Abgrenzung der unterschiedlichen Gruppen der «alten» und

«neuen» Frauenbewegung voneinander ausgemacht. Die Aktivistinnen waren
zudem mit einem gesellschaftlichen «Aussen» konfrontiert, etwa einem

bürgerlichen Regierungsrat oder einer patriarchal geprägten Linken. Ob sich

diese Auseinandersetzungen anders oder intensiver gestalteten, kann hier
nicht abschliessend diskutiert werden.

Neben den für die Kleinstadt Solothurn spezifischen Ausprägungen
bestehen zudem Parallelen zu feministischen Bewegungen andernorts. Ideen

wie Ermächtigung von Frauen in «geschlossenen» Frauengruppen, wie sie

sich in den Lesezirkeln des SVF und im 1977 gegründeten Frauenzentrum,
den unterschiedlichen Praktiken der OFRA in der Genossenschaft Kreuz oder

dem Frauenzentrum in der Solothurner Vorstadt in den 1990erJahren zeigen,

waren in der gesamten Schweiz üblich. Hier zeigt sich zudem ein transnationaler

Austausch von feministischen Ideen und Praktiken: Feministische
Diskussions- und Selbsterfahrungsgruppen verbreiteten sich ausgehend von
Schwarzen Feministinnen in den USA in den 1970er-Jahren in Europa und
der Schweiz. Auch Frauenzentren waren in den 1970er-Jahren in diversen

Schweizer Städten verbreitet. Überschneidungen zeigen sich nicht nur an
Praktiken oder Aktionsformen, sondern auch an der Vernetzung der Solothurner

Aktivistinnen mit der gesamtschweizerischen Frauenbewegung. So fand

eine Zusammenarbeit mit prägenden Figuren unterschiedlicher feministischer

Generationen und Ausrichtungen statt, mit Emilie Lieberherr, Margrith
Bigler-Eggenberger oder Andrée Valentin.

Kaum betrachten konnte ich die Veränderungen im Feld der institutionellen

Politik im Nachgang zur Abstimmung von 1971. Wie gestalteten Frauen,

zuvor über hundert Jahre von diesen Rechten ausgeschlossen, die Politik auf
kantonaler und kommunaler Ebene mit? Und weiter, wie prägten Feministinnen,

die innerhalb der Behörden arbeiteten, die Umsetzung feministischer
Ideen in der Verwaltung? Dies ist ein Thema für zukünftige Forschung. Zudem

konnte ich nicht auf Frauenprojekte im Bereich Sozialarbeit oder Gesundheit

eingehen, die in den 1990er-Jahren entstanden und explizit feministischen
Grundsätzen folgten. Eine weitere Lücke ist die Frage nach dem Einfluss der

80er-Jugendbewegung auf die feministische Szene in Solothurn respektive
feministischen Ideen innerhalb der 80er-Bewegung. Abschliessend lässt sich

festhalten, dass Feminismus in Solothurn und anderen Schweizer Kleinstädten

weiterhin ein lohnendes Forschungsfeld mit vielen weiterführenden oder

offenen Fragen darstellt.


	Feminismus in Solothurn : die Frauenbewegung 1968-2000

