Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 94 (2021)

Artikel: Die Madonna in den Erdbeeren : auf den Spuren eines Gemaldes aus
dem Spéatmittelalter

Autor: Bihler, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965107

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Madonna in den Erdbeeren

Auf den Spuren eines Geméldes aus dem
Spatmittelalter

Paul Bihler

Seit ich mich mit der Geschichte der Pramonstratenser und speziell der ehe-
maligen Pramonstratenser-Abtei Gottstatt (Orpund, Vorort von Biel) be-
schaftige, hat mich die Tafel «xMadonna in den Erdbeeren» fasziniert: durch
ihren hervorragenden kiinstlerischen Ausdruck, als eines der éltesten Bilder
des Kunstmuseums Solothurn, aber auch wegen ihrer angeblichen Herkunft
aus Gottstatt. Unter Kunsthistorikern gilt die Entstehungszeit Anfang des
15. Jahrhunderts als gesichert. In Beschreibungen wird das Gemélde einem
oberrheinischen Meister zugeschrieben und um 1420/1425 datiert. Der Kiinst-
ler wie auch der Stifter sind nicht bezeichnet. Das heisst: Die Herkunft des
Bildes ist ungesichert; ebenso wenig ist klar, wer sein Stifter ist. Einzig sicher
ist,dass das Bild im ehemaligen St.-Josefs-Kloster in Solothurn war, 1865 vom
hiesigen Kunstverein gekauft wurde und nun im Kunstmuseum Solothurn
ausgestellt ist.

Da die Quellenlage zu diesem Gemalde diirftig ist, entwickle ich einige
Hypothesen, die ich aus der Sicht der vorhandenen Fakten aufstellen kann.
Der Maler, der mogliche Stifter, das Vorhandensein in Gottstatt und der Weg
nach Solothurn miissen angenommen und sollen damit begriindet werden.
Ich wahle also die Wegbeschreibung von der Neuzeit zuriick ins Spéatmittel-
alter.

Das Kolloquium des CERP (Centre d’études et de recherches prémontrées)
2015 in Littich/Liege (Belgien) unter dem Thema «Die Pramonstratenser und
die Kunst» gab mir den Anstoss zu meinen Recherchen.



10

Die Faktenlage

1867 Erwerb des Gemaéldes durch den Kunstverein, Restaurierung
1855 Verhandlung zwischen Kunstverein und dem Kloster St. Josef
1654 Einweihung der Klosterkirche St. Josef
Bis 1614 Beginen-Samnung unter Obhut der Franziskaner
1527-1542  ist keine Meisterin der Beginen erwihnt
1528 Berner Reformation, Auflosung der Abtei Gottstatt
1524-1528 Der Solothurner Konrad Schilling letzter Abt von Gottstatt
1449-1453 Der Solothurner Niklaus Mecking Abt von Gottstatt
1411-1442  Der Solothurner Johannes Mecking Abt von Gottstatt
1414-1418 Konzil von Konstanz
1395-1404 Konrad IIl., Graf von Neuenburg
1375 Gugler-Einfall, Gottstatt wird besetzt, Graf Rudolf von Nidau
stirbt.

+  Ein beeindruckendes Gemilde

Eine Farbtafel, Mischtechnik auf Fichtenholz, 145,5 x 87 cm. André Kamber,
der dem Kunstmuseum Solothurn von 1972 bis 1997 als Konservator vorstand,
beschreibt es wie folgt:

«Maria, reich bekrént und von einem Heiligenschein verklirt, der die
Worte <Sancta Maria Virgo» enthilt, sitzt in einem Garten. Seinen
Abschluss gegen einen Goldgrund mit aufgemaltem Wolkenornament
bildet eine Hecke von rot und weiss blithenden Rosenstriduchern. Maria
reicht dem neben ihr stehenden Kind, das ein Kriiglein in der einen
Hand hilt, eine weisse Rose. Aufihrem Schoss hélt sie ein aufgeschla-
genes Buch. Der gesamte Grund des Gartens ist iiberzogen mit einer
dichten Vegetation: Erdbeeren, denen die Tafel ihren Namen verdankt,
im Hintergrund, Maiglocklein und Médrzenblumen im Vordergrund.
Rechts vorn kniet, stark verkleinert, ein betender Jiingling.»"

11 Symbolik des Bildes

Kamber deutet die Symbolik des Bildes wie folgt: «Die Tafel ist, ihrer Entste-
hungszeit entsprechend, voller Symbolik. Es verbinden sich in ihr drei Typen
der Mariendarstellung. Maria im Rosenhag versinnbildlicht die jungfrauliche
Geburt. Das offene Buch — Gebetbuch, Bibel — und das Hinreichen der Rose
zum Kind bedeutet die Unterweisung des Kindes. Die weisse Rose ist zudem

1 Folgende Zitate aus Kamber:S. 3.



1

ein todverkiindendes Symbol, was zuldsst, das Gefdss in der Hand des Kindes
als Tranenkriiglein zu deuten. Die kleine Figur im Vordergrund lasst das Bild
als Gedéchtnistafel erscheinen; darauf weisen auch die Erdbeeren hin, denn
nach einer Volkssage dienten Erdbeeren den Seelen verstorbener Kinder als
Nahrung.»

Erdbeeren haben diesem Bild seinen Namen gegeben. Vorchristlich sind
sie Attribute von Liebesgottinnen, vor allem der germanischen Freia und der
romischen Venus, also Symbole der Sinnlichkeit und Lust. Ihre rote Farbe ist
die Farbe der Liebe. Im Christentum ist diese Pflanze mit ihren Friichten auch
noch Symbol fiir «Demut, Bescheidenheit, bescheidene Schonheit und das ver-
gossene Blut Christi [...] Die Erdbeeren deuten in der Kunst ausserdem aufden
rechtschaffenen Menschen, dessen Frucht die guten Werke sind. In England
sind die Blatter der Erdbeere ein Zeichen von Rang. Die Herzogskronen sind
mit acht Erdbeerbléttern geschmiickt.»

Wenn Erdbeeren als Nahrung fiir die Seelen verstorbener Kinder charak-
terisiert werden, deutet also das Bild auf eine Todessituation hin. Die roten
Rosen als Zeichen die Liebe und Lebenshingabe, deren Dornen als Zeichen
der Verletzbarkeit.

Der goldhinterlegte obere Teil der Tafel kann als Paradies gedeutet werden.
Hier darf die Seele der Verstorbenen die Herrlichkeit des ewigen Lebens ge-
niessen. In der Hecke sind sieben verschiedene Vogel auszumachen - sieben
ist ja die gottliche Zahl. Wir sehen rechts zwei Distelfinken als christliches
Symbol fiir die Passion Christi, die sich ihre Brust mit Blut firbten, als sie
versuchten, Dornen aus der Krone des Gekreuzigten zu reissen. Sie wurden
im Mittelalter als Talisman zum Schutz vor der Pest verwendet, da man ihm
die Fdhigkeit zuschrieb, Krankheiten anzuziehen. Der Pirol links unten mit
seinem auffallend gelben Gefieder passt in die goldene Paradiesdarstellung;
er verfiittert seinen Jungen neben Insekten auch Kirschen - Symbol fiir Kraft
und Fruchtbarkeit.

Die dgyptische Mythologie kennt die Vorstellung, dass im Tod die Seele
(Ba) als Vogel den Leib verldsst. Bekanntlich 6ffnen die Juden beim Eintreten
des Todes das Fenster des Sterbezimmers, damit «die Seele hinausfliegen
kann».

Die Erdbeere ist auch die Lieblingspflanze mittelalterlicher Maler, wie
zum Beispiel von Schongauer, den Briidern van Eyck und Hieronymus Bosch.
Aufmit Erdbeeren geschmiickten Rasenteppichen wandeln Maria, Jesus oder
einer der zahlreichen Heiligen. Auch in Grimms Mérchen «Grossmiitterchen
Immergriin» suchen Kinder Erdbeeren, die ihre kranke Mutter heilen sollen.



12

Weitere Symbole unseres Gemaldes sind: Das Griin der Bildkomposition
als Zeichen der Hoffnung, Erdbeerblatter fiir die Dreifaltigkeit Gottes, Mai-
glockchen fiir das Heil der Welt, die dornenlose Rose fiir Mariens unerschopf-
liche Barmherzigkeit, Anmut und Milde; Marias blauer Mantel fiir den Glau-
ben und ihr rotes Kleid als Hinweis auf die Passion.

Aus dem Mittelalter sind uns etliche Legenden {iberliefert, in welchen
Maria im Kontext von Tod und Auferstehung gesehen wird. So gibt das Bild
einen Hinweis auf den christlichen Auferstehungsglauben: Das Gesche-
hen wird in den Hortus conclusus (lat. geschlossener oder verschlossener
Garten) - quasi den Paradiesgarten verortet, ein bekanntes Bildthema des
Spéatmittelalters, das eine besondere Rolle in der Mariensymbolik spielt. Der
Satz im Hohelied des Alten Testamentes «Schon bist du, meine Freundin.
Meine Schwester, liebe Braut, du bist ein verschlossener Garten, eine ver-
schlossene Quelle, ein versiegelter Born» wird dabei auf Maria gedeutet. Auch
der vergoldete Hintergrund des Gemaldes deutet den Paradiesgarten an.

12 Typus und Funktion

Wir stehen vor einem aussergewdhnlichen Marienbild. Maria wird hier nicht
klassisch thronend dargestellt und stellt auch nicht das Jesuskind dem Be-
trachter zur Verehrung vor. Sie schaut auf das Kind; dieses ist jedoch nicht
jenes Jesuskind, das auf den meisten Mariendarstellungen auf dem Schoss
Mariens sitzend dargestellt wird, denn das Kind triagt nicht die Christus kenn-
zeichnende kreuzbezeichnete oder dreipassende Gloriole; somit kann ange-
nommen werden, dass es sich um ein gewohnliches Kind handelt. Die Figur
entspricht weder dem Typus der Hodegetria (Wegweiser-Madonna) mit Jesus
auf dem Schoss seiner Mutter, die mit dem Finger auf ihn hinweist, noch dem
Eléusa-Typ (mitleidende, erbarmende Madonna), bei dem die beiden sich zért-
lich aneinanderschmiegen.

Die drei Strahlen in Kreuzform tiber dem Kopf konnen auf die Christus-
nachfolge dieses Kindes hinweisen, das mit ihm durch Tod und Auferstehung
gegangen ist. Dass dieses Kind so sehnsiichtig zu Maria aufschaut und die
Hand nach der Rose ausstreckt, ist ebenfalls nicht giangig.Es kann somit das
Bild eines Kindes sein, das zwar in der Christusnachfolge steht, jedoch die
Hilfe der Muttergottes erbittet.

Es kann als Votivbild bezeichnet werden, denn es stellt den Votanten (die
Stifterfigur in der rechten unteren Ecke des Bildes) und Maria als angerufene
Person dar. So kann die «Madonna in den Erdbeeren» als Trostbild fiir jene
Eltern verstanden werden, die ein Kind durch den Tod verloren haben.



13

Diese Indizien ermoglichen folgenden Schluss: Das Bild ist ein Votivbild
und vermutlich von einem frommen Menschen gestiftet worden, dem ein
kleines Kind verstorben war. Er wollte es Maria anvertrauen, damit es in die
ewige Herrlichkeit Gottes einziehen darf.

. Die Aussage dieses Bildes
21 Wie ging man damals mit friih verstorbenen Kindern um?

Uns sind aus dem Mittelalter Seuchen, der «Schwarze Tod» (Pest), Hungers-
note und Kindersterblichkeit tiberliefert, die zu Anfang des 15. Jahrhunderts
auch unsere Gegend heimsuchten. Die Kindersterblichkeit war so hoch, dass
der Tod eines Kindes nicht immer tiefe Trauer ausloste. So ist bemerkenswert,
dass es doch Familien gab, welche die Trauer bewusst wahrnahmen und sich
tiber das Schicksal ihrer Kinder Gedanken machten.

Dabei dachte man dariiber nach, was mit den ungetauft verstorbenen
Kindern geschehe, die nach der damals geltenden Lehre keine Aufnahme
im Himmel fanden und schon gar nicht in das Fegefeuer oder die Hélle ein-
gehen mussten. Darum stellte man sich einen geschiitzten Raum vor, den
Limbus, oft auch als Vorhélle oder Vorhimmel bezeichnet. Thomas von Aquin
beschrieb im 13. Jahrhundert den «limbus puerorum» als Ort ewiger, natiir-
licher Gliickseligkeit. Der Limbus (lat. Rand, Saum, Umgrenzung) war immer
nur ein Denkmodell, eine theologische Spekulation, die sich aus Lehren der
Kirche zu Themen wie Siinde, Erbsiinde, Erlosung und Taufe ergab. Dieses
war besonders im Mittelalter weit verbreitet, trat jedoch nach dem 2. Vatika-
nischen Konzil in den Hintergrund. 2007 erkliarte Papst Benedikt XVI. diese
Theorie als dltere theologische Meinung, die nicht vom kirchlichen Lehramt
unterstiitzt wird.

Bei der hohen Kindersterblichkeit jener Jahrhunderte und dem Leid der
hinterbliebenen Eltern boten daher die entstehenden Legenden einen gewis-
sen Trost. Eine sagt zum Beispiel aus, dass Maria jedes Jahr einmal auf die
Erde herabsteigt, um in einem Korb Erdbeeren als Nahrung fiir die Kinder im
Limbus zu sammeln.”

Nun stand in der Nahe von Gottstatt seit 1302 die Kirche von Oberbiiren
(Biiren an der Aare BE). Sie war Maria geweiht, «da man von ihr als Mutter
Versténdnis fiir die Sorge um das Heil der toten Kinder erwartete».’ Das darin
aufgestellte Marienstandbild galt als wundertatig. Spétestens seit 1483 sind

2 https://de.wikipedia.org/wiki/Limbus_(Theologie). [Stand 19.01.2020].
3 Utz Tremp, Kathrin: HLS, Artikel «Oberbliren BE».



14

hier zu Hunderten totgeborene Kinder unter grossen Anstrengungen aus
dem ganzen Bistum hergetragen worden, um in dieser Wallfahrtskirche fiir
kurze Zeit zum Leben erweckt, getauft und kirchlich bestattet zu werden.*
In der von Kerzen und glithenden Kohlen aufgeheizten Kirche taten sie noch
ihren «letzten Atemzug». Der Priester legte dabei ein Daunenfederchen auf
die Lippen. Wenn sich dieses durch die aufsteigende, erwidrmte Luft bewegte,
wurde das als sichtbares Lebenszeichen gedeutet und so unter Lobgesdngen
die Taufe vollzogen.’

Auch aus Neuenburg sind wundersame Geschichten iiberliefert. Der
hl. Wilhelm von Neuenburg, um 1150 in England geboren, kam 1196 als Kaplan
an die neuerbaute Stiftskirche von Neuenburg und wurde Berater der Grafen
von Neuenburg. Er starb dort am 29. Mdrz 1231, wurde in seiner Kirche bestat-
tet und sein Grab zum Wallfahrtsort. Weniger als zwanzig Jahre nach seinem
Tod wird Wilhelm bereits als «Heiliger Mann» bezeichnet. Ein Dokument aus
dem Jahr 1272 besagt, dass St. Wilhelm damals viele Wunder vollbracht hatte,
besonders zur Heilung von Kindern. Am Ende des 15. Jahrhunderts breitete
sich die Verehrung dieses Heiligen auch im Osten von Neuenburg, im Bistum
Konstanz aus, auch in Oberbiiren.

Wenn Eltern im Mittelalter nach dem Tod eines Kindes Trost suchten,
fanden sie diesen also auf Wallfahrten und in verschiedenen Ritualen, Le-
genden und Erklarungen. Wenn auch dieses Ritual von Oberbiiren erst in der
2. Halfte des 15. Jahrhunderts explizit erwdahnt wird, kann doch der Gedanke,
verstorbene Kinder Maria anzuvertrauen, auch fiir den Stifter unseres Gemél-
des bereits frither wegweisend gewesen sein.

2.2 Das Tranenkriiglein

Das Kriiglein in der Hand des Kindes scheint auf den ersten Blick nicht in
die Komposition des Bildes zu passen. Im Gemélde «Die Verkiindigung an
Maria» in der Sammlung Oskar Reinhart (Winterthur), ebenfalls dem Ober-
rheinischen Meister zugeschrieben, dient ein nahezu identisches Kriiglein als
Blumenvase fiir kreuzférmige weisse Blumen; diese sind Zeichen des Heils,
das durch Jesu Kreuz und Auferstehung ermoglich wurde.

Der Gebrauch des Tranenkriigleins war auch bei den romischen Trauer-
riten iiblich. Die Angehorigen der Verstorbenen kauften juwelenbesetzte Tra-

4 Man spricht von einem Sanctuaire & répit (dt. Begriff fehlt, quasi «Aufschub-Heiligtum», Auferweckungs-
heiligtum): UTZ MARIENHEILIGTUM: S. 10-50.

5 Allerdings sind es aus medizinischer Sicht Gase, die sich im verwesenden Kérper bilden und bei Erwdrmung
entweichen.



15

Abb. 1: «Madonna in den Erdbeeren», Mischtechnik auf Fichtenholz, 145,5 x 87 cm, geschaffen
im friihen 15. Jahrhundert von unbekanntem Kiinstler, befindet sich im Besitz des Kunstver-
eins Solothurn, Standort Kunstmuseum Solothurn.



16

nenkriige und stellten professionelle Trauernde an, welche ihre Trinen darin
auffingen und aufbewahrten. Schliesslich wurden diese Kriige als Beigabe ins
Grab des Verstorbenen gelegt.

Die Legende des Tranenkriigleins wird im Elsass und im siid-, mittel- und
ostdeutschen Raum erzahlt. Am 6. Januar ziehen nicht nur als Caspar, Mel-
chior und Balthasar verkleidete Kinder von Haus zu Haus. Es ist auch der Tag
der Frau Holle oder Perchta (Berchta). An diesem Tag zieht diese alte keltische
Gottin mit den Heimchen, den Seelen verstorbener Kinder, tiber das Land in
Richtung Paradies.

Von einem solchen Umzug erzahlt eine traurig-schone Sage:

«Es waren einmal eine Mutter und ein Kind, und die Mutter hatte das
Kind, ihr einziges, lieb von ganzem Herzen, und konnte ohne das
Kind nicht leben und nicht sein. Aber da sandte der Herr eine grofSe
Krankheit, die wiithete unter den Kindern und erfafSte auch jenes
Kind, daf? es auf sein Lager sank und zum Tod erkrankte. Drei Tage
und drei Nachte wachte, weinte und betete die Mutter bei ihrem
geliebten Kinde, aber es starb. Da erfafte die Mutter, die nun allein
war auf der ganzen Gotteserde, ein gewaltiger und namenloser
Schmerz, und sie af$ nicht und trank nicht und weinte weinte weinte
wieder drei Tage lang und drei Nachte lang ohne Aufhéren, und rief
nach ihrem Kinde. Wie sie nun so voll tiefen Leides in der dritten
Nacht saf$, an der Stelle, wo ihr Kind gestorben war, tranenmiide
und schmerzensmatt bis zur Ohnmacht, da ging leise die Tiire
auf, und die Mutter schrak zusammen, denn vor ihr stand ihr
gestorbenes Kind. Das war ein seliges Englein geworden und ldchelte
siif$ wie die Unschuld und schon wie Verklarung. Es trug aber in
seinen Handchen ein Kriiglein, das war schier iibervoll. Und das
Kind sprach: <O lieb Miitterlein, weine nicht mehr um mich! Siehe,
in diesem Kriiglein sind Deine Tranen, die Du um mich vergossen
hast; der Engel der Trauer hat sie in dieses Gefifs gesammelt. Wenn
Du nur noch eine Trdne um mich weinest, so wird das Kriiglein
tiberfliefSen, und ich werde dann keine Ruhe haben im Grabe und
keine Seligkeit im Himmel. Darum, o lieb Miitterlein, weine nicht
mehr um Dein Kind, denn Dein Kind ist wohl aufgehoben, ist
gliicklich, und Engel sind seine Gespielen.» Damit verschwand das
tote Kind und die Mutter weinte hinfort keine Trdne mehr. Um des
Kindes Grabesruhe und Himmelsfrieden nicht zu storen, um des



17

Kindes Seligkeit willen weinte sie keine Trdne mehr, bezwang sie
ihren ungeheuern tiefen Seelenschmerz. So stark und machtig ist
Mutterliebe!»*

Frau Perchta oder Holda (Hulda, Holle) tritt in der germanischen Mythologie
als hoheres Wesen auf, das den Menschen freundlich und hilfsbereit gesinnt
ist. Ihr weihnachtlicher Umzug bringt dem Land Fruchtbarkeit.

Durch den Inkulturations-Vorgang, in dem das Christentum heidnische
Elemente iibernahm und christlich umdeutete, wird Frau Holle mit Maria
identifiziert, die ungetaufte und jung verstorbene Kinder ins Paradies gelei-
tet. Der 6. Januar wird damit nicht mehr im Sinn der germanischen Mytho-
logie gesehen, sondern im Zusammenhang mit der Epiphanie, dem Fest der
Erscheinung des Herrn.” Dieses Fest wird von den Westkirchen der Anbetung
des Kindes durch die Weisen aus dem Morgenland zugeordnet (Dreikonigs-
tag), in den Ostkirchen als Tag der Taufe Jesu im Jordan (Mt 3, 13-17) began-
gen. Damit wird ausgedriickt, dass die ungetauften Kinder nicht der Holle
verfallen, sondern quasi mit Jesus «getauft» werden, um in seine Herrlichkeit
aufgenommen zu werden. Somit wird die in der Legende beschriebene Win-
ternacht aufgrund des Auferstehungsglaubens zum Ostertag und damit zum
Friihlingstag gemacht. Maria wird ja generell als kinderliebende Frau darge-
stellt, die das Jesuskind sorgsam auf dem Arm trédgt. So diirfen die Kinder in
besonderer Weise Maria anvertraut werden.

23 Mariaund der Tod

Im christlich-religidsen Kontext, besonders in der katholischen und ortho-
doxen Tradition diirfen wir unsere Verstorbenen, vor allem die Kinder, Maria
anvertrauen, die sie wie das Jesuskind auf ihrem Arm tragen soll. Weiter ist
sie im christlichen Glauben die Fiirbitterin in der Todesstunde, wie im «Ave
Maria» der katholischen Kirche gebetet wird: «Heilige Maria, Mutter Gottes,
bitte fiir uns, jetzt und in der Stunde unseres Todes». Am Gedachtnistagihres
Todes, dem 15. August, dem Fest «Mariae Himmelfahrt», besser: «Fest der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel» wird sie als die Rangerste der
Auferstandenen® bezeichnet.

Bechstein: https://maerchen.com/bechstein/das-traenenkrueglein.php [Stand 22.02.2021].

Weder der 2. noch der 6. Januar hat etwas mit einem heiligen Berchtold zu tun, den es im Heiligenkalender

gar nicht gibt. «Aber auch der vielbehauptete germanische Ursprung im Zusammenhang mit einer Géttin

Berchta oder Perchta [...] kann nicht schliissig nachgewiesen werden. Im Schweizerischen Idiotikon wird auf

das mittelhochdeutsche berchttac, berchteltac, berchtnacht fiir <Epiphanias», <Dreikdnigstag> (6. Januar)

verwiesen». https://de.wikipedia.org/wiki/Berchtoldstag [Stand 19.01.2020].
8 1Kor1s,22 f.



18

Interessant ist im Zusammenhang unseres Themas der Blick auf die Si-
tuation Mariens in der Passion Jesu. Nur im Johannes-Evangelium begegnet
uns «die Mutter Jesu» unter dem Kreuz (Joh 19, 25-27): «Bei dem Kreuz Jesu
standen seine Mutter und die Schwester seiner Mutter, Maria, die Frau des
Klopas, und Maria von Magdala. Als Jesus die Mutter sah und bei ihr den
Junger, den er liebte, sagte er zur Mutter: Frau, siehe, dein Sohn! Dann sagte
er zu dem Jiinger: Siehe, deine Mutter! Und von jener Stunde an nahm sie der
Jinger zu sich.»’ Maria, die Mutter, hatte also das Leiden und den Tod ihres
Sohnes mitverfolgt. Diese Perikope sagt jedoch etwas iiber die Verantwortung
Jesu fiir diese Witwe aus, die nach dem Tod ihres Sohnes schutzlos dastehen
miisste. Die Mutter und der Lieblingsjiinger werden einander zugeordnet.

Maria kann den Eltern, die von Kindern Abschied nehmen miissen, ein
Beispiel des Loslassens und der Gelassenheit geben. Die Betrachtung der Pas-
sion Jesu und die des Kreuzwegs kann den Miittern von verstorbenen Kindern
ein Trost werden.

3 Spuren in Solothurn

Diese Faktenlage ist klar: Das Gemélde befindet sich erwiesenermassen seit
1854 im Besitz des Kunstvereins Solothurn. Es wurde den Nonnen des Fran-
ziskanerinnenklosters St. Josef abgekauft und von Eigner in Augsburg res-
tauriert. Heute befindet es sich im stiddtischen Kunstmuseum. Die Frage ist
allerdings offen, wie es ins St.-Josefs-Kloster gekommen ist; man glaubt, es
stamme aus der Solothurner Beginen-Samnung, einer religiésen Frauenver-
einigung, gekommen.

31 Das St.-Josefs-Kloster

Die Klosteranfinge von St. Josef in Solothurn gehen auf die Beginen-Samnung
in der Hinteren Gasse im Jahr 1345 zuriick.” Diese Samnung stand in Bezie-
hung mit dem angrenzenden Franziskanerkloster, deren Patres auch die spi-
rituelle Leitung wahrnahmen. In der Folge des Konzils von Trient (1545-1563)
verbreitete sich dessen Reformeifer auch in den Solothurner Klostern. Die
Schwestern wurden auf Anordnung von Papst Paul V. unter der Visitation des
Provinzials der Minoriten belassen.

1609 initiierte Nuntius Ladislaus von Aquino eine Reform fiir die Beginen
in Solothurn, die 1614 schliesslich zur Spaltung der Beginen in zwei Gruppen
fithrte: Die einen Schwestern griindeten das Kapuzinerinnenkloster Namen

9 Joh 19, 25-27, alle Zitate nach Einheitsiibersetzung 2016.
10  KdM SO IV:S. 414-441.



19

Abb. 2: Klosterkirche des Franziskanerinnenklosters St. Josef, Solothurn, vormaliger Standort des Bildes,
bevor es 1854 vom Kunstverein erworben wurde.

Jesu, die anderen tauschten den grauen Habit gegen das schwarze Kleid der
Franziskaner-Terziarinnen. Diesen bewilligte 1640 der Solothurner Rat den
Neubau - das St.-Josefs-Kloster, das am jetzigen Platz ausserhalb der Basel-
torschanzen aufgefiihrt wurde und 1652 bezugsbereit war. Am 20. Mai 1654
weihte der Lausanner Bischof Jodocus Knab den Altar der Klosterkirche.

Die Gemeinschaft zédhlte im Durchschnitt 20 bis 30 Schwestern, anfangs
nur Stadtbiirgerinnen, die meistens aus vornehmen Familien stammten,
wie von Sury, Glutz, Schwaller, Gugger, Wallier, Ruchti, Krutter, von Staal,
Vigier, von Steinbrugg, von Roll, von Vivis. Vergabungen der Familien Arreg-
ger, Oberst Sury, Schultheiss Brosi von Olten verhalfen dem Kloster zu weite-
rem Landbesitz. Das Kloster erlebte in der Mitte des 18. Jahrhunderts mit 32
Schwestern seine Bliitezeit.

Das ehemalige barocke St.-Josefs-Kloster wurde 1963 abgebrochen und
1965 durch einen modernen Neubau ersetzt, wobei die Kirche erhalten blieb.
Diese profanierte Klosterkirche beherbergt heute eine Galerie fiir zeitgenos-
sische Kunst.” Neben der Kirche sind noch ein U-formiger zweistockiger Rest
des an die Kirche angrenzenden Kreuzgangs und die Pfortenrdume vorhan-
den.

1 Blank: S. 92.



20

Im Klosterarchiv befinden sich Berichte tiber Gebetserhérungen der
Madonna im &usseren Chor von 1675. Sie sprechen von einem geschnitzten
Marienbild, das auf der linken, der Evangelienseite aufgestellt gewesen sei.”
Es sei in der Reformationszeit zusammen mit einem Kruzifix, das sich heute
in der Klosterkirche Namen Jesu befindet, «aus der Aare gezogen» worden.”
Alsim Jahr 1736 neue Altére aufgestellt wurden, ist es vermutlich umplatziert
worden. Es steht heute in der neuen Klosterkirche St. Josef. Dieses Verzeich-
nis enthélt aber noch den weiteren Hinweis: «Noch weitter werden in selben
Gotteshaus andachtig aufbehalten ein gemaltes unserer lieben Frouwen Bild-
nis.» Weil im Kloster keine anderen Bilder aus dieser Epoche vorhanden sind,
konnen wir schliessen, dass es sich dabei um unsere Madonna handelt.

Tatsachlich befindet sich im noch vorhandenen Rest des alten Klosters im
ersten Stock des Kreuzgangs eine mit einem Holzrahmen eingefasste Nische
mit den genauen Ausmassen des Bildes unserer Madonna. Die in der Kapellen-
mauer eingemauerte speziell gefertigte Nische muss bereits in der Bauzeit des
Klosters (1652) eingeplant worden sein. Da keine fritheren Aufenthaltsorte des
Gemaldes fassbar sind, handelt es sich um dessen friithsten Hinweis.

3.2 Die Verhandlungen des Kunstvereins

1851 wurde in Solothurn der erste Kunstverein des Kantons gegriindet, der
bereits vier Jahre spiter das Bild erwerben wollte.

Franz Anton Zetter-Collin, 1896-1916 Prisident des stiddtischen Kunst-
vereins, wusste spater (1900) zu berichten: «Diese Holztafel mit der Mutter
Gottes in den Erdbeeren sitzend [...], aus der alten Kolner, oder richtiger, aus
der alten oberrheinischen Schule stammend, hing Jahrhunderte lang einsam
und vergessen in einer der Redstuben des Klosters. Kein Mensch kiimmerte
sich darum. Nur der Staub schien es nicht leiden zu kénnen, dass die zer-
storende Arbeit der Holzwiirmer unter der Temperafarbschicht so ganz un-
geniert vor den Augen einer entwickelten Kulturzeit sich ausdehnen mochte;
mitleidvoll und in einem Gefiihl von Scham umbhiillte er das Kunstwerk mit
seinem schmutziggrauen Sammetschleier.»™

Das bedeutet, dass die Madonna im Verlaufe der Zeit sehr gelitten hatte
und damit in ein Sprechzimmer des Klosters verfrachtet wurde. Allerdings ist

12 Vermutlich ist damit das Halbrelief «Marientod» gemeint, das sich im Magazin des Kunstmuseums befindet.

13 KIASt. Josef Nr. 23: Gebetserhdrungen der Madonna im dusseren Chor, 1670. «Verzeichnus einiger /ausser-
ordentlicher Guetthaten so bey /dem hl Marienbild /bey Sant Joseph [...]».

14  Zetter: Der Aufsatz beschreibt das Gesprach iiber die «Madonna in den Erdbeeren», als Wanderer auf dem
Weg in die «Walliserhalle», dem Atelier Buchsers, am St.-Josefs-Kloster vorbeikommen, S. 202-210, hier
S.203.



21

Abb. 3: Nische im ersten Stock des alten St.-Josefs-Klosters, in
der das Bild gehangen haben kénnte.

schlecht vorstellbar, dass das doch auffallend grosse Gemélde im engen Raum
hing. Vielleicht wurde es aus der strengen Klausur zu den Verhandlungen ins
Sprechzimmer gebracht.

Gottfried Wilchli beschreibt den Erwerbsvorgang durch den Kunstverein
wie folgt:

«Im St. Josefs-Kloster in Solothurn hing ein wurmstichiges Tafelbild
einer sitzenden Madonna auf Goldgrund, das nach der Klosteriiber-
lieferung in der Reformation aus der Aare gefischt worden war. Ohne
den Wert des Gemaildes recht zu kennen, suchte der Kunstverein
doch, es an sich zu bringen, und die Klosterschwestern erklarten
sich endlich zur Abtretung bereit gegen ein neues Gemilde fiir
ihren Choraltar und einige Renovationsarbeiten. Ubergab man den
Auftrag zu einem neuen Kirchenbild Frank Buchser, so fing man
zwei Fliegen auf einen Streich: die Heimat gewann ein Werk des
vielversprechenden jungen Kiinstlers, der Kunstverein aber bekam
die langst ersehnte <Madonna in den Erdbeeren>.»*

Der 26-jahrige Frank Buchser war gerade aus Spanien heimgekehrt, wo er sich
bereits in der Kunstwelt einen Namen gemacht hatte.

15 Walchli: S. 38-47.



22

Der damalige Prisident des Kunstvereins, der gelehrte und kunstbegeis-
terte Zisterzienserpater Urban Winistorfer (1789-1859) lancierte eine Geld-
sammlung und beauftragte Buchser,in einem Gemalde die heilige Familie mit
Elisabeth und Johannes dem Taufer darzustellen. Drei Monate spéter stellte
dieser sein Werk seinen Auftraggebern und den Schwestern vor. Doch diese
waren ganz und gar nicht begeistert. Sie stiessen sich an den lippigen Formen
der Madonna, der Nacktheit des kleinen Johannes und dem greisenhaften
Antlitz Elisabeths:

«Buchser liess sich ldchelnd herbei, einiges zu &ndern. Er zog dem
Johannes schéne, saubere, weisse Hoslein an, die Deschwanden
spater mit dem traditionellen Schaffell iibermalen musste, und
kam noch da und dort, ganz gegen seine Gewohnheit, den naiven
Wiinschen der harmlosen Nonnen nach; nur die Elisabeth, die
wollte er nicht jiinger machen. Das Evangelium sprach zu seinen
Gunsten, und er blieb fest bei seiner Auffassung. Grollend packte
er seine sieben Sachen zusammen, ging wieder nach dem sonnigen
Siiden und iiberliess in Gottes Namen seine heilige Familie, samt
der runzeligen Elisabeth mit ihren knochigen Fingern dem fernern
Schicksal und der Kritik der Nachwelt.»"

Die Schwestern schlugen einige Anderungen vor, doch Buchser machte sich
halbherzig an die Arbeit, aber auch dieses Resultat gefiel den Schwestern
immer noch nicht. Buchser verklagte den Kunstverein vor Gericht und verliess
die Schweiz wieder. Spater wurde der Stanser Kirchenmaler Melchior Paul
Deschwanden beauftragt, das Gemélde zu iiberarbeiten. Der ersehnte Tausch
zwischen dem Kunstverein und dem Kloster kam also vorerst nicht zustande;
denn nach Zetter konnte das notwendige Geld nicht aufgetrieben werden.
Damit blieb die «xMadonna in den Erdbeeren» weitere zehn Jahre in der Obhut
der Klosterfrauen, bis sie 1865 definitiv vom Kunstverein erworben werden
konnte. Die «Heilige Familie» befindet sich heute im neuen St.-Josefs-Kloster.

Unsere Madonna kam somit in die stidtische Gemaldesammlung auf dem
Boden des Gemeindehauses in Solothurn, neben die ebenso berithmte «Hol-
beinsche Madonna von Solothurn». 1865 wurde sie da in einer Versammlung
des Schweizer Kunstvereins als Werk eines unbekannten Meisters italieni-
scher Schule ausgestellt und weiter 1879 einem unbekannten Meister aus der
altkolnischen Schule zugeschrieben.

16 Zetter:S.203.



23

1902 wurde das Museum der Stadt Solothurn eroffnet. Vorerst umfasste
es simtliche stddtischen Sammlungen, neben Gemaélden auch Bestdnde zu
Geschichte und Naturgeschichte. Erst 1980, nachdem die naturhistorischen
Stiicke in einem eigenen Naturmuseum untergebracht und das Stammbhaus
umgebaut worden waren, erfolgte die Namensdnderung in Kunstmuseum
Solothurn. Bei der Er6ffnung des Museums 1902 und nachher 1904 erscheint
unsere Madonna in den Beschreibungen des Kunstvereins. Somit gehort die
«Madonna in den Erdbeeren» zu den wertvollsten Gemélden des Kunstmu-
seums Solothurn.

33 Die Restaurierung durch Andreas Eigner

Andreas Eigner (1801-1870) war Restaurator und Konservator in Augsburg.
Im Juni 1865 wurde ihm die «Madonna» iibergeben. André Kamber schreibt
dazu: «Das Bild wurde unmittelbar nach dem Erwerb durch den Solothurner
Kunstverein von Andreas Eigner in Augsburg restauriert. Dieser berichtete
von <Bleikugeln im Holze, sowie dabei die Papierpfropfen, wie man solche zu
Schussladungen gebraucht». Das Bild musste also in der Zeit seiner Entfer-
nung im Bildersturm zeitweise als Schiessscheibe gedient haben. Eigner baute
die Holztafel neu auf. [...] Die Benutzung als Schiessscheibe hatte zweifellos
zu Verlusten an der Originalsubstanz gefiihrt.»” Mit Brief vom 10. Juni 1865
schrieb Eigner:®

«Das Bild ist bereits schon gliicklich fourniert worden, nemlich
das Bild wurde bis auf ein viertel Zoll von riickwirts abgehobelt,
dann auf ein Querholz geleimt und dann endlich der Lange nach
in Langholz auffourniert, so dass die Holztafel jetzt aus drei
Theilen besteht, nemlich in zwey Lingenbrettern und in der Mitte
derselben ein Querholzbrett, um das Biegen und Verziehen zu
vermeiden.»

Zehn Tage darauf, am 21. Juni, fahrt er fort:

«Das Bild ist bey der Operation des Fournierens vortrefflich ausgefallen.
Nun ist der Grund des Geméldes vorziiglich dauerhaft. und erhélt sich
auf Jahrhunderte. Bereits wurde der alte Firniss weggeschafft und die
Hineinmalungen aufgeldst, der grosse Sprung und die Schusslocher
mit Kreidegrund ausgefiillt und geebnet, d. h. geschliffen. Schon ist

17 Kamber:S. 7.
18 Denkschrift zur Erdffnung von Museum und Saalbau, Kunstmuseum Solothurn, 1902, S. 78 f.



24

der Goldgrund mit neuem Blattgold und feinem geriebenem achten
Parisergold neu hergestellt und zwar in alter Pracht und Originalitat.»

Abschliessend schrieb er weiter:

«Sie [Zetter] und Thre Herren Comité-Mitglieder werden iiber die
Pracht und Schonheit des Bildes, wenn es fertig in Ihrer Sammlung
steht, erstaunen. Keine Gallerie in ganz Deutschland kann ein
so kostbares Kunstwerk von diesem Meister aufweisen und alle
kunstgebildeten Fachménner und Autoritdten der historischen Kunst-
litteratur miissen nach Solothurn und dieses Bild sehen [...].»

Es fehlten noch die Edelsteine fiir die Marienkrone. Der echte Schmuck war
langst ausgebrochen und gestohlen worden, und Eigner verlangte Auskunft
iiber dessen Ersatz. Er wiinschte in der Mitte einen weissen Stein, eine Roset-
te, «dann zwey rothe Rubin, ein griiner Smaragd und ein violetter Amettist»;
aber der Kunstverein scheute die Kosten und sandte ihm dafiir einige entspre-
chende Halbedelsteine, die Herr Goldschmied Hermann Grafin Solothurn fiir
13 Franken lieferte.

Am 15. September 1865 ging das Gemalde wohlverpackt von Augsburg
ab und wurde in Solothurn mit noch andern von Eigner gleichzeitig restau-
rierten Bildern offentlich ausgestellt. Was die Kosten des Bildes von St. Josef
anbelangt, so beliefen sich diese laut Rechnungsaufstellung insgesamt auf
2’700 Franken, an welche Summe die Stadtverwaltung unterm 31. Dezember
1865 800 Franken beisteuerte.

Peter Vignau-Wilberg beschreibt das Resultat wie folgt:

«Eigner hat die Tafel fourniert. Der <grosse Sprung und die Schuss-
locher» wurden iiberdeckt und retuschiert. Die <Madonna in den
Erdbeeren» hatte namlich — wahrscheinlich wahrend des Bilder-
sturmes - als Schiessscheibe gedient. Bleikugeln und Reste von
Papierpfropfen fanden sich bei der Restaurierung im Kopf und in
der Brust der Madonna. Der Schmuck der Krone war ausgebrochen.
Eigner wiinschte Edelsteine einzusetzen, der Kunstverein Solothurn
gewiahrte aber nur Halbedelsteine. Blattgold und Parisergold
wurden neu aufgetragen. Das Wolkenornament am Himmel zeigt
heute nicht mehr seine urspriingliche Gestalt.»"

19 Vignau: S. 49 f. - Wie diese Bleikugeln und die Papierpfropfen ins Bild kamen, konnte bisher nicht geklart
werden. Diese Schiessmethode war nicht in der Reformationszeit, wohl aber im 17. | h. Gblich.



25
3.4 Die Beginen in Solothurn

Seit 1345 sind in Solothurn Beginen als sogenannte Samnung belegt.” Sie
pflegten Kranke und Arme, wirkten bei Beerdigungen mit, besorgten die
Griber und beteten fiir die Verstorbenen.” 1400 wurden die Schwestern mit
der Altenpflege im nahen Thiiringenhaus betraut.” Es gab zwei Gemeinschaf-
ten: die «Obere» oder «Alte» Samnung im Haus zum Lammli, einem Vorgan-
gerbau des heutigen Hauses St. Urbangasse 75, und die «Untere» oder «Neue»
Samnung am westlichen Ende dieser Gasse. Beide trugen in den Anfangszei-
ten einen grauen Habit.

Feller erwidhnt von 1364 bis zur Reformation acht Meisterinnen (Oberin-
nen), zuletzt eine Cristin (1518-1527); erst 1542 wurden wieder eine Margreth
und vier weitere erwihnt.” Uber das Verhalten wihrend der Reformationszeit
ist nichts Genaueres bekannt, ausser dass wahrend 15 Jahren keine Meisterin
erwahnt ist.”* 1546 meldete der zur Wiederherstellung des Barfiisserklosters
berufene Guardian Blasius Kernen, dass die Samnung nach einigen Austritten
gut dastehe.

1588 erfolgte nach dem Kauf der Nachbarliegenschaft der Bau eines gros-
seren Schwesternhauses. 1609 wurden beide Samnungen einer Visitation und
inneren Reform geméss dem Konzil von Trient (1545-1563) unterzogen.” Die
Obere Samnung an der St. Urbangasse blieb unter der geistlichen Leitung der
Franziskaner und das Gebaude blieb bis 1800 im Besitz dieser Schwestern, bis
es wegen Baufilligkeit verkauft wurde.”

Sigrist schreibt zur Hinteren Samnung zu Solothurn:

«Uber die Wirkungen der Reformationswirren auf die Gemeinschaft
im <Ldmmlin» ist nichts Ndheres bekannt; bei ihrer engen Verbindung
mit den Barfiissern kdnnen die Schwestern allerdings schwerlich
unberiihrt von den heftigen Erschiitterungen geblieben sein, die
schliesslich zur zeitweisen Auflosung des Franziskanerkonvents
fiilhrten. Feststellbar ist eine Lockerung der Disziplin, die sich vor
allem in der Nachreformationszeit bemerkbar machte; besonders

20 Feller: S. 675-682.

21 Als Beginen wurden seit dem Mittelalter Frauen bezeichnet, die in Gemeinschaften ein religidses Leben
fihrten, ohne jedoch einem Orden anzugehd&ren. Sie libernahmen oft karitative Aufgaben fiir die Allgemein-
heit, z. B. Krankenpflege.

22 Sigrist: S.107.

23 Feller: S. 677, S. 679 f. Diese Listen sind sicher nicht vollsténdig.

24 Ebd.:S.676.

25  Schmidlin: S. 281.

26 KM SOIl:S.100f.



26

skandalos wirkte die Entdeckung eines Mauerdurchbruchs vom
«Lammlin> ins wieder von Monchen bevolkerte Barfiisserkloster.

In der Folge wurde die Meisterin Jakobe abgesetzt und mit andern
belasteten Schwestern aus dem Hause gewiesen, worauf unter neuer
Leitung die Ordnung wiederhergestellt werden konnte. Das mit der
tridentinischen Reform zusammenhéngende Wiedererwachen der
frommen Spendefreudigkeit der Laien brachte dem Schwesternhaus
auch einen neuen materiellen Aufschwung, der aus dem dickleibigen
Giiltenregister des Jahres 1579 ersichtlich wird [...].»”

35 Das Bild bei den Beginen?

Eine Flussbildlegende behauptet, dass das Gemailde in der Reformations-
zeit den Beginen geschenkt wurde. Allerdings ist iiber das Schicksal der Ge-
meinschaft wie auch des benachbarten Franziskanerklosters wihrend der
Reformationszeit nichts bekannt. Dieses wurde erst 1546 wieder von den
Franziskanern iibernommen. Es kann sein, dass das Bild iiber andere Kanale,
zum Beispiel iiber Konvents-Mitglieder vornehmer Solothurner Familien ins
St.-Josefs-Kloster gelangt ist.

+ Wer war der Maler?

Der Maler hat sein Bild nicht signiert, was im Mittelalter und in der Gotik
iiblich war, denn die Kiinstler wollten vor allem die dargestellten Figuren dem
Betrachter vorstellen und stellten sich selbst in den Hintergrund. Erst in der
Renaissancezeit, also ab der Mitte des 15. Jahrhunderts, wurde es unter den
Kiinstlern tiblich, ihre Werke zu signieren. Darum stellt sich die Frage: Wer
war der Maler des Gemaldes?

41 Datierung des Gemaldes

Alle Autoren setzen die Entstehungszeit des Geméldes auf den Anfang des
15. Jahrhunderts an. Vor 1935 wurde das Gemailde in den Katalogen des
Kunstmuseums Solothurn auf die Zeit um 1420 datiert. Heute setzt man es
eher gegen 1425 fest.

Das @hnliche Gemilde der «Madonna im Paradiesgértchen», das sich in
Frankfurt befindet, wird einem oberrheinischen Meister in der Zeit nach 1410
zugeschrieben. «Die Reduktion und dadurch Konzentration der vielfiguri-
gen Darstellung des <Paradiesgirtleins» auf die zwei Hauptfiguren Maria und

27  Sigrist: S. 110, Bild S. 107. Zu bemerken ist, dass Sigrist in seinem Artikel die «Madonna in den Erdbeeren»
abbildet, jedoch mit keinem Wort auf sie eingeht.



27

Christuskind, gemeinsam mit einem verstarkten Naturerlebnis durch eine
Betonung des Vegetabilen, beides verbunden mit einer plastischeren Wieder-
gabe der Figuren und einer raumlicheren Konzeption der ganzen Darstellung,
unterstreicht den zeitlichen Abstand der beiden Tafeln, der eine Datierung
der <Madonna in den Erdbeeren» auf die Zeit um 1425 rechtfertigen wird.»**

Aufjeden Fall wird mit der Erdbeer-Madonna der Stilwandel von der mit-
telalterlichen Starre zu einer menschlich ndheren Darstellung des Gottlichen
sichtbar, Punktweise beginnen die Beobachtung und die exakte Darstellung
der Natur, was offensichtlich mit der prazisen Wiedergabe der Blumen und
Pflanzen gegeben ist.

4.2 Der Meister des Paradiesgértchens

Als Meister des Paradiesgéartchens wird der Maler dieses Gemaéldes in der
Kunstgeschichte bezeichnet:

«Als Oberrheinischer Meister wird ein unbekannter oberrheinischer
Meister der Spatgotik bezeichnet. Sein bekanntestes Werk ist das
Frankfurter Paradiesgartlein, nach dem er als <Meister des Paradies-
gértleins» benannt wird. Daneben werden ihm, beziehungsweise
seiner Werkstatt weitere Werke zugeschrieben, die unterschiedliche
Gemeinsamkeiten aufweisen.»”

Anhand des Vergleichs mit anderen Werken nimmt man an, dass das Gemiilde
am Oberrhein entstanden sein muss. Neben dieser engeren Werkgruppe wird
dem Oberrheinischen Meister in der Literatur auch noch die «Verkiindigung
an Maria» in der Sammlung von Oskar Reinhart in Winterthur zugeschrie-
ben. Auch deren Herkunft ist nicht bekannt. Dieses Gemélde zeigt nun andere
Perspektiven, jedoch ein dhnliches Kriiglein wie das unserer Madonna.

Allerdings hat sich in neuerer Zeit Robert Suckale mit der Zuschreibung
an Hans von Tieffenthal durchgesetzt.”

43 Hans von Tieffenthal

Dass Hans Heinrich Tieffenthal (Tiefental) dieser Maler war, ist in der neueren
Forschung unbestritten. Er wurde einige Zeit vor 1418 im Weiler Tieffenthal
bei Schlettstadt (Sélestat, Elsass) geboren und muss vor 1472 in Strassburg

28 Vignau:S. 49 f. - 1978 setzt André Kamber in «Drei Madonnendarstellungen» die Jahreszahl daraufhin auf
1425 fest.

29 Diesesund das folgende Zitat: https://de.wikipedia.org/wiki/Oberrheinischer_Meister [Stand 04.07.2019].

30 SUCKALE KUNST: S.177.



28

gestorben sein. Als Meister stand er einem Atelier mit mehreren Mitarbeitern
vor, darunter auch Jost Haller. Moglicherweise arbeitete er auch mit Konrad
Witz (*um 1400; + um 1446 in Basel) und Martin Schongauer (*um 1445/1450;
+2. Februar 1491) zusammen, da deren Arbeiten gewisse Ahnlichkeiten auf-
weisen.

Seine ersten Lehrjahre absolvierte Hans Tieffenthal vermutlich in Colmar
oder Basel und kam dann zu den Hofmalern nach Dijon, der Hauptstadt des
Burgunderreichs.” Die Burgunder Herzoge waren reich und sehr kunstinte-
ressiert. Sie statteten ihre Residenz, wie auch die Chartreuse de Champmol
formvollendet aus und beriefen dazu begabte Maler, auch aus Flandern, das
damals bekanntlich ebenfalls zum Burgunderreich gehorte. Die burgundi-
sche Hofkunst gehort zum Schonsten, was die européische Kulturgeschichte
zu bieten hat. Begriinder dieser Kunstrichtung war Jean de Beaumetz (1335-
1396). Aufgrund stilistischer Ahnlichkeiten kann Tieffenthal durchaus ein
Schiiler von Henri Bellechose, Jean Malouel und Melchior Broederlam gewe-
sen sein. Dessen Altarfliigel «Verkiindigung» um 1399 weist verbliiffende Ahn-
lichkeiten mit Werken Tieffenthals auf: Gesicht, Haltung und Kleid Marias,
Lilie in einem Blumentopf.*” Tieffenthals Lehrzeit, die nach damaligem Ge-
brauch vier Jahre betrug, fiel in die Jahre 1413-1417.

Anschliessend muss Tieffenthal in Thann gewirkt haben. Diese Stadt im
Elsass gehorte damals zum habsburgischen Herrschaftsgebiet Vorderoster-
reich. Dessen Herzog Leopold IV. von Osterreich war mit Katharina von Bur-
gund (*1378; +um 1425), einer Tochter von Herzog Philipp II. dem Kiihnen
von Burgund, verheiratet. Auch Leopold muss ein Kunstmézen und -forderer
gewesen sein. Seine Frau residierte im Elsass in der Nahe ihrer Eltern und
spéter ihres Bruders, des Herzogs Johann Ohnefurcht von Burgund und nutzte
Thann nach dem Tod Leopolds (3. Juni 1411 in Wien) als einen ihrer Witwen-
sitze.

In dieser Epoche wurde im Miinster zu Thann (Collégiale Saint-Thiébaut)
das Marientympanon tiber dem Westportal erstellt. Wahrend seiner Basler
Zeit muss Tieffenthal «ein Werk ausgefiihrt haben, iiber das wir ausser Ver-
goldungsarbeiten leider nicht ndher unterrichtet sind».” Dies ldsst darauf

31 Rott: 111 C, S. 52.

32 Vom wenig bekannten flimischen Maler Melchior Broederlam (gesichert ist nur sein Aufenthalt am Hofe
Philipps des Kiihnen von Burgund in Ypern,1381-1409) stammt der Altarfliigel links: Annonciation et Visita-
tion / Verkiindigung und Heimsuchung Mariens, 166,5 x 125 cm, ebenfalls fiir die Kartause von Champmol,
https://de.wikipedia.org/wiki/Melchior_Broederlam, https://fr.wikipedia.org/wiki/Melchior_Broederlam
[Stand 28.6.2019].

33 Rott 11 C:S.53.



29

schliessen, dass er seine in Dijon erworbenen Kenntnisse hier ins Werk setzen
konnte. Allerdings scheint er in Thann noch nicht berithmt gewesen zu sein,
denn die Fresken im Miinster werden einem «unbekannten Maler» zuge-
schrieben.** Anderseits sind verschiedene Forscher der Meinung, dass die Art
der Glasgemailde im Chor des Miinsters zu Thann Beziehungen zu Schlettstadt
und damit zur Tatigkeit Hans Tieffenthals aufweist. Unklar ist, ob er auch
Malereien an den Chorwéanden gestaltet hat.

4.2 Hans von Tieffenthal in Basel

Jemand aus Basel muss auf den jungen talentierten Maler aufmerksam ge-
worden sein, denn 1418-1422 ist da seine Anwesenheit verbiirgt. Hans von
Schlettstadt, wie er in den Akten genannt wurde, erwarb nach seiner Auf-
nahme ins Biirgerrecht ein Haus, das nach einem von ihm gemalten Affen den
Namen «zur Meerkatze» erhielt.” So wohnte er in der Ndahe des Rheintors am
Petersberg (Nr. 19 im Bereich der Mittleren Briicke).

Hans Tieffenthal wurde von den adligen Ramsteinern®® beauftragt, im
Haus «zur Glocke» an der Freienstrasse die grosse Stube auszumalen. Das
Haus wurde spéter (1450) samt Nebenhdusern an der Weissengasse durch die
Zunft der Rebleuten erworben. Die wundervollen Wandmalereien waren bis
zum Umbau des Gebédudes 1896 erhalten; sie kamen bei dessen Abbruch gegen
Ende des 19. Jahrhunderts hinter dem Téfer des Zunftsaales im 1. Stock zum
Vorschein. Der burgundische Einfluss ist unverkennbar.

Aus einem ebenfalls abgebrochenen Hause «zum Waldeck», Greifen-
gasse 1, sind Beschreibungen von Resten einer Wandmalerei verwandter Art
erhalten: als aufgehdangter Wandteppich, Befestigung mittels einer Stange,
Schnur und Négeln; Figuren und Blumen gleichen denen aus der Rebleuten-
zunft.

Dabei kann man sich also fragen, ob Tieffenthal am Konzil von Konstanz
die Herren von Ramstein getroffen hatte, die ihn nach Basel einluden und
ihm relativ schnell das Biirgerrecht anboten. Denn der Rat beauftragte ihn
am 7. April 1418 durch Cunzmann von Ramstein, die heute nicht mehr exis-
tierende Elendkreuzkapelle am damaligen Riehentor in Kleinbasel auszuma-
len.” Diese war anscheinend ebenso vom burgundischen Stil beeinflusst: Die
«umfangreichen Wandmalereien der Elendkreuzkapelle vor dem Riehentor,
34  Eshandelt sich um die Fresken «St. Anna selbdritt» und «Die Steinigung des Stephanus».

35 Rott I C:S. 53,
36  Meyer, Werner: HLS, Artikel «von Ramstein».

37  StABS: https://query.staatsarchiv.bs.ch/query/detail.aspx?ID=915065. [Stand 07.04.18]. RIGGENBACH
KIRCHEN, S. 334-343.



30

die der Rat [...] 1418 dem gleichen Kiinstler iibergeben hatte [...] mit ihren
Dekorationen von Pfauen und Fabeltieren in dem noch erhaltenen Vertrage
werden eingehend geschildert.»*

1420 hatte Tieffenthal am Turm des Rheintors ein grosses, bereits vor-
handenes Reiterbild erneuert, um sich so das Basler Biirgerrecht zu erkaufen.
«Man weiss, dass damit ein grosses Reiterbild gemeint ist, das rheinaufwirts
gerichtet war und gewissermassen den Schutz der Stadt symbolisierte. Man
lernt es sehr anschaulich kennen aus der [...] Abbildung des Luzerner Schil-
ling.»*

Weitere Werke in der Stadt Basel werden in der Fachliteratur oft Tieffent-
hal zugeschrieben, was allerdings nicht géanzlich bewiesen ist. Die Kapelle
St. Jakob an der Birs wurde 1418 von einem Hochwasser der Birs so stark ver-
wiistet, dass ein teilweiser Neubau nétig wurde. Dafiir gewédhrte das Konstan-
zer Konzil allen Unterstiitzern einen Ablass.* Im Innern der Kapelle befanden
sich beidseitig des Eingangs Wandbilder, die vor der Schlacht von St. Jakob an
der Birs (26. August 1444) entstanden sein miissen. Der Konstanzer Bischof
Otto I1I. von Hochberg rief im Mai 1425 nochmals zum Almosensammeln auf.

«Wiederaufbau und Entstehung der Bilder fallen also mit der
kurzen Zeitspanne zusammen wie sie fiir den Aufenthalt des Hans
von Schlettstadt in Basel bezeugt ist. [...] Auch das Frankfurter
Paradiesgirtlein und die Solothurner Erdbeermadonna stehen
den Bildern nahe, wie sie in St. Jakob zu sehen waren. [...].

Auch das lebhafte Temperament und einen leicht welschen
Einschlag, wie ihn die Lehrzeit des Hans von Schlettstadt in Dijon
nahelegt, glaubt man zu erkennen. Der Dreiklang der Farben, das
wechselnde Rot des Grunds, die Toten erdfarbig (Ocker) und die
weissen Spruchbdnder mit ihren Inschriften mogen diese Wirkung
noch erh6éht haben.»*

45 Hans von Tieffenthal im Elsass

Nachdem er in Basel beriihmt geworden war, wurde Hans von Tieffenthal
in seiner Heimatstadt Schlettstadt ehrenvoll aufgenommen, wo er 1421 als
Stadtmaler fassbar wird.* Tatsdchlich wurde dort in dieser Zeit die gotische

38 RIGGENBACH TORE, S. 204-208.

39  Luzerner Schilling, Fol. 113 V: Schiffbruch der Eidgenossen in der Weihnachtsnacht 1476.
40 Baer, S.396.

41 RIGGENBACH KIRCHEN: S. 408 ff. - Grosse: B.1.80 m, H. 1.50 m.

42 Rottlll A:S.323.



31

St.-Georgs-Kirche ausgebaut, die im Querschiff Fresken aus dem 14.-15. Jahr-
hundert enthélt.” Gegen 1435 waren die sieben hohen Fenster im Chor fertig-
gestellt und mussten nun verglast werden. Die Glasfenster «Katharinenfens-
ter» (mit Szenen der Heiligenlegende der Heiligen Katharina von Alexandrien)
und «Maximinianus befiehlt den Gétzendienst» konnten von Tieffenthal oder
aus seinem Umfeld stammen.*

In den 1430er-Jahren liess sich Hans Tieffenthal in Strassburg nieder.
1437/38 wird er zusammen mit Hans Hirtz und Jost Haller erwdhnt.” Aus
dieser Zeit stammen die Gemélde «Die Geburt der Jungfrau Maria» und «Die
Versuchung des Josef», die sich im Musée de I'CEuvre Notre-Dame in Strass-
burg befinden.** Als Meister stand Hans Heinrich Tieffenthal einem Atelier
mit mehreren Mitarbeitern vor, darunter auch dem Strassburger Hofmaler
Jost Haller (*um 1410, 1438-47 in Strassburg, + um 1485 in Saarbriicken).

Vor allem Robert Suckale hat die &hnlichen Gemélde miteinander vergli-
chen. Bei den beiden Gemaélden «Paradiesgértlein» und «Madonna mit den
Erdbeeren» stimmen Typ und das Motiv der beiden Madonnenkdpfe weitest-
gehend tiberein. Ebenso weisen die Winterthurer «Verkiindigung» sowie die
beiden Bilder «Josephs Zweifel» und «Geburt Mariens» Ahnlichkeiten auf.
Auch dies lasst den Schluss zu, dass es sich beim Maler tatsachlich um den als
Oberrheinischen Meister bekannten «Meister des Paradiesgirtleins» handelt.
Aus den gemeinsamen Marienmotiven und der geografischen Ndhe am Ober-
rhein ldsst sich schliessen, dass es sich beim Maler um Hans Tieffenthal und
seine Schule handelt.”

Aufjeden Fall hat der Kiinstler der «xMadonna» sehr viele Motive, auch aus
der Natur, in dieses Bild hinein verarbeitet und auffallend detailliert gemalt.
Es ist ein mit viel Fleiss angefertigtes Kunstwerk, das sicher sehr viel Zeit in
Anspruch genommen hat.

43 Kleine Informationsbroschiire fiir die Besucher der gotischen St.- Georgs-Kirche in Schlettstadt (Sélestat),
Quelle Robert Guidat.

44 www.akg-images.de/archive/Maximinianus-befiehlt-den-Gotzendienst-2UMEBMLXLOHU.html, Bild-Nr.
AKG3879250.[Stand 03.07.2019].

45 Rott Il A: S. 190. - Von Hans Hirtz" Lebensdaten ist nur bekannt, dass er sich zwischen 1421 und 1463 in
Strassburgaufhielt. Erverstarbvor 1466, in diesem Jahr wird seine Witwe erwahnt. https://de.wikipedia.org/
wiki/Hans_Hirtz [Stand 27.08.2019].

46 SUCKALE PEINTRES: S. 58-67, besonders S. 64f.

47  Auch Guldimann schreibt es «Hans von Schlettstadt» = Tieffenthal zu: S. 155.



32

s Woher kommt das Gemailde nach Solothurn?
5. Stammt das Gemalde tatsachlich aus Gottstatt?

Da und dort wird erwidhnt, dass das Gemalde aus der Abtei Gottstatt kam.
Doch bislang fehlen die Beweise.

Amacher/Blaser beschreiben im Heft der GSK-Kunstfiihrer die Tafel eben-
falls unter dem Titel «Die Madonna in den Erdbeeren, um 1425»:

«Die Ausstattung des Klosters Gottstatt wurde in der Reformation
auf Anordnung der Obrigkeit praktisch vollstdndig vernichtet. Eine
Ausnahme bildet die Tafel Madonna in den Erdbeeren, die aus dem
Kloster stammen soll. Gemiss der Uberlieferung wurde sie in der
Zeit des Bildersturms der Reformation in Solothurn aus der Aare
gerettet und kam spater in das Kloster St. Joseph. 1865 wurde das
Bild vom Kunstverein Solothurn erworben, und heute kann man es
im Kunstmuseum Solothurn betrachten. Es gilt als gesichert, dass der
Maler der Madonna in den Erdbeeren mit dem Meister des Paradies-
gértleins von 1410 im Stadelschen Kunstinstitut in Frankfurt am
Main identisch ist.»**

Suckale verortet es — allerdings mit falscher Ordensbezeichnung — ebenfalls
in Gottstatt.*

Tradition und Legenden berichten also, die Kunstwerke seien dem Bilder-
sturm entkommen, in die Zihl/Aare geworfen und in Solothurn aus dem Fluss
gezogen worden.

Wenn aber die «Madonna in den Erdbeeren» tiber die Aare oder Zihl
daherkam, ist es wahrscheinlich, dass sie friiher in Gottstatt, dem Solothurn
ndchsten Kloster und Marienheiligtum, hing. Die ibernéchsten Kloster wiaren
die Benediktinerabtei St. Johannsen bei Erlach und die Pramonstratenser-
Abtei Fontaine-André bei Neuenburg.

5.2 Die Flussbildlegende

Eine Legende aus unbekannter Quelle berichtet:

«Ein Fischer stand an der Aare in der Solothurner Mutten, in seinem
Weidling, mit der Angelrute in der Hand. Da sah er einen grossen
Holzladen daherschwimmen, ruderte hinaus und konnte, mit viel Miihe
zwar, das unformige Brett an Land bringen. Statt Brennholz fiir seinen

48  Amacher/Blaser: S. 8 mit Bild des Gemaldes.
49 SUCKALEPEINTRES:S. 64 «[...] celuidu musée de Soleure pour les cisterciennes de Gottstatt prés de Bienne.»



33

Ofen hatte er ein Marienbild gefischt. Es war aber arg zugerichtet.

Die ehemals echten Edelsteine waren aus der Krone Marias heraus-
gebrochen. Uberall hatte es Locher, in denen sogar noch Bleikugeln und
Kirschkerne steckten. In sturer Unvernunft hatte man das kostbare
Gemalde als Schiessscheibe verwendet, bevor man es in die Aare
warf. Der Fischer meldete seinen Fund dem Schultheissen der Stadt
Solothurn. Ehrfiirchtig liess man die schlimmsten Schidden des Bildes
flicken. Dann wurde es den Klosterfrauen, den Beghinen, die damals
in der St. Urbangasse wohnten, geschenkt. Als an der Baselstrasse das
St.-Josefs-Kloster gebaut wurde, schmiickte das alte Marienbild den
Choraltar der Kirche.»*

Zetter-Collin beschreibt 1900 die Legende in einem Gespriach unter drei
jungen Kiinstlern, als sie am St.-Josefs-Kloster vorbeikommen:

«Das Bild aber hatte seine Geschichte. Zur Zeit der Bilderstiirmerei
kam es, wie die Tradition meldet, die Aare herabgeschwommen mit
dem grossen gotischen Christus am Kreuze, der jetzt im benachbarten
Frauenkloster <Nominis Jesu» aufgestellt ist, wurde bei Solothurn
herausgefischt und ins Beghinenhaus an der hintern Gasse neben
den Franziskanermonchen geschafft, von wo es die Schwestern von
St. Joseph, als Nachfolgerinnen der Beghinen, beim Bau ihres Klosters
im Jahre 1644 ins neue Heim mitnahmen.»*

53 Was will diese Legende aussagen?

Diese «Flussbildlegende» stimmt sicher nicht wortwortlich, denn dann wére
die Tafel unwiederbringlich zerstort. Das Gemalde kann tatséchlich iiber die
Zihl und Aare nach Solothurn gekommen sein, jedoch auf Schiffen, welche ja
Gottstatt auf dem Weg von und zum Bielersee passierten. Ein «altgldubiges»
Mitglied der Schifferzunft kénnte sozusagen die «Iransportfirma» gewesen
sein. Aber auch der Landweg ist annehmbar.

Aus der Reformationszeit sind in der Schweiz verschiedene solche Fluss-
bildlegenden bekannt, zum Beispiel aus Wolfwil SO und Maria im Ried bei
Lachen SZ.

Es ist aber auch mdglich, dass diese Flussbildlegende in der Zeit nach den
Solothurner Reformationswirren bis ins 17. Jahrhundert aufkam.

50  Quelle unbekannt. Der Artikel erschien 2008 unter http://members.fortunecity.de/solothurn/madopara.
html. Leider steht dieser Link seit 01.05.2008 nicht mehr zur Verfiigung.
51 Zetter:S.203.



34

Abb. 4: Kirche des ehemaligen Pramonstratenserklosters Gottstatt in Orpund, Kanton Bern.

5.4 Die Abtei Gottstatt

Wenn also unsere «Madonna in den Erdbeeren» aus dem Kloster Gottstatt
kommen soll, miissen wir dessen Geschichte genauer betrachten. Die ehema-
lige Pramonstratenserabtei befindet sich in der Gemeinde Orpund BE, einem
Vorort von Biel. Dort griindete Graf RudolfI. von Neuenburg-Nidau 1255 Gott-
statt (lat. Locus Dei) als graflich-nidauisches Hauskloster. Die Grafen verhal-
fen als Kastvogte dem Kloster zu ansehnlichem Grundbesitz. Die Mitglieder
der Stifterfamilie wurden in der Folgezeit im Chor der Kirche bestattet.

1260 wurde das Kloster von der Abtei Bellelay aus besiedelt. Gottstatt
gehorte mit den weiteren Abteien Lac de Joux VD, Fontaine-André NE und
Humilimont FR und anderen zur Ordenszirkarie Burgund.

Die Kirche war Maria als Patronin geweiht, deren Gestalt im Pramonstra-
tenserorden hochgeschitzt wurde. Ob Gottstatt Wallfahrtsort war, ist nicht
erwiesen, doch Ablassbriefe von 1295, 1309 und 1314 hatten sicher bewirkt,
dass Besucher nach Gottstatt kamen, was eine rege Bautatigkeit ermdglichte.

Anfang Dezemberl1375 drang eine Abteilung der Gugler unter Hauptmann
Jean de Vienne ins Kloster ein und zerstorte Teile der Gebidulichkeiten. In



35

diesem Guglerkrieg fand der letzte der Nidauer Grafen, Rudolf IV., bei der
Verteidigung von Biiren an der Aare den Tod; er verstarb kinderlos. Nach der
Niederlage der Gugler Ende Dezember bei Ins und Fraubrunnen sorgten die
Abte fiir den Wiederaufbau des Klosters; spiter wurde es von Abt Konrad
Meyer (1504-1514) ausgebaut. In der Berner Reformation wurde die Abtei
1528 aufgehoben.

Gottstatt besass einen 12 km? grossen Streubesitz im Seeland, ebenfalls
in Selzach und Lohn im heutigen Kanton Solothurn. Mit Nidau, Bern und
Solothurn bestanden Burgrechtsvertrige. Neben der Pfarrei Gottstatt betreu-
ten die Pramonstratenser-Chorherren die Pfarreien von Biirglen (Aegerten)
mit der Filiale Nidau, Kappelen, Biittenberg, Sutz, Mett, Dotzigen, Tauffelen,
Selzach SO und Arch.

Die Anlage mit Kreuzgang, Kapitelsaal und Kirche (heute reformierte
Pfarrkirche) ist grossenteils erhalten; die Gebdude um den Innenhof werden
teils als Privatwohnungen und teils von der reformierten Kirchgemeinde be-
nutzt.

5.5 Gottstatt und Solothurn

Es gab unter den Chorherren und Abten von Gottstatt einige Solothurner
sowie solche, die mit Solothurn in Beziehung standen. So Abt Johannes Schoi-
binhut (1354-1381), der 1361 mit dem Solothurner Biirger Peter Schilling einen
Giitertausch vornahm.” Abt Richard (von Biel, 1324-1339) empfing 1339 fiir
das Kloster ein Gut von Burki «dem Wala» aus Solothurn. Abt Bernhard
(1384-1394) beglaubigte 1389 den Biindnisbrief zwischen Biel und Solothurn.
Abt Peter von Goclich (ab 1398) erhielt sechs Schupposen (Kleinbauernhafe)
Land in Lohn. Abt Johannes Mecking (1411-1442) wie Abt Niklaus Mecking
(1449-1453) waren Solothurner Biirger. Ein grosses religioses Ereignis war
1474 in Solothurn die Auffindung und Ubertragung der Thebier-Reliquien.
Dabei waren anwesend: «Herr Hans, abt zt1 Gotstatt, Herr Hans, abt zu Bellile
und der abt zu sanct Andre.»” Abt Niklaus Krebs (1478-1501) empfiehlt am
15. Februar 1494 dem Lausanner Bischof Aymon von Montfaucon den Gott-
statter Professen Urs Staal aus Solothurn zur Weihe.** Abt Christian (Cristoff)
Affolter (15187-1525?) ist 1513 als Pfarrer von Selzach und vom 3. Dezember
1520 an als Abt bezeugt.

52  Modestin: S. 402.

53 MORGENTHALER THEBAER: S. 176 ff. — Es handelt sich also um Abt Johannes Hebdenstryt (1470(?),
1474/1475), Abbé Jean Grier de Bienne zu Bellelay (1456/1457) und Abbé Francois Bourquier zu Fontaine-
André (1459-1489).

54 Modestin: S. 407.



36

Der letzte Abt von Gottstatt war der Solothurner Konrad Schilling (1524~
1528). Auf Montag nach Trinitatis (12. Juni) 1525 erneuerte der Konvent das
Burgrecht mit Solothurn.”

5.6 Schulheiss Peter Hebolt und der Solothurner Rat

Wenn laut der Flussbildlegende ein Fischer das Bild einem Schultheissen iiber-
gab, diirfte es sich bei diesem um Peter Hebolt handeln. Er war in der Reforma-
tionszeit einer der fithrenden Vertreter der Altglaubigen®* und dusserte sich
diesbeziiglich jeweils auch sehr dezidiert.”

Hebolt pflegte aus seiner ersten Amtszeit (1517/1519) und als Gesand-
ter gute Beziechungen zu Frankreich, zum Bischof von Basel und zur Inner-
schweiz,” auch in seiner zweiten Amtszeit.” Zudem war Hebolt der Zusam-
menhalt und der Friede unter den Eidgenossen ein wichtiges Anliegen.*

Am 3. Februar 1528 dankte Kaiser Karl V. den Solothurnern, dass sie sich
den «bésen luterischen irsam und leren» widersetzt hatten.”

Am 6. Mérz 1528 — nach dem Bilderverbot der Berner Disputation - ging
ein Schreiben nach Bern und auch nach Biel «betreffs riickforderungen von
vermachtinissen oder gaben genannter angehorigen an kirchliche stiftungen
im Berner gebiet, die wegen nichterfiillung des zweckes den erben zufliessen
sollten, etc.».” Dem Rat war bewusst, dass friither Teile des St.-Ursen-Kir-
chenschatzes an Bern gegeben worden waren, und er doppelte nach: «Wir
begehren an {ich friindlich, gedacht heiltumb in gebiirlicher ere, wie ihr das
empfangen wieder zu unsern handen ze stellen und ze antworten, wie ir das
zu tuond unser achtung nach verpflicht.»*

Hebolt nahm am Augsburger Reichstag vom 20. Juni 1530 teil, wo er so
bestimmt gegen den Protestantismus Stellung bezog, dass dies sogar Zwingli
in Rage brachte. Da wurde namlich die Geschichte erzahlt, die sich Mitte
Januar in der St.-Ursen-Kirche zugetragen hatte. Fin Neuglidubiger sagte:
55 Haffner, S. 211, nennt allerdings den Abt Johannes Schilling.

56  Wikipedia, Solothurner Schultheissen [Stand 01.12.18]: Hebolt verstarb am 24.Juni 1532. Sein Nachfolger war
Niklaus von Wengi.

57  Amiet:Bd.2,S.23: «Derkatholische Fiihrer war der streng altglaubige, fast fanatisch zu nennende Schultheiss
Peter Hebolt, von einfacher biirgerlicher Herkunft; er galt bereits 1517 als besonderer Freund der papstlichen
Kurie. lhm zur Seite stand in kirchlichen Dingen trotz seinem Briefwechsel mit Zwingli der gewandte und
entschlossene Stadtschreiber Georg Hertwig. Stiftspropst Ludwig Léubli hielt seine Chorherren in strenger
Hut und vor geféhrlichen Aeusserungen vorsichtig zuriick.»

58  Strickler: Nr. 392 ff., 402, 460, 878, 1013, 1090, 1344, 1443, 1451.

59  Ebd.:Nr.1479,1501.

60 Ebd.:Nr.1669.

61 Ebd.:Nr.1893f.

62 Ebd.:Nr.1913.
63  Ebd.:Nr.1918.



37

«Morgen wollen wir euren Dursli so heiss machen, dass er schwitzen muss.»
Tatsdchlich zeigte sich anderntags in Anwesenheit Hebolts und des Stifts-
propstes Loubli Schweiss am Schéddel des Heiligen, was von den Altglaubigen
als Wunder und Bestitigung ihrer Tradition gedeutet wurde. Die Regierung
lud darauf alle Ziunfte zu einem Dank- und Bittgottesdienst ein. Wie dies auf
dem Reichstag die Runde machte, wurde Hebolt vorgeworfen, er habe gesagt:
«Wir werden den nliwen evangelischen oder luterschen glouben in unser statt
nit annehmen, sonders es uns an das hus Osterych henken und ergeben.»*

Wenn also die Madonna in den Erdbeeren aus Gottstatt nach Solothurn
gelangte, so miisste das nach dem Bilderverbot durch die Berner Reformation
(s. unten 6.3 und 6.4) geschehen sein, als Peter Hebolt als Fiihrer der altglau-
bigen Partei Schultheiss war.

s7 Folgerungen zur Flussbildlegende
Zur Flussbildlegende kann Folgendes angenommen werden:

« Das Bild muss Februar bis Juni 1528 aus Gottstatt entfernt worden sein.

+ Es kam auf dem iiblichen Handelsweg, moglicherweise auf einem Schiff
durch Zihl und Aare nach Solothurn.

« Es kann unmoglich im Wasser dahergeschwommen sein, denn
dann wire es unwiederbringlich zerstort worden. Es war aber in
einem schlechten Zustand: fehlende Edelsteine in der Krone Marias,
Locher in der Tafel.

« Der Abt und der Konvent von Gottstatt hatten gute Beziehungen zu
Solothurn.

« Der genannte Fischer und auch der Schultheiss waren altglaubige
Bilderverehrer.

« Das Bild gelangte in die Obhut der Beginen und von da ins St.-Josefs-
Kloster.

Somit kann die Flussbildlegende wie folgt interpretiert werden:

+ Die «Neuglaubigen» haben das Bild aus Gottstatt wegbringen
lassen und die «frommen» Solothurner haben es gerettet.

+ Vielleicht erhielt es erst nach Ende der Reformationswirren einen
anerkannten Platz.

« Die Flussbildlegende wurde nach 1528 entwickelt, um den
Verbleib Solothurns beim alten Glauben zu unterstreichen.

64 Schmidlin: S.165-189 ff., Anmerkungen.



38

¢ Das Bilderverbot in der Reformation
6. Vorreformationszeit

In der Vorreformationszeit vernachlassigten viele Kloster und Pfarreien ihre
wirtschaftlichen wie auch geistlichen Verpflichtungen. Deshalb verstarkte
vielerorts der Staat seinen Einfluss auch in kirchlichen Angelegenheiten.” Der
unseriose Lebenswandel vieler Geistlicher, Missachtung der Zolibatspflicht,
Ablehnung der Transsubstationslehre und schlechte Ausbildung fiihrten
dazu, dass sich auch viele Gldubige nach einer anderen Kirche sehnten. Da
wurde oft iiber den Glauben gelédstert und die Sakramente und die Heiligen
verh6hnt. Chorherren einiger Gottstatter Pfarreien lebten im Konkubinat und
offneten sich fiir reformatorische Ideen.

Die Ideen Martin Luthers und Huldrych Zwinglis wurden auch in unserer
Gegend wahrgenommen und vor allem ab 1522 durch Berchtold Haller in Bern
verbreitet.

6.2 Die Berner Disputation

Fur die Leitung der Berner Disputation (6.—26. Januar 1528) wurde der Gott-
statter Abt Konrad Schilling zu einem der vier Prdsidenten gewéhlt. Das weist
darauf hin, dass er in kirchlichen und politischen Kreisen anerkannt war. Er
selbst scheint dabei nicht prominent aufgetreten zu sein. Mehr noch: Er ent-
schuldigte sich fiir die Zeit vom 14. bis 19. Januar 1528 «old bald er mag wieder
hie sin».*

Am 27. Januar 1528 beantragen die Présidenten der Disputation dem Rat:
«M. h. [Meine Herren] wellind die sach dapfer annemen und ob got will, ge-
niigsam in der Handlung der Disputation erlernet, was zum theil gerecht und
die warheit si.» Der Rat soll also die Sache tapfer annehmen und nach Gottes
Willen bedenken, was an dem in der Disputation Verhandelten zum Teil rich-
tig und die Wahrheit sei.” Der Prasident aus Basel empfahl zudem, dass alles
mit Geduld und grosser Vorsicht zu bedenken und griindlich zu ermessen sei,
um das Beste zu erkennen. Daraufrieten Rat und Biirger, die Messe innerhalb
der Stadt mit Ausnahme des Spitals einzustellen, «sie aber jemands, der sy
eines bessern berichte giitlich und wie fromen christen gepiirt, sich wysen zu
lassen». Sie wollten aber niemanden driangen oder zwingen.”

65 De Quervain: S. 116-126.

66  Steck:ll,S. 601, Nr.1468.

67 Ebd., S.610,Nr.1487.

68 Ebd., S.609-611, bes. 610f, Nr.1487.



39

Schlussendlich unterschrieben folgende Gottstatter «Kilchherren» alle
Artikel: Konrad Tiss aus Nidau, Johannes Brenner aus Sutz, Benedikt Fint-
schi aus Kappelen, Beat Trichsel aus Biittenberg, Peter Siglin aus Biirglen.”
Es fehlen die Unterschriften der Pfarrer von Arch,”” Dotzigen, Mett, Selzach,
Tauffelen und des Abts von Gottstatt selbst.

63 Der Berner Bildersturm

Die 8. These der Berner Disputation lautet: «Bilder zur Verehrung zu machen
ist wider Gottes Wort Alten und Neuen Testaments. Deshalb sind sie, wo die
Gefahr besteht, dass sie zur Verehrung aufgestellt sind, abzutun.»” Sofort, am
27.Januar 1528, ordnete der Rat an, dass die Bilder innerhalb von acht Tagen
aus den Kirchen zu entfernen seien.” Im Berner Miinster schritt man am glei-
chen Tag zur Tat und rdumte die 25 Altdre und die Statuen ab.

Doch nicht alle Réte, Ziinfter und Biirger waren mit diesem Vorgehen
einverstanden und leisteten sogar Widerstand.” Darum beschloss der Rat
am 7. Februar 1528, zur Vermeidung von Argernis sollten bis auf weiteren
Bescheid «kilchenzierd» unverdndert bleiben. Doch sollten die aktuellen und
ehemaligen Stifter diese sakralen Gegenstande zuriicknehmen kénnen.”

Dies zeigt, wie sehr der drohende und vollzogene Bildersturm die Emo-
tionen hochgehen liess. Besonders die Stifter der Bilder fiihlten sich iiberrum-
pelt. In entgegenkommender Weise konnten sie also ihre Altdre und Bilder
selbst entfernen.”

Doch die Reformatoren und der Rat wollten ihr Projekt schnell umsetzen.
Weil die Entfernung der Bilder zu wenig schnell Vonstattenging,76 wollte der
Rat die Faden in den Fingern behalten und ganze Sache machen. Ende Juni
1528 erging die Weisung, alle Bilder und «Gotzen» der Altére, die noch vor-
handen seien, in Stadt und Land sofort zu entfernen, zu verbrennen und zu
zerschlagen.”

69 Ebd.,S.597f.

70  Gregor Urlinger, Pfr. zu Arch, will nicht disputieren, sondern sich an die géttliche Schrift halten. Steck: II,
S. 591, Nr.1465.

71 Plasger:S. 24.

72 Steck: I, S. 611, Nr.1487.

73 Gisi: «Darumb vast hinus mit, doch mit gschickte!»: «Offenbar hatte sich, wéhrend die Bilder aus dem Miins-
ter getragen wurden, Widerstand gegen die Réumung und den Beschluss der Obrigkeit geregt, wie die im
Ratsmanual aufgezeichneten Verhore tiber die Ereignisse im Miinster am 28. Januar belegen.» - Steck: Il.,
S.612f, Nr.1490.

74  Steck:1l,S. 633, Nr.1513.

75  De Quervain: S. 153.

76  Ebd.:S.159.

77  Steck:ll., S.749, Nr. 1745, , sowie S. 753, Nr. 1753.



40

6.4 Konrad Schilling - der sanfte Reformator

Konrad Schilling kommentierte am 27. Januar 1528 das Ergebnis der Disputa-
tion ausweichend. De Quervain schliesst daraus, dass Schilling vor zu raschen
Neuerungen warnte.”

Am 30. Mérz 1528 gestattete die Berner Regierung den Konventualen der
Berner Kloster, selbst zu wahlen, ob sie im Kloster bleiben oder gegen ein Leib-
gedinge (Unterhalt auf Lebenszeit) austreten wollten.” In Gottstatt wihlte
weitaus der grosste Teil der Ménche den Austritt.

Am 17. April 1528 beschloss der Rat, der Abt solle die Pfarrei von Gottstatt
versehen, wozu ihm am folgenden Tag die entsprechende Pfriinde mit dem
Wohnrecht im Kloster zugewiesen wurde. In den folgenden Monaten fiihrte
Schilling das Leben im Konvent weiter, als ob nichts geschehen wére.*

Am 23. Mai wurde der Abt vom Rat definitiv angewiesen, er miisse die
«altar zu Gottstatt denen thuon und gar slissen».” Bis dahin miisste also
unsere Madonna Gottstatt verlassen haben. Erst 1529 gelangten Abtstab,
Kelche, Becher und Schalen in die Silberschmiede.

Am 11. November 1528 hielt der Rest des Konvents ein Kapitel ab. Noch
am 3. Juni 1529 wurde Schilling mit dem Titel Abt angesprochen, als an ihn
die Anweisung von Schultheiss und Rat von Bern erging, zusammen mit dem
Vogt von Nidau das Urbar von Gottstatt zu erneuern.

1530 wurde Konrad Schilling von der bernischen Regierung zum Schaff-
ner und Landvogt des Besitzes der ehemaligen Abtei bestimmt. Am 18. No-
vember 1538 muss Schilling von Gottstatt weggezogen sein. Zuletzt erscheint
er als Pfarrer von Twann, wo er von Dezember 1546 bis 1549 nachgewiesen
ist

82

6.5 Reformationswirren in Solothurn

Nach der Berner Disputation wurden den Solothurner Reformierten einige
Zugestandnisse gemacht, man verbot ihnen allerdings, die Bilder aus den
Kirchen zu entfernen. In der Stadt Solothurn konnte Berchtold Haller zwar
den neuen Glauben predigen; die Franziskanerkirche wurde ihm und seinen
Anhéngern zum Riickzugsort. Eine Disputation wie in Bern kam jedoch in
Solothurn aufBetreiben des mehrheitlich «altglaubigen» Rats nicht zustande.

78  De Quervain: S. 153.

79  Steck:1l,S.668 f., Nr.1584.

80 Ebd.:ll,S.692, Nr.1625 und S. 693, Nr. 1627.
81  Ebd.:ll, S.723, Nr.1692.

82  Modestin:S. 408 f.



41

Beachtenswert ist die Rolle der Ziinfte: 1532 verzeichneten die der Schmie-
den, Schuhmachern, Zimmerleuten und besonders die der Schiffsleuten eine
Mehrheit von Neugldubigen.®

In einer Aufzdahlung von Anton Haffner befanden sich unter den «from-
men catholischen Burgern» unter anderen die Schultheissen Niklaus von
Wengi und Durs Hugi.” So gab es in Stadt und Land Solothurn doch inten-
sive Wirren zwischen Alt- und Neugldubigen, wobei Schultheiss Niklaus von
Wengi der Jiingere (*um 1485 in Solothurn; + 1549 ebenda) im November 1533
durch sein beherztes Eingreifen einen Religionskrieg in Solothurn verhin-
derte. Dank seiner Bemithungen machte sich der Rat fiir die Erhaltung des
«alten Glaubens» stark, erlaubte aber den Reformierten im Bucheggberg ihren
Kultus.

Ein Bildersturm ist in vielen Solothurner Pfarreien nachgewiesen, unter
anderem auch in der Franziskanerkirche. Viele Kunstwerke wurden vernich-
tet. Nach dem Zweiten Kappelerkrieg (1531) bemiihte sich der Rat, die Scha-
den zu heilen. Dazu beauftragte er unter anderem 1534 den Ratsherrn Hans
Rudolf Vogelsang, ein Inventar der im Bildersturm abhanden gekommenen
Gegenstinde zu erstellen. Dabei ergab sich, dass schon viele Altarbilder zer-
brochen worden waren (z. B. in Obergosgen, Dulliken, Trimbach, Matzendorf,
Balsthal).

;7 Wie kdnnte das Gemalde nach Gottstatt gelangt sein?
72 Das Konzil von Konstanz

Das grosste kirchliche Ereignis zur Zeit der Entstehung unseres Gemaldes
war das Konzil von Konstanz (5. November 1414 bis 22. April 1418). Es ver-
sammelte viele Kardinile und Bischéfe, Theologen und auch zahlreiche Abte.*
In verschiedenen Verzeichnissen werden bis 564 Abte gezéhlt.* Schliesslich
wurde 1417 Oddo di Colonna als Papst Martin V. gewéhlt. Er beendete damit
das seit 1378 andauernde Abendlandische Schisma.

Aus dem Umfeld von Gottstatt erwdhnen die Chroniken: Humbert
(Hubert) von Neufchatel, Bischof von Basel; Wilhelm von Challant, Bischof
von Lausanne, zu dessen Bistum damals Gottstatt gehorte; Abt Haintzmann

83 Bichsel:S. 64.

84 HaffnerXIV:S. 75-78.

85  Die Zahlder offiziellen Konzilsteilnehmer wird auf 141 Grafen und 132 Abte geschitzt. Ménche sowie etliche
Kreuzritter sind bei Justinger auch genannt, dabei die Zahl der Meister der Hochschulen (Theologen): 24 Pre-
diger, 34 Barflsser, 16 Augustiner G. (Studer (Hrsg.) Justinger, Berner Chronik, S. 243-253; https://www.di-
gibern.ch/katalog/berner-chronik-conrad-justinger).

86 Riegel:S. 73f. - https://archive.org/stream/MN42064ucmf_8#page/n79/mode/2up.



42

(Heinrich) Ner von Bellelay (OPraem), den Vaterabt von Gottstatt; Abt Gott-
fried von Riiti (OPraem); Abt Georg von Weissenau nordlich des Bodensees
(OPraem); dazu viele Abte anderer Orden aus dem oberrheinischen Raum.

Der Abt von Gottstatt ist beim Konstanzer Chronisten Ulrich von Richen-
tal jedoch nicht als Teilnehmer des Konzils aufgefiihrt. Allerdings gibt es in
den Abte-Listen der Chroniken viele leere Stellen. Richental” zog fiir seine
Recherchen von Haus zu Haus. Vielleicht war der eine oder andere Konzils-
teilnehmer gerade nicht anwesend.

Zum Konzil kamen auch etliche Konige, Herzoge, Fiirsten und Ritter. Man
schitzt alles in allem 50’000 bis 70°000 Konzilsteilnehmer, Zuhorer und De-
legierte. Unter den Fiirsten unserer Gegend sind Graf Konrad I11. von Neuen-
burg und Titulargraf von Freiburg i. Br. (*1372, 1385-1424) sowie sein Sohn
Johannes als am Konzil anwesend verbiirgt.”

72 Das Konazil als Kiinstlerborse

Daneben zog der Konzilsbetrieb auch viele Hindler, Handwerker, Kiinstler
und so weiter in die Stadt. Im ganzen Zeitraum sollen sich zwischen 70°000 bis
150’000 Besucher da aufgehalten haben. Natiirlich waren nicht alle gleichzei-
tig anwesend. Konstanz war wihrend dieser Zeit Treffpunkt fiir Kiinstler aus
ganz Europa. So bot das Konzil als internationales Forum auch eine immense
Kontakt- und Beschéftigungsborse. Dies alles verschaffte der Stadt und der
Region einen betréichtlichen wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwung.

Das Konstanzer Konzil bot damit sicher eine Art «Jobborse» fiir Kiinstler,
Schreiber, Maler, Illustratoren, Goldschmiede, Bildhauer. Die Kunstszene um
1400 war sehr mobil. Kiinstler und ihre Werkstatten reisten zu ihren Auftrag-
gebern und waren auf der Suche nach Gonnern und Arbeitskraften. Fiirsten
und hohe Geistliche suchten nach Kiinstlern fiir die Ausstattung ihrer Pracht-
bauten; Maler, Bildhauer und Goldschmiede nahmen Modellbiicher mit, die
es ihnen ermoglichten, ihren Kunden Muster vorzustellen und schneller zu
arbeiten.

Aus dieser Zeit stammen Fresken im Augustinerkloster Konstanz (heute
Dreifaltigkeitskirche und 6kumenische «City-Kirche»), in der Kirche Burg zu
Stein am Rhein und in der Johanneskapelle in Arbon. Im Rosgartenmuseum
Konstanz sind einige Bilder aus der Zeit um 1415 ausgestellt, die im Stil gewis-

87  Ulrich von Richental (*um 1360; T1437) war ein Konstanzer Biirger, der durch seine deutschsprachige Chro-
nik des Konstanzer Konzils bekannt geworden ist. Ubersicht iiber die vorhandenen Handschriften: https://
de.wikipedia.org/wiki/Ulrich_von_Richental; in Buck, Thomas Martin: Chronik des Konstanzer Konzils.

88  Studer:S. 251, «Cuonrat von Freiburg, Herr zu niiwenburg mit viel personen».



43

se Ahnlichkeiten mit unserer Madonna aufweisen: Geburtsszene als Altarta-
fel, Weihnachtsvision der heiligen Birgitta von Schweden (die auf dem Konzil
kanonisiert wurde)® und ab 1425-1430 die Heiligen Elisabeth und Pelagius,
Cosmas und Damian.*®

73 Abt Johannes Mecking, 1411-1442

Die Regierungszeit von Abt Johannes Mecking wollen wir genauer betrachten,
denn in diese Zeit wird die Entstehung der «xMadonna in den Erdbeeren» da-
tiert. Er wurde um 1380 in Solothurn geboren, trat 1400 in die Abtei Gottstatt
ein und wurde bereits 1411 zum Abt gewéhlt. Am 2. Mai 1418 wurde er von
Papst Martin V. beauftragt, die Pfarrkirche Meikirch dem Zisterzienserinnen-
kloster Tedlingen zu inkorporieren, was auf seine Anwesenheit am Konzil hin-
deuten kann, obschon dies nicht bezeugt ist.” Er stammte aus einer frommen
und kunstverstindigen Solothurner Familie Mecking, Meking oder Megking.
Sein Neffe Peter Hans Mecking schuf als Kunstschmied beachtliche Werke,
war ab 1462 Mitglied des Rates und spielte im 6ffentlichen Leben Solothurns
eine wichtige Rolle.”

Die Zentralbibliothek Solothurn bewahrt die Meckinger-Codices auf,
Handschriften aus dem Mecking'schen Familienbesitz, die 1504 durch Frau
Anna Mecking (Witwe des Peter Hans) dem Ursenstift vergabt wurden. Es
handelt sich dabei um Handschriften, deren einige vom Gottstatter Chor-
herrn Rudolf Mecking, einem Neffen des Abts und Bruder von Peter Hans,
geschrieben wurden.”

So gelange ich zu folgender Hypothese: Die «Madonna in den Erdbeeren»
kann im Zusammenhang mit der auch der Abtei bekannten Kunstszene im
Rahmen des Konzils von Konstanz in Gottstatt Platz gefunden haben. Denn
auch wenn Johannes Mecking, Abt von Gottstatt, nicht namentlich erwéhnt
wird, kann er durchaus am Konzil anwesend gewesen sein. Dafiir spricht,
dass er von Papst Martin V. einen offiziellen Auftrag erhielt. Damit kam er be-
stimmt mit Bischofen, Fiirsten und anderen Abten in Kontakt. Vielleicht traf
er auf Vermittlung von Abtkollegen und weiteren Génnern den Maler und gab
ihm den Auftrag zur Schaffung eines Gemaldes.

89 Dinzelbacher: zu Birgitta von Schweden - Konstanzer Tafel, S. 134 f.

go http://www.rosgartenmuseum.de/.

91 Modestin: S. 403 f. - Largardiér, Papsturkunden Schweiz 2, 212 Nr. 1019 - Papst Martin V. logierte auf seiner
Weiterreise 1418 im Franziskanerkloster Solothurn (ARNOLD: S. 250).

92 MORGENTHALER BAU: S. 238 ff.

93  ZBSO:27.Berichtiiberdas]ahr1956,S. 25; «Dem Forscher erschliesst sich daraus gewissermassen ein Kapitel
Gottstatter Bibliotheksgeschichte.» - 31. Bericht der Zentralbibliothek Solothurn tiber das Jahr 1960, S. 50.



44

s Wer konnte der Stifter gewesen sein?
8. Hinweise auf dem Gemilde

Das Bild lidsst keine eindeutige Zuweisung an einen Stifter zu, da es weder
Wappen noch Namen enthélt. Ein einfacher, kniender Mann istin der rechten
unteren Ecke dargestellt. Der Stifter war ein frommer Mann, was sich in der
Anbetungshaltung seines Abbilds zeigt. Auch muss er ein Kunstliebhaber mit
entsprechenden Finanzierungsmoglichkeiten gewesen sein, derin der Zeit des
Konstanzer Konzils einen sehr begabten Kiinstler mit der Ausfiithrung des
Werks betrauen konnte.

Der Stifter konnte ein Votivbild fiir einen jung verstorbenen Knaben in
Auftrag gegeben haben. Das Trinenkriiglein und die weisse Rose lassen den
Schluss zu, dass dem Stifter ein Kind verstorben war und er es in geistiger
Weise Maria anvertrauen wollte. Schliesslich muss der Stifter in einer Be-
ziehung zu Gottstatt und dieser Region gestanden haben. Dies kann auf die
Dynastie der Neuenburger Grafen zutreffen.

82 Neuenburg und Gottstatt

Die Abtei Gottstatt stand seit ihrer Griindung unter der Agide der Grafen von
Neuenburg-Nidau. Bekanntlich verstarb beim Guglereinfall 1375 der letzte
Graf Rudolf I'V. von Nidau kinderlos. Nach seinem Tod erfiillte Isabella®, mit
der Rudolf seit 1339 verheiratet war, ihre formellen Pflichten als Witwe. Sie
organisierte mit grossem Aufwand Begrédbnisfeierlichkeiten in der Kollegiats-
kirche von Neuenburg, vielleicht, weil das Kloster Gottstatt beschadigt war
und sie in Neuenburg residierte.”

Mit dem Tode ihres Vaters Ludwig war 1373 die mannliche Linie der Neu-
enburger Grafen erloschen und die Grafschaft fiel an Isabella. Doch diese war
sehr durch die Politik der Ausbreitung und Verteidigung des neuenburgischen
Territoriums in Anspruch genommen. So fiel die Grafschaft Nidau und damit
auch die Kastvogtei des Klosters Gottstatt an die Grafen von Kyburgund 1388
schliesslich an die Stadt Bern.

Wir miissen annehmen, dass dennoch gewisse Beziehungen zwischen
den Grafschaften der neuenburgischen Dynastie geblieben sind, mit Nidau,
Kyburg, Strassberg bei Biiren, Aarberg, Erlach und so weiter. Isabella muss
die Abtei Gottstatt und auch die Priamonstratenserabtei Fontaine-André bei

94  *um133s,t25.12.1395. Tochter des Ludwig von Neuenburg und der Jeanne de Montfaucon. - Bartolini, Lionel:
HLS, Isabella von Neuenburg.
g5  AESCHBACHER NIDAU: S. 242 f. - Modestin: S. 3g0.



45

Neuenburg gekannt haben. Als Isabella 1395 starb, erbte ihr Neffe und quasi
Pflegesohn, Konrad III. von Freiburg, die Grafschaft.

83 Graf Konrad Ill. von Neuenburg und Freiburg

Aufgrund folgender Indizien kénnen wir Graf Konrad von Neuenburg als Stif-
ter des Gemaldes vermuten:

Erwurde 1372 als iltester Sohn des Egino I11. von Freiburg (im Breisgau)*
und der Varenne (Verena), Tochter des Grafen Ludwig von Neuenburg, gebo-
ren. Nach dem Tod seines Vaters (1385) wuchs Konrad am Hof von Neuenburg
als Pflegesohn seiner Tante Isabella auf.

Nach Isabellas Tod wurde er 1395 als Graf von Neuenburg eingesetzt. Er
gewann die Titel eines Herrn von Melun, Badenweiler, verschiedener Schlos-
ser im Jura und der Gegend um Belfort sowie den des Landgrafs im Breisgau.
Dadurch fiihrte er den Titel eines Grafen von Freiburg weiter.” 1396 ging er
ein Burgrecht auch mit der Stadt Solothurn ein. Seine bewegte Regierungszeit
war gepragt von zahlreichen Konflikten mit seinen Untergebenen.

Konrad heiratete 1390 Maria von Vergy, die ihm zwei Sohne gebar:
Johann und Louis. Dieser (Geburtsjahr unbekannt) starb 1404 sehr jung,
was den Vater so sehr beschéftigte, dass er kurzerhand in Schloss und Herr-
schaft Verwalter einsetzte und am 4. Mérz 1404 Neuenburg verliess, zusam-
men mit einer grossen Anzahl von Edlen, «poussé par un motif de zele et de
religion», getrieben vom Motiv des Eifers und der Religion. Er unternahm
eine Wallfahrt ins Heilige Land und wurde dort zum Ritter vom Heiligen
Grab geschlagen. Diese Reise dauerte fast zwei Jahre; 1406 kam er wieder
heim.**

Nach dem Tod von Maria von Vergy (+ 1407) heiratete Konrad 1413/18 in
zweiter Ehe Alix des Baux (1367-1426).

Nach seinem Tod 1424 iibernahm sein Sohn Johann (* 1396, +1457) die
Grafschaft.

Konrad war also mit verschiedenen Todesféllen konfrontiert: 1374/76
mit dem seiner Mutter, 1375 seines Onkels, 1385 seines Vaters, 1395 seiner
Pflegmutter Isabella, 1404 seines kleinen Sohnes Louis und 1407 seiner ersten

96  Durch Erbschaft kam die Grafschaft Neuenburg Ende des 14. Jahrhunderts an die Grafen von Freiburg im
Breisgau. Zu Egino: https://fr.wikipedia.org/wiki/Egon_I11_de_Fribourg.

97 Um die Herrschaft der Grafen endlich loszuwerden, erkauften sich die Biirger von Freiburg i. Br. im Jahre
1368 ihre Freiheit mit 20’000 Mark Silber und unterstellten sich anschliessend freiwillig dem Schutze des
Hauses Habsburg. Darum wird Konrad oft auch als «Titulargraf von Freiburg» bezeichnet. https://de.wiki-
pedia.org/wiki/Geschichte_der_Stadt_Freiburg_im_Breisgau#Freiburg_unter_den_Habsburgern [Stand
23.08.2019].

98 Boyes:S. 41.



46

Gattin. Diese Ereignisse, aber auch die in dieser Zeit grassierenden Seuchen
und Hungersnéte haben ihn und seine Familie sicher gepragt.

Die Grafen von Neuenburg waren seit jeher religios-kirchlich gesinnt,
wie es im Mittelalter Sitte war. Die Stiftskirche von Neuenburg, die «Unserer
Lieben Frau» gewidmet war, wurde durch sie errichtet und grossziigig unter-
stiitzt. Thr Chorherr, der wundertétige hl. Wilhelm von Neuenburg, galt wei-
terhin als Fiirsprecher. Graf Johann und seine Frau Marie de Chéalons liessen
ihm zu Ehren die Kapelle St. Wilhelm auf der Westseite der Kirche erbauen.”

8.4 Hypothese zum Stifter

Aufgrund dieser der Symbolik des Geméldes zugrundeliegenden Kriterien
kann Konrad III. von Neuenburg und Freiburg als Stifter angenommen
werden.

+ Die Beziehung zu Gottstatt ergab
sich iiber seine Tante Isabella
von Neuenburg, die Gemahlin &

des letzten Grafen von Nidau

aus der Griinderdynastie, welche
die Kastvogtei iiber das Kloster
innehatte.

« Er war ein Verehrer des hl.
Wilhelm, Wallfahrer ins Heilige
Land und Grabritter.

« Als Graf hatte er sicher Moglich-
keiten, einen Maler bezahlen zu
kénnen.

« Erist als Teilnehmer am Konzil

von Konstanz Verburgt' Abb. 5: Wappen des vermutlichen Stifters des
« Sein Sohn Louis starb jung. Bildes, Graf Konrad von Neuenburg (1372-1424).
Zusa mmenfassung

Das Gemilde «Madonna in den Erdbeeren», um 1425 vom «Meister des Para-
diesgartleins» gemalt, befindet sich im Kunstmuseum Solothurn. Der Maler
ist nicht bezeichnet. Die Herkunft aus der damaligen Pramonstratenserabtei
Gottstatt ist nicht bewiesen, aber nachvollziehbar.

99 Jeunet:S. 81.



47

Das Bild zeichnet sich als ungew6hnliche Mariendarstellung durch prazi-
se naturalistische Elemente und eine reiche Symbolik aus. Erdbeeren diirfen
als Nahrung fiir verstorbene Kinder, Friihlingsblumen als Auferstehungssym-
bole und der goldene Hintergrund als Paradies-Hinweis gedeutet werden. Ein
Kind zu Fiissen Mariens trégt ein Trdnenkriiglein und steht fiir ein verstor-
benes Kind. Eine kleine, bescheidene, ebenfalls unsignierte Stifterfigur steht
am rechten unteren Bildrand.

Das Bild gehort zum Typ des «Hortus conclusus» und wird wohl als
Memorialbild fiir ein verstorbenes Kind gedacht gewesen sein.

Eine Legende zum Trianenkriiglein will sagen, dass wir verstorbene Kinder
Maria anvertrauen diirfen, die ihnen einen Zugang zum Paradies verschaffen
will. Maria ist uns auch Vorbild zum Loslassen unserer Kinder, Mutter der
verstorbenen Kinder und Trésterin ihrer Eltern.

Als Maler wird Hans von Tieffenthal aus Schlettstadt angenommen, der
nach der Zeit des Konstanzer Konzils in Basel, im Elsass und in Strassburg
arbeitete.

Das Bild wurde 1865 durch den Kunstverein Solothurn aus dem dortigen
ehemaligen St.-Josefs-Kloster erworben, wo es sich seit dem Bau der Anlage
(1652) in einer Nische im Kreuzgang befunden haben muss. Das Gemilde
wurde durch den Augsburger Andreas Eigner restauriert. Der Konvent der
Franziskanerinnen, beziehungsweise der Beginen hatte bis dahin ein Gebau-
de in der Altstadt bewohnt.

Eine Flussbildlegende meint, dass das Bild in der Reformationszeit die
Aare heruntergeschwommen kam und durch Vermittlung eines Schulheissen
den Beginen anvertraut wurde. Moglich ist, dass es nach der Berner Disputa-
tion (1528) durch den letzten Abt Konrad Schilling zu frommen Solothurner
Altgldubigen gelangte.

Dass es in der Abtei Gottstatt stand, kann aus der fiir die Prdmonstra-
tenser bezeichnenden Marienverehrung und der geografischen Néihe zu Solo-
thurn geschlossen werden.

Als Stifter kann Graf Konrad III. von Neuenburg und Freiburg in Frage
kommen. Als Pflegesohn der Witwe des letzten Grafen von Nidau-Neuenburg,
aus der Griinderdynastie des Klosters Gottstatt, kann er durchaus zu dieser
in Beziehung gestanden sein. Er ist als Teilnehmer des Konzils von Konstanz
verbiirgt, und auch der damalige Abt von Gottstatt, der Solothurner Johannes
Mecking, erhielt damals von dort einen papstlichen Auftrag.



48

Nachwort

Die Auseinandersetzung mit dem Geméilde «Madonnain den Erdbeeren» hat
mir sehr viele Einsichten in die Geschichte des Spatmittelalters, der Kirche
und des Pramonstratenserordens, des Konzils von Konstanz und der Berner
und Solothurner Reformation sowie in die Kunstgeschichte erméglicht.
Immer wieder stiess ich auf neue Erkenntnisse und Verbindungen. Ich habe
auch die wichtige Bedeutung des Bildes fiir die seeléindische und solothurni-
sche Lokalgeschichte und die spirituelle Aussage als «Mutter der verstorbe-
nen Kinder und Trésterin von deren Eltern» entdeckt.

Mir wurde bald klar, dass nur ein kleiner Zeitabschnitt der fast 600-jéhri-
gen Geschichte des Bildes historisch gesichert ist. Was zwischen dem friihen
15. Jahrhundert und 1652 geschabh, ldsst sich nur hypothetisch erschliessen.

Herzlich danke ich allen, die mich bei dieser Arbeit unterstiitzt haben,
vorerst meiner Frau, die meine Beschéaftigung mit meiner «Freundin», der
Madonna in den Erdbeeren, mitgetragen hat. Viele Fachleute haben mit sehr
unterstiitzt, unter anderen Rolf Fés, lic. phil., Bischofl. Archiv, Solothurn;
Urban Fink, Dr. theol. et lic. phil., Oberdorf SO; Silvan Freddi, Dr. phil., Staats-
archiv Solothurn; lan Holt, lic. phil., Zentralbibliothek Solothurn; Hermann
Josef Kugler, OPraem., Abt von Windberg D; Markus Ries, Prof. Dr. theol,
Luzern; Ernst Tremp, Prof. Dr. phil,, Fribourg; Kathrin Utz-Tremp, PD Dr. phil.,
Fribourg; Christoph Vogele, Dr. phil., Konservator Kunstmuseum Solothurn;
Christine Ziircher, lic. phil., kantonale Denkmalpflege Solothurn. Ein beson-
derer Dank gilt Verena Schmid Bagdasarjanz, Dr. phil., Solothurn, Peter Frey,
Dr. phil., Langendorf, Alfred Seiler, a. Gymnasiallehrer, Lommiswil, fiir die
Unterstiitzung bei der Erstellung dieser Publikation.

Typoskript

Detaillierte Angaben zum Bild und seiner Geschichte, inkl. Fussnoten, wei-
teren Illustrationen, erweitertem Literaturverzeichnis, sowie dem franzdsi-
schen Text sind beim Autor (Adresse s. S. 263) erhéltlich.

Dieses Typoskript ist ebenfalls einsehbar bei Zentralbibliothek Solothurn,
Staatsarchiv Solothurn, Historischer Verein des Kantons Solothurn, Kunst-
museum Solothurn, Denkmalpflege des Kantons Solothurn, Kirchgemeinde
Gottstatt, Orpund.



Literaturverzeichnis

Quellen

49

KIA = Klosterarchiv St. Josef. (KIA) Nr. 23: Gebetserhérungen der Madonna im dusseren Chor, 1670.
«Verzeichnus einiger /ausserordentlicher Guetthaten so bey /dem hl Marienbild / bey Sant Joseph ...»

Gedruckte Literatur

AESCHBACHER GOTTSTATT: Aeschbacher, Paul:
Das Kloster Gottstatt, Verlag der Heimatkundekom-
mission Seeland, Biel 1949.

AESCHBACHER NIDAU: Aeschbacher, Paul: Die
Grafen von Nidau, Verlag der Heimatkundekommis-
sion Seeland, Biel 1924.

Amacher, Doris; Blaser, Bethli: Die reformierte
Kirche und das ehemalige Pramonstratenserkloster
Gottstatt, GSK, Bern 2005.

Amiet, Bruno; Sigrist, Hans: Solothurnische
Geschichte, 2. Bd. Von der Reformation bis zum
Haohepunkt des patrizischen Regimes, Hrsg.:
Regierungsrat des Kantons Solothurn, 1976.

Arnold, Klemens: Barfiisserkloster Solothurn, in HS,
Der Franziskusorden.

Baer, Casimir Hermann: Die Kunstdenkmailer des
Kantons Basel Stadt, Band 111, Die Kirchen, Kloster
und Kapellen. Erster Teil: St. Alban bis Kartause.
Basel 1941.

Bichsel, Nora: «Vom Wiirthen und Feyern uff den
|6blichen Ziinften», Jahrbuch fiir solothurnische
Geschichte, 2017.

Blank, Stefan; Ziircher, Christine: Kloster St. Josef,
in: Archdologie und Denkmalpflege im Kanton
Solothurn, ISSN 1422-5050, 16, 2011.

BUCK HERREN: Buck, Thomas Martin: «Und wie viel
Herren da komet», in «Das Konstanzer Konzil als
Europdisches Ereignis», Signori, Gabriela und Studt,
Birgit (Hrsg.), Ostfildern, 2014.

Burckhardt, August: Die Basler Blirgermeister von
1252 bis zur Reformation, Basler Zeitschrift fiir
Geschichte und Altertumskunde, Band 23, 1925.

De Quervain, Theodor: Gedenkschrift zur
400-Jahr-Feier der bernischen Kirchenreformation,
Bern1928.

Dinzelbacher, Peter: Himmel, Hélle, Heilige,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt
2002.

Feller-Vest, Veronika: Kanton Solothurn: Alte/
Obere/Hintere Samnung + Neue/Untere/Niedere
Samnung in HS, Die Beginen und Begarden in der
Schweiz.

Fiala, Friedrich: Wiederherstellung des Franziskaner-
klosters im Jahr 1542, Archiv f. schweiz. Reforma-
tionsgeschichte, Freiburg i. Br. 1875.

Gisi, Lukas Marco: «Darumb vast hinus mit, doch mit
gschickte!». Ikonoklastisches Handeln wéhrend der
Reformation in Bern 1528, in: Zwingliana XXX, 2003.

Gisi, Martin: Denkschrift zur Eréffnung von Museum
und Saalbau, Kunstmuseum Solothurn, 1902.

Grimm, Jakob: Deutsche Mythologie, Wiesbaden
2007, aufgrund der 4. Auflage Berlin 1875-78.

GSK = Gesellschaft fiir Schweizerische Kunst-
geschichte, Bern.

Guldimann, Anton: Kirchliche Kunst im Kanton
Solothurn, in: Der Kanton Solothurn - ein
Heimatbuch, Solothurn 1949.

Haffner, Anton: Chronica, Solothurn 1849.

HS = Helvetia Sacra, Geschichte der Bistiimer,
Kollegiatstifte, KIéster und Konvente der Schweiz,
von 1964 bis 2007 in 28 Binden bzw. 34 Teilbinden
erschienen. Schwabe-Verlag, Muttenz. Hier zitiert
wurden die folgenden Teilbdnde:

ABTEILUNG IV: Die Orden mit Augustinerregel,
Band 3: Die Pramonstratenser und Pramonstraten-
serinnen in der Schweiz, bearbeitet von mehreren
Autoren, redigiert von Bernard Andenmatten und
Brigitte Degler-Spengler, Basel 2002.

ABTEILUNG V: Der Franziskusorden, Band 1: Die
Franziskaner, die Klarissen und die regulierten
Franziskaner-Terziarinnen in der Schweiz. Die
Minimen in der Schweiz, bearbeitet von mehreren
Autoren, redigiert von Brigitte Degler-Spengler,
Bern 1978.

ABTEILUNG IX: Band 2: Die Beginen und Begarden
in der Schweiz, bearbeitet von mehreren Autoren,
redigiert von Cécile Sommer-Ramer, Basel/Frankfurt
am Main 1995.

Jeunet, Francois: Vie de Saint-Guillaume, chanoine
de Neuchétel, 1196-1231, Le Locle 1867.

Kamber, André: Drei Madonnendarstellungen -
Notizen zu Gemadlden aus der Sammlung des
Kunstmuseums Solothurn, Kunstmuseum Solothurn,

1978.



50

KdM SO 1lI: Bd 2, Die Kunstdenkmaler des Kantons
Solothurn. Band Il. Die Stadt Solothurn II.
Profanbauten, Die Kunstdenkmiler der Schweiz,
Band 113. Hrsg. von der GSK, Basel 2008.

KdM SO IV. Die Kunstdenkmiler des Kantons
Solothurn. Band IV. Die Stadt Solothurn Il1.
Sakralbauten, Die Kunstdenkmiler der Schweiz,
Band 134. Hrsg. von der GSK. Bern 2017.

Modestin, Georg und Utz-Tremp, Kathrin: Gottstatt,
in HS, Die Pramonstratenser.

MORGENTHALER THEBAER: Morgenthaler, Hans:
Die Auffindung und Erhebung der Thebder-Reliquien
in Solothurn 1473-74; in: Zeitschrift fiir schweizeri-
sche Kirchengeschichte, Band 17, 1923.

MORGENTHALER BAU: Morgenthaler, Hans:
Beitrdge zur Bau- und Kunstgeschichte Solothurns
im 15. Jahrhundert, in: Anzeiger fiir schweizerische
Altertumskunde, Band 26, 1924, Heft 4.

RIGGENBACH KIRCHEN: Riggenbach, Rudolf: in
Baer, Casimir Hermann: Die Kunstdenkmaler des
Kantons Basel Stadt, Band lll, Die Kirchen, Kloster
und Kapellen. Erster Teil: St. Alban bis Kartause,
Basel, 1941.

RIGGENBACH TORE: Riggenbach, Rudolf, in: Baer,
Casimir Hermann: Die Kunstdenkmiler des Kantons
Basel Stadt, Band |, Basels Befestigungen - Schmuck
der Mauern und Tore, Basel 1932, Nachdruck 1971.

Rott, Hans, Quellen und Forschungen zur
stidwestdeutschen und schweizerischen Kunstge-
schichte im XV. und XVI. Jahrhundert, Stuttgart.
Band I: Bodenseegebiet, 1933.

Band Ill A: Oberrhein - Quellen | (Baden, Pfalz,
Elsass), 1936.

Band Il B: Schweiz, 1937.

Elektronische Literatur

HLS, Historisches Lexikon der
Schweiz, http://www.hls-dhs-dss.ch/
index.php.

Richental, Ulrich: Chronik des
Konzils von Konstanz, http://digi.
ub.uni-heidelberg.de/diglit/
iroo196000.

Band Ill C: Oberrhein - Textband, Gesamtverzeich-
nis der Kiinstler und Kunsthandwerker, bearbeitet
von Gustav Rommel, 1938.

Schmidlin, Ludwig Rochus: Das St. Josephskloster
der Franziskanerinnen in Solothurn, ein Beitrag zur
Geschichte des Franziskaner- und Kapuzinerordens
in der Schweiz, 1896.

Sigrist, Hans: Die Hintere Samnung zu Solothurn,
in: Jurablatter, 21. g, 1959.

Steck, Roland; Tobler, Gustav: Aktensammlung zur
Geschichte der Berner-Reformation, 1521-1532,
Bern1923.

Strickler, Johannes: Actensammlung zur Reforma-
tionsgeschichte Band 1 (digital), Zuirich, 1878-1884.

SUCKALE PEINTRES: Suckale, Robert: Les peintres
Hans Stocker et Hans Tiefental, in: Revue de I'art,
1998.

SUCKALE KUNST: Suckale, Robert: Kunst in
Deutschland. Von Karl dem Grossen bis heute.
K6ln 1998.

UTZ MARIENHEILIGTUM: Utz Tremp, Kathrin:
Das Marienheiligtum von Oberbiiren aus histori-
scher Sicht (um 1470-1530), in: Eggenberger, Peter
et al.: Das mittelalterliche Marienheiligtum von
Oberbiiren. Hefte zur Archdologie im Kanton Bern
4, Bern 2019.

Vignau-Wilberg, Peter: Gemalde und Skulpturen.
Museum der Stadt Solothurn, SIK-ISEA, Ziirich 1973.

Wilchli, Gottfried: Frank Buchser, Leben und Werk,
Ziirich 1941.

ZBSO =Zentralbibliothek Solothurn, 27. Bericht tiber
das Jahr 1956, Solothurn 1957.

Studer, Gottlieb (Hrsg.): Die
Berner-Chronik des Conrad
Justinger, Bern 1871, https://www.
digibern.ch/katalog/berner-chronik-
conrad-justinger.

Zetter-Collin, F[ranz] A[nton]: Ein
Nachmittag bei Frank Buchser in der
Walliserhalle, in: Die Schweiz:
schweizerische illustrierte
Zeitschrift, Bd. 4, Ziirich 1900, Heft
9, S. 202-210; Link: http://doi.
org/10.5169/seals-572908




	Die Madonna in den Erdbeeren : auf den Spuren eines Gemäldes aus dem Spätmittelalter

