
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 90 (2017)

Artikel: Die Verehrung von Urs und Viktor in Solothurn im Spiegel der
"Miracula"

Autor: Bannwart, Pema

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verehrung
von Urs und Viktor
IN SOLOTHURN

im Spiegel der «Miracula»

Pema Bannwart



172



Inhaltsverzeichnis

Heiligenverehrung 175

1.1 Wallfahrt 176

1.2 Wunder 177

1.3 Wunderbücher 179

Quellenanalyse i83

2.1 Autorschaft 183

2.2 Aufbau 186

2.3 Magnificat 190

2.5. Krankheitsbilder und Nöte 191

2.6 Geographische Streuung 194

2.7 Schrein- und Fernwunder 195

2.8 Opfer 197

Synthese 199

Birliographie 201

Quellen (aus dem Staatsarchiv Solothurn) 201

Literatur 201

Internetseiten 203

Edition Miracula 203

Begriffe 203

Karte 204

Quellentext 205



174

Abbildung 1: Umschlag Miracula.



175

Die Reliquien der Solothurner Stadtpatrone Urs und Viktor sollen im
Mittelalter und in der Frühen Neuzeit Hilfe suchende Menschen wundersam

von Not und Krankheit erlöst haben. Diese Wunder wurden zu Ehren
der beiden genannten Heiligen aufgeschrieben, bezeugt und gesammelt.
Davon finden sich 54 in den «Miracula S. Ursi Victoris»1, einem Wunderbuch,

welches in diesem Rahmen ediert wird.2

Der Edition vorausschicken möchte ich eine kurze Kontextualisierung
in den Bereich der Heiligenverehrung sowie eine Beschreibung der Quelle.

l. Heiligenverehrung
Wunderbücher stehen in engem Zusammenhang mit Wallfahrten und

gehören somit in den Kontext der Heiligenverehrung. Diese wiederum
zählt zu den frühesten christlichen Traditionen überhaupt; so wurden
bereits im 2. Jahrhundert Märtyrer gefeiert, später erfuhren auch Apostel,

Bischöfe und Jungfrauen Verehrung.3 In Solothurn wurden die

Soldatenmärtyrer Urs und Viktor schon um das Jahr 400 n. Chr. verehrt.4

Besonders diejenigen Heiligen fanden grossen Anklang, deren Leben im
Dunkeln blieb und so Nährboden für Legenden lieferte.5 Entsprechend
schnell verbreitete sich die Kunde von dem Martyrium der Thebäischen

Legion, welcher Urs und Viktor zugerechnet wurden.6 Der von solchen

Legenden gebotene Spielraum wurde von verschiedensten Gruppen
genutzt, um die Legitimität ihrer jeweiligen Interessen zu untermauern.7 In
Solothurn nutzten sowohl das Stift als auch die Stadt Urs und Viktor für
ihre Ziele.8 Für die Kirche stellte die Nachfolge der Heiligen ein zentrales

1 StASo (Staatsarchiv Solothurn), Kollegiatsstift St. Ursus in Solothurn, Nr. 64,
Gotthard, Johann Wilhelm, Miracula S. Ursi Victoris, Solothurn 1642.

2 An dieser Stelle danke ich ganz herzlich Silvan Freddi vom Staatsarchiv
Solothurn für dessen wertvolle Hinweise sowie Hans Braun für das Gegenlesen

der Transkription.
3 Wicki, Hans, Staat, Kirche, Religiosität, Der Kanton Luzern zwischen barocker

Tradition und Aufklärung, Luzern 1990: 230.
4 Widmer, Berthe, Der Ursus- und Viktorkult in Solothurn, 33, in: Institut für

Denkmalpflege ETH Zürich (Hg.), Solothurn, Beiträge zur Entwicklung der
Stadt im Mittelalter, Zürich 1990: 33-81.

5 Wicki, Staat: 230.
6 Vgl. Widmer, Ursus- und Viktorkult: 41. Für weitere Informationen zur

Thebäischen Legion siehe auch: Näf, Beat, Städte und ihre Märtyrer, Der Kult
der Thebäischen Legion, Freiburg 2011.

7 Howard-Johnston, James, Hayward, Paul Antony (Eds.), The cult of saints in
late antiquity and the early middle ages, Oxford 1999: 6f.

8 Widmer, Ursus- und Viktorkult: 57ff.



176

Element dar, für die Bevölkerung waren Heilige aber zuallererst
Unterstützer in sämtlichen Lebenslagen und weniger Vorbilder für den eigenen
Lebenswandel.9 Heilige sollten einen vor Not und Krankheiten retten, aber

auch das Vieh, die Ernte und das Haus beschützen. In diesen Funktionen
der Heiligen wird deutlich, wie ausgeliefert die Menschen den Launen der

Natur waren. Hinzu kam eine tiefe durchschnittliche Lebenserwartung
aufgrund der hohen Säuglings- und Kindersterblichkeit. Daraus resultierte

eine Unberechenbarkeit der eigenen Existenz, mit der umzugehen
entsprechend schwierig gewesen sein muss. Eine Bewältigungsstrategie
dafür stellte die Wallfahrt dar.

1.1 Wallfahrt
Wallfahrten sind «Begehungen mit dem klaren Ziel eines besonders geheiligten

Ortes mit speziellem Kultobjekt, wobei der Weg dorthin - die Fahrt

- den eigentlichen Sinn dieses Tuns ausmacht.»10 Die Wallfahrt selbst und
nicht nur deren Ende war also ausschlaggebend. Darüber hinaus bot die

Wallfahrt Gelegenheit, Busse zu tun, war doch neben der Angst um die

Existenz auch die Furcht um das Seelenheil allgegenwärtig. Der Gang

zu einem Wallfahrtsort wurde jedoch nicht immer freiwillig geleistet,
sondern war auch im Strafrecht verankert. Die Wallfahrten nach Rom,

Santiago undJerusalem bildeten dieperegrinationes maiores und wurden
im 13. Jh. zu einer weitverbreiteten Praktik in Europa; konkurrenziert
wurden diese Hauptwallfahrten im Verlaufdes 14. Jh. von derperegrinatio
minor." Der Ruhm entfernter Gnadenorte reichte zwar weit und lockte die

Menschen von nah und fern an.12 Doch die Vorteile nahe gelegener
Wallfahrtsorte lagen aufder Hand: Sie gingen mitweniger Strapazen, Gefahren

und Kosten einher.13 Trotzdem vermochten es kleine Wallfahrtsorte wie
Solothurn, neben Ortsansässigen auch Personen von jenseits der Grenze

der Eidgenossenschaft anzuziehen.14 Es existierten aber auch Wallfahrtsorte

für ein bestimmtes Publikum und für spezißsche Leiden. Diese Spe-

9 Wicki, Staat: 230f.
10 Brückner, Wolfgang, Frömmigkeit und Konfession, Verstehensprobleme,

Denkformen, Lebenspraxis, Würzburg 2000: 128.
11 Kühnel, Harry, .Werbung', Wunder und Wallfahrt: 95, in: Wallfahrt und Alltag in

Mittelalter und früher Neuzeit, Internationales Round-table-Gespräch Krems an
der Donau 8. Oktober 1990, Wien 1992, 95-113.

12 Vgl. Krötzl, Christian: Wallfahrt und .Ferne', in: ebd, 219-235.
13 Vgl. Wittmer-Butsoh, Maria, Pilgern zu himmlischen Ärzten, in: ebd.: 237-254.
14 Vgl. Gotthard, Miracula: 8f.



177

zialisierung der Gnadenorte ist in den Kontext des Konkurrenzverhältnisses

der Wallfahrtsorte zu setzen.16 Der heilige Urs zum Beispiel wurde
in St. Ursen im Kanton Freiburg bei Kopf- und Ohrenbeschwerden um
Hilfe ersucht; entsprechende Votivgaben sind noch heute in der Kapelle
zu sehen.16 Anlass für regelmässige Wallfahrten boten Feste,Jubiläen und
Ablässe.17 In Solothurn war der St.-Ursen-Tag ein solcher Anlass;.in den

Miracula findet er mehrmals Erwähnung.18 Offenbar war es am 30.

September in Solothurn gebräuchlich, Menschen mit den Reliquien zu berühren.

Vielleicht vermutete man an diesem Tag eine besondere virtus des

Heiligen. So heisst es in Wunder Nr. 45 über eine Frau:

«[...] uffSand ursen tag ließ sie sich mitt sampt anderen Leütthen mit
dem Heillthâmb Sand urs bestreichen, siegenaß undgienge heim und
kam von allem schmertzen.»"

Bis ins 18. Jahrhundert vermehrten sich die Wallfahrtsorte in den
katholischen Gegenden stetig, so dass es um 1700 nur wenige Ortschaften gab,
die nicht über Gnadenorte verfügten. Solche Gnadenorte fussten meist
aufWundern; der Glaube daran war verbunden mit dem Glauben anJesus

Christus und dessen Wundertaten.20

1.2 Wunder

Was im 16. und 17. Jahrhundert unter einem Wunder verstanden wurde,
ist nicht eindeutig fassbar. Der von miraculum abgeleitete deutsche Begriff
des Mirakels kann eine Gebetserhörung, eine Heilung oder ein Wunderzeichen

bezeichnen.21 Zentral sind das Element des Unfassbaren sowie

15 Hofmann-Rendtel, Constanze, Wallfahrt und Konkurrenz im Spiegel hochmittel¬
alterlicher Mirakelberichte: 129, in: Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und früher
Neuzeit, Internationales Round-table-Gespräch Krems an der Donau
8. Oktober 1990, Wien 1992: 115-131.

16 Gasser, Stephan, Simon-Muscheid, Katharina und Alain Fertz, Die Freiburger
Skulptur des 16. Jahrhunderts, Herstellung, Funktion und Auftraggeberschaft,
Passau 2011: 277f.

17 Vgl. Schimmelpfennig, Bernhard, Die Regelmäßigkeit mittelalterlicher Wallfahrt,
in: Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und früher Neuzeit, Internationales
Round-Table-Gespräoh Krems an der Donau 8. Oktober 1990, Wien 1992:
81-94.

18 Vgl. Gotthard, Miracula: 7, 11, 29.
19 Ebd.: 29.
20 Wittmer-Butsch, Pilgern: 247.
21 Schreiber, Georg (Hg.), Deutsche Mirakelbücher, Zur Quellenkunde und

Sinngebung, Düsseldorf 1938: 15.



178

der Bezug zu Gnadenort und Heiltum.22 Ein Wunder ist «das Ereigniswerden

des Unmöglichen».23 Das christliche Spezihkum am Verständnis

von einem Wunder ist die daran geknüpfte Vorstellung von Interzession
und die damit verbundene Heiligenverehrung.21 Das Wunder lässt sich

also eher über seine Funktionen fassen als über eine starre Deßnition, die

seiner inhärenten Mehrdeutigkeit nicht gerecht wird.
Wunder dienten in erster Linie dem Beweis der Existenz Gottes und

somit der Legitimation der jeweiligen Religion.25 So wurde auf Wunder

Bezug genommen im Kontext der Missionierung und der Initiierung neuer

Heiligenkulte. Damit erfüllten Wunder die Funktion, die Zahl der

Gläubigen zu mehren, aber auch die der Heiligen.26 Daher erstaunt es nicht,
dass Wunder während der Gegenreformation in Abgrenzung zum neuen
Glauben Verwendung fanden und die Verehrung von Reliquien zu dieser

Zeit einen Höhepunkt erlebte.27 Regionale Heiligenkulte trugen ausserdem

zur Identitätsstiftung bei28 und konnten einen bedeutenden wirtschaftlichen

Faktor darstellen.29 Darüber hinaus war Wundern auch ein gewisser

Unterhaltungswert eigen, so dass sie mit der vermehrten Drucktätigkeit
Eingang in die Andachtsliteratur fanden.30

Kritik an Wundern und dem Glauben daran war weit verbreitet und

begleitet diese Phänomene seit jeher. Kritisiert wurde vor allem das

Geschäft mit dem Wunderglauben.31 Seit dem Zeitalter der Aufklärung
musste sich das Wunder zusätzlich an wissenschaftlichen Massstäben

22 Mettler-Kraft, Patricia, Wallfahrt und Wunder im Spiegel der frühen Mirakelbü¬
cher des Klosters Einsiedeln, Eine quantitative Auswertung der Mirakelüberlieferung

von 1587-1674: 74 in: Historischer Verein Zentralschweiz (Hg.), Der

Geschichtsfreund, Altdorf 2004: 71-139.
23 Mensching, Gustav, Das Wunder im Glauben und Aberglauben der Völker,

Leiden 1957: 9.

24 Signori, Gabriela, Wunder, Eine historische Einführung, Frankfurt 2007: 11.

25 Vgl. von Padberg, Lutz, Die Verwendung von Wundern in der frühmittelalterli¬
chen Predigtsituation, in: Heinzelmann, Martin, Herbers, Klaus und Dieter R.

Bauer (Hgs.), Mirakel im Mittelalter, Konzeptionen, Erscheinungsformen,
Deutungen, Stuttgart 2002: 77-94.

26 Signori, Wunder: 12.

27 Ebd.: 36ff.
28 Heinzelmann, Martin, Die Funktion des Wunders in der spätantiken und

frühmittelalterlichen Historiographie: 61, in: Heinzelmann, Martin, Herbers,
Klaus und Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im Mittelalter, Konzeptionen,
Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart 2002: 23-61.

29 Vgl. Lobenwein, Elisabeth, Wallfahrt - Wunder - Wirtschaft, die Wallfahrt nach
Maria Luggau (Kärnten) in der Frühen Neuzeit, Bochum 2013.

30 Signori, Wunder: 161.

31 Ebd.



179

messen lassen.32 Wundererzählungen wurden aber auch deshalb
kritisch beleuchtet, weil sie in das Verfahren der Heiligsprechung involviert
waren.33 Die Deutungshoheit über Wunder wurde im Mittelalter Geistlichen

zugeschrieben, somit wurden deren Eindrücke überliefert und nicht
etwa die Ausführungen der Betroffenen.34 Als es im späten Mittelalter
vermehrt zu Invokationswundern (Anrufungswundern) kam, sich Wunder
also nicht mehr nur vor Ort am Schrein des oder der Heiligen ereigneten,
sondern fernab davon, mussten sich die Geistlichen auf die Erzählungen
der Betroffenen verlassen.35 Neben Augenzeugen wurden auch Votivbilder
und -gaben sowie andere mit dem Wunder in Zusammenhang stehende

Objekte als «Zeugen» herangezogen.36

Trotz verschiedener Kritik wurde aber am Wunderglauben festgehalten.

Dies steht sicher im Zusammenhang mit den schon erwähnten vielfältigen

Funktionen, die das Wunder abdeckte. Um allen diesen Funktionen
dienen zu können, mussten die Wunder in Erinnerung gehalten werden.

Mittel gegen das Vergessen war das Niederschreiben in Mirakelbüchern.

1.3 Wunderbücher

Das Sammeln und Festhalten von Wundern ist seit der griechischen
Antike bezeugt, während der Zeit des Barocks und der Gegenreformation
erlebte das Mirakelbuch seine Höhepunkte.37 Die aufZetteln mitAngaben
zu Person, Gebrechen, Gebet und Heilung gesammelten Wunder bildeten

die Grundlage für solche Bücher.38 Unter den Autoren dieser Bücher
finden sich Bischöfe und andere Geistliche, seltener städtische Notare und
Berufsschreiber.39 Mit der Verschriftlichung erhielt ein Wunder grössere

Authentizität, als wenn es lediglich mündlich überliefert wurde.40 Mit dem

32 Ebd.
33 Vgl. Wittmer-Butsch, Maria, Rendtel, Constanze, Miracula, Wunderheilungen im

Mittelalter, Köln 2003: 46-72.
34 Signori, Wunder: 44.
35 Ebd.: 45.
36 Wetzstein, Thomas, Virtus morum et virtus signorum? Zur Bedeutung der

Mirakel in den Kanonisationsprozessen des 15. Jahrhunderts: 428f. in:

Heinzelmann, Martin, Herbers, Klaus und Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im

Mittelalter, Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart 2002:
351-376.

37 Mettler-Kraft, Wallfahrt und Wunder: 75f.
38 Signori, Wunder: 52.
39 Ebd.: 55ff.
40 Signori, Gabriela, Kultwerbung, Endzeitängste, Judenhaß, Wunder und

Buchdruck an der Schwelle zur Neuzeit: 433, in: Heinzelmann, Martin,
Herbers, Klaus und Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im Mittelalter, Konzeptionen,

Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart 2002: 433-472.



180

Buchdruck wurden andere Adressaten erreicht und die Wunder teilweise

auf diese abgestimmt.41 Das erste Buch mit gesammelten Wundern in
der Schweiz macht Stückelberg in Einsiedeln aus, es datiert auf 1620.42 In
Anbetracht der Tatsache, dass solche Unterfangen auch noch bis weit ins
18. Jahrhundert begonnen wurden43, ist das solothurnische Exemplar als

ein frühes einzuordnen.
Die Wunder wurden in den Mirakelbüchern oft chronologisch geordnet.44

Es finden sich auch thematische Anordnungen; diese gestalten sich

aber teilweise schwierig, da ein Mirakel meist zu verschiedenen
Themenbereichen passt.45 Die Mirakelbücher sollten die Kunde von Wundern
verbreiten und damit auch den Wallfahrtsort und seine Heiligen bekannt
machen und legitimieren.46

In den Mirakelbüchern findet sich ein breites Spektrum an Krankheiten

und Gebrechen, die geheilt oder abgewendet wurden. Es ist zu lesen

von Blindheit, Taubheit, Herzbeschwerden und Lähmungen. Aber auch

von Fieber, Epidemien, Geschlechtskrankheiten und Kindsnöten. Oft

waren die um Genesung Bittenden von Ärzten schon aufgegeben worden.

Dieses Versagen von ärztlichem Wissen und Medizin wird immer wieder

erwähnt, um das Wundersame der Heilung herauszustreichen.47

Von der Häufigkeit verschiedener Krankheiten und Gebrechen ist

jedoch nicht die ihrer Verbreitung abzuleiten.48 Bis weit ins Mittelalter
dominieren in den Mirakelberichten von der Bibel transportierte
Krankheitstypen; der Einfluss der Bibel aufdie Krankheitswahrnehmung dürfte
also beträchtlich gewesen sein.49 Ebenso bedeutend muss sich aber auch

der Wechsel vom Schrein- zum Fernwunder ausgewirkt haben; so treten
seit dem späten Mittelalter deutlich mehr Krankheitsbilder in Mirakelberichten

zutage.80 Barbara Heller-Schuh verweist zudem auf einen Wandel

der Beweggründe für eine Wallfahrt: «Während in den hochmittelalterlichen

Berichten Wallfahrten in erster Linie unternommen wurden, um
in schweren Krankheiten Erleichterung zu finden, werden im 16. und

41 Signori, Wunder: 64f.
42 Stückelberg, Ernst Alfred, Geschichte der Reliquien in der Schweiz: 72f., in:

Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 1, Basel 1902.
43 Ebd.: 73.
44 Signori, Wunder: 61.

45 Schreiber, Mirakelbücher: 58f.
46 Mettler-Kraft, Wallfahrt und Wunder: 76f.
47 Schreiber, Mirakelbücher: 56f.
48 Signori, Wunder: 105.
49 Ebd.
50 Ebd.



181

17. Jahrhundert Wallfahrten versprochen, bevor eine Person körperliches
oder seelisches Leid erfährt, das heisst das Gelübde wird ausgesprochen,
damit nichts passiert, um die eigene Unversehrtheit zu erhalten.»51

Obwohl die Bandbreite der in den «Miracula» erwähnten Notsituationen
beträchtlich ist, kommen darin nicht alle möglichen Nöte vor; so finden
sich zwischenmenschliche Probleme selten.52 Bei unerwiderter Liebe

beispielsweise kamen Liebestränke zum Einsatz.53 Offenbar wurde also nicht
in sämtlichen Notsituationen eine Wallfahrt geleistet. Das bedeutet auch,
dass es gerade für zwischenmenschliche Probleme andere Lösungsansätze
und Instanzen gegeben haben muss und dass darüber Konsens herrschte.

51 Heller-Schuh, Barbara, Hilfe in allen Nöten? Inhalte von hoch- und spätmittelal¬
terlichen Mirakelsammlungen im Vergleich: 161, in: Heinzelmann, Martin,
Herbers, Klaus und Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im Mittelalter, Konzeptionen,

Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart 2002: 151-165.
52 Ebd.
53 Karger-Decker, Bernt, Die Geschichte der Medizin, Von der Antike bis zur

Gegenwart, Düsseldorf 2001: 96.



(V^ttzkwth fiûtvefjufcjîettTRfwf^r[mW
Çtmi «^kleCtjcfi -5* efaAftM%kC
' Attain'yrvcßtn |W Jteje imhjvkA
OVvÄcv^tcßen. (Wmwß^ct/r&iiVfcfc,

onDiidmfttS evfmwetel i <4s MMU

Zfôfkt. X £ 9 o.

Ëww^(^^iiv
iL*, jjjiw-

•ött-u' «vR»vSL<^ '

^
9*1 j*°C£l$ gt?Pfö w*^1 v^u\JlM

l*cj^<vül v» Ä-fjl lljWV*^' ji^ fJ't *i'f r«öo-*^ fv IA^UAOTIV vtttu^
I

^-$r*A <^>, «£ß w*9l 5^,9^, ß^=

Abbildung 2: Handschrift Gotthard.



183

'ö(utt"Fv4HC((cit5

Kt t'rfe (L JW

4~rn C3H*£i«*P éi^&f+t- *

-t-Tt-BzUft-n. mtJ fiüßt-*- rlnß

("V,v 4<V|W> f-V K^wUtjLv w

^ i».W Cwr

*'" ^ Vätern |

*<jjl*K
ß.

fvj '^tt|iW) : -Ku^pÇ

* °4 jßf ^<i- |^ %9w

A£|» $^<W iv*JjSÇjln+i ~5^'tt ß*)r-fe|J<-4i-on<'4 .IX 1 (î^-n,

$jkSW ^ -$*) Äß ^B<4tcnUi^^
(%xruf\^j

/fié t- T Ài

^ -im»"P-Jé-y kr-i^éÂ^ IIf r '
Q+n. -A-w 1^-plß Jf-n. ^ fejçftcnMitf f „ „ Ut-êJ^^.

tfvnvfvj »

* V *7 fril&trt A ?+-+»*-rtJ A.£Ç«$?~7t f «
séÈÈBés, J-fiAf tl*n,T{.i L^i^S * Jy*- npf"

Abbildung 3: Handschrift Anonym.



184

Ctrcutfl ciretL,

i CÀ

Abbildung 4: Handschrift Grimm.



185

2 Quellenanalyse

2.1 Autorschaft
Die Solothurner «Miracula» sind in drei verschiedenen Handschriften
abgefasst; diese sind aufden Seiten 182 bis 184 abgebildet. Die erste gehört
Johann Wilhelm Gotthard. Als Sohn des Dramatikers und Metallwarenhändlers

Georg Gotthard54 kamJohann Wilhelm am 5. September 1592 in
Solothurn zur Welt.55 Nach dem Studium in Mailand, der Priesterweihe
und der Tätigkeit als Lateinlehrer in Solothurn wurde er 1620 Chorherr
und imJahr daraufAufseher über die lateinischen und deutschen Schulen

sowie Sekretär und Kustos des St.-Ursen-Stifts, dessen Statuten er erneuerte.56

Daneben verfasste er bissige Schriften, die gegen das reformierte
Glaubensbekenntnis zielten.57 Am 19. Mai 1649 verstarb Gotthard.58

Der zweite Autor hat im Gegensatz zu den beiden anderen seinen

Namen nicht in dem Buch hinterlassen. Es ist anzunehmen, dass auch er
das Amt eines Chorherren bekleidete und in dieser Funktion die «Miracula»

weitergeführt hat. Die Wunder 21 bis 26 in seiner Handschrift
verweisen auf die Jahre 1649,1663,1665,1661 und 1662; bezeugt worden sind
sie 1666. Zwischen Gotthards Tod und jener Bezeugung ist anscheinend

nichts in die «Miracula» geschrieben worden.

Die dritte Handschrift stammt vonJohann Karl Grimm. Er war Altrat,
Chorherr und bekannt für seine Grosszügigkeit. So spendete er unter
anderem fast 14 000 Pfund für eine Kaplanei am St.-Ursen-Stift, 1000 Pfund
für die Jesuiten sowie Reliquien von Urs und Viktor für eine seiner

Stiftungen.59 Grimm verstarb 1736.50 Das erste und einzige von ihm verfasste

Wunder datiert auf 1689. Dies wirft die Frage auf, weshalb er die «Miracula»

nicht fortgeführt hat - leere Seiten wären durchaus noch vorhanden

gewesen. Vielleicht blieben Heilungswunder nach 1689 aus und damit
auch die Pilgerinnen und Pilger. Denn die Wallfahrt war eng an das Auf-

54 Vgl. Junghanns, Ralf, «Vil der Spilen», Georg Gotthard (f 1619) und die
Solothurner Spieltradition, in: Historischer Verein des Kantons Solothurn (Hg.),
Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, Bd. 81., Solothurn 2008: 119-130.

55 http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25923.php, eingesehen am 27. 7. 2017.
56 Ebd.
57 Ebd.
58 StASo, Nr. 91 1, Schmid, Alexander, Die Kirchensätze, Die Stifts- und

Pfarrgeistlichkeit des Kantons Solothurn, Solothurn 1857: 18.
59 Brunner, Hans, Die Stiftungen des Johann Carl Grimm, Chorherr in Solothurn,

in: Jurablätter, Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde, 49. Jg., 1987: 57-63.
60 Schmid, Die Kirchensätze: 19.



186

treten von Wundern geknüpft. So heisst es bei Gotthard: «Die ursach aber

solcher vielfältigen eyjferigen unnd stàten wahlfahrten/ waren die grossen
wunderthaten/ so sich bey dem Heiligthumb vielgedachter Heiligen Thebeer

zu Solothurn zugetragen thaten [..]»" Vielleicht wurden die Wunder in der

Aarestadt aber auch als nicht mehr erwähnenswert befunden. Reliquien
wurden allerdings bis ins 20. Jahrhundert vergeben.62

Die drei Handschriften verteilen sich folgendermassen:

Wunder Seiten Autor

Nr. 1-20 1-10 Johann Wilhelm Gotthard

Nr. 21-26 11-13 anonym

Nr. 27-53 23-31 Johann Wilhelm Gotthard

Nr. 54 32 Johann Karl Grimm

2.2 Aufbau

Die Schrift «Miracula S. Ursi Victoris» wurde 1642 begonnen und mit
Unterbrüchen bis 1689 fortgeführt, sie kann in vier Abschnitte unterteilt
werden:

1. Abschnitt 2. Abschnitt 3. Abschnitt 4. Abschnitt

Überschrift, Jahr,
Autor und Einleitung
S. 1

Überschrift
S. 7

Einleitung,
Bezeugung
S. 12

Einleitung
S. 23

17 Wunder
S. 1-6

5 Wunder
S. 7-12

4 Wunder
S. 12 ff.

26 Wunder
S.23-33

Kommentar, Psalm 67

S. 6
Bezeugung
S. 14

Bezeugung
S. 33

Apokalypse Kapitel 5

und 8

S. 6

S. 15-22 leer S. 34-40 leer

Das Buch wurde wahrscheinlich beim Altar des heiligen Urs aufbewahrt
oder in der Stiftsbibliothek. Die darin erhaltenen Wunder sind anscheinend

gesammelt und dann in dem Buch zu Ehren der beiden Stadtpatrone
zusammengestellt worden. So heisst es denn in der Einleitung:

61 StASo, Nr. 90 102, Gotthard, Johann Wilhelm, Catholisch-Solothurnisches
Magnificat, Freiburg 1644: 93.

62 Stückelberg, Ernst Alfred, Heiligengeographie, Tafel bei Seite 128, in:

Steinhausen, Georg et al. (Hgs.), Archiv für Kulturgeschichte, Bd. 8, Leipzig
und Berlin 1910: 42-51.



187

«Gott dem Allmechtigen zu Lob, Und dem würdigen Himmelfürsten
Sanct Ursen und seiner Gesellschafft zu ehren unter viel anderen

zeichen seind diese nachfolgende wunderzeichen hienach verschrieben

widerümb erneüweret, als man zahllt, 1590.»63

Es wird angedeutet, dass sich viel mehr Wunder ereigneten, als hier aufgeführt

sind, und dass mit dem Niederschreiben der Wunder eine Tradition

weitergeführt wird. Das deutet darauf hin, dass die erwähnten Wunder
teilweise bereits älteren Datums waren als die 1642 initiierten «Miracula».
Die Tatsache, dass das Niederschreiben im 17. Jahrhundert wieder
aufgenommen und fortgesetzt wurde, spricht dafür, dass dieses Wunderbuch

im Kontext von innerkatholischen Abgrenzungen zu verstehen ist. Zu

nennen sind hier die Jesuiten, die sich Mitte des 17. Jahrhunderts in Solo-

thurn zu etablieren begannen.64 Gotthard stand als Leiter der Stiftsschule

in direkter Konkurrenz zu denJesuiten, die 1646 eine eigene Lateinschule
eröffnen durften, welche sogar vergleichbar strukturiert war, wie es sich

Gotthard für die Stiftsschule wünschte.65

Die ersten 17 Wunder sind sehr kurz beschrieben und nennen lediglich
die Person - jedoch keinen Namen - das Leiden sowie die Heilung. Nicht

aufgezeichnet sind die Fälle, bei welchen Urs und Viktor vergeblich um
Hilfe ersucht wurden. So wird Wunder um Wunder protokollarisch
aneinander gereiht, oft eingeleitet mit dem Wort item (desgleichen). Das

zweite Wunder ist ausführlicher bei Berthe Widmer behandelt. Es wird
dort auf den November 1473 datiert. Ausserdem ist davon die Rede, dass

man in Solothurn darauf bestand, dass das Wunder in Biel urkundlich
erfasst wurde.66 Dies erstaunt nicht angesichts der Tatsache, dass in eben

jenem Jahr Reliquien aufgefunden wurden, für deren legitime Verehrung
der Papst den Nachweis von Wundern einforderte.67 Es ist möglich, dass

sämtliche Wunder aus dem ersten Abschnitt, also die Nummern 1 bis 17,

sich ebenfalls deutlich vor 1642 ereignet haben. Dafür spricht auch das

«Solothurnische Magnificat», welches die Wunder 1 bis 17 der «Miracula»
ebenfalls enthält und diese mit den Worten einleitet: «Obwohl aber leicht-

63 Gotthard, Miracula: 1.

64 Vgl. Amiet, Bruno, Sigrist, Hans, Solothurnische Geschichte Bd. 2, Stadt und
Kanton Solothurn von der Reformation bis zum Höhepunkt des patrizischen
Regimes, Solothurn 1976: 372-375.

65 Ebd.: 372f.
66 Widmer, Ursus- und Viktorkult: 62.
67 Ebd.: 59-63.



188

lieh abzunemmen ist, daß die Alten solcher wunderzeichen den wenigsten
theil in diefädergefaßt [...] will ich doch allhie ettliche kürzlich vermalden/
welche wir von ihnen entweders schrifftlich hinterlassen/ oder durch genügsame

Tradition empfangen haben.» Die Referenz auf «die Alten» weist
darauf hin, dass die Wunder bereits vor längerer Zeit geschehen sind,
ausserdem wird gesagt, dass sie schriftlich oder «durch genügsame Tradition»

überliefert wurden. Damit können eine mündliche Weitergabe oder

Votivbilder gemeint sein.

Die fünf Wunder des zweiten Abschnitts sind unter der Überschrift
«Miraculum S. Ursi»m zusammengefasst, beginnen mit der Nummerie-

rung wieder bei eins und stammen aus dem 17. Jahrhundert. Sie sind viel
detaillierter geschildert als die Wunder des ersten Abschnitts, nennen in
vier Fällen sogar Namen und Daten. Ausserdem liegen zwischen ihrem
Auftreten und ihrer Bezeugung teilweise Jahre. Das Wunder 18 wurde
1644 bezeugt, hatte aber 30 Jahre zuvor stattgefunden. ImJahr 1651 wurde
die Wallfahrt für die im Wunder 21 beschriebene Heilung geleistet, das

Wunder selbst war «ohngefahr vor anderthalb Jahren»70 geschehen, das

könnte 1649 bedeuten - ausser die Zeitangabe nimmt Bezug auf das

unbekannte Datum einer möglichen ersten Niederschrift dieses Wunders.

Die Wunder 20 und 22 passierten 1635 beziehungsweise 1663. Wunder 20

handelt von einem Priester, der «von den Schwedischen Soldaten tractiert
worden»" ist. Die Erwähnung der schwedischen Soldaten verweist
höchstwahrscheinlich auf den Dreissigjährigen Krieg (1618-1648). Wunder 19

nennt keine konkrete Jahreszahl. Da die anderen vier Wunder dieses

Abschnitts jedoch ausnahmslos dem 17. Jahrhundert zugerechnet werden

können, ist davon auszugehen, dass dies auch hier der Fall ist. Im «Solo-

thurnischen Magnificat», welches dieses Wunder ebenfalls enthält,
erfährt man, dass Gotthard es «vor etlichenJahren/ ehe daß ich an daßAmpt
der Stifft Custorey kommen»72 vernommen hat. Da er 1636 zum Kustos

gewählt worden ist73, muss dieses Wunder vorher stattgefunden haben -
vorausgesetzt, diese Aussage Gotthards ist glaubwürdig. Als Zeuge für
das Wunder wird der Sigrist Hans Peter angeführt, dessen Vater damals

68 Gotthard, Magnificat: 94.
69 Gotthard, Miracula: 7.

70 Ebd.: 11.

71 Ebd.: 9.

72 Gotthard, Magnificat: 98.
73 StASo, Kollegiatsstift St. Ursus, Nr. 142, Protokoll 1623-1637: 185,



189

dasselbe Amt bekleidete.74 Laut Taufbuch war Caspar Peter der Vater von
Johann Hans) Wilhelm Peter; dieser wurde am 5. August 1598 getauft.75

Caspar Peter ist am 2. März 1636 verstorben.76 Da sich das Wunder zu
Lebzeiten von Hans Peter und Caspar Peter ereignet hat, muss dies zwischen

August 1598 und März 1636 geschehen sein.

Im dritten Abschnitt folgen weitere vier ausführlich vermerkte
Wunder, die 1666 vom Pfarrer von Menznau bezeugt und aus seiner

Perspektive geschrieben wurden. Es ist anzunehmen, dass Solothurn eine

entsprechende Urkunde erhalten hat, von welcher die Wunder in die «Mira-
cula» abgeschrieben wurden. Die vier Wunder werden nicht nummeriert,
sondern aufgezählt mit «zum anderen», «Drittens» und «Viertens».77 Das

erste handelt vom Pfarrer selbst und geschah «verwicher weynacht-zeil»
also 1665, das zweite «vor etlich Monaten»73, also 1666 oder 1665, das dritte
«Ohngefahr vor 5Jahren»33, also 1661 und das vierte «anno 1662»".Da die
Wunder dieses Abschnitts alle aus den 1660er-Jahren stammen und vom
Pfarrer von Menznau bezeugt wurden, ist es naheliegend, zu vermuten,
dass Menznau um 1660 Reliquien aus Solothurn erhalten hat.

Die 27 Wunder des vierten und letzten Abschnitts (Wunder 27 bis 54)

entbehren einer Nummerierung und sind weniger ausführlich geschildert
als die vorangehenden vier. Eine Ausnahme bildet jedoch das 54. und
letzte Wunder, welches detailliert beschrieben, bezeugt und auch datiert
ist, nämlich auf 1689. Wunder 27 bis 53 weisen zwar keine Datierung auf,
können aber durch einen terminus ante quem eingegrenzt werden auf die

Zeit vor dem 19. Mai 1649, dem Todesdatum Gotthards, aus dessen Feder

sie stammen. Der vierte Abschnitt wird eingeleitet mit der Aussage, dass

1476 in Isny ersucht wurde, «zueverzeichnen, die zäichen, So Sanct Urs und
sein geseilschafft die Lieben Heiligen anfrommen Lütthen hie zu Ysin gezä-
ichnet haben.»32 Dieses Anliegen passt zu einer im selben Jahr erfolgten
Reliquienvergabe.83 Es ist jedoch unklar, wie viele Wunder aus dem vierten
Abschnitt aus Isny imAllgäu stammen, da die meisten keinen Ort nennen.

74 Gotthard, Miracula: 8.

75 StASo, Taufbuch Solothurn 1580-1653, 1. Teil: 182.

76 StASo, Totenbuch Solothurn, 1608-1752, 1. Teil: 69.
77 Gotthard, Miracula: 12f.

78 Ebd.: 12.

79 Ebd.
80 Ebd.: 13.

81 Ebd.
82 Ebd.: 23.
83 Stückelberg, Heiligengeographie: Tafel bei Seite 128



190

Wunder 28 nennt «Ysin»(Isny), Wunder 36 Aeschach, Wunder 37 und 38

Üttenburen (wohl Ottobeuren), Wunder 41 unbestimmter das Allgäu und
Wunder 43 Hindelang. Wunder 54 schliesslich bezieht sich auf Solothurn.

2.3 Magnificat
Die «Miracula S. Ursi Victoris» von 1642 stehen in engem Zusammenhang
mit dem «Solothurnischen Magnificat», welches 1644 gedruckt wurde.
Sie teilen sich mit Johann Wilhelm Gotthard nicht nur denselben Autor,
sondern enthalten teilweise auch dieselben Wunderbeschriebe. Die
Tatsache, dass ganze Reihen von Wundern in beiden Quellen in ihrer Abfolge
übereinstimmen, lässt vermuten, dass diese einigermassen chronologisch
gesammelt worden sind. Die Wunder sind jedoch nicht eins zu eins

wiedergegeben; hier ein Beispiel zum Vergleich:

«Miracula» Wunder Nr. 3: «Einem Man was sinfinger durchstochen

mit einem dorn, denselben dorn trug er Neun tag in demfinger mit

grossen schmertzen, das er nienen ruw hatt und durch anriiejfung
der heiligen Märtyrer zubesächen das heillthumb, genäse er ohne alle

andere artznei.»M

«Magnificat» Wunder Nr. 7: «Ein Man verletzte seinenfinger mit
einem dorn; leidete grossen schmertzen neun gantzer tag: derowegen

verheißt er Sanct Ursen Heiligthumb zubesuchen; unnd wardt also ohn

andere arzneygenäsen.»K

Dies zeigt, dass Gotthard sich eine gewisse Freiheit beim Niederschreiben

der Mirakel genommen und sie nicht einfach abgeschrieben hat. Neben

Wundern befasst sich das «Magnificat» mit dem Leben und Sterben von
Urs und Viktor, ihrem Wirken, ihrer Verehrung sowie ihrer Bedeutung
für die Stadt Solothurn. Für die vorliegende Arbeit interessant ist in erster
Linie das 23. Kapitel. Darin werden 48 Wunder beschrieben, die auf Urs

und Viktor zurückgeführt werden. Es sind jedoch nicht alle Wunder aus

den «Miracula» im «Magnificat» zu finden und umgekehrt.

84 Gotthard, Miracula: 2.

85 Gotthard, Magnificat: 95f.



191

2.4 Soziale Aspekte
Die in den «Miracula» beschriebenen Wunder ereigneten sich in 39 Fällen

an Erwachsenen und in 17 Fällen handelte es sich um Kinder. In Wunder
34 sind Frau und Kind in Not, in Wunder 24 zwei Männer, daher
übersteigt die Personenzahl diejenige der Wunder. Die Erwachsenen teilen sich

auf in 18 Frauen und 21 Männer, womit das Geschlechterverhältnis sehr

ausgeglichen ist. Wunder 31 nennt jedoch «vielfrawen In bärender kindts
nöten»", diese Kollektivnennung spricht dafür, dass noch mehr Frauen

unter den Erhörten vertreten waren. Da keine genaue Zahl genannt wird,
wird hier aber nur eine Frau gezählt. Bei den Kindern wird das Geschlecht

nicht immer erwähnt. Es ist von 3 Mädchen und 8 Buben die Rede, in 6

Fällen bleibt das Geschlecht unerwähnt. Bei den Mädchen fällt auf, dass

jeweils nicht das Wort Mädchen, sondern Tochter Verwendung findet und
somit immer eine Relation zum Vormund hergestellt wird. In einem Fall

ist dem nicht so und zwar bei Wunder 18, in dem es um ein Mädchen geht,
das nicht von ihrer eigenen Familie aufgezogen wird und damit offenbar

über einen anderen Status verfügt. Teilweise ist in der Quelle von einem

vornehmen Mann oder einer vornehmen Frau, von einem Priester oder

Adligen die Rede, meist fehlt aber eine solche Angabe. In Gotthards
«Magnificat» ist von einer Allmend die Rede, die «färdiePferdtderPilgrammen/
welche ingrosser anzahlzu Sanct UrsenAlhârzu wahlfahrtenpflegten»'7, zur
Verfügung stand. Daraus ist ersichtlich, dass auch zu Pferd nach Solothurn

gepilgert wurde, was wiederum ein gewisses Einkommen voraussetzt. Es

ist anzunehmen, dass in den Fällen, in welchen es um eine solche vornehme

Person geht, dies auch erwähntwurde, da dies mit Prestige verbunden

war. Ebenfalls kann daher angenommen werden, dass gesellschaftlich
unter den Betroffenen das gesamte Spektrum vertreten war.

2.5. Krankheitsbilder und Nöte

Da in der Quelle meist Symptome oder schmerzende Körperteile erwähnt
werden, ist es schwierig, die zugrunde liegende Krankheit oder Not zu
eruieren. Um die 54 Wunder aber dennoch kategorisieren zu können, habe

ich Gruppen gebildet, die sich eng an dem Quellentext orientieren und auf
darüber hinausgehende spekulative Diagnosen verzichtet.

86 Gotthard, Miracula: 25.
87 Gotthard, Magnificat: 93.



192

Frauen

Beschwerden

B Kindsnöte, Wochenbett

Unfall, Verletzung

von Sinnen

S Taubheit

Keine/Eingeschränkte

S Sonstige körperliche

Fortbewegung

4

4

3

5

Drei Frauen werden als von Sinnen beschrieben. Bei Wunder 1 und 25

ist damit ein verrücktes, unsinniges Verhalten gemeint. Bei Wunder 5

hingegen fehlen weitere Angaben und somit könnte mit dem Ausdruck
seinem Bedeutungsspektrum entsprechend auch Taubheit beschrieben

werden. Eine Frau wird explizit als taub bezeichnet. Eine andere konnte

vor Schmerzen nicht gehen. Vier hatten Komplikationen bei oder nach
der Geburt, vier weitere einen Unfall oder eine Verletzung. Da, wie bereits

erwähnt, Wunder 31 viele Frauen in Kindsnöten nennt, ist davon auszugehen,

dass dies bei Frauen der häufigste Anlass war, die Heiligen um Hilfe
zu bitten. Die sonstigen körperlichen Beschwerden betreffen einmal die

Pest, einmal eine nichtweiter spezifizierte «gähekranckheit»"*, ausserdem

zwei Frauen, die das Essen nicht bei sich behalten konnten sowie eine im
Schlaf Schreiende.

Bei den Männern weisen zwei Wunder keine Krankheitsbilder auf, das

eine handelt von einer Leiche und das andere von einer Erscheinung. Je

ein Mann hat Epilepsie, ist in seiner Bewegung eingeschränkt oder von
Sinnen. Letzteres bezieht sich wieder auf ein entsprechendes Benehmen

und nicht aufTaubheit. FünfMänner waren verletzt oder von einem Unfall
betroffen. Der grösste Teil wies sonstige körperliche Beschwerden auf. Von

diesen zehn war je einmal das Herz, die Zähne, die Ohren, eine Hand und
ein Arm betroffen.

Männer

88 Gotthard, Miracula: 24.



193

Sonstige körperliche
Beschwerden

10

m Unfall, Verletzung 5

keine Krankheitsbilder 2

Epilepsie 1

Keine/Eingeschränkte
Fortbewegung

1

von Sinnen 1

Zudem ist die Rede von einer schweren innerlichen Krankheit, von
Wassersucht, einem Loch im Leib sowie jemandem, der das Essen nicht bei

sich behalten konnte und zweien, die von den Ärzten aufgegeben worden

waren.

Kinder

H Sonstige körperliche 6
Beschwerden

13 Keine/Eingeschränkte 3

Fortbewegung

Kindsnöte, Wochenbett 3

Blindheit 2

B Epilepsie 1

E Sonstige Beschwerden 1

Unfall, Verletzung 1

Von den 17 in der Quelle beschriebenen Kindern waren zwei erblindet,
eines litt an Epilepsie und eines hatte einen Unfall mit einer Spindel. Drei
konnten nicht gehen, drei zeigten nach der Geburt kein Lebenszeichen.

Ein anderes hatte eine schwere Krankheit, die nicht weiter beschrieben

wird. Das Kind in der Kategorie «sonstige Beschwerden» schrie in der

Nacht. Die sonstigen körperlichen Beschwerden umfassen ein Kind, das

nicht verdauen und wachsen konnte, eines mit Verstopfung, eines mit



194

einem Penisbruch und eines mit einem «Gebresten am Gemächt», ein

inkontinentes und eines, das sich nicht bewegen konnte.

Alle

9 Sonstige körperliche 21

Beschwerden

H Unfall, Verletzung 10

Kindsnöte, Wochenbett 6

Keine/Eingeschränkte 5

Fortbewegung

H von Sinnen 4

Epilepsie 2

keine Krankheitsbilder 2

Blindheit 2

HÜ Sonstige Beschwerden 1

i I Taubheit 1

Betrachtet man alle 54 Wunder, fällt auf, dass die grösste Kategorie sonstige

körperliche Beschwerden umfasst und damit sehr heterogen ist. Die

zweitgrösste Kategorie betrifft Unfälle und Verletzungen, die drittgrösste
Kindsnöte und Wochenbett und die viertgrösste den Bewegungsapparat.
Vier Wunder fallen in die Kategorie von Sinnen. In solchen Fällen boten die

Reliquien offenbar eine Alternative zum Exorzismus. Es wird ersichtlich,
dass Urs und Viktor in Solothurn nicht nur bei Beschwerden aus einem

spezifischen Bereich aufgesucht wurden, sondern bei einem breiten Spektrum

an Krankheiten und Nöten.

2.6 Geographische Streuung

Neben sozialen Aspekten und Krankheitsbeschrieben liefern uns die «Mi-
racula» Hinweise zur Herkunft der hilfesuchenden Personen und damit
auch zum Bekanntheitsgrad von Urs und Viktor, respektive zur Gruppe
derer, die an Urs und Viktor kollektiv erinnerten. In dem hier vorliegenden
Wunderbuch ist bei Wunder 19 von einem «frömbden man»6'1 die Rede und
bei Wunder 20 wird ein «frembder Priester»"" genannt. Bei 19 weiteren
Wundern wird genauer auf die Herkunft eingegangen und bei den restlichen

33 fehlt jegliche Angabe dazu. Da wie erwähnt aber nicht alle Wunder

89 Ebd.: 8.

90 Ebd.: 9.



195

in Solothurn erbeten oder verdankt wurden, kann nicht davon ausgegangen

werden, dass die betreffenden Personen alle nach Solothurn kamen.

Trotzdem kann aus der Entfernung ihrer Herkunft zu Solothurn auf das

Netz geschlossen werden, dessen Kultzentrum Solothurn bildete. Denn

egal, wo die Reliquien von Urs und Viktor Wunder bewirkten, sie mehrten
den Ruhm von Solothurn. Darüber hinaus trugen sie zur Glaubwürdigkeit
des Kults bei. Wunder waren nach Gotthard «[...] desto glaubwürdiger
zu achten; dieweil auch noch vill andere dergleichen vonfrembden/ unnd

außländischen /welche sonsten mitSolothurn gar nichts zuschaffen haben/
authentice und solenniter auffgenommen / und verzeichnet worden [...]».91

So hatte Solothurn ab dem 11.Jahrhundert seine Reliquien verteilt.92 Meist
dürfte es sich nur um winzige Teile gehandelt haben, die vergeben wurden.
Für Gotthard bestand kein Zweifel, dass die Reliquien in Solothurn ruhen
wollten, weshalb er sich auch dagegen aussprach, Teile davon an andere

Orte zu verschenken, «kleinere unachtsammere stucklein solchergebeinen

außgenommen»/''
Die Quelle nennt neben Solothurn folgende Orte: Biel, Bettlach,

Subingen, Meinisberg, Eriswil, Waldkirch, Villmergen, Menznau, Sursee,

Mauensee, Isny, Aeschach, Ottobeuren, die Landschaft Allgäu, Hindelang

und die Dreibeinskreuzkapelle in Solothurn. Die Quelle gibt also

einen beträchtlichen Umkreis wieder, in welchem Solothurn Reliquien
verteilt hat. Davon hatten nach Stückelberg folgende Orte Reliquien aus

Solothurn erhalten: Waldkirch, Villmergen, Sursee, Isny, Aeschach.94 Die

Quelle spricht deutlich dafür, dass in Menznau ebenfalls Reliquien aus
Solothurn lagerten.95 Ausserdem ist bei Amiet und Sigrist erwähnt, dass

auch Biel von Solothurn Reliquien erhalten hat.96 Daher müssten die

weiteren genannten Ortschaften nochmals daraufüberprüft werden, ob und

wann sie Reliquien aus Solothurn bekommen haben.

2.7 Schrein- und Fernwunder
Ein Schreinwunder ereignete sich, wie der Name schon sagt, bei dem

Schrein einer oder eines Heiligen, ein Fernwunder dagegen fernab davon.

Da Reliquien auch zu kranken Personen nach Hause gebracht wurden,

91 Gotthard, Magnificat: 100.
92 Widmer, Ursus- und Viktorkult: 54.
93 Gotthard, Magnificat: 111.

94 Stückelberg, Heiligengeographie: Tafel bei Seite 128.

95 Gotthard, Miracula: 12ff.
96 Amiet, Sigrist, Solothurnische Geschichte: 12.



196

möchte ich das Fernwunder noch dahingehend differenzieren, ob ihm ein

physischer Kontakt mit Reliquien vorangegangen ist oder das Wunder nur
durch Anrufung ausgelöst worden ist. Wunder 34 ist doppelt vertreten, da

es von Frau und Kind handelt.

Schreinwunder Fernwunder ohne
Reliquie

Fernwunder mit Reliquie

Männer 4, 19, 26, 37, 49 3, 12, 13, 20, 21, 33, 38,
39, 44, 52, 53

22, 23, 24 (2), 27

Frauen 2, 43, 45, 47, 50, 1, 5, 7, 16, 17, 29, 34.1,
35, 41

25, 31 (mehrere), 51, 53

Kinder 6, 11, 14, 15, 18, 30, 36,
48

8, 10, 28, 40, 42, 46 32, 34.2

Bei Wunder 4 erfolgt eine Besserung des Zustands nach einer Anrufung;
als eine Verschlimmerung eintritt, hilft erst die Wallfahrt. Dies spricht
dafür, dass die Nähe zum Heiltum zwar nicht mehr zwingend war, jedoch
als erfolgsversprechender eingeschätzt wurde. Die Wunder 12 und 54

fallen aus der Reihe, da es sich bei ihnen nicht um eine Wunderheilung
handelt und kein Kontakt zum Heiltum aufgenommen wird. Trotzdem

traten sie nicht an beliebigen Orten auf. Wunder 54 ereignet sich «zu tri-
bißkreütz» (Dreibeinskreuz)97 und damit in jener Kapelle, die die Stelle des

Martyriums von Urs und Viktor markieren soll. Wunder 12 geschah auf
der Aare auf der Höhe der St.-Peters-Kapelle in Solothurn, wo die geköpften

Märtyrer dem Fluss entstiegen seien und gebetet haben sollen.

Das Verhältnis von Schrein- und Fernwundern fällt bei den Erwachsenen

deutlich zugunsten der Letzteren aus, bei den Kindern ist es

ausgeglichen. Beide Wunderarten verteilen sich gleichmässig über das gesamte
Wunderbuch. In Solothurn wurde das Schreinwunder also nicht gänzlich
vom Fernwunder abgelöst, beide Wundertypen hatten nebeneinander
Bestand. Die Tatsache, dass an der Schwelle vom Mittelalter zur Frühen
Neuzeit vermehrt Fernwunder auftraten, ist meines Erachtens kein Zufall,
sondern steht in Zusammenhang mit dem, was Hans-Ulrich Gumbrecht
den Übergang von einer Präsenz- zu einer Sinnkultur nennt.98 Die
Menschen mussten in der Frühen Neuzeit keine räumliche Nähe mehr zu den

Reliquien herstellen, um geheilt zu werden. Die Heiligen waren von überall

aus für solche Anliegen erreichbar, eine sakrale Umgebung war nicht

97 Gotthard, Miracula: 32.
98 Vgl. Gumbrecht, Hans-Ulrich, Diesseits der Hermeneutik: die Produktion von

Präsenz, Frankfurt a. M. 2004.



197

mehr unabdingbar. Damit nahm auch die Beziehung der Menschen zu den

Heiligen eine andere Gestalt an.

2.8 Opfer

Auf einer Wallfahrt wurden Opfer dargebracht, um Hilfe zu erbitten oder

dafür zu danken. Das Opfer hatte aber nicht nur diese Funktionen, es

sollte auch an die geleistete Hilfe erinnern. In der Quelle ist in 12 Fällen

von einem Opfer die Rede, dabei handelt es sich bei 9 um ein Fernwunder

(F) und bei 3 um ein Schreinwunder (Sch). Es ist aber anzunehmen,
dass immer ein Gegenwert geleistet wurde, schon nur aus Angst vor einer

erneuten Verschlechterung des Zustands." Meist wurden Wachsfiguren
oder Kerzen in der Grösse der geheilten Person dargebracht, aber auch

Votivbilder, Geld oder Naturalien.100 In den «Miracula» ist es in 6 von 12

Fällen Wachs, zweimal wurde zusätzlich noch Geld abgegeben. DieArt des

Opfers stand oft im Zusammenhang mit dem Leiden. So erzählt Wunder
13 davon, wie einem Mann ein Zahn gezogen worden war, jedoch ein
Stück davon steckengeblieben war und sich darum herum Fleisch gebildet

hatte, was wiederum zu Schmerzen führte. Bei dem Altar fiel dieses

Stück dann heraus und wurde gleich als Opfer dagelassen.101 Wunder 19

berichtet von einem Mann an zwei Krücken, der bei dem Heiltum geheilt
wurde, eine Krücke dem Stift überliess und die andere selbst behielt als

Erinnerungsstück.102 Wunder 22 besteht in der Heilung von acht Tage
dauernden Ohrenschmerzen. Zum Dank gedachten der betroffene Pfarrer und
seine Pfarrkinder jedesJahr des heiligen Urs und zwar am St.-Ursen-Tag.103

Wunder 28 nennt als Opfer ein Stück einer Spindel, welches zwölfJahre

in der Nase eines Mädchens steckte.104 Bei Wunder 34 versprach eine in
Kindsnöten liegende Frau, ihr Kind Ursus zu nennen.105 In Wunder 35 ist
lediglich von einem «opffer» die Rede, jedoch werden keine genaueren
Angaben gemacht.106 Die Nummern 36 und 37 nennen «wachs undgellt» als

Opfergaben.107 In Wunder 39 werden «bätt und wachs» erwähnt, in 40 eine

99 Wittmer-Butsch, Miracula:
100 Ebd.: 195 f.

101 Gotthard, Miracula: 4.

102 Ebd.: 8.

103 Ebd.: 11.

104 Ebd.: 24.
105 Ebd.: 26.
106 Ebd.
107 Ebd.: 26.



198

«gaab» und in 44 ein «vierling wachs».* Schliesslich geht es im Wunder 53

um eine schwangere Frau, die von einer Dachrinne getroffen wurde und

zum Dank für die Rettung durch den heiligen Urs eine Wachsfigur brachte.
Es wird nicht genau klar, ob es sich bei der Figur um eine Frau oder um
eine Frau mit Kind am Arm handelte: «darumb kam sie zuo Sanct Urs mitt
gab einer wächsin Frawen und kindt an Ihrem Arm.»'

Wunder Beschwerden Opfer Geschlecht

13 F Zahnschmerzen Stück Zahn Mann

19 Sch Geht an Krücken Krücke Mann

22 F Ohrenschmerzen Jährliches Begehen des
St.-Ursen-Tags

Mann

28 F Spindel in Nase Vierling Wachs Mädchen

34 F Kindsnöte Nennt ihr Kind Ursus Frau

35 F Bulimie? Opfer Frau

36 Sch Epilepsie Wachs und Geld Knabe

37 Sch Epilepsie Wachs und Geld Mann

39 F Schmerzen im Arm Gebet und Wachs Mann

40 F Schreien in der Nacht Gabe Mädchen

44 F Spindel in der Ferse Vierling Wachs Mann

53 F Von einer Dachrinne getroffen Wächserne Frau Frau

108
109

Ebd.: 27ff.
Ebd.: 31.



199

s. Synthese
Die Verehrung von Urs und Viktor in Solothurn reicht zurück ins 4.

Jahrhundert und damit in die Zeit, als das Christentum sich im Römischen

Reich durchzusetzen begann. Der Kult um die beiden Heiligen konnte
sich in der Aarestadt etablieren und überstand sogar die Glaubenswirren

im Zuge der Reformation. Grund für diese Erfolgsgeschichte war die

Projektionsfläche, die Urs und Viktor sowohl dem Stift als auch der Stadt für
ihre jeweiligen Interessen boten. Für die Stadt, in der dem Söldnerwesen

eine zentrale Rolle zukam, boten sie als Soldatenmärtyrer Anknüpfungspunkte.

Das Stift berief sich auf sie als Glaubenszeugen, als vorbildliche
und herausragende Christen, Leitbilder in Zeiten des Umbruchs und der

Not sowie Vermittler zwischen Gott und Menschen. In diesem Kontext
wurde ihren Reliquien nachgesagt, Wunder zu wirken, und so lockten sie

zahlreiche Menschen von nah und fern nach Solothurn. Dies muss zum
einen wirtschaftlich interessant gewesen sein, zum anderen machtpolitisch.

Die «Miracula» zeigen auf, dass das Heiltum von Männern, Frauen

und Kindern gleichermassen besucht wurde, um um Hilfe zu bitten oder

dafür zu danken. Darunter befanden sich Pfarrer und Adlige, aber auch

einfache Leute. Der Kult um Urs und Viktor verband also die verschiedenen

Bevölkerungsschichten. Der Stellenwert des Kults um die beiden und

derjenige der Anwesenheit der Reliquien für die Stadt Solothurn ging aber

darüber hinaus.
Der Kult um Urs und Viktor hat Solothurn zum Wallfahrtsort

gemacht und so die christlichen Praktiken beeinflusse In Solothurn
entstand dadurch eine lokale Identität, die überregional Bekanntheit genoss.
Menschen kamen zu den Reliquien und baten um oder dankten für
Beistand. Die verschiedenen Reliquienfunde mehrten das Ansehen und die

Bekanntheit Solothurns und boten Anlass zu Feierlichkeiten. Der

Mitglieder der 'Ihebäiscben Legion und natürlich besonders des heiligen Urs

wurde jährlich gedacht. Somit waren Urs und seine Gefolgschaft auch fix
in denJahreszyklus integriert und prägten diesen mit. Durch die Zugehörigkeit

seiner Stadtpatrone zur Ihebäischen Legion, die grosse Bekanntheit

genoss, konnte sich Solothurn in einem berühmten Bezugssystem
verorten."0 Damitverfügten Urs undViktor respektive ihre Reliquien, aber

auch Darstellungen von ihnen über ein enormes symbolisches Kapital.

110 Vgl. Näf, Städte und ihre Märtyrer: 162.



200

Während der Glaubensspaltung entzündete sich nicht umsonst der Zwist
auch an den Reliquien und Bildern der Heiligen.1"

Da in den «Miracula» hauptsächlich von Urs die Rede ist, muss die

Frage gestellt werden, ob auch Viktor als zentral bezeichnet werden kann.

Viktor mag insofern wichtig gewesen sein, als dass er nicht wie die anderen

Märtyrer in der namenlosen Gefolgschaft des Urs untergegangen ist. Sein

Name war bekannt und ebenso wurde er in der Legende als Einzelperson

dargestellt. In den Quellen ist jedoch oft nur von Urs und seiner Gesellschaft

die Rede. Diese schliesst Viktor wahrscheinlich ein. Die Tatsache,
dass das Stift, die Kirche und später auch die Kathedrale nach Ursus

benannt wurden, spricht sicher dafür, dass er in Solothurn der prominentere
der beiden war. Zudem gab es nur von ihm Statuen an den Stadttoren.

Weil sich die Reliquien in Solothurn befanden, die Legende mit
Solothurn untrennbar verknüpft war und ausserdem Urs und Viktor Patrone

dieser Stadt waren, wurden sie unweigerlich mit Solothurn in Verbindung
gesetzt. Durch die Wallfahrt und die mit ihr im Zusammenhang stehenden

Wunder wurden sie als Helfer in der Not angesehen, durch die Erinnerung
an ihr Martyrium als Vorbilder in Krisenzeiten. Sie regten zur Erinnerung
an und schufen so eine Verbindung zur Vergangenheit. Da sie zudem so

eng mit Solothurn verwachsen waren, prägten sie auch dessen Identität,
waren Teil davon. Sie waren die symbolischen Figuren, an welche sich die

Erinnerung heftete, sie waren der gemeinsame Bezugspunkt, auf den sich

die Solothurner beriefen.

111 Vgl. Widmer, Ursus- und Viktorkult: 69.



201

4. Bibliographie

Quellen (aus dem Staatsarchiv Solothurn)

Handschriftliche Quellen

1. StASo, Kollegiatsstift St. Ursus, Nr. 64,
Gotthard, Johann Wilhelm, Miracula S.

Ursi Victoris, Solothurn 1642.

2. StASo, Kollegiatsstift St. Ursus, Nr. 142,
Protokoll 1623-1637.

3. StASo, Taufbuch Solothurn 1580-1653,
I.Teil.

4. StASo, Totenbuch Solothurn, 1608-1752,
1. Teil.

Gedruckte Quellen

5. StASo, Nr. 90 102, Gotthard, Johann
Wilhelm, Solothurnisches Magnificat,
Freiburg 1644.

Literatur
7. Brückner, Wolfgang, Frömmigkeit und

Konfession, Verstehensprobleme,
Denkformen, Lebenspraxis, Würzburg
2000.

8. Brunner, Hans, Die Stiftungen des
Johann Carl Grimm, Chorherr in

Solothurn, in: Jurablätter, Monatsschrift
für Heimat- und Volkskunde, 49. Jg.,
1987: 57-63.

9. Gasser, Stephan, Simon-Muscheid,
Katharina und Alain Fertz, Die Freiburger
Skulptur des 16. Jahrhunderts,
Herstellung, Funktion und Auftraggeberschaft,

Passau 2011.

10. Gumbrecht, Hans-Ulrich, Diesseits der
Hermeneutik: die Produktion von
Präsenz, Frankfurt a. M. 2004.

11. Heinzelmann, Martin, Die Funktion des
Wunders in der spätantiken und
frühmittelalterlichen Historiographie, in:

Heinzelmann, Martin, Herbers, Klaus und
Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im

Mittelalter, Konzeptionen, Erscheinungsformen,

Deutungen, Stuttgart 2002:
23-61.

12. Heinzelmann, Martin, Herbers, Klaus und
Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im

6. StASo, Nr. 91 1, Schmid, Alexander, Die

Kirchensätze, Die Stifts- und Pfarrgeistlichkeit

des Kantons Solothurn,
Solothurn 1857, S. 18.

Mittelalter, Konzeptionen, Erscheinungsformen,

Deutungen, Stuttgart 2002.

13. Heller-Schuh, Barbara, Hilfe in allen
Nöten? Inhalte von hoch- und spätmittelalterlichen

Mirakelsammlungen im

Vergleich, in: Heinzelmann, Martin,
Herbers, Klaus und Dieter R. Bauer
(Hgs.), Mirakel im Mittelalter, Konzeptionen,

Erscheinungsformen, Deutungen,
Stuttgart 2002: 151-165.

14. Hofmann-Rendtel, Constanze, Wallfahrt
und Konkurrenz im Spiegel hochmittelalterlicher

Mirakelberichte, in: Kühnel,
Harry (Hg.), Wallfahrt und Alltag in

Mittelalter und Früher Neuzeit, Internationales

Round-table-Gespräch Krems an
der Donau 8. Oktober 1990, Wien 1992:
115-131.

15. Howard-Johnston, James, Hayward, Paul

Antony (Eds.), The cult of saints in late

antiquity and the early middle ages,
Oxford 1999.

16. Junghanns, Ralf, «Vil der Spilen», Georg
Gotthard (t 1619) und die Solothurner
Spieltradition, in: Historischer Verein des
Kantons Solothurn (Hg.), Jahrbuch für
Solothurnische Geschichte, Bd. 81.,
Solothurn 2008: 119-130.



202

17. Kager-Decker, Bernt, Die Geschichte der
Medizin, Von der Antike bis zur
Gegenwart, Düsseldorf 2001.

18. Kühnel, Harry (Hg.), Wallfahrt und Alltag
in Mittelalter und Früher Neuzeit,
Internationales Round-table-Gespräch
Krems an der Donau 8. Oktober 1990,
Wien 1992.

19. Krötzl, Christian, Wallfahrt und .Ferne',
in: Kühnel, Harry (Hg.), Wallfahrt und
Alltag in Mittelalter und Früher Neuzeit,
Internationales Round-table-Gespräch
Krems an der Donau 8. Oktober 1990,
Wien 1992: 219-235.

20. Lobenwein, Elisabeth, Wallfahrt - Wun¬

der - Wirtschaft, die Wallfahrt nach
Maria Luggau in der Frühen Neuzeit,
Bochum 2013.

21. Mensching, Gustav, Das Wunder im

Glauben und Aberglauben der Völker,
Leiden 1957.

22. Mettler-Kraft, Patricia, Wallfahrt und
Wunder im Spiegel der frühen Mirakelbücher

des Klosters Einsiedeln, Eine

quantitative Auswertung der Mirakelüberlieferung

von 1587-1674, in: Historischer
Verein Zentralschweiz (Hg.), Der

Geschichtsfreund, Altdorf 2004: 71-139.

23. Näf, Beat, Städte und ihre Märtyrer, Der

Kult der Thebäischen Legion, Freiburg
2011.

24. Schimmelpfennig, Bernhard, Die

Regelmäßigkeit mittelalterlicher
Wallfahrt, in: Kühnel, Harry (Hg.),
Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und
Früher Neuzeit, Internationales
Round-Table-Gespräch Krems an der
Donau 8. Oktober 1990, Wien 1992:
81-94.

25. Schreiber, Georg (Hg.), Deutsche
Mirakelbücher, Zur Quellenkunde und

Sinngebung, Düsseldorf 1938.

26. Signori, Gabriela, Kultwerbung,
Endzeitängste, Judenhass, Wunder und

Buchdruck an der Schwelle zur Neuzeit,
in: Heinzelmann, Martin, Herbers, Klaus
und Dieter R. Bauer (Hgs.), Mirakel im

Mittelalter, Konzeptionen, Erscheinungsformen,

Deutungen, Stuttgart 2002:
433-472.

27. Signori, Gabriela, Wunder, Eine
historische Einführung, Frankfurt 2007.

28. Stückelberg, Ernst Alfred, Geschichte
der Reliquien in der Schweiz, in:

Schweizerische Gesellschaft für
Volkskunde, Bd. 1, Basel 1902.

29. Stückelberg, Ernst Alfred, Heiligengeo¬
graphie, Tafel bei S. 128, in: Steinhausen,

Georg et al. (Hgs.), Archiv für
Kulturgeschichte, Bd. 8, Leipzig und
Berlin 1910: 42-51.

30. Von Padberg, Lutz, Die Verwendung von
Wundern in der frühmittelalterlichen
Predigtsituation, in: Heinzelmann, Martin
Herbers, Klaus und Dieter R. Bauer
(Hgs.), Mirakel im Mittelalter, Konzeptionen,

Erscheinungsformen, Deutungen,
Stuttgart 2002: 77-94.

31. Wetzstein, Thomas, Virtus morum et
virtus signorum? Zur Bedeutung der
Mirakel in den Kanonisationsprozessen
des 15. Jahrhunderts, in: Heinzelmann,
Martin, Herbers, Klaus und Dieter R.

Bauer (Hgs.), Mirakel im Mittelalter,
Konzeptionen, Erscheinungsformen,
Deutungen, Stuttgart 2002: 351-376.

32. Wicki, Hans, Staat, Kirche, Religiosität,
Der Kanton Luzern zwischen barocker
Tradition und Aufklärung, Luzern 1990.

33. Widmer, Berthe, Der Ursus- und
Viktorkult in Solothurn, in: Institut für
Denkmalpflege ETH Zürich (Hg.),
Solothurn, Beiträge zur Entwicklung der
Stadt im Mittelalter, Zürich 1990: 33-81.

34. Wittmer-Butsch, Maria, Rendtel,
Constanze, Miracula, Wunderheilungen
im Mittelalter, Köln 2003.

35. Wittmer-Butsch, Maria, Pilgern zu
himmlischen Ärzten, in: Kühnel, Harry
(Hg.), Wallfahrt und Alltag in Mittelalter
und Früher Neuzeit, Internationales
Round-table-Gespräch Krems an der
Donau 8. Oktober 1990, Wien 1992:
237-254.



203

Internetseiten:

36. http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/cl/
D25923.php, eingesehen am
27. 07. 2017.

5 Edition Miracula
Begriffe

bass: besser

bayn bein: Knochen

beheben: behalten, zurückhalten

bilderen: Zahnfleisch

bresten: Gebrechen, Krankheit

brunnen: Harnstrahl

döuwen: verdauen

erleichtet: erleuchtet

fallender Siechtag: Epilepsie

gaden: Scheune

gsellenweiss: (gesellenweise) als

Geselle

heiltum: Heiligtum, Reliquien,
Reliquienkästchen

herbstmonat: September

morndes: am nächsten Tag

nüten: evtl. nieten etwas leiden,

ertragen müssen

particul: Teilchen, Stück

pestilentz: Pest, Seuche

presten: Gebrechen

schalk: Knecht, Schurke

Schalken: einen Schalk heissen,

schelten

sonderbare: besondere

stätt: Stelle

strupfen: streifen, abrupfen

tractieren: behandeln

träffenlich/treffenlich: trefflich,
vortrefflich, hauptsächlich

unvernünfftig: bewusstlos

verheissen: geloben, versprechen,

Bürgschaft leisten

verschätzen/verschätzen: versteuern,

für verloren halten

verwegen: (von wegen) denn

zerthun: ausbreiten



204

Karte

P2r:[I i-'jptÄ
vf/o^ntio^ßv

>on-rÊ!opc Gerçeïibacn:

j'.-; SçMambvrg I.auphoim

Waldkirch
n de'rRA,1 :. S ^'l'r \

OttobeurèW
i. /,' Memm'ngcnUfc, :v

.Colmar
VillingenSchwenningeri'

"Wöriohofeiv,

KaüfbcürcnB«ss»ngJ

wbingiman;

•j Ravensberg;;* &»£
.(Höheniwiel)i?

Fraucnfeld

v»*ST:?60ljeO;

' ' i>* ' FoldkircH'^, ' Stjs PSÄ

Liechte n stein.; "T

— ;• '

wm{C* v& <

• i:r'T :

In der Quelle genannte Orte und Landschaften. Grundlage: Google Maps.



Quellentext

205

MIRACVLA
S. VRSI, VICTORIS,

Und Ihrer H. Geselschafft,

Patronen der Stifft
zûo Solothûrn.

Beschrieben Anno, 1642.

Joan: Wilhelmo Gothardo.

Custode Gemelter Stifft.

[Seite 1]

Gott dem Allmechtigen zu Lob, Und dem würdigen Himmelfürsten
Sanct Ursen und seiner Gesellschafft zu ehren unter viel anderen zeichen

seind diese nachfolgende wunderzeichen hienach verschrieben widerumb
erneüweret, als man zahllt, 1590.

1. Einjunge Frauwwas in Ihrer kranckheitt von sinnen kommen, sche-

üchet und schalckhet das Weyhwasser, und alles das so von heiligkeitt Ist,
dem redet sie übell zu, Sie was auch besässen mit dem bösen Geist, tag und
nacht was sie unrüehwig, das sie weder man noch frauwen möchtend han,
also wardt sie verheissen zuu dem Heiligthumb Sanct Ursen und zustundt
ward sie rüewig und gesundt.

2. Ein Frauw von Biel lag träffenlich Siech, also das Ihren an Leyb und
beinen wee was, das sie nienen wandlen möcht, also verhies sie sich zu
dem würdigen Heylthumb Sanct Ursen zubesüchen, Lies sich uff einem

karen füehren von Biel gohn Solothurn zu dem Loblichen Heyllthumb, so

baldt sie die farth thät, was sie genäsen und gesundt worden, das sie zu

fuß wider gehn Biel gienge.

[Seite 2]

3. Einem Man was sein finger durchstochen mit einem dorn, denselben

dorn trug er Neün tag in dem finger mit grossem schmertzen, das er

nienen rüwhatt, und durch anrüeffung der heiligen Märtyrer zubesüchen

das heillthumb, genäse er ohne alle andere artznei.



206

4. Ein fürnemmer Man Lag in grossen Siechtagen, so baldt in sein weyb
verhies zû dem Heillthûmb, ward Ihm baß. Darnach was imumb das hertz
fast wee und eng, da verhies sie ihn zûm anderen mahl, so baldt die fart
vollbracht wardt, gleich empfandt er wie sein hertzwehe an ein sydten

wych, zustundt wardt er gesundt.
5. Ein Frawwas gar von sinnen kommen, so baldt sie verheissen wardt

zu dem Heillthumb Ist sie gar genesen.
6. Ein Kindt hat ein schwären Siechtag, Innerthalb dem Leib, das es

nit döuwen noch wachsen möcht, so baldt es verheissen ward zu dem

Heyllthumb, und sein farth thet, was es sichtbarlichen gesund worden.
7. Ein fraw Lag in Kindts nöten, wiewol sie in zweyffelhafftigen sorgen

Lag, wardt sie zuo dem Heyllthumb verheissen und wardt angendt entladen.

[Seite 3]

8. Ein kindtlin was vierthalb Jahr alltt, möcht nie auff den füeßen gan,
so baldt es zudem Heyllthumb verheissen ward, gieng es nach den Jahren

so es hatt.
9. Ein Fraw gebar ein kindt, des kindts Leben sich nit erzeigt, da verhies

ein andere frauw das Heyllthumb für das kindt zuebesuchen, drey stundt
mit zerthanen armen In Kurtzwylle das sie nütet, und da sie des dritten-
mahl heimgienge, ward das kindt läbendig.

10 Ein Kindtlin von Bettlach Sächs järig was verstopfft, das es bey

dreyen tagen nie harnen möcht, das es vor angst und wehe seiner mutter
an hals fiel, da sagt der vatter zur mutter, du solltt niderkneywen, und den

würdigen Himmellfürsten Sanct Ursen und sein Gesellschafft anrüeffen,
und das kindt zum Heillthumb verheissen, ob es den Stein bey ihm hätte,
damit ihm geholffen werd, daß thet die Mutter, morndes harnet daß Kindt
den Stein herauß in einen napff.

[Seite 4]

11. Ein Knäblin von Subingen zwo und zwentzig wochen alltt, wardt
blindt das es bey acht tagen nüt gsach, ward zu dem Heillthumb verheissen,

und auff den Alltar gesetzt, es ward für sich gesähendt.
12. Ein Man ertranckh zu Meinlisperge in der Aar, den kondt man

nit finden, Er wardt zu dem Heillthumb verheissen, wurd er funden so

soll er zuo Solothurn vergraben werden, also schwamm er in dem wasser

untzen gägen Sanct Peters kirchen gan Solothurn, da gesach man In empor



207

uff dem wasser, das Er sich umbkehrt, und ward gelendet, von ihm rahn
frisches blutt, als Er erst gestochen were, wiewohl er drey tag im wasser

gelägen was.
13. Ein Junger Gsell von Erisweil kam har, und seitt wie Ihm vor drey

Jahren ein zahn were ußzogen, und aber ein klein theill des zans blieb
ihm in den bilderen stahn zwey Jahr ohn alles wee, darzwischen Im ein

grosse matery fleisch gewachsen, das es ihm so wehe thet, das er förcht
von Sinnen zekommen, kont ihme auch kein Artzet helffen. Also rüefft
er Sanct Ursen an, und das Heyllthumb zubesuechen, mit einem opffer,
zustundt gelag ihme das wehe, und ihn gedunckht

[Seite 5]

er gsähe das Heyllthumb, wie es in dem Alltar Ligt, wiewohl er das nie

gesähen hat, und angendts die matery des fleischs gienge von Ihme selbs

uff Inwendig der Hut oben In die nasen fiel ihm us dem Linkhen naßloch
herus, alls groß wie ein baumnüß, dieselbe materi, auch das opffer, dz

derselb Jüngling harbracht zu einem wunderzeichen.
14. Ein Junger knab was brochen an seinen gemächten, unndt ward

durch die seinen mit angstschweis zu dem Heillthumb verheissen, an der

stätt ward er gesund unnd genaß.
15. Ein fürnemme frauw was schwanger eines Kindts, nach der

geburtzeitt rüert sich das kindt nienen, aber durch Anrüeffung und

Besuchung des würdigen Heyllthumbs, rüert es sich angendts, ward auch
der fraw baß.

16. Ein frauw hatt die Pestilentz angstossen, und den grossen Siechtag,

so baldt sie sich verhies, zu dem loblichen Heyllthumb, genaß sie.

[Seite 6]

17. Ein fraw lag in der kindtbetti hat groß hertzwee und schmertzen,
Rüefft an Sanct Ursen und das Heyllthumb zubesuchen, mit ihrer verheis-

sung, sie genaß an der statt.
Diese und Andere wunderzeichen die hie bey diesem loblichen Heyllthumb

geschähen seindt, kan ein Jetliches Christenmensch wol merckhen
und verstan, wie Gott der Allmechtig so wunderbarlich ist in seinen

Heyligen. Psalm 67.

Apocalypsis Cap. 5 [,8]

Quatuor animalia et viginti quatuor seniores ceciderunt coram agno,
habentes singuli citharas etphialas aureas, plenas odoramentorum, quae
sunt Orationes Sanctorum.



208

Apocalypsis Cap. 8 [,3 f.]

Angelus stetit ante Altare habens thuribulum aureum, et data sunt illi
incensa multa, ut daret de Orationibus Sanctorum omnium super Altare

aureum, quod est ante thronum Dei, et ascendit fumus de incensorum
Orationibus Sanctorum, de manu Angeli coram Deo.

[Seite 7]

Miraculum S. VRSI.
1. Cathrin Sinner ein Armes Meydtlein ware aufferzogen von ulrich

Vogelsang: demselbigen ist in einer Nachtt ein zufall an beden äugen
widerfahren, das sie morgen darnach gantz Roth als wan es Lang geweinet
hette, worden sindt: auff den Abendt darnach sähe es nicht änderst mehr
als wan es durch einen Nebel sähe: zur Nachtt darnach ist es an beeden

gantz stockh erblindet, und bey 8. oder 9. wochen also stockblindt ver-

plieben: da die Artzet darüber consuliert, haben sie gesagtt, es sey ihm
von bösen Leütthen beschechen: deswegen auff S. Ursen Tag hatt obge-

sagtes ulrich Vogelsangs Tochter Anna dieses meydtlin in die kirchen

zum Heiligthumb, als man solches zuo küssen geben selbst gefüertt: so

baldt es zum Heilthumb kommen, angefangen sehen an einem Aug: das

ander aber ist stockhblindt verplieben. Dieses hatt so wohl das Meidtlin,
als auch obgedachtte Anna Vogellsang bezeügtt, den 7. tag May 1644. Und

gesagtt dises sey etliche vor 30. Jahren beschechen und sichtt besagtte
Cathri Sinner noch auff diesen gemelltten tag von derselbigen stundt an,

an einem aug.

[Seite 8]

2. Hans Peter, Sigrist der Stifft hatt bezeügtt, das Er vor ettlichen
Jahren, als sein vatter sei: an dem dienst des Sigristen Ampts ware, mit
eignen äugen gesehen habe einen frömbden man die Stägen der Stifft-
kirchen mitt und an zwoen krückhen beschwärlich auffsteigen: Als er
aber hernach ohngefahr umb 2. uhren vor der vesper, geschefften wegen
auch in die besagtte Stifftkirchen sich verfüegtt, habe er diesen frömbden
Man bey dem Altar S. VRSI, darinnen das Heiligthumb seiner H.
Gesellschafft eingeschlossen ware, kneyendt und bättendt gefunden; hiemit
aber eignen geschefften nachzukommen, für über gehendt seiner nichtts
weitters geachtet. Nichtt lang darnach sey offtgedachter frembdling von

besagttem S. Vrsen Altar hero gegen ihme gangen, habe beede krückhen
in händen getragen, und von ihme begert, ob er nichtt einen Beichttvatter



209

haben köntte, zu vollkommener verrichttung seiner fart, seine Sündt zu
beichtten? Und darneben ihme ausfüeh rlich erzehlltt was sich mit ihme

zuegetragen: Namblichen er sey ein Teütscher vom Adell, habe zuforderst
zü erlangung seiner gesündtheitt vill gûtt und gelltts, iedoch vergäbenlich,
und umbsonst so weitt das er darüber erarmet, angewendet. Hernacher
sich in das Schweitzerlandt nacher Einsidlen an seinen kruckhen begeben,
der Hoffnung das er, wie biß dahin vill anderen beschechen sein gesundtheitt

dörtten erlangen solltte. Da er aber sein gesundtheitt nit erlanget,
habe er weitters nachgetrachtet und gefragtt, wo der gleichen

[Seite 9]

andere Gnadenreiche Orth zuefinden, an welchen er ettwas zuerlangen

verhoffen köntte: Sey ihm also von dem Heiligthumb der Stifft S. VRSI

zü Solothurn, unter anderen Gnadenreichen Orthen gesagtt worden. Nach

dem er dan von Einsidlen auffWärtenstein gezogen, und allselbsten auch

vergäbens angehalltten; habe er sein müehsamme Reyß alhäro genommen;

sein vertrawliches Gebätt zu disen heiligen Märtyrern bey ihrem
Heilligthumb verrichtt; und sich darünter also seiner kranckheitt
entladen befünden, das Er ohn alle krucken und hilff nunmehr auff seinen

füessen stehen, und gehen könne: darûmb er Gott und disen heiligen
Märtyrern ewigen danck sich schuldig zü sein bekenne, zuo einer zeügnuß
und zeichen dieses habe er hiemit ihme eine unter beeden seinen krucken

geben solche in seinem nammen der Stifft züpraesentieren; die andere

aber habe dieser frembdling zü einer gedächttnüs selbsten behalltten,
unnd mit sich hinweg getragen, zuvor aber habe Er sein Beichtt verrichttet.

3. Ein Frembder Priester hatt so wohl mundt= als schrifftlich bezeügtt
daß Er Anno 1635. den 20. Juny gehn Solothurn ankommen, nach dem Er

also übell von den Schwedischen Soldaten tractiert worden

[Seite 10]

das er in ein gefährliche kranckheitt gerathen, der gestalltten, das der

Medicorum oder Artzeten meinung nach, kein Hoffnung überig gewesen,
solcher Kranckheitt zü entrinnen, sonder gantz und gar verschetzt

gewesen. Als er aber in solcher schwären Leibs gefahr ein Mess, bey disen

Heiligen, das ist in der Stifft kirchen S. VRSI zue Solothurn, versprochen,
und einen fürsatz gemachtt, dieselbige Heilige Märtyrer hiefüran für seine

Patronen zühalltten, und derselbigen Leben, Marter, Wünderzeichen, und
Bildtnüssen bey anderen Lobwürdig auszubreitten: hatt er umb den ein-



210

gehenden Augstmonat, da er in gröstem schmertzen, und ausserster gfaar
seines Lebens Lage, halbschlaffendt in einem gesichtt gesähen, den

Heiligen Vrsum, und Victorem auff dem beth ihme zweymahlen (dan er das

erste mahl dises gesichtt für einen träum gehalitten) zuzuenachen, und
mit außgestreckten händen ihme einen Lufft zuomachen: so baldt er dann

gedachtten Lufft empfangen, hatt nit allein die Krankheitt abgenommen,
sonder ist auch sein Leib und gemüeth mit sonderbahrem trost umbgeben,
und ihme von diesem gesichtt hinterlassen worden. Dieses ist beschehen

zue Solothurn in dem hauß eines ansähenlichen fürnemmen Herren, bey
welchem obgedachte Geistliche kranckhe Person, auß Christlichem
mittleiden selbmahlen auffgenommen worden.

[Seite 11]

4. Johannes Franciscus Kerchenmeyer Artium Magister von Waldkirch,

auß dem Breysgauw, bezeügt bey seinen trewen, mit zwyfacher
Lateinischer und teütscher attestation, wie ohngefahr vor anderthalb
Jahren er mit solcher schweren innerlicher kranckheit behafft gewesen,
dz ihme die Artzet das Leben abgesprochen: weil er derowegen keiner
menschlichen hilff mehr gewertige, habe er mit sonderem vertrawen und
zuversichtt die H.H. hochgelobtten Märtyrer Vrsum und Victorem zu
Solothurn angeruffen, auch beyneben versprochen, wofern er seiner kranck-
heitt entledigt wurde, wolle er selbs zu ihrer H. Ligerstatt nach Solothurn
reisen: auff dieser versprechen, habe sich die sach allgemach von tag zu

tag gebesseret, also das er selbsten den 21. Herbstmonat 1651. sein

versprochenes gelübtt zu Solothurn bey gedachten der Statt H.H. Patronen
habe verrichten können.

5. Herr Johan Bûcher pfarrh[err] zu villmergen aus der Freyen Amb-
teren bezeüget schrifftlich, daß er anno 1663, acht gantzer Tag von dem
15 biß auff den 23 Septembris (an welchem Er durch den Ehrw. Patrem

Josephum Hardi zwey gebein aus unserer H. Gesellschafft, von hiesigem

Capittel der villmergischen Kirch überschickt, empfangen hatte) ein con-
tinuierliches und sehr beschwerliches linges ohrenwehe erlitten, mit
solchem getöss und prausen,

[Seite 12]

als wann ein Orgellgeschrey oder gloggengeleütt bald hoch bald nidere

stimmen von sich gebe. So bald er aber ehrentbietiglich das Trücklein
der empfangnen Heylthumben an sein ohr gehabt, sey von stund an alles



211

sausen vergangen, zur dancksagung geschehner hilffbegeht erJährlichen
mit sonderbarer andacht sammt seinen pfarkinderen die gedächtnuß
Unserer HH. Thebaischen Patronen den 30 Sept. wie hier gebräuchlig.

Nachfolgende 4 Miracul bezeügt mit eigner handschrifft und ange-
trucktem sigill H. Johan Jacob Bircher pfarh. von Mentznaw Lucerner-

gebiets, also anno 1666.23 Septemb. also:

Ich obgeschribner bin verwicher weynacht-zeit an meinem rechten

Arm wegen einer eingeschossnen kügel, so ich vor villen Jahren in
einem scharmutz noch ein student bekommen, also aufgeschwollen und

aufgeloffen, daß ich innerhalb 14 Tagen keine Ader mehr kente rühren,
auch mein priesterliches Ambt nit mehr versehen, Ja so gar aller menschlichen

hilff gleichsamm verzweiffeit ware, biß entlichen aus Schickung

gottes ich mich mit einem particul der H. Reliquien aus Thebaeischer

Gesellschafft von Solothurn berührt, und ein gelübd zu ihrer Ruhestatt

gethon. Sobald das versprechen geschehen, bin ich alsbald in momento
meiner vorigen gesund heit, restituirt worden: und gleich hernach ist die

gelübd-reyß von mir geschehen nach Solothurn.

zum anderen: vor etlich Monaten waren eben in

[Seite 13]

mir anvertrautem Mentznawischen Kirchgang 2 mannspersohnen
als nemmlichJohan Muri und Heinrich Bücher, welche beyde mit den HH.
Sacramenten versehen: als da aller Doctoren hilff vergebens, und menig-
lich an ihrem leben verzweiffeit, hab ich eben von diser patricul ihnen
ein glufen-knöpflin-gross eingeben und auch darmit berührt, ist (S.H.)

ein solcher stinckend schweiß von ihnen ausgangen, dz hier niemand

bey ihnen erleiden mögen. Nach dem schweiß haben sie eine milterung
empfangen, und sint (gott und diser H. Gesellschafft gedanckt) früsch
und gsund worden.

Drittens. Ohngefahr vor 5 Jahren, als mir gemelter particul von R. P.

Eusebio Guardiano Surlacensi geschenckt und überantwortet worden, hat
Gott zum ersten in seinen HH. Thebaischen MM. seine Allmacht erzeigt
an einer ledigen Persone Rosina Bind, von Sursee gebührtig, des Ehren-

vesten H. Andres Binds Statthaltern aldorten Tochter. Dise ist gleich auf
dem spinstuol abkommen, Tobend und unsinnig worden, angfangen zu
wüeten und schreyen, daß iedermännig zugeloffen, nit wüssende, waß

diser persohn sobald begegnet: als sie aber mit disem Heylthümb berührt
worden, ist sie zu einem (s.h.) auswurffbewegt worden, und hat sich mit



212

diser Übergebung ein solche matery von ihr ausgebrochen, wie ein grew-
liches malefitz; darauff ist sie alsbald gesund worden.

Viertens: anno 1662 ware ebenmessig in gemeltem haus, ein Lehriung
Johan Melchior Wüest vom Mawensee aus dem Kirch[-]

[Seite 14]

gang Sursee, von sinnen kommen, als wann er besessen ware, als er

derwegen in verzweifleter kranckheit gelegen, ware ich offtgemeldter
pfharherr beruften, hab ihn mit disemHeylthumb berührt, auch einwenig
darvon eingeben, da hat er sich angefangen dermassen aüfzubeümen, als

wolten die därm von ihm ausbrechen. Als letztlich das heilthumb noch auf
sein mund gelegt worden, stillete sich die kranckheit, als er sich erschröck-

lich übergeben mit wundersammen materialibus, die nit zumelden: ist
also an dem 3 tag hernoch widerumb zu seiner gesundheit gelanget.

Diser 4 Miraclen sint autentische zeügen; Erstlich offtgemelter
H.JohanJacob Bircher sei. wie auch H.Johann Melchior Wandeler Sacella-

nus in Mentznaw, Peter Muri Kilchmeyer, Adam Wandelerjacob Weyman,

Ludwig Frener, Johan Wüest, Ludwig Weyprechtiger von Sursee, Item
Johan Wilhelm Treüffel des Rhats, Johan Caspar Bindt, Johan Jost Tschub

grossweybel, Andres Bindt Statthalter und des rhats zu Sursee etc.
Solches bekennte auch entlieh gemelter Johan Melchior Wüest mit eigner
gschrifftt, als er gsellen-weiß zu Solothurn arbeitete.

[Seiten 15-22 leer]

[Seite 23]

Anno Domini n[ost]ri 1476. An Sanct Franciscen tag hat ein Wacht mit
meinem Herren dem Tegen angesähen im zuschreiben und zueverzeich-

nen, die zäichen, So Sanct Urs und sein gesellschafft die Lieben Heiligen an
frommen Lütthen hie zu Ysin gezäichnet haben. Und darbey sindt gewesen
mein Herr der Tegen nemblich Herr Conradt Brenberg, Wilhelm Rudolff
alltter Burgermeister,Job Schentz des Wachtz undJoannes Schwertfür[er?]
stattschreiber und Notary von dem Raht zu Ysin darzu geordnet.

Item mein Herr der Tegen hat bekant und gesagt, wie Er kranckh sey

gewesen, und hab etwiemenchen tag kein speis mögen beheben, sey ihm
alles oben ußgangen, Er hab nach dem Heylthumb Sanct Urs geschickt,
und das ernstlich angerüfft, und mit dem mundt geküsset Nach dem von
stundtan sey ihm



213

[Seite 24]

sein bresten vergangen und hab die speis wider mögen döuwen, wie

vorhin, und sein bresten ist gutt worden.

Item es ist zuewissen das eins Erbaren mans töchterlin hie zu Ysin

in der kindtheit ein spinlen zu der nasen gangen ist, und abbrachen, und
ist darinn blieben Lenger den eins gliedts Lang, das ist bey zwölffJahren
darinnen gesteckt, und hat ihm niemandt mögen damit helffen, darab das

kindt viel Leidens gehabt hat, und hat sich aüff ein zeitt gemacht das das

kindt ist gegangen uff dem graben by der mülin und hat daran grossen

Weetag gehebt, und ist dem Kindt eingefallen, das es sich zu Sanct Urs

verheissen hat, mit eim vierling wachs, uff sollichen gehäis, hat sich von
stundan die spinnel In der naß herab gesenckht so fer das es die spinnel
stückh ergrieffen hat, und hat es vollend heruß gezogen und hanget das

stückh der spinlen bey dem t Sanct Urs Altars.
Item es ist ein erbare fraw ein gähe kranckhheit zugefallen, das sy

sich 1res Löbens hatt verwegen, do hat sie sich mit eim bäth zu Sanct urs
verheissen, daruff ist sie von stundan, der weetag und kranckhheit hinweg

gangen.

[Seite 25]

Item es ist ein Erbarer Man hie der hatt ein kindt, das ist im vierten
Jahr gewesen, das hat nit mögen gan, Er hat es an ettliche ennd verheissen,

das hat nit wollen helffen, Also hab er das kind zuo Sanct urs entheissen,

und das dahin am morgen gebracht, und ist das kindt desselben tags
dennoch vor mittag gehend worden, und ist gerad worden, und hat man das

kindt do mit dem Heyllthumb bestrichen.
Es seindt auch viel frawen In bärender kindts nöten gelägen die nit

genäsen konten die haben nach Sanct urs Heylthumb geschickht und so

man sie damit bestriechen hat, so ist Ihr ding von stundtan gutt worden,
das sie genesen seindt.

Item ein knäblin ist ettwieviel Jahr kranckh gesin, das es nit mocht

gan, es hat sich zu den Heiligen verheissen, Es ist mit seim Heylthumb
bestriechen worden, und hat gleich mögen gan.

Item ein Erbar man ist kranck gesin, und hat ein Loch In dem Leib

gehebtt, das ihm die Speis daruß gieng, wer ihn sache der schätzt das er

nit möcht genesen, Als baldt er sich zu dem Heyllthumb verhieß, do ward
sein ding besser und ist gesundt worden.



214

[Seite 26]

Item es ist ein Frawin kindts nöthen gelegen, das sie sich ihres Lebens

und der frucht hett verwegen, sie rüefft an Sanct ursen und ergab ihm das

kindt und verhieß wurd es ein knäblin sie wölltt es ursus heissen, da genaß
sie und und sach man an dem kindt kein Leben, bis das man [ausradiert]
nach dem Heyllthumb schickht, das man es damit berüert, von stündan

ward es Lebendig, und nach aller noturfft getaufft.
Ein Junckfraw hat ettliche Jahr als baldt sie gessen hat, die speis nit

mögen beheben, die hat sich verheissen mit eim opffer zu dem Lieben

Heiligen Sanct urs, darnach ist Ir söllichs nit mehr begegnet.
Item es hat ein Erbarer Man von Äschach ein knaben, der hat den

fallenden Siechtag gehabtt, den hat Er verheissen mit wachs und gelitt als

baldt er herkommen ist, so hat In der Siechtag hie nur einest berürt und
darnach nit mehr.

Item mer hat ein Man von Üttenburen den fallenden Siechtag gehabtt,
der hatt sich här zu Sanct ursen verheissen mit wachs und gelitt, und als

baldt Er den gehäis gethan hat, so hatt In darnach der Siechtag nimmermehr

berüert.

[Seite 27]

Item es ist ein gesell von Üttenburen an seiner ruoh schlaffend gelegen,

und hat ihn ein Siechtag bestanden, das ihm die handt zugestrupfft
ist, das Er sie nit mehr uffthün möcht, der hat sich mit einer gab zu Sanct

urs verheissen, von stundan ist ihm die handt uffgangen, und ist genesen.
Item es ist ein erbarer Mann hie, dem ist bey zähen wochen an eim arm

wee gsin, und hat tag und nacht groß Lyden daran gehabt, und mocht nit
schlaffen, und hat ihm kein artznei daran wollen helffen, Er hat sich mit
bätt und wachs zu Sanct urs verheissen, er ist genesen, und wärckhet als

ob Ihm daran nie wee wäre gewesen.
Item es hatt ein Erbar Man ein tochter, ist bey zähen Jahren, die hat

all nacht im schlaff, mit Lautter stimm zwey Jahr geschrawen, dz vatter
und mutter in grossem kumber gewesen sindt, sie handt es zu Sanct Urs

verheissen, mit einer gaab, und ist dem kindt gantz vergangen.
Item einer Frawen auß dem Allgöuw ist ein Spinnlen In den arm

gangen unter dem Ellenbogen, und hatt sie darin tragen

[Seite 28]

sechs Jahr, und hat sich zu Sanct urs verheissen, und ist die spinnel In
der Hand von ihr gegangen.



215

Es hatt ein kindt fast groß ungewonlich prästen, an seinen gemächten

gehebtt und an seim Leib, man hatt es mit Sanct urs Heyllthumb berüert,
und es ist gesundt worden.

Es ist eine Fraw von Hindelang vier Jahr kranckh gesin und mocht Ihr
speys nit beheben und hat gehört die zeichen Sanct urs, und hatt sich zuo

ihm verheissen, als sie herkommen ist, so ist ihr ding gutt worden.

Es ist ein Erbarer Man ein Spinnlen in sein fuß vornen In die fersen

gangen, unnd ist neün wochen darinn gewesen, Er hatt sich zu Sanct urs
mit eim vierling wachs verheissen, von stundtan als baldt er sich verhieß,

do gienge die Spinnlen herauß.

[Seite 29]

Es ist einer Frawen ein bayn gesteckht zwentzig tag in Ihrem Hals, sie

hatt gros wee erlitten, sie hatt sich zu Sanct ursen verheissen, und darfor
viel versucht, wolltt alles nüt helffen, Ir am Letsten uff Sanct ursen tag
ließ sie sich mitt sampt anderen Leütthen mit dem Heillthumb Sanct urs
bestreichen, sie genaß und gienge heim und kam von allem schmertzen.

Item Es hat ein knab 14Jahr ein presten gehebtt, das er sinen brunnen

nit hatt mögen beheben, man hatt In zu Sanct urs verhäissen, sein ding ist

gutt worden, und ist gesund worden.

Item es hatt ein Erbare Fraw groß augenwee gehebtt, sie hatt sich zu

Sanct urs mit einer gab verheissen, als man sie mit einem Heyllthumb
bestriechen, ward sie von stundan an ihrem aug gesundt.

Item ein knab ist bey 8. Wochen kranck gelegen, unvermöglich in allen

gliederen Im bett verwegen er mußt erlahmet sein Sein vatter und mutter
verhäissen In zu Sanct urs, und Liessen ihn mit dem Heilthumb bestreichen

und ward sein sach gutt.

[Seite 30]

Item ein Man istwassersichtig gsin, und als gros geschwollen an sinem

Lyb, das er sich nit möcht naigen, buckhen noch biegen, man bracht In zu

Sanct urs, und als man ihn mit dem Heilthum bestrichen wolt, beschach

ihm gnad, und er gienge heim und zoch sich die geschwulst zum nabel, do

brach es uff ohne schmertz und gieng unsäglich unreinigkeitt herus, und

ohne alle natürliche hilff ist er genesen von anrüeffen und gab Sanct urs.

Item ein Fraw ist Schwanger gesin nachet der geburt, und ist gefallen
fast höher eines gadens hoch, und hatt sie für todt umbzogen, Ihr man
kam darzu und verhies sie zu Sanct urs, so baldt blickht sie uffund ward



216

reghafft, und kam zu Sanct urs Heilthumb In grosser kranckheitt, man
bestraich sie damit, sie gieng heim, sie genas und bracht das lcindt unver-
seert an allen gliederen.

Item es ist ein Fraw dreyjahr taub gsin, man bracht ihr das Heyllthumb
in Ihr Hauß, als baldt man sie darmitt berüert, da sprach sie Ich traw Gott,
und Sanct urs, mein ding ist gutt worden, darnach hatt sich kein taubheitt
mehr erzeiget.

[Seite 31]

Item es ist ein Junger Gesell zwischen zweyen hüser als hoch als zwey
gaden gefallen, und gelegen unvernünfftig Im kam zum ersten ein sag von
Sanct urs und seinen gesellen, Er verhies sich zue dem Heyllthumb der

Lieben Heilligen und stundt auff unversehrt an allen gliederen.
Item es ist ein schwärer känel ab einem tach gefallen, hat geschlagen

ein frawen, gieng groß eines kindts was nachent der Geburt, und hatt sich

ihres Läbens verwegen, ein Priester bracht ihren das Heylligthumb Sanct

Urs, besträich sie darmit, sie wardt reghafft und redendt, und so vernünff-

tig, das sie das heilig Sacrament empfieng, sie genaß darnach des kindts
und berüeret sie kein wee des kenels halb, darumb kam sie zuo Sanct Urs

mitt gab einer wächsin Frawen und kindt an Ihrem Arm.

[Seite 32]

Item a[nn]o 1689. den 14 tag Septembris circumcirca an dem fest Ex-

altationis. S. Crucis Alß der dämälige sigerist Bendict mit namen so ußen

eineß gar aufrichtigen gueten einfältigen und frommen wandelß, seineß

handwerkhß ein wäber, hat er vor einem versambleten wolehrwürdigen
Capitel, wie Er dan zu disem end ist citiert worden, bezeügt, auch so gar
mit drei und vierfachtem Eid zu confirmieren, sich anerboten, wie daß Er

an obgemeltem tag. zu abendß zu tribißkreütz etwaß wenigß gebet
verrichtet in erwartung der zeit, daß ave Maria zu laüthen indeßen aber [seie]

habe sich in der kirchen, einen solchen schönen hällglantzenden schein,

deßgleichen Er an Schönheit und glantz niemahl gesechen und nimmermehr

sechen werde erzeügt und besagte kirchen gantz erleichtet bald aber

widerum verschwunden In wärendem, iedoch disem glantz habe Er der

sigerist ein gantz liebriche stimme mit disen Worten gehört - Dißer orth
ist in großer Straf zur hilff worauf der glantz urblitzlich verschwunden

nit ohne schreckhen, zu gleich aber auch innerlicher freiid und trost, daß

obgemelten sigristß, wie Er dan selbsten weitlaüfigbezeügt hat, facit Deus



217

Praesentibus Rev[erendissim]o D[omi]no Praeposito Gugger caeterisque
RR [Reverendissimis] DD [Dominis] Canonicis Gothard. Ruossinger Hart-

man, Wagner Grim, Surj-Glutz et Furer. 20 Octobris 1689.

Alßo bezeügt Grim Canon [icus] et Custos Colleg[iatae] aeccle[si]ae SS.

[Sanctissimorum] PP [Patrum] Vrsi et Victoris Soloduri



218


	Die Verehrung von Urs und Viktor in Solothurn im Spiegel der "Miracula"

