Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 88 (2015)

Artikel: Eine "miraculosische" Kirche Marias : Oberdorf als Gnadenort im
konfessionellen Zeitalter

Autor: Sidler, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

51

EINE «MIRACULOSISCHE»
KIRCHE MARIAS

Oberdorf als Gnadenort im konfessionellen
Zeitalter

DANIEL SIDLER

«Ein Stund von Solothurn / unden an dem Leberberg

zu Oberdorff / ist die Miraculosische Kirch Mariae der
Jungfriulichen Mutter Gottes zu Ehren auffgebaut / und
hat gleich bey erstem Anfang derselben / ein sonderes
Vorzeichen kiinfftiger Miracklen allda sich zugetra-

gen [...] es haben gleich die umliegende[n] fromme[n]
Christglaubige[n] allda die glorwiirdigste Mutter Gottes in
ihren Anliegen mit Wallfahrten und anderen Rom. Cath.
Andachten angerufft und verehrt / und viel Wundergnaden
bif3 auff heiitigen Tag erlanget.»'

Solche Elogen auf die Oberdorfer Kirche, wie sie der Pfarrer und Kirchen-
historiker Johann Kaspar Lang (1631-1691) in seiner 1692 veroffentlichten
zweibandigen Kirchengeschichte der Eidgenossenschaft hilt, wiederholen
sich in Publikationen zum eidgendssischen und Solothurner Katholizis-
mus im 17. und 18. Jahrhundert fast stereotyp.” Die Kirche wird dabei als
ein Gnadenort beschrieben, als einer jener Sakralrdume also, in dem nach
der Vorstellung der friithneuzeitlichen Menschen die gottliche Présenz
besonders zu spiiren war, und den sie deshalb aufsuchten, um ihre seeli-
1 Lang, Johann Kaspar: Historisch-Theologischer Grund-Riss der alt- und
jeweiligen Christlichen Welt, Teil 1: Das ist Grundlich-Historisch-Theologische
Erweisung [...]. Einsiedeln 1692, 991.
2 Siehe etwa auch Haffner, Franz: Der klein Solothurner Allgemeine Schaw-Platz

Historischer Geist- auch Weltlicher vornembsten Geschichten und Handlen
[...]. Solothurn 1666, 351.



52

schen oder korperlichen Note im Gebet Gott und dem jeweiligen Heiligen
anzuvertrauen.’ In dieser Hinsicht zahlte Oberdorf zu den bedeutendsten
marianischen Kultstédtten der katholischen Eidgenossenschaft. Dies ver-
deutlicht ein Blick in die Helvetia Sancta, das erstmals 1648 veroffentlichte
Heiligenlexikon des Ittinger Karthdusers Heinrich Murer (1588-1638).*
Auf dem Titelblatt des ersten Kapitels, in dem Maria als «der 16blichen
Eydtgnossschaft sonderbare Patronin / Beschiitzerin / Schirmerin und
Nothelfferin» portritiert wird, sind rings um die von einem Strahlenkranz
umgebene Gottesmutter sechs marianische Kultstitten abgebildet. Neben
Einsiedeln, Mariastein und den luzernischen Wallfahrtsorten Werthen-
stein, Hergiswald und Maria in der Au (Franziskanerkirche) istam rechten
oberen Bildrand die Kirche von Oberdorf dargestellt. Sie zeigt bereits die
Konturen des Neubaus und schwebt wie die iibrigen abgebildeten Sa-
kralraume auf Wolken, wo sie von den von Marias Haupt ausgehenden
Strahlen getroffen wird.” Denn Oberdorf sei, so begriindet Murer diese
prominente Inszenierung der Kirche an der Seite der bedeutendsten Ma-
rienwallfahrtsorte, «den Inwohnern ein angenemme|r| Platz», zumal die
Kirche erst «vor wenigen Jahren gantz new ond wol erbawen» worden war.*
Ausgehend von diesen Beobachtungen frithneuzeitlicher Autoren
nimmt der folgende Beitrag die Kirche von Oberdorf als Gnadenort, also
als Zielort von Wallfahrten und als Raum fiir Wundererfahrungen in den
Blick und fragt nach der Bedeutung dieser Frommigkeitspraktiken und
Glaubensformen in der Lebenswelt von Individuen und Gemeinschaften
im 17. und 18. Jahrhundert. Wihrend P. Gregor Jdggi in seinem Beitrag zu
3 Der Quellenbegriff «Gnadenort» wird als Forschungsterminus insbesondere
von der religidsen Volkskunde verwendet. Unter Gnadenorten versteht man
«Kirchen, Kapellen oder Andachtsplatze, [...] bei denen Gebetserhérungen
dokumentiert sind durch Votiv- und Weihgaben oder Mirakelbilder, -blicher,
-protokolle, auch durch Ablasstermine [...] und Spezialandachten» (Briickner,
Wolfgang: Art. «Gnadenorte», in: Lexikon fur Theologie und Kirche, Bd. 4.
Freiburg u. a. 1995, Sp. 796).
4  Zur Entstehung und Bedeutung der Helvetia Sancta (vgl. Anm. 5) siehe:
Guisolan, Michel: Heinrich Murer (1588-1638). Kartdusermdnch und Historiker,
in: Salathé, André (Hrsg.): Thurgauer Képfe, Bd. 1. Frauenfeld 1996, 233-240,
hier insbesondere 236-238.
5 Murer, Heinrich: Helvetia Sancta seu Paradisus Sanctorum Helvetiae Florum.
Das ist Ein heiliger lustiger Blumen-Garten unnd Paradeiss der Heyligen (...).
Luzern 1648, unpag. Zur Entstehung der Radierungen, die der Zircher
Kinstler Rudolf Meyer wohl nach Entwirfen des Konstanzer Malers Hans
Asper zeichnete, siehe Friih, Margrit: Die Vorzeichnungen von Hans Asper
(d. J.) zu Heinrich Murers «Helvetia Sancta» in der Kantonsbibliothek
Frauenfeld, in: Zeitschrift fir Schweizerische Archéologie und Kunstgeschichte

45 (1988), 179-206.
6 Murer, Helvetia Sancta (wie Anm. 5), 1-4.



53

e —

| SANCTA VIRGO MARIA, Patrona Heluetiorum.

@tc@ilotmurmaﬁe ond HepligfteSungfrato ond SNutter Giot,
- mssmm: der r Schweiern ?Datromn

: e Lo A s
jp@"g ﬂgﬂs T der ’-&u:w 3 @’&w f@“g;ﬁnﬁ by

g ’// A,

; z 2 S
_ L} ' = =
- éy
. :-———ﬁT e ' £ i

LR . 2 = | & ¥ =

7 % : R = 2=

> 7

crtlisy '
§ : = S4 et L rr fa s
JEEOer goflAS: S e e
‘@ >

I E b > T
N . g
% /// A\t X i
/%z{/ﬁ / 4 = ) \\‘\%}1&
B /’2’.// 2 l X 4 7
e % j
B g :
v : S
5- - l/ g - : - \
§7 7 / = n &5dme ‘ R
‘; / . 0 “7“_:{\.\ \ \

O 1 ‘Hemw morusmeta, relucent 'Eoekue Heludm smhhn @_, ei‘us
1 Qua fim,&réleznmﬂggm?mnhsbabenﬁ ]V[muftcoaumd& fhu.ore Fx{ '
1 e.az,JV[ah; mﬁos &Aﬁa&h@m’es, rotveruri;‘a 2 O

PR

Das Titelblatt des ersten Kapitels aus Murers «Helvetia Sancta» mit der Kirche von Oberdorf am
rechten oberen Bildrand (Foto: ZHB Luzern Sondersammlung).



54

den Stiftungen die frithneuzeitliche Kirche aus 6konomischer Perspektive
betrachtet, steht damit in den folgenden Ausfiithrungen der Kirchenraum
alsreligioser Handlungs- und Erfahrungsraum im Zentrum des Interesses.

In einem ersten Schritt soll untersucht werden, wie und weshalb Ober-
dorf zum «solothurnischen Einsiedeln» aufgewertet wurde und dadurch
als Gnadenort an Bedeutung gewann. Diese Aufwertungist im Licht eines
bereits im Spatmittelalter einsetzenden Strukturwandels des Wallfahrts-
wesens zu betrachten, der zu einem Riickgang von Fernwallfahrten etwa
nach Rom oder Jerusalem und einer Zunahme von Bittgdngen zu nahe
gelegenen Kirchen und Kapellen fiihrte.” Hierbei stellt sich die Frage,
welche Orte im Kanton Solothurn neben Oberdorf als besonders gnaden-
reich betrachtet wurden, wie sich dieses Gnadenangebot im Laufe der
Frithen Neuzeit verdnderte und in welchem Verhéltnis Oberdorf zu den
anderen Gnadenorten stand. Im zweiten und dritten Teil riicken die in
Oberdorf gedusserten Heils- und Heilungsbediirfnisse in den Mittelpunkt.
Mit welchen Gebetsanliegen pilgerten die Menschen in der Frithen Neu-
zeit nach Oberdorf, welche «Miracklen» und «Wundergnaden» erwarte-
ten sie? In welchen Situationen machten ganze Pfarreien eine Wallfahrt
nach Oberdorf? In einem vierten Teil schliesslich werden die Beziehungen
zwischen der Kirche Oberdorf und den Solothurner Jesuiten in den Blick
genommen. Damit sollen Wallfahrtsbetrieb und Wunderglaube aus der
Perspektive von Akteuren betrachtet werden, die seit Mitte des 17. Jahr-
hunderts Formen und Praktiken der Frommigkeit in Solothurn pragten
und der nach dem Konzil von Trient (1545-1563) einsetzenden katholi-
schen Reform wesentliche Impulse verliehen.

1. EINE MARIANISCHE GNADENLANDSCHAFT:
WALLFAHRTSORTE UND DER WANDEL DES WALL-
FAHRTSWESENS IN SOLOTHURN

Im konfessionellen Zeitalter war Oberdorf nur eine von mehreren bedeu-
tenden marianischen Kultstéatten in Solothurn. Verglichen mit den alpinen
Gebieten der Drei Biinde oder des Wallis, in denen sich viele kleine Gna-
denorte mit bloss lokalem Einzugsgebiet nachweisen lassen®, dominierten

7 Zu diesem Strukturwandel des Wallfahrtswesens siehe bereits Schreiber,
Georg: Strukturwandel der Wallfahrt, in: Ders. (Hrsg.): Wallfahrt und Volkstum.
Dusseldorf 1943, 1-183.

8 Fur das Wallis Carlen, Louis: Kultur des Wallis, 1500-1800. Brig 1984, 112; fur
Graubunden Pfister, Ulrich: Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt
in Graublnden, 16.-18. Jahrhundert. Wirzburg 2012, 319.



55

im Mittelland eher wenige, dafiir tendenziell grossere Orte, an denen ein
eigentlicher Wallfahrtsbetrieb herrschte. Zwar lassen sich auch in der So-
lothurner Landschaft kleinere Kultstidtten nachweisen, an denen die Men-
schenin Noten etwa den Bauernheiligen Antonius® oder andere Heilige an-
riefen.” Gleich mehrere Orte erlangten jedoch eine iiber den lokalen Raum
hinausreichende Ausstrahlung. Dass an diesen Orten meistens Maria als
Fiirbitterin verehrt wurde, war insofern zeittypisch, als die Gottesmutter
im frithneuzeitlichen Katholizismus im Zentrum der Frommigkeit stand.”

Die Urspriinge der meisten dieser Gnadenorte lassen sich - wie im
Falle Oberdorfs - ins Spatmittelalter oder ins frithe 16. Jahrhundert zu-
riickverfolgen. In Mariastein erfahrene Wunder kénnen bis zum ersten
«Fallwunder» im Jahre 1434 zuriickdatiert werden.” Dass sich die zu-
néchst vereinzelt dokumentierten Gebetserhérungen im Laufe des
17. Jahrhunderts zu einem eigentlichen Wallfahrtsbetrieb verdichteten,
kann auf die gezielte Forderung durch den Solothurner Rat zuriickgefiihrt
werden, der mit der Translation des Klosters Beinwil nach Mariastein die
seelsorgerische Betreuung der Pilger entscheidend verbesserte.” Ebenfalls
in die vorreformatorische Zeit deuten die Urspriinge des marianischen
Gnadenkultes in der Stiftskirche Schonenwerd, der seine Bliitezeit aller-
dings erst nach der Reformation erlangte.”” Auch dieser Madonnenfigur
wurden noch im 18. Jahrhundert wunderwirkende Kriafte zugeschrieben,
so etwa der glimpfliche Ausgang einer dorflichen Brandkatastrophe im

9 So etwa in der Horngrabenkapelle bei Matzendorf.

10 Darauf deutet die Verteilung der erhaltenen Votivgaben hin, die unter der
Leitung des Volkskundlers Ernst Baumann in den 1940er-Jahren inventarisiert
wurden. Zu den Solothurner Wallfahrtsorten siehe bereits mit allerdings stark
volkskundlicher Ausrichtung und ohne Quellennachweise: Baumann, Ernst: Die
Wallfahrtsorte des Kantons Solothurn, in: Dr Schwarzbueb 1947, 54-60.

11 Dies zeigt sich nicht zuletzt in der europaweiten Verbreitung staatlicher
Marienpatronate - eine Rolle, die Maria auch in der Eidgenossenschaft
zuteilwurde. Vgl. Maissen, Thomas: Die Geburt der Republic. Staatsverstandnis
und Repréasentation in der frihneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Géttingen
2006, 267-270. Zur weiteren Verbreitung der staatlichen Marienpatronate
siehe Tricoire, Damien: Mit Gott rechnen. Katholische Reform und politisches
Kalkdl in Frankreich, Bayern und Polen-Litauen. Gottingen 2013.

12 Haas, Hieronymus: Wallfahrtsgeschichte von Mariastein. Solothurn 1973, bes.
39-62.

13 Siehe Baumann, Ernst: Die Verlegung des Klosters Beinwil nach Mariastein.
Ein Beitrag zur Geschichte des Klosters, 1621-1655. Laufen 1949; Furst,
Mauritius: Die Wiedererrichtung der Abtei Beinwil und ihre Verlegung nach
Mariastein (1622-1648), in: Jahrbuch fur solothurnische Geschichte 37 (1964),
1-262.

14 Kocher, Alois: Die Anfange des Stiftes Schénenwerd. Solothurn 1965, 22.



56

Jahre 1758."" Marianische Gnadenbilder wurden seit dem friithen 16. Jahr-
hundert zudem in den Kirchen in Meltingen und Wolfwil verehrt; Marias
Ruhm der Wundertitigkeit wurde auf die gemiss Uberlieferung wunder-
same Auffindung der Gnadenbilder nach den Reformationswirren zuriick-
gefiihrt.” Ebenfalls in die nachreformatorische Zeit deuten schliesslich
die Anfinge der Wallfahrt zur 1682 erneuerten Kapelle Allerheiligen in
Grenchen, die womoglich die aufgehobene Wallfahrt ins benachbarte,
nunmehr reformierte Oberbiiren ersetzte."”

Zudem erfolgte im 17. Jahrhundert eine weitere Ausdifferenzierung
der Solothurner Marienfrommigkeit, als Schultheiss Johann Schwaller
(1589/90-1652) fiir die Stadt Solothurn eine Kopie des in Loreto bei Ancona
verehrten Geburtshauses Marias bauen liess und eine Nachbildung der
dort verehrten Schwarzen Madonna als Gnadenbild stiftete.” Solothurn
erhielt damit eine Kopie eines der berithmtesten und am héufigsten nach-
gebildeten Wallfahrtsorte des konfessionellen Zeitalters.” Aufgrund des
Ruhms dieser Gnadenkapelle wurde Maria Loreto auch in Solothurn als-
bald als Wunderwirkerin verehrt. So wurde ihr bereits 1651 die Bewah-
rung der Stadt vor einer Hochwasserkatastrophe zugeschrieben.”

15 Siehe die Beschreibung inkl. Fotografie in der Bibliothek der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel (Bib. SGV): Nachlass Ernst Baumann,
Schachtel 30, Mappe 246, fol. 7129.

16 Loertscher, Gottlieb: Kunstfihrer Kanton Solothurn. Bern 1975, 89. Auch aus
diesen Kapellen haben sich Votivbilder aus dem 18. Jahrhundert erhalten. Das
ilteste Votivbild in der Kirche Meltingen wurde auf das Jahr 1510 zuriickda-
tiert: Bib. SGV: Nachlass Ernst Baumann, Sch. 30, Mappen 242 und 250.

17 Zur Geschichte der Kapelle siehe: Strub, Werner: Heimatbuch Grenchen. Die
vergangenen Jahrhunderte bis in die Gegenwart dargestellt. Solothurn 1949,
695-706. Zum bis zur Reformation spektakuldren Wallfahrtsbetrieb zur Kirche
im bernischen Oberbiren, die fur die Taufe tot geborener Kinder bertthmt war,
siehe: Vasella, Oskar: Uber Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in:
Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte 60 (1966), 1-75, hier: 10-26;
Ulrich-Bochsler, Susi / Gutscher, Daniel: Wiedererweckung von Totgeborenen.
Ein Schweizer Wallfahrtszentrum im Blick von Arché&ologie und Anthropologie,
in: Schlumbohm, Jirgen et al. (Hrsg.): Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschich-
te. Miinchen 1998, 244-268; Gutscher, Daniel / Ulrich-Bochsler, Susi / Utz
Tremp, Kathrin: «Hie findt man gesundheit des libes und der sele». Die
Wallfahrt im 15. Jahrhundert am Beispiel der wundertatigen Maria von
Oberbiren, in: Beer, Ellen J. et al. (Hrsg.): Berns grosse Zeit. Das 15. Jahrhun-
dert neu entdeckt. Bern 1999, 380-392.

18 Siehe zu dieser Stiftung D’Alessandro, Maria: Die Loretokapelle in Solothurn -
eine Nachbildung des HI. Hauses von Nazareth, in: Archéologie und Denkmal-
pflege im Kanton Solothurn 12 (2007), 85-95.

19 Zur weiten Verbreitung solcher Gnadenbildkopien in der Eidgenossenschaft
siehe Tobler, Mathilde: «Wahre Abbildung». Marianische Gnadenbildkopien in
der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz, in: Der Geschichtsfreund
144 (1991), 5-426, hier 30-103.

20 Bib. SGV: Nachlass Ernst Baumann, Sch. 30, Mappe 248, fol. 7135.



57

Die Nachbildung einer berithmten Wallfahrtskirche oder eines Gna-
denbildes wie der Santa Casa von Loreto kann als eine Entwicklung inter-
pretiert werden, die die Tendenz zur Nahwallfahrt komplementar erganz-
te. Denn ferne Gnaden wurden damit gewissermassen in die Nihe geholt,
um den Glaubigen den langwierigen Weg zur originalen Kultstitte zu
ersparen. In dieselbe Richtung zielte auch die bekannte Absicht des Rates
von Solothurn, die Kirche von Oberdorfmittels neuer Gnaden- und Ablass-
privilegien zum «solothurnischen Einsiedeln» aufzuwerten. Denn aus
Sicht frithneuzeitlicher Solothurner war eine Pilgerreise nach Einsiedeln
eine mehrtéagige Fernwallfahrt, die entsprechende korperliche Vorausset-
zungen und zeitliche wie finanzielle Ressourcen erforderte, wie Beispiele
von Solothurner Pilgern zeigen, die sich auch im 17. Jahrhundert nicht
von Wallfahrten nach Einsiedeln abhalten liessen.” Wohl aus gesund-
heitlichen oder zeitlichen Griinden vermochte etwa ein Jakob Matter aus
Witterswil, der im Jahre 1630 eine Wallfahrt nach Einsiedeln gelobt und
von einer schweren Krankheit geheilt worden war, dieses Geliibde erst vier
Jahre spéter zu erfiillen.” Solchen Hindernissen bei der Erfiillung eines
Geliibdes und den Erschwernissen einer Fernwallfahrt im Allgemeinen
wollte der Rat durch die sakrale Aufwertung Oberdorfs entgegenwirken
und damit gleichzeitig den Wallfahrtsbetrieb auf eigenem Herrschafts-
gebiet — mit allen damit verbundenen 6konomischen Vorteilen — férdern.
Das Privileg, das Ratsherr Hans Jakob vom Staal (1540-1615) im Jahr 1595
bei Papst Clemens VIIIL. erwirkte, gewédhrte Glaubigen, die an sieben auf-
einanderfolgenden Tagen nach Oberdorf pilgerten, deshalb die gleichen
Gnaden und Ablisse, wie sie sie durch eine Wallfahrt nach Einsiedeln
hétten erlangen konnen. Dies wurde entsprechend damit begriindet, dass
zahlreiche Solothurner zwar «chattholischen yffer» fiir eine Wallfahrt
nach Einsiedeln verspiirten, diese aber «alters, unwiissen, schwérer Hufs-
halltung» wegen, grosstenteils aber wegen gesundheitlicher Beschwerden
(«Lybf3blodigkeit») oder anderen Griinden nicht unternehmen konnten.”

21 Dass Solothurner auch im 17. Jahrhundert nach Einsiedeln Wallfahrten
unternahmen, zeigt die Auswertung der Herkunft der Einsiedler Pilger bei:
Mettler-Kraft, Patricia: Wallfahrt und Wunder im Spiegel der frithen Mirakelbi-
cher des Klosters Einsiedeln. Eine quantitative Auswertung der Mirakeltiberlie-
ferung von 1587-1674, in: Der Geschichtsfreund 157 (2004), 71-144, hier:
102f1.

22 Husser, Gregor: Chronica oder Geschicht-Buch von dem Ursprung der [...]
Capellen zu Einsiedeln. Einsiedeln 1690, 299.

23 Staatsarchiv Solothurn [StASO]: AB 1,46, Missivenbuch 1595, fol. 236f.: Gnad
und Ablass von |hr pabst. Heiligkeit [...], 17.11.1595.



58

Das pépstliche Breve wurde im November 1595 im Rahmen einer Pro-
zession in die Kirche von Oberdorf iiberfithrt* - &hnlich wie ein halbes
Jahrhundert spiter das Gnadenbild der Maria Loreto, das in einer Pro-
zession vom St.-Ursen-Stift in die neu gebaute Solothurner Loretokapelle
getragen wurde.”

Dass es sich, wie hier angedeutet, bei der Verbreitung von Gnaden-
bildkopien und der Gewéhrung neuer Ablassprivilegien um zwei Auspra-
gungen derselben Entwicklung handelte, erkannte bereits der Luzerner
Kapuzinerpater Ludwig von Wil (1594-1663), der ab 1627 mehrmals in
verschiedenen Amtern im Solothurner Kapuzinerkloster gewesen und
daher mit dem Wallfahrtsort Oberdorf bestens vertraut war.” Als er fiir
den Bau der Loretokapelle in Hergiswald potentielle Geldgeber anzuwer-
ben versuchte, zog er ndmlich den Vergleich mit Oberdorf heran, um den
Vorteil einer lauretanischen Gnadenkapelle in der Ndhe Luzerns darzu-
legen. Denn wie die Solothurner Pilgerreisen nach Einsiedeln vermeiden
konnten, seit Papst Clemens VIII. der Kirche in Oberdorf entsprechende
Privilegien verliehen hatte, konnten den Luzernern mit dem Bau einer
Loretokapelle in Hergiswald lange Pilgerreisen zur originalen Gnaden-
statte erspart werden.”

Gleichzeitig erfiillten solche neuen Gnadenbilder ebenso wie neue
Gnaden- und Ablassprivilegien die Funktion, Hierarchien zwischen ver-
schiedenen Gnadenorten zu schaffen oder diese auszugleichen. Der Abt
von Mariastein etwa bemiihte sich Ende des 17. Jahrhunderts, fiir die von
seiner Klostergemeinschaft betreute Gnadenkapelle die gleichen Ablass-
privilegien zu erwirken, wie sie den Gldubigen in Loretokapellen gewéhrt
wurden.” Dies deutet daraufhin, dass die verschiedenen Gnadenorte mit-
unter in Konkurrenz zueinander um die Gunst der Glaubigen buhlten.”

24 Ebd.; siehe auch: Mésch, Johannes: Unsere Liebe Frau von Oberdorf.
Solothurn 1943, 6.

25 D’Alessandro, Loretokapelle (wie Anm. 18).

26 Mayer, Beda: Kléster und Hospize, in: Helvetia Sacra V/2: Der Franziskus-
orden. Die Kapuziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz, 1. Teil. Bern 1974,
121-762, hier 634.

27 Staatsarchiv Luzern: SA 5048, unfol.: P. Ludwig von Wil an Ludwig Hartmann,
Fribourg, 7. 1. 1645 (Punkt 7 des Argumentariums). = Zum Bau der Loreto-
kapelle in Hergiswald siehe Bitterli, Dieter: Der Bilderhimmel von Hergiswald.
Der barocke Emblemzyklus der Wallfahrtskirche Unserer Lieben Frau in
Hergiswald bei Luzern. Seine Quellen, sein mariologisches Programm und
seine Bedeutung. Basel 1999, 9-43.

28 Beinwil-Mariastein-Archiv: 39A, Diarium Rev™ D. Augistini Reutty, Abbatis,
Teil 1 (1676-1685), fol. 183 (Eintrag vom Januar 1689).

29 Auf die Konkurrenz zwischen verschiedenen Wallfahrtsorten in der Friihen



59

Gleichwohl lédsst sich eine solche Rivalitdt der Gnadenorte in Solo-
thurn nur sehr punktuell nachweisen, was wohl damit zusammenhéngt,
dass die grossten Wallfahrtsorte relativ weit auseinander lagen und ein je
eigenes Einzugsgebiet abdeckten. Dies trifft insbesondere fiir Mariastein
und Oberdorf zu, die, wie nicht nur das zu Beginn beschriebene Bild in
der Helvetia Sancta suggeriert, die bedeutendsten Wallfahrtsorte in der
Solothurner Landschaft waren. Der Mariasteiner Benediktiner Dominikus
Ginck etwa notierte in seinem 1693 gedruckten Mariasteiner Mirakelbuch
Lapis Probatus Angularis Mariae die Beobachtung, dass der Wallfahrts-
ort Mariastein nicht die einzige marianische Kultstitte auf Solothurner
Territorium war. Vielmehr sei Solothurn «beyderseits defd Leberbergs |[...]
mit zweyen namhaften Wunder- und Gnadenreichen Orten begnadiget /
gegen Mittag zwar wolte Er [= Gott] Mariam zu Oberdorff / gegen Mitt-
nacht aber ein wundersammen / heylwehrten / Edlen und kostlichen
Felsen / Unser Lieben Frawen Stein genant / gesetzt haben».”

Ginck versucht damit den Eindruck zu erwecken, dass sich Mariastein
und Oberdorf nicht gegenseitig um Pilger konkurrierten, da die Jurakette
die Grenze zwischen den Einzugsgebieten der beiden Wallfahrtsorte bil-
dete. Diese Beobachtung lasst sich durch eine Auswertung der in Gincks
Mirakelbuch geschilderten Gebetserhérungen bestitigen. Von den mehr
als 250 namentlich und mit Herkunftsort erwéhnten Pilgern sind ndmlich
nur vier aus Solothurner Gebieten siidlich des Juras belegt, wiahrend das
Haupteinzugsgebiet Mariasteins in den Vogteien nordlich des Juras, im
Elsass und in den siidlichen Gebieten des Heiligen Roémischen Reichslag.”™

2. DIEOBERDORFERKIRCHEALSRELIGIOSERERFAHRUNGS-
RAUM: WUNDERGLAUBE UND GEBETSERHORUNGEN

Im Gegensatz zu dem von den Benediktinern betreuten Wallfahrtsort in
Mariastein wurde fiir Oberdorf weder ein Mirakelbuch gedruckt, noch
haben die Pfarrer Gebetserhérungen systematisch aufgezeichnet. Selbst

Neuzeit hat etwa Elisabeth Lobenwein in ihrer Studie zu Maria Luggau in
Ké&rnten hingewiesen. Lobenwein, Elisabeth: Wallfahrt — Wunder - Wirtschaft.
Die Wallfahrt nach Maria Luggau (Ké&rnten) in der Frihen Neuzeit. Bochum
2013, 104-106.

30 Ginck, Dominikus: Lapis Probatus Angularis Mariae. Bewé&hrter Eck- und
Gnaden-Stein Mariae [...]. Pruntrut 1693, 7f.

31 Nur aus den Ortschaften Solothurn, Deitingen, Kriegstetten und Selzach ist je
ein Pilger erw&hnt, der in Mariastein von einer Wundererfahrung berichtete
(Ginck, Lapis Probatus Angularis [wie Anm. 30], passim).



60

der zu Beginn zitierte Johann Kaspar Lang verzichtet explizit auf eine
nidhere Beschreibung der Marienverehrung in der Pfarr- und Wallfahrts-
kirche:
«Was fiir ein grosse Andacht ein lobliche Statt und Land-
schafft Solothurn heiitiges Tags gegen dieser Kirch [=Kirche
von Oberdorf] / und in dieser gegen der iibergebenedeytesten
Jungfrauen Maria habe / von dem will ich nichts melden.»™

Nur punktuell ldsst sich deshalb nachvollziehen, mit welchen Gebetsan-
liegen die Menschen in der Frithen Neuzeit nach Oberdorf pilgerten und
welche «Wundergnaden»™ sie hier erfuhren. Um 1760 notierte Pfarrer
Johann Joseph Wirz einige Gebetserhorungen ins Jahrzeitbuch®, die ge-
meinsam mit den erhaltenen Votivtafeln aus dem 17. und 18. Jahrhun-
dert einen Einblick in die Heils- und Heilungsbediirfnisse der Menschen
gewihren und zeigen, welche Ereignisse von den Glaubigen als Wunder
interpretiert wurden.

Unter diesen Wunderberichten finden sich Heilungen von Krankhei-
ten oder korperlichen Beschwerden, die die Geheilten der Fiirbitte Marias
zuschrieben. Ein Kind aus der Pfarrei Aeschi etwa, das sich eine Bohne in
die Nase gestopfte hatte, die nicht mehr herausgenommen werden konnte
und gefahrlich anzuschwellen begann, wurde von seinem Leiden erlost,
als ihre Eltern eine Wallfahrt nach Oberdorf gelobten.” Oder Ludwig
Schreyer aus Zuchwil wurde von einer Verletzung, die er sich mit einer
Stange zugezogen hatte, geheilt, als er sich in der Kirche von Oberdorf
Maria anvertraute.” Bei solchen korperlichen Leiden war die Fiirbitte zum
Marienbild von Oberdorf fiir die Gldubigen eines von mehreren kirchli-
chen und weltlichen Heilsangeboten, die von den frithneuzeitlichen Men-
schen als gleichwertig betrachtet und einzig nach ihrer Wirkung beurteilt
wurden.” Darauf deutet etwa der Heilungsverlauf Ludwig Schreyers hin,
der vor seiner Heilung in Oberdorf neben «vilfaltige[n]» Wallfahrten auch

32 Lang, Historisch-Theologischer Grund-Riss (wie Anm. 1), 992.

33 Ebd., 991.

34 Siehe Mdsch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19f.

35 Ebd., 19.

36 Ebd.

37 Dieses Nebeneinander verschiedener Heilsmittel wird in der Forschung als
«medizinischer Pluralismus» bezeichnet. Zum Wandel des Wunderglaubens in
der Friuhen Neuzeit siehe Habermas, Rebekka: Wunder, Wunderliches,
Wunderbares. Zur Profanisierung eines Deutungsmusters in der frilhen

Neuzeit, in: Ddlmen, Richard van (Hrsg.): Armut, Liebe, Ehre. Studien zur
historischen Kulturforschung. Frankfurt a. M. 1988, 38-66.



61

mehrmals «verdocteret», also von Arzten umsorgt worden sei, ohne dass
die erhoffte Wirkung eintraf.*

Im Gegensatz zur romischen Kurie, die im 17. Jahrhundert dazu
iiberging, nur noch solche medizinisch nicht erklarbaren Heilungen als
Wunder anzuerkennen®, galten fiir die Laien allerdings nicht nur die Er-
16sung von korperlichen Beschwerden als durch Heilige bewirkte Wunder.
Auch Rettungen aus Notsituationen wurden als Wunder interpretiert
- Wundererfahrungen, die ausserhalb jeglicher kirchlichen Liturgie in
einem inneren Zwiegespriach zwischen dem einzelnen Glaubigen und dem
angebeteten Heiligen stattfanden. Als beispielsweise Werner Tiirler im
Jahre 1633 bei der Montage einer Glocke in der St.-Ursen-Stiftskirche aus
dem vierstockigen Glockenturm stiirzte, vertraute er sich im Fallen der
Oberdorfer Gnadenmaria an und blieb unversehrt.” Oder als Mitte des
18. Jahrhunderts in Etziken ein Haus brannte, konnte das Feuer nach
einem Wallfahrtsgeliibde des Geschéddigten nach Oberdorfunter Kontrolle
gebracht und geloscht werden.”

Neben diesen Geliibde- oder Bittwallfahrten war Oberdorfschliesslich
auch ein Zielort fiir Busswallfahrten, die von der weltlichen Obrigkeit als
Siihne und Strafmittel fiir verurteilte Personen angeordnet wurden.” So
wurde 1607 ein Hans Emperger wegen «frevell undt Blutschandt» neben
einer Geldstrafe zu einer Wallfahrt in die Marienkirche verurteilt, wo er
seinen «begangen frevell und mishandlung beichten und biissen» sollte.”
Emperger war mit dieser Strafe allerdings noch gut bedient, konnten die
verordneten Busswallfahrten in anderen Fillen doch auch etwa nach Ein-
siedeln oder sogar an Wallfahrtsorte ausserhalb der Eidgenossenschaft
fithren.”

38 Mobsch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19.

39 Siehe hierzu die Studie von Duffin, Jacalyn: Medical Miracles. Doctors, Saints,
and Healing in the Modern World. Oxford 2009.

40 Siehe die Beschreibung des Votivbildes in: Bib. SGV: Nachlass Ernst
Baumann, Sch. 30, Mappe 245, fol. 7118.

41 Mdsch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19.

42 Siehe hierzu allgemein Carlen, Louis: Busswallfahrten in der Schweiz, in:
Schweizerisches Archiv flr Volkskunde 4 (1959), 237-257.

43 StASO: A 1,111, Ratsmanual 1607, fol. 220: Protokoll vom 13.5.1607.

44 1615 etwa verrichtete ein ehemaliger Gefangener aus Zuchwil eine Busswall-
fahrt nach Einsiedeln, Rom und Loreto (StASO: A 1,119, Ratsmanual 1615, fol.
498: Protokoll vom 7.12.1615); 1648 wurde ein Konrad Gunti von Blisserach
wegen «schéndlichen» Reden tber einen Verstorbenen zu einer Gefdngnisstra-
fe und einer Wallfahrt nach Einsiedeln verurteilt (StASO: A, 1,152, Ratsmanual
1648, fol. 538f.: Protokoll vom 13.7.1648).



62

3. ZWISCHEN KOLLEKTIVER FROMMIGKEIT UND
DISZIPLINIERUNG DER UNTERTANEN:
PROZESSIONEN UND KREUZGANGE NACH OBERDORF

Um Vergebung zu bitten oder fiir Rettungen aus Notsituationen zu danken,
war nicht nur ein Bediirfnis von Individuen. Auch ganze Pfarreien, Biirger-
schaften oder Bruderschaften zogen aus diesen Griinden in Prozessionen,
Kreuzgingen oder Wallfahrten in Kirchen oder Kapellen in ihrer Gemein-
de oder deren unmittelbarem Umland.” Aus Sicht der Stadt Solothurn
war Oberdorfin dieser Hinsicht der wichtigste Gnadenort ausserhalb der
Stadtgrenzen, wobei nicht nur die Biirgerschaft, sondern auch einzelne
Bruderschaften regelméssig dorthin pilgerten.” Auch andere Pfarreien
wie etwa Kriegstetten, deren Kreuzgang 1571 erstmals abgehalten wurde,
zogen regelmissig nach Oberdorf,” obwohl sich die Wege im Laufe der
Friihen Neuzeit wohl tendenziell verkiirzten. Darauf deutet etwa das im
Jahr 1736 erlassene Verbot hin, mit dem der Bischof von Basel Prozessionen
von Welschenrohr in die Oberdorfer Kirche wegen Missstdnden und dem
zu weiten Weg unterband und sie stattdessen ins nidher gelegene Herbets-
wil umleitete.*

Als rituelle, jahrlich wiederkehrende Ereignisse hatten diese Pro-
zessionen und Kreuzgéinge einen festen Platz im religiosen Programm
der Pfarreien und Biirgerschaften, denn diese versicherten sich an solchen
Anlédssen ihrer religiosen Werte und Normen und stellten diese offent-
lich zur Schau.” Die Initiierung dieser religivsen Ubungen wurde vom
Solothurner Rat deshalb einerseits gezielt geférdert und andererseits zu
kontrollieren und regulieren versucht. So sandte der Rat im Jahr 1692

45 In den Solothurner Quellen werden Prozessionen, Kreuzgédnge und Wallfahrten
nicht genau unterschieden, weshalb an dieser Stelle auf Definitionen und
Abgrenzungen verzichtet wird. Fur eine tabellarische Zusammenstellung siehe:
Kocher, Alois: Bittg&dnge und Prozessionen. Solothurn 1968. Kocher stitzt sich
allerdings nicht nur auf historische Quellen, sondern auch auf eine Befragung
der damaligen Pfarrer, sodass Angaben zu den Urspriingen dieser in den
1960er-Jahren abgehaltenen Wallfahrtsprozessionen teilweise fehlen.

46 Kocher, Bittg&nge und Prozessionen (wie Anm. 45), 29. — Zu den Prozessionen
der marianischen Kongregationen als Beispiel fir eine bruderschaftsahnliche
Verbindung siehe Teil 4 dieses Beitrags.

47 StASO: Pfarrbuch Kriegstetten 1699-1763 (und Jahrzeitenbuch 16. Jhdt.),
fol. 47.

48 Kocher, Bittgdnge und Prozessionen (wie Anm. 45), 33.

49 Siehe fur diese kulturwissenschaftliche Perspektive auf Prozessionen
Brademann, Jan: Die Sakralisierung der Ordnung. Prozessionen im Kirchspiel
Ascheberg in der Konfessionalisierung, in: Freitag, Werner / Helbich, Christian

(Hrsg.): Bekenntnis, soziale Ordnung und rituelle Praxis. Neue Forschungen zu
Reformation und Konfessionalisierung in Westfalen. Minster 2009, 279-298.



63

einen Erlass an die Vogte, damit diese jene Pfarrer, die sich weigerten,
ohne zusétzliche Entlohnung Wallfahrtsvorhaben ihres Kirchenvolks zu
unterstiitzen, an ihre Pflichten erinnerten und aufforderten, sich bei Wall-
fahrten mit der «kostfreyhaltung» zu begniigen und dem Kirchenvolk
keine weiteren Unkosten aufzulasten.” Dieses Eingehen auf Wallfahrts-
initiativen seiner Untertanen schrinkte der Rat 1703 allerdings insofern
ein, als er den Landvogteien verbot, neue Kreuzgénge eigenméchtig ohne
die Zustimmung des Rats einzufiihren.”

Als regelmaéssig abgehaltene Ereignisse fanden Prozessionen von
Pfarreien oder Bruderschaften jeweils an einem festgelegten Tag im Jahr
statt. Ihr Aufschub wurde nur in Ausnahmeféllen gewidhrt, so etwa 1637,
als der St.-Ursen-Propst aufgrund der grossen Sommerhitze der Verle-
gung der Solothurner Prozession nach Oberdorf vom Juli in den Herbst
zustimmte.” Punktuell und situativ angeordnete Prozessionen hingegen
zeugen davon, wie sehr sich die Menschen in der Frithen Neuzeit von der
Vorstellung leiten liessen, dass Gott jederzeit strafend oder belohnend in
die Welt und in ihr Leben eingreifen konnte.” Mit Bitt- oder Bussgédngen
hofften sie ndmlich, Gott mit Blick auf konkrete Gefahren versohnlich zu
stimmen, oder sie dankten ihm fiir sein bereits erfolgtes wundersames
Eingreifen. Dieses strafende oder belohnende Eingreifen Gottes konnte
sich etwa in Naturereignissen, in giinstigem Wetter oder in der erfreuli-
chen Ernte zeigen. So hielt der Solothurner Rat im Jahre 1593 die Pfarr-
herren in seiner Landschaft zum Abhalten von Kreuzgidngen an, um Gott
die Dankbarkeit der Bevolkerung fiir das «volkhommne» Jahr und die
damit verbundene gute Ernte zu zeigen.” Zudem interpretierten nicht
nur Individuen, sondern auch Gemeinschaften die Rettung aus Not-
situationen als Wunder, das sie dem Eingreifen Gottes und der Fiirbitte
seiner Heiligen zuschrieben. So gelobten sich Mitte des 18. Jahrhunderts
bei Feuersbriinsten die Pfarrer und Gemeinden von Flumenthal, Selzach
und Neuendorf nach Oberdorf, worauf Gott etwa mittels eines entspre-

50 StASO: Mandatenbuch 1649-1700, fol. 405f.: Mandat vom 2.1.1692.

51 StASO: Mandatenbuch 1700-1753, unfol.: Mandat vom 13.11.1703.

52 StASO: A 1,141, Ratsmanual 1637, fol. 258: Protokoll vom 3.7.1637. Hingegen
verbot der Probst von St. Ursen 1632 die vom Guardian des Franziskanerklos-
ters beantragte Verlegung der monatlich abgehaltenen Prozession der
Franziskus-Bruderschaft, die mitunter ebenfalls nach Oberdorf fuhrte (StASO:
A 1,136, Ratsmanual 1632, fol. 257: Protokoll vom 29.5.1632).

53 Diese These wurde jingst besonders pointiert formuliert von Tricoire, Mit Gott
rechnen (wie Anm. 11).

54 StASO: Mandatenbuch 1491-1648, fol. 604f.: Mandat vom 13.8.1593.



64

chenden Windes die Brinde eingeddmmt habe.” Solche Prozessionen und
Kreuzginge gehorten zu den sichtbarsten Manifestationen des Barock-
katholizismus sowie zu den hauptsachlichen religiésen Ereignissen, an
denen die Laien aktiv teilnehmen konnten.* Das Lauten der Kirchenglo-
cken zeigte jeweils den Beginn einer Prozession an, womit die Glaubigen
an ihre pflichtgemésse Teilnahme erinnert wurden.” Wéhrend der Pro-
zession beteten die Pilger den Rosenkranz oder sangen speziell fiir dieses
Ereignis vorgesehene Lieder, wie ein im Pfarrarchiv Oberdorf erhaltenes
Wallfahrtslied aus dem 17. Jahrhundert eindriicklich bezeugt.*

Diese Wallfahrtsrituale sind allerdings nicht nur als Teil einer ba-
rocken Frommigkeit zu verstehen. Vielmehr wurde damit gleichzeitig
beabsichtigt, das Verhalten der Glaubigen zu kontrollieren und sie zu
disziplinieren. Denn gerade die grosse Teilnehmerzahl stellte die Obrig-
keit vor die Herausforderung, die Glaubigen auf die religiose Erfahrung
zu fokussieren, damit sich die Wirkung der Prozession - so die Logik der
frithneuzeitlichen Menschen - nichtin ihr Gegenteil kehrte und Gott statt
versohnt (weiter) erziirnt wiirde.” Zwar lassen sich fiir Solothurn - im
Gegensatz etwa zu Orten der Innerschweiz - keine eigentlichen Wall-
fahrts- oder Prozessionsordnungen nachweisen, in denen das von den
Glaubigen erwartete Verhalten genau festgeschrieben wurde. Punktuell
griffen jedoch auch die weltliche und geistliche Obrigkeit Solothurns mit
Mandaten oder Bestrafungen fehlbarer Prozessionsteilnehmer in den
Wallfahrtsbetrieb ein. Diese Anordnungen, die seit dem spédten 16. Jahr-
hundert - also gleichzeitig mit der Aufwertung Oberdorfs und der Initiie-

55 Mésch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19f.

56 Siehe etwa Hersche, Peter: Musse und Verschwendung. Européische
Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter. Freiburg-Basel-Wien 2006,
419-432. Gemass Hersche waren Prozessionen neben bestimmten Andachten
jene religidsen Veranstaltungen, die fir die Laien im Zentrum des kirchlichen
Lebens standen.

57 Vgl. etwa den entsprechenden Erlass fiir Kreuzgénge der inneren Vogteien
nach St. Ursen aus dem Jahr 1750 (StASO: Mandatenbuch 1700-1753, fol.
301: Mandat vom 29.4.1750).

58 Pfarrarchiv Oberdorf: C27, fol. 13. Auch fir die Kapelle Allerheiligen in
Grenchen haben sich zwei Wallfahrtslieder erhalten, die sich ins 17. Jahrhun-
dert datieren lassen. Vgl. Baumann, Wallfahrtsorte (wie Anm. 10), 59; Strub,
Heimatbuch (wie Anm. 17), 706.

59 Auf diese Disziplinierung der Glaubigen hat insbesondere die friihe, von
Wolfgang Reinhard und Heinz Schilling geprégte und inzwischen haufig
kritisierte Konfessionalisierungsforschung hingewiesen. Vgl. grundlegend die
Beitrage in Reinhard, Wolfgang / Schilling, Heinz (Hrsg.): Die katholische
Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposium der Gesellschaft zur

Herausgabe des Corpus Catholicorum und des Vereins flr Reformationsge-
schichte 1993. Munster 1995.



65

rung neuer Wallfahrten und Kreuzgédnge - in unregelméssigen Absténden
erlassen wurden, zielten darauf ab, die unerwiinschten profanen Seiten
des sakralen Ereignisses einzudimmen. Dies deutet gleichzeitig darauf
hin, dass sowohl die teilnehmenden Laien als auch die Pfarrherren Pro-
zessionen und Wallfahrten nicht nur als religiose Ubungen, sondern auch
als soziale und gesellschaftliche Ereignisse betrachteten.®

Mit Blick auf das Verhalten der Geistlichen stellte der Propst des
St.-Ursen-Stifts 1563 fest, dass «missbriich und béhs ordnungen» zuge-
nommen hétten und sie wegen «unpriesterlichen wérchen» geschméaht
wiirden. Bei den Kreuzgéngen, die von der Stadt in die umliegenden Dorfer
oder von dort in die Stadt fithren wiirden, identifizierte er die Wirtshaus-
besuche der Geistlichen als Ursprung dieses Ubels, denn die «Pfaffen»
wiirden «im Wirtshus» bleiben und die Gldaubigen selber mit Kreuz und
Fahne losziehen lassen, sofern diese Utensilien nicht sogar ganz verges-
sen gingen. Da solche Missbrauche den alten Glauben «blamieren» und
sie zum Gespott ihrer «Feinde» machen wiirden, forderte der Propst die
Geistlichen dazu auf, den Wirtshdusern in Zukunft fernzubleiben.” Zur
selben Zeit bemerkte auch der Solothurner Rat, dass die christliche «Liebe
[...] gar erkalltet» sei, und «yffer, ernst und andacht» unter den Laien nach-
gelassen hitten. Er erliess deshalb in den 1580er-Jahren mehrere Man-
date, mit denen er die Gldubigen an ihre religiosen Pflichten erinnerte.*
«Lib und [...] Seel» seiner Untertanen sah der Solothurner Rat etwa dann
gefihrdet, wenn diese an den religiosen Festen des «suffens, frassens,
spilens und rafélens» fronten und den eigentlichen Gottesdienst vernach-
lassigten.” Spezifisch mit Blick auf Prozessionen beklagte der Rat zudem
die schwankende Teilnehmerzahl an diesen fiir die Biirger eigentlich ver-
bindlichen Anldssen. So wurde 1628 ein gewisser Michel Strausack «bif3
nach Mittag in die Ketti gesetzt», weil er nicht am verordneten Kreuzgang
nach Oberdorf teilgenommen hatte.*

60 Siehe hierzu Hersche, Peter: Die Lustreise der kleinen Leute — zur geselligen
Funktion der barocken Wallfahrt, in: Adam, Wolfgang (Hrsg.): Geselligkeit und
Gesellschaft im Barockzeitalter, Bd. |. Wiesbaden 1997, 321-332.

61 StASO: Kollegiatstift St. Ursus, Statutenbuch 1327, 1424, 1637, 1644 und
1648, unfol.: Ordnung. So ein Herren uff Sant Ursen Stifft hallten séllend,
1563.

62 So etwa: StASO: Mandatenbuch 1491-1648, fol. 510-512: Mandat vom
16.7.1582.

63 Ebd., fol. 538-539: Mandat vom 9.1.1585.

64 StASO: A 1,132, Ratsmanual 1628, fol. 356: Protokoll vom 26.5.1628.



66

Die Disziplinierung der Prozessionsteilnehmer blieb bis ins 18. Jahr-
hundert ein virulentes Thema. 1709 reagierte der Rat mit einem Mandat
aufdie Beobachtung, dass sich bei Prozessionen und Kreuzgéingen «wenig
Volckh von der Burgerschafft» einfindenund die Anwesenden zudem durch
«ohnniitzes geschwitz» auffallen wiirden, anstatt «gebiihrende Andacht
und auferbauwlichkeyt» verspiiren zu lassen. Um dadurch verursachte
«Scandal[e]» zukiinftig zu vermeiden, wurden die Pfarrer instruiert, ihr
Kirchenvolk zu hdufiger und geschlossener Teilnahme anzuhalten.”

4. FORDERER MARIANISCHER FROMMIGKEIT:
DI1E WALLFAHRT NACH OBERDORF UND DIE
SOLOTHURNER JESUITEN

Selbst wenn in diesen Mandaten und Anordnungen Kreuzgéinge und Pro-
zessionen nach Oberdorf nicht explizit genannt wurden, waren sie auf-
grund ihrer Bedeutung insbesondere fiir die Stadt Solothurn doch stets
mitgemeint. Denn dass die Kirche von Oberdorf der wichtigste Gnaden-
und Wallfahrtsort im Umland von Solothurn war, war nicht nur fiir friih-
neuzeitliche Autoren wie die bereits zitierten Dominikus Ginck oder
Heinrich Murer offensichtlich. Auch die Jesuiten, die Mitte des 17. Jahr-
hunderts in die Stadt berufen wurden, strichen bereits im ersten Jahres-
bericht (litterae annuae), den sie 1646 als Rechenschaftsbericht an die
Ordenszentrale nach Rom sandten, die Oberdérfer Kirche und die dortige
Marienverehrung besonders heraus.” Dabei verglichen die Jesuiten die
Marienfrommigkeit der Solothurner mit derjenigen der ihnen bestens
vertrauten Bevolkerung der Stadt Luzern, wo der Orden bereits in den

65 StASO: Mandatenbuch 1700-1753, unfol.: Mandat vom 26.4.1709.

66 Der Quellenwert der jesuitischen Jahresberichte, die meistens auf den Ordens-
chroniken basierten, wurde von der &élteren Forschung als beschdnigende
Propagandaliteratur eingestuft und deshalb eher wenig berlicksichtigt. Neuere
Forschungen hingegen betonen einerseits die Bedeutung dieser Texte fiir den
Wissenstransfer innerhalb des Ordens und heben andererseits den Nutzen fir
kulturhistorische Fragestellungen hervor. Siehe insbesondere Friedrich,
Markus: Der lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im
Jesuitenorden 1540-1773. Frankfurt a. M.-New York 2011; Heiss, Gernot: Die
«litterae annuae» und die «Historiae» der Jesuiten, in: Pauser, Josef / Scheutz,
Martin / Winkelbauer, Thomas (Hrsg.): Quellenkunde der Habsburgermonar-
chie (16.-18. Jahrhundert). Ein exemplarisches Handbuch. Wien-Minchen
2004, 663-674; als Beispiel flir eine volkskundliche Arbeit Remling, Ludwig:
Fastnacht und Gegenreformation in Minster. Diarien, Chroniken und litterae
annuae der Jesuiten als Quellen, in: Jahrbuch fur Volkskunde 5 (1982), 51-77.



67

1570er-Jahren ein Kollegium gegriindet hatte.” Wie ndmlich die Luzerner
«zur Herrin von Werthenstein» pilgerten, so werde in Solothurn «die al-
lerheiligste Gottesmutter in ihrer Kirche in Oberdorf» von den Glaubigen
verehrt. Diese Kirche, die sich ungefihr eine Meile ausserhalb der Stadt
befinde, werde von Solothurnern fast taglich aus Geliibde aufgesucht.”
Ausgehend von dieser Beobachtung soll im Folgenden der Frage nachge-
gangen werden, in welchem Verhéltnis katholische Reformkrifte wie die
Jesuiten zum Wunderglauben und der Marienwallfahrt in der Oberdorfer
Kirche standen.

Das erwdhnte Zitat aus den litterae annuae ist in mehrerlei Hinsicht
typisch fiir den Jesuitenorden, der gemeinsam mit den bereits seit 1588
in der Stadt priasenten Kapuzinern die Reform des religiésen Lebens in
Solothurn wesentlich pragte.” Denn die Jesuiten sorgten an ihren Wir-
kungsorten nicht nur durch die Griindung von Kollegien fiir eine Verbes-
serung der Schulverhéltnisse und der Glaubenslehre, sondern auch fiir
eine Intensivierung der Sakramentenspendung und der Verehrung der
Heiligen.” Neben der Verehrungihrer eigenen Ordensheiligen - insbeson-
dere des Ordensgriinders Ignatius von Loyola und des Indienmissionars
Franz Xaver - pflegten sie dabei vornehmlich den Kult um die Gottes-
mutter Maria.”" Zu den Mitteln, mit denen die Jesuiten die marianische
Frommigkeit zu intensivieren versuchten, zihlte zum einen die Griindung
marianischer Bruderschaften und Kongregationen, deren Mitglieder sich

67 Zur Grindung des Luzerner Kollegiums siehe Studhalter, Joseph: Die Jesuiten
in Luzern, 1574-1652. Ein Beitrag zur Geschichte der tridentinischen Reform.
Stans 1973.

68 Archivum Romanum Societatis lesu (ARSI): Germ[ania] Sup[erior], Bd. 69, fol.
425: Litterae annuae Solothurn 1646: «Auxilium ea propter a superis petiit;
D[om]ina Wertensteinia, apud Lucernates interpellata; et illa ipsa sanctissima
Dei Mater in suo Oberdorffiano templo [...] quotidiano illuc ex voto itinere [...].»
Derselbe Eintrag findet sich auch in der Historia Collegii. Zentralbibliothek
Solothurn (ZBSO): S | 111.1, Historia Collegii Solodorensis, 1646-1768, fol. 2.

69 Eine neuere kulturgeschichtliche Studie zum Wirken der Jesuiten und
Kapuziner in Solothurn fehlt. Zur Berufung der Jesuiten und zum Bau des
Kollegiums siehe Schubiger, Benno: Die Jesuitenkirche in Solothurn.
Geschichte, Bau und Ausstattung der ehemaligen Kollegkirche und des
Jesuitenkollegiums. Solothurn 1987, 25-71. Zur Berufung der Kapuziner siehe
Fischer, Rainald: Die Grindung der Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589.
Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Reform. Freiburg 1955, 240-248.

70 Siehe hierzu am Beispiel Luzerns: Sieber, Dominik: Jesuitische Missionierung,
priesterliche Liebe, sakramentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563 bis
1614. Basel 2005, insbesondere 51-74 und 107-151.

71 Siehe etwa Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern
Germany. Protestant and Catholic Piety, 1500-1648. Cambridge 2009,
199-201.



68

zur regelméssigen Pflege des Marienkults zusammenschlossen.” Zum
anderen forderten die Jesuiten Wallfahrten und Prozessionen zu mari-
anischen Gnadenorten. Petrus Canisius (1521-1597) etwa — bekannt als
erster deutschsprachiger Jesuit - veroffentlichte 1577 ein umfangreiches
Werk iiber Maria, in dem er Wallfahrten zu marianischen Kultstéitten als
besondere Werke katholischer Frommigkeit hervorhob, da Gott an diesen
Orten «seine Gnaden reichlicher» austeile als in anderen Kirchen.”

Mit Blick auf diese Absicht des Ordens, marianische Wallfahrten zu
fordern, war der von den Jesuiten propagierte Vergleich der Oberdorfer
Kirche mit Werthenstein und der dortigen Wallfahrt zur Schmerzhatf-
ten Mutter Gottes kein Zufall. Einerseits war Werthenstein fiir Luzern -
ahnlich wie Oberdorf fiir Solothurn - das am hiufigsten begangene Ziel
stadtischer Prozessionen und ein wichtiger Gnadenort fiir die Laien aus
Stadt und Umland.” Andererseits waren die Jesuiten seit Beginn ihrer
Niederlassung in Luzern eng mit dem Wallfahrtsort Werthenstein ver-
bunden. Zwar lehnten sie im Jahre 1617 das Ansuchen des Rats ab, mittels
Griindung einer Niederlassung in Werthenstein die geistliche Pilgerbe-
treuung dauerhaft zu iibernehmen.” Dennoch unterstiitzten die Jesuiten
als Prediger und Beichtviter im 17. und 18. Jahrhundert insbesondere an
den marianischen Hauptfesten regelmaéssig die seit 1630 mit der Wall-
fahrtsseelsorge betrauten Franziskaner und inszenierten so ihren Orden
als Forderer marianischer Frommigkeit in der Luzerner Landschaft.”

Ein dhnliches Prinzip von Leistung und Gegenleistung spielte sich
auch zwischen den Solothurner Jesuiten und der Pfarr- und Wallfahrts-
kirche Oberdorf ein. Die Grundlagen fiir eine gegenseitige Unterstiitzung
schuf der Solothurner Rat bereits in der Griindungsphase des Jesuiten-
kollegiums. Denn einerseits musste die Pfarrei Oberdorf — wie andere
Pfarreien und geistliche Bruderschaften auf Solothurner Territorium

72 Zu den marianischen Kongregationen siehe die grundlegende Studie von:
Chatellier, Louis: L'Europe des dévots. Paris 1987.

73 Canisius, Petrus: Maria, die unvergleichliche Jungfrau und hochheilige
Gottesgebarerin, Gbers. von Karl Telch. Warnsdorf 1933, 506f. (Originaltitel:
De Maria Virgine incomparabili et Dei genitrice sacrosancta libri quinque.
Ingolstadt 1577).

74 Zu Werthenstein siehe: Wicki, Hans: Staat — Kirche - Religiositat. Der Kanton
Luzern zwischen barocker Tradition und Aufklarung. Luzern-Stuttgart 1990,
246; Horat, Heinz: Die Kunstdenkmaler des Kantons Luzern, Neue Ausgabe I:
Das Amt Entlebuch. Basel 1987, 378-419.

75 Ebd., 379.

76 Hierzu finden sich zahlreiche Belege in den litterae annuae und der Chronik
des Luzerner Kollegiums.



69

- den Solothurner Rat und das St.-Ursen-Stift finanziell beim Bau des
Jesuitenkollegiums unterstiitzen, indem sie iiberschiissige Einkiinfte in
einen Fonds fiir den Unterhalt der Jesuiten einzahlte. Damit konnte das
St.-Ursen-Stift geforderte Leistungen durch seine Pfarreien abdecken.”
Andererseits erwartete der Rat von den Jesuiten, dass sie nicht nur in
ihrem Kollegium die Jugend im christlichen Glauben unterwiesen, von der
Kanzelihrer Kirche predigten und dort Beichtgespriache fithrten, sondern
im Bedarfsfall auch Pfarrherren und Seelsorger der Solothurner Pfarreien
in diesen Tétigkeiten unterstiitzten.”

DieKirche Oberdorfgehorte zu den von den Jesuiten in dieser Hinsicht
am haufigsten aufgesuchten Gotteshdusern. Die in den Jahresberichten
des Solothurner Kollegiums als «Missionen» oder «Exkursionen» bezeich-
neten Aufenthalte in Oberdorf waren dabei nicht «Volksmissionen» im
eigentlichen Sinn, die auf eine Vermittlung katholischen Glaubenswis-
sens und entsprechender Glaubenspraktiken abgezielt hiatten.” Vielmehr
lassen diese Eintrége in der Ordenschronik darauf schliessen, dass die
Jesuiten iiber ein Repertoire an Seelsorgern verfiigten, die im Bedarfsfall
zur Unterstiitzung bei der seelsorgerischen Betreuung der Wallfahrer mo-
bilisiert werden konnten.

Damit liess sich die teilweise mangelhafte geistliche Betreuung der
Pilger in Oberdorf entschérfen, die bereits zu Beginn des 17. Jahrhundert
als Problem wahrgenommen worden war, selbst nachdem 1608 mit fi-
nanzieller Unterstiitzung der Solothurner Marienbruderschaft ein Pfarrer
standigen Wohnsitz in Oberdorf genommen hatte.” Zur besseren Betreu-
ung der Pilger beabsichtigte der Solothurner Rat zu Beginn der 1620er-
Jahre, das Benediktinerkloster Beinwil nach Oberdorf zu verlegen. Zwar
genehmigte Papst Gregor XV. 1621 die Translation des Klosters; das Vor-
haben scheiterte jedoch am Widerstand des Fiirstbischofs von Basel, der

77 ZBSO: S Il 224/5/13, Cathalogus Ecclesiarum, Fabricarum, & Confraternitatum
ex quibus Capitalia R.R. P.P. Jesuitarum desumpta sunt, Solothurn, 28.1.1664.
Oberdorf stiftete nach Gretzenbach den zweithéchsten Betrag in diesen
Fonds. - Siehe auch Amiet, Bruno / Sigrist, Hans: Solothurnische Geschichte,
Bd. 2: Stadt und Kanton Solothurn von der Reformation bis zum Héhepunkt
des patrizischen Regimes. Solothurn 1976, 374; Schubiger, Jesuitenkirche (wie
Anm. 69), 14.

78 ZBSO: Sl 224/5/12, Instrumento oder Vertrag, wie und welcher Gestalt die
Herrn Jesuiter zuo Solothurn auff und angenommen worden, 9.6.1646.

79 Vgl. Johnson, Trevor: Blood, Tears, and Xavier-Water. Jesuit Missionaries and
Popular Religion in the Eighteenth-Century Upper Palatinate, in: Scribner, Bob
/ ders. (Hrsg.): Popular Religion in Germany and Central Europe, 1400-1800.

New York 1996, 183-202.
80 StASO: A 1,111, Ratsmanual 1608, fol. 32: Protokoll vom 4.2.1608.



70

eine Verlegung des Klosters in ein anderes Bistum ablehnte.” Erst unter
Vermittlung des pépstlichen Nuntius Alessandro Scappi einigten sich die
verschiedenen Parteien schliesslich auf eine Verlegung des Klosters nach
Mariastein, mit der Absicht, die Pilgerbetreuung am dortigen Wallfahrts-
ort zu gewdahrleisten. Die Pfarrer von Oberdorf hingegen blieben auf die
Unterstiitzung ortsfremder Geistlicher angewiesen, so etwa bereits im
17. Jahrhundert auf die der Kapuziner, die jahrlich Hostien nach Oberdorf
lieferten.”

Eine «Mission» der Jesuiten nach Oberdorf ist in der Ordenschronik
erstmals fiir das Jahr 1648 belegt, also bereits zwei Jahre nach ihrer Be-
rufung nach Solothurn.” Daraus leitete allerdings keiner der beteiligten
Akteure die Aufgabe zu einer permanenten Unterstiitzung bei der Wall-
fahrtsseelsorge ab, sondern die Jesuiten wurden danach nur unregelmassig
nach Oberdorf gerufen. Darauf deutet ein Eintrag aus dem Jahr 1664 hin,
in dem die Jesuiten festhielten, nach mehreren Jahren Unterbruch wieder
einmal nach Oberdorf gerufen worden zu sein, um in der dortigen Kirche
zu predigen.” In der Folge waren die Patres des Ordens insbesondere an
den hohen marianischen Feiertagen oder anderen wichtigen Festtagen
des Kirchenjahres in Oberdorfprésent, an Tagen also, an denen besonders
zahlreiche Wallfahrer seelsorgerisch betreut werden mussten. 1693 etwa
wurden die Jesuiten an Marid Heimsuchung nach Oberdorfberufen®, 1696
an Marid Himmelfahrt®, 1745 und 1749 jeweils wahrend der Karwoche®.
Dass dabeiin der Ordenschronik und den litterae annuae jeweils stereotyp
der grosse Zulaufdes Volkes hervorgehoben wurde, bezeugt nicht nur den
grossen Pilgeraufmarsch, sondern zeigt auch, dass die Jesuiten diesen als
Teil der eigenen Erfolgsgeschichte zu verbuchen suchten.

Die enge Beziehung der Jesuiten zu einem Wallfahrtsort wie Oberdorf
ist nicht nur auf den Willen des Ordens, die Verehrung der Gottesmutter

81 Baumann, Verlegung des Klosters Beinwil (wie Anm. 13), 4-8.

82 Diese Hostienlieferungen und die entsprechenden Ausgaben sind in den
erhaltenen Rechnungsbiichern der Kirche Oberdorf fur die Jahre 1670-1700
sowie im spaten 18. Jahrhundert vermerkt. Dass diese Lieferung regelméssig
erfolgte, zeigt ein Eintrag von 1774/75, dem gemass die seit mehr als
25 Jahren «ohne Entgeltnis» gelieferten Hostien rickwirkend entschadigt
werden sollten. StASO: Kirche Oberdorf, Rechnungen (fur die Jahre 1670-
1700) sowie StASO: Rechnung der Kirche Oberdorf, 1767-1797.

83 ZBSO: S| 111.1, Historia Collegii Solodorensis, fol. 18.

84 Ebd.,, fol. 58.

85 Ebd., fol. 148.

86 Ebd., fol. 159.

87 Ebd., fol. 269 und 278.



71

zu fordern, zuriickzufiihren. Vielmehr eigneten sich die Jesuiten aufgrund
ihrer Tatigkeitsfelder und der Ausrichtung des Ordens in besonderem
Masse fiir die Pilgerseelsorge. Denn die Jesuiten genossen als Beichtvi-
ter Expertenstatus®, was sie als Wallfahrtsseelsorger besonders attraktiv
machte, war doch das Ablegen der Beichte bei einem — wie die Bulle von
1595 vermerkte — «thugentlichen» Priester notwendiger Bestandteil, um
Gnaden und Abldsse zu gewinnen.” Zudem teilten die Jesuiten mit dem
Kirchenvolk eine «Kultur des Wunders», die an Gnadenorten in besonde-
rem Masse gepflegt wurde.” In diesem Sinne wurden die Jesuiten nicht
nur als Prediger und Wallfahrtsseelsorger nach Oberdorfberufen, sondern
sie integrierten die dortige Kirche auch in ihr eigenes Gnadenrepertoire,
indem sie Oberdorf in den von ihnen initiierten und geleiteten Bitt- und
Dankesprozessionen als Zielort anvisierten. Im Jahre 1714 etwa fithrten
die Jesuiten zwei Prozessionen zur «wundertétigen Jungfrau» («ad Thau-
maturgam Virginem») in Oberdorf an, mit denen sie in zwei ganz un-
terschiedlichen Anliegen um den Beistand der Gottesmutter baten. Mit
der einen Prozession erhofften sie sich die Unterstiitzung Marias fiir das
Verfassen ihres Jahresberichts, wiahrend mit der zweiten Prozession Gott
gnadig gestimmt werden sollte, um die grassierende Viehseuche von der
Stadt abzuwenden.”

Wihrend solche Wallfahrtsprozessionen unregelméssig einberufen
wurden, liessen die Jesuiten die von ihnen gegriindete und betreute ma-
rianische Kongregation, in der die Studenten des Kollegiums unter dem
Patronat Marias vereinigt waren, regelméssig nach Oberdorfziehen. Diese
Anlésse dienten zum einen allgemein der Pflege marianischer Frommig-
keit und scheinen sich um 1700 zum festen Bestandteil des Frommig-
keitsprogramms der marianischen Studentenkongregation entwickelt zu
haben.” Zum anderen stellten die Jesuiten und ihre Schiiler mittels dieser

88 Sieber, jesuitische Missionierung (wie Anm. 70), 133.

89 StASO: AB 1,46, Missivenbuch 1595, fol. 236f.: Gnad und Ablass von lhr
péabst. Heiligkeit [...], 17.11.1595.

90 Diese These wurde bislang vor allem an der Art getestet, wie die Jesuiten bei
der Vermittlung ihrer eigenen Glaubenspraktiken, etwa ihres Heiligen Franz
Xaver, auf die Bedurfnisse der Glaubigen nach sakramentalen magischen
Praktiken eingingen. Vgl. insbesondere Johnson, Blood (wie Anm. 79); fur die
Eidgenossenschaft am Beispiel Luzerns: Sieber, jesuitische Missionierung (wie
Anm. 70), 107-151.

91 ARSI Germ. Sup. 883, fol. 132: Litterae annuae Solothurn 1714.

92 ZBSO: | 111.1: Historia Collegii Solodorensis, 1646-1768, fol. 173. In den
nachfolgenden Eintragen ist mehrmals erwahnt, dass die studentische

Kongregation diese Prozessionen «ad suos mores» (nach ihren Brauchen)
abgehalten habe (Ebd., fol. 250).



72

Prozessionen spezifische Anlédsse des Schulkalenders unter die Protektion
Marias. Auch in diesem Fall wurden die Prozessionen nach Oberdorf, die
spétestens seit dem spéten 17. Jahrhundert jeweils vor schriftlichen Prii-
fungen abgehalten wurden®, institutionalisiert und bereits zu Beginn des
18. Jahrhunderts «aus gewohnter Sitte» («ex more») durchgefiihrt™. Dies
stellt am Beispiel einer bruderschaftsihnlichen Verbindung nochmals
unter Beweis, welche Bedeutung der Kirche von Oberdorf zu jener Zeit im
religiosen Leben der stéddtischen Bevolkerung Solothurns zukam.

5. FAZIT

Die Kirche von Oberdorf war, so ldsst sich ausgehend von den in diesem
Beitrag analysierten Quellen festhalten, in der Frithen Neuzeit einer der
bedeutendsten Gnadenorte im Kanton Solothurn. Dass Oberdorf diese
Bedeutung erlangte, ist einerseits auf die gezielte Forderung durch die
weltlichen und kirchlichen Obrigkeiten zuriickzufiihren, die in Einklang
mit kirchlichen Reformkraften wie den Jesuiten den Wallfahrtsbetrieb
unterstiitzten und die geistliche Betreuung der Pilger gewéhrleisteten.
Der Aufstieg Oberdorfs setzte dabei im spéten 16. Jahrhundert ein, als die
Kirche neue Gnaden-und Ablassprivilegien erhielt und neue Prozessionen
initiiert wurden. Dies ist im Zusammenhang mit den zu jenem Zeitpunkt
einsetzenden Bemiihungen um Reformen des kirchlichen Lebens zu sehen,
von denen auch die zu jenem Zeitpunkt erlassenen Ordnungsmandate fiir
religiose Feste, Kreuzginge und Prozessionen zeugen.

Andererseits ist die Bliitezeit der Kirche als Gnadenort im Zeitalter
zwischen dem Konzil von Trient und der Aufklidrung darauf zuriickzu-
fithren, dass der Glaube an Wunder in der Lebenswelt der frithneuzeitli-
chen Menschen fest verankert war. Denn die Menschen vertrauten sich in
ihren individuellen oder kollektiven Noten und Angsten, bei korperlichen
Beschwerden, Krankheiten oder Unféllen Maria an, die im Wallfahrtsort
Oberdorf ihre Wirksamkeit durch Heilungen oder rettendes Eingreifen
unter Beweis stellte. Prozessionen und Wallfahrten zum Marienbild in
der Kirche von Oberdorf gehorten deshalb, so liesse sich abschliessend
resiimieren, in der Frithen Neuzeit zu den zentralen Ausdrucksformen des
katholischen Glaubens in Solothurn.

93 Ebd,, fol. 142.
94 Ebd,, fol. 210 (Eintrag fur das Jahr 1712).



	Eine "miraculosische" Kirche Marias : Oberdorf als Gnadenort im konfessionellen Zeitalter

