
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 88 (2015)

Artikel: Eine "miraculosische" Kirche Marias : Oberdorf als Gnadenort im
konfessionellen Zeitalter

Autor: Sidler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51

Eine «miraculosische»
Kirche Marias
Oberdorf als Gnadenort im konfessionellen
Zeitalter

Daniel Sidler

«Ein Stund von Solothurn / unden an dem Leberberg
zu Oberdorff / ist die Miraculosische Kirch Mariae der

Jungfräulichen Mutter Gottes zu Ehren auffgebaut / und
hat gleich bey erstem Anfang derselben / ein sonderes

Vorzeichen künfftiger Miracklen allda sich zugetra-

gen [...] es haben gleich die umliegende[n] fromme[n]
Christgläubigefn] allda die glorwürdigste Mutter Gottes in
ihren Anliegen mit Wallfahrten und anderen Rom. Cath.

Andachten angerufft und verehrt / und viel Wundergnaden
biß auff heütigen Tag erlanget.»'

Solche Elogen auf die Oberdörfer Kirche, wie sie der Pfarrer und Kirchen-
historiker Johann Kaspar Lang (1631-1691) in seiner 1692 veröffentlichten

zweibändigen Kirchengeschichte der Eidgenossenschaft hält, wiederholen
sich in Publikationen zum eidgenössischen und Solothurner Katholizis-

mus im 17. und 18. Jahrhundert fast stereotyp.* Die Kirche wird dabei als

ein Gnadenort beschrieben, als einer jener Sakralräume also, in dem nach

der Vorstellung der frühneuzeitlichen Menschen die göttliche Präsenz

besonders zu spüren war, und den sie deshalb aufsuchten, um ihre seeli-

1 Lang, Johann Kaspar: Historisch-Theologischer Grund-Riss der alt- und

jeweiligen Christlichen Welt, Teil 1: Das ist Grundlich-Historisch-Theologische
Erweisung [...]. Einsiedeln 1692, 991.

2 Siehe etwa auch Haffner, Franz: Der klein Solothurner Allgemeine Schaw-Platz
Historischer Geist- auch Weltlicher vornembsten Geschichten und Händlen
[...]. Solothurn 1666, 351.



52

sehen oder körperlichen Nöte im Gebet Gott und dem jeweiligen Heiligen
anzuvertrauen/ In dieser Hinsicht zählte Oberdorfzu den bedeutendsten

marianischen Kultstätten der katholischen Eidgenossenschaft. Dies ver-
deutlicht ein Blick in die Helvetia Sancta, das erstmals 1648 veröffentlichte

Heiligenlexikon des Ittinger Karthäusers Heinrich Murer (1588-1638)."

Auf dem Titelblatt des ersten Kapitels, in dem Maria als «der löblichen

Eydtgnossschaft sonderbare Patronin / Beschützerin / Schirmerin und
Nothelfferin» porträtiert wird, sind rings um die von einem Strahlenkranz

umgebene Gottesmutter sechs marianische Kultstätten abgebildet. Neben

Einsiedeln, Mariastein und den luzernischen Wallfahrtsorten Werthen-

stein, Hergiswald und Maria in der Au (Franziskanerkirche) ist am rechten

oberen Bildrand die Kirche von Oberdorf dargestellt. Sie zeigt bereits die

Konturen des Neubaus und schwebt wie die übrigen abgebildeten Sa-

kralräume auf Wolken, wo sie von den von Marias Haupt ausgehenden
Strahlen getroffen wird/ Denn Oberdorf sei, so begründet Murer diese

prominente Inszenierung der Kirche an der Seite der bedeutendsten Ma-

rienwallfahrtsorte, «den Inwohnern ein angenemme[r] Platz», zumal die

Kirche erst «vor wenigenJahren gantz new ond wol erbawen» wordenwar/
Ausgehend von diesen Beobachtungen frühneuzeitlicher Autoren

nimmt der folgende Beitrag die Kirche von Oberdorf als Gnadenort, also

als Zielort von Wallfahrten und als Raum für Wundererfahrungen in den

Blick und fragt nach der Bedeutung dieser Frömmigkeitspraktiken und
Glaubensformen in der Lebenswelt von Individuen und Gemeinschaften

im 17. und 18. Jahrhundert. Während P. Gregor Jäggi in seinem Beitrag zu

3 Der Quellenbegriff «Gnadenort» wird als Forschungsterminus insbesondere
von der religiösen Volkskunde verwendet. Unter Gnadenorten versteht man
«Kirchen, Kapellen oder Andachtsplätze, [...] bei denen Gebetserhörungen
dokumentiert sind durch Votiv- und Weihgaben oder Mirakelbilder, -bûcher,
-Protokolle, auch durch Ablasstermine [...] und Spezialandachten» (Brückner,
Wolfgang: Art. «Gnadenorte», in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 4.

Freiburg u. a. 1995, Sp. 796).
4 Zur Entstehung und Bedeutung der Helvetia Sancta (vgl. Anm. 5) siehe:

Guisolan, Michel: Heinrich Murer (1588-1638). Kartäusermönch und Historiker,
in: Salathé, André (Hrsg.): Thurgauer Köpfe, Bd. 1. Frauenfeld 1996, 233-240,
hier insbesondere 236-238.

5 Murer, Heinrich: Helvetia Sancta seu Paradisus Sanctorum Helvetiae Florum.
Das ist Ein heiliger lustiger Blumen-Garten unnd Paradeiss der Heyligen
Luzern 1648, unpag. Zur Entstehung der Radierungen, die der Zürcher
Künstler Rudolf Meyer wohl nach Entwürfen des Konstanzer Malers Hans
Asper zeichnete, siehe Früh, Margrit: Die Vorzeichnungen von Hans Asper
(d. J.) zu Heinrich Murers «Helvetia Sancta» in der Kantonsbibliothek
Frauenfeld, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte
45 (1988), 179-206.

6 Murer, Helvetia Sancta (wie Anm. 5), 1-4.



53

I S ANCTA VIRGO M ARI A, PatronaHcluctiorum.

5»i©lor«)ûrOiarteônôj^ti>lt^fîe3unqfraipt)nï»^uttev (Bol
t(65y?flrta/t>cr©(^t®agcrjPrtfroiim.

let -&uci(
e*v Cjjj r&tcei

i^eccncr

O cjuot fa'Hduelwç Iernptis- monutnetila, t-crlucent Te/DeklS Ulelllckc* meias imiialu^ & eîuus

Qu« facra,Qtriète.lute fiijnSt Tàroiik (inLonl.' Muuiifico ijmtdd &j>e fituore fraj,
%meoiMrtlri raerilos ikx. tredetis honores

>
.Strt, odlßettux ocierurif/kaïie cAje&venle;;

Cr flUî Mnewoiytpou ^rakvL'Oci**. «roWs-/ b^uile -t>rc«. cun<£k's tndrxLrWilet* cVrmntS

Das Titelblatt des ersten Kapitels aus Murers «Helvetia Sancta» mit der Kirche von Oberdorf am
rechten oberen Bildrand (Foto: ZHB Luzern Sondersammlung).



54

den Stiftungen die frühneuzeitliche Kirche aus ökonomischer Perspektive
betrachtet, steht damit in den folgenden Ausführungen der Kirchenraum
als religiöser Handlungs- und Erfahrungsraum im Zentrum des Interesses.

In einem ersten Schritt soll untersucht werden, wie und weshalb Ober-

dorf zum «solothurnischen Einsiedeln» aufgewertet wurde und dadurch
als Gnadenort an Bedeutung gewann. Diese Aufwertung ist im Licht eines

bereits im Spätmittelalter einsetzenden Strukturwandels des Wallfahrts-

wesens zu betrachten, der zu einem Rückgang von Fernwallfahrten etwa
nach Rom oder Jerusalem und einer Zunahme von Bittgängen zu nahe

gelegenen Kirchen und Kapellen führte.' Hierbei stellt sich die Frage,
welche Orte im Kanton Solothurn neben Oberdorf als besonders gnaden-
reich betrachtet wurden, wie sich dieses Gnadenangebot im Laufe der

Frühen Neuzeit veränderte und in welchem Verhältnis Oberdorf zu den

anderen Gnadenorten stand. Im zweiten und dritten Teil rücken die in
Oberdorfgeäusserten Heils- und Heilungsbedürfnisse in den Mittelpunkt.
Mit welchen Gebetsanliegen pilgerten die Menschen in der Frühen Neu-

zeit nach Oberdorf, welche «Miracklen» und «Wundergnaden» erwarte-
ten sie? In welchen Situationen machten ganze Pfarreien eine Wallfahrt
nach Oberdorf? In einem vierten Teil schliesslich werden die Beziehungen
zwischen der Kirche Oberdorf und den Solothurner Jesuiten in den Blick

genommen. Damit sollen Wallfahrtsbetrieb und Wunderglaube aus der

Perspektive von Akteuren betrachtet werden, die seit Mitte des 17. Jahr-
hunderts Formen und Praktiken der Frömmigkeit in Solothurn prägten
und der nach dem Konzil von Trient (1545-1563) einsetzenden katholi-
sehen Reform wesentliche Impulse verliehen.

1. Eine marianische Gnadenlandschaft:
Wallfahrtsorte und der Wandel des Wall-
FAHRTSWESENS IN SOLOTHURN

Im konfessionellen Zeitalter war Oberdorf nur eine von mehreren bedeu-

tenden marianischen Kultstätten in Solothurn. Verglichen mit den alpinen
Gebieten der Drei Bünde oder des Wallis, in denen sich viele kleine Gna-

denorte mit bloss lokalem Einzugsgebiet nachweisen lassen", dominierten

7 Zu diesem Strukturwandel des Wallfahrtswesens siehe bereits Schreiber,
Georg: Strukturwandel der Wallfahrt, in: Ders. (Hrsg.): Wallfahrt und Volkstum.
Düsseldorf 1943, 1-183.

8 Für das Wallis Carlen, Louis: Kultur des Wallis, 1500-1800. Brig 1984, 112; für
Graubünden Pfister, Ulrich: Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt
in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert. Würzburg 2012, 319.



55

im Mittelland eher wenige, dafür tendenziell grössere Orte, an denen ein

eigentlicher Wallfahrtsbetrieb herrschte. Zwar lassen sich auch in der So-

lothurner Landschaft kleinere Kultstätten nachweisen, an denen die Men-
sehen in Nöten etwa den Bauernheiligen Antonius" oder andere Heilige an-
riefen." Gleich mehrere Orte erlangten jedoch eine über den lokalen Raum
hinausreichende Ausstrahlung. Dass an diesen Orten meistens Maria als

Fürbitterin verehrt wurde, war insofern zeittypisch, als die Gottesmutter
im frühneuzeitlichen Katholizismus im Zentrum der Frömmigkeit stand."

Die Ursprünge der meisten dieser Gnadenorte lassen sich - wie im
Falle Oberdorfs - ins Spätmittelalter oder ins frühe 16. Jahrhundert zu-

rückverfolgen. In Mariastein erfahrene Wunder können bis zum ersten
«Fallwunder» im Jahre 1434 zurückdatiert werden." Dass sich die zu-
nächst vereinzelt dokumentierten Gebetserhörungen im Laufe des

17. Jahrhunderts zu einem eigentlichen Wallfahrtsbetrieb verdichteten,
kann aufdie gezielte Förderung durch den Solothurner Rat zurückgeführt
werden, der mit der Translation des Klosters Beinwil nach Mariastein die

seelsorgerische Betreuung der Pilger entscheidendverbesserte." Ebenfalls

in die vorreformatorische Zeit deuten die Ursprünge des marianischen
Gnadenkultes in der Stiftskirche Schönenwerd, der seine Blütezeit aller-

dings erst nach der Reformation erlangte." Auch dieser Madonnenfigur
wurden noch im 18. Jahrhundert wunderwirkende Kräfte zugeschrieben,

so etwa der glimpfliche Ausgang einer dörflichen Brandkatastrophe im

9 So etwa in der Horngrabenkapelle bei Matzendorf.
10 Darauf deutet die Verteilung der erhaltenen Votivgaben hin, die unter der

Leitung des Volkskundlers Ernst Baumann in den 1940er-Jahren inventarisiert
wurden. Zu den Solothurner Wallfahrtsorten siehe bereits mit allerdings stark
volkskundlicher Ausrichtung und ohne Quellennachweise: Baumann, Ernst: Die

Wallfahrtsorte des Kantons Solothurn, in: Dr Schwarzbueb 1947, 54-60.
11 Dies zeigt sich nicht zuletzt in der europaweiten Verbreitung staatlicher

Marienpatronate - eine Rolle, die Maria auch in der Eidgenossenschaft
zuteilwurde. Vgl. Maissen, Thomas: Die Geburt der Republic. Staatsverständnis
und Repräsentation in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Göttingen
2006, 267-270. Zur weiteren Verbreitung der staatlichen Marienpatronate
siehe Tricoire, Damien: Mit Gott rechnen. Katholische Reform und politisches
Kalkül in Frankreich, Bayern und Polen-Litauen. Göttingen 2013.

12 Haas, Hieronymus: Wallfahrtsgeschichte von Mariastein. Solothurn 1973, bes.
39-62.

13 Siehe Baumann, Ernst: Die Verlegung des Klosters Beinwil nach Mariastein.
Ein Beitrag zur Geschichte des Klosters, 1621-1655. Laufen 1949; Fürst,
Mauritius: Die Wiedererrichtung der Abtei Beinwil und ihre Verlegung nach
Mariastein (1622-1648), in: Jahrbuch für solothurnische Geschichte 37 (1964),
1-262.

14 Kocher, Alois: Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd. Solothurn 1965, 22.



56

Jahre 1758." Marianische Gnadenbilder wurden seit dem frühen 16. Jahr-
hundert zudem in den Kirchen in Meltingen und Wolfwil verehrt; Marias
Ruhm der Wundertätigkeit wurde auf die gemäss Überlieferung wunder-

same Auffindung der Gnadenbilder nach den Reformationswirren zurück-

geführt." Ebenfalls in die nachreformatorische Zeit deuten schliesslich

die Anfänge der Wallfahrt zur 1682 erneuerten Kapelle Allerheiligen in
Grenchen, die womöglich die aufgehobene Wallfahrt ins benachbarte,
nunmehr reformierte Oberbüren ersetzte."

Zudem erfolgte im 17. Jahrhundert eine weitere Ausdifferenzierung
der Solothurner Marienfrömmigkeit, als Schultheiss Johann Schwaller

(1589/90-1652) für die Stadt Solothurn eine Kopie des in Loreto bei Ancona
verehrten Geburtshauses Marias bauen liess und eine Nachbildung der

dort verehrten Schwarzen Madonna als Gnadenbild stiftete." Solothurn

erhielt damit eine Kopie eines der berühmtesten und am häufigsten nach-

gebildeten Wallfahrtsorte des konfessionellen Zeitalters." Aufgrund des

Ruhms dieser Gnadenkapelle wurde Maria Loreto auch in Solothurn als-

bald als Wunderwirkerin verehrt. So wurde ihr bereits 1651 die Bewah-

rung der Stadt vor einer Hochwasserkatastrophe zugeschrieben.

15 Siehe die Beschreibung inkl. Fotografie in der Bibliothek der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde, Basel (Bib. SGV): Nachlass Ernst Baumann,
Schachtel 30, Mappe 246, fol. 7129.

16 Loertscher, Gottlieb: Kunstführer Kanton Solothurn. Bern 1975, 89. Auch aus
diesen Kapellen haben sich Votivbilder aus dem 18. Jahrhundert erhalten. Das

älteste Votivbild in der Kirche Meltingen wurde auf das Jahr 1510 zurückda-
tiert: Bib. SGV: Nachlass Ernst Baumann, Sch. 30, Mappen 242 und 250.

17 Zur Geschichte der Kapelle siehe: Strub, Werner: Heimatbuch Grenchen. Die

vergangenen Jahrhunderte bis in die Gegenwart dargestellt. Solothurn 1949,
695-706. Zum bis zur Reformation spektakulären Wallfahrtsbetrieb zur Kirche
im bernischen Oberbüren, die für die Taufe tot geborener Kinder berühmt war,
siehe: Vasella, Oskar: Über Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in:

Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 60 (1966), 1-75, hier: 10-26;
Ulrich-Bochsler, Susi / Gutscher, Daniel: Wiedererweckung von Totgeborenen.
Ein Schweizer Wallfahrtszentrum im Blick von Archäologie und Anthropologie,
in: Schlumbohm, Jürgen et al. (Hrsg.): Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschich-
te. München 1998, 244-268; Gutscher, Daniel / Ulrich-Bochsler, Susi / Utz

Tremp, Kathrin: «Hie findt man gesundheit des libes und der sele». Die

Wallfahrt im 15. Jahrhundert am Beispiel der wundertätigen Maria von
Oberbüren, in: Beer, Ellen J. et al. (Hrsg.): Berns grosse Zeit. Das 15. Jahrhunr-
dert neu entdeckt. Bern 1999, 380-392.

18 Siehe zu dieser Stiftung D'Alessandro, Maria: Die Loretokapelle in Solothurn -
eine Nachbildung des Hl. Hauses von Nazareth, in: Archäologie und Denkmal-
pflege im Kanton Solothurn 12 (2007), 85-95.

19 Zur weiten Verbreitung solcher Gnadenbildkopien in der Eidgenossenschaft
siehe Tobler, Mathilde: «Wahre Abbildung». Marianische Gnadenbildkopien in

der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz, in: Der Geschichtsfreund
144 (1991), 5-426, hier 30-103.

20 Bib. SGV: Nachlass Ernst Baumann, Sch. 30, Mappe 248, fol. 7135.



57

Die Nachbildung einer berühmten Wallfahrtskirche oder eines Gna-

denbildes wie der Santa Casa von Loreto kann als eine Entwicklung inter-

pretiert werden, die die Tendenz zur Nahwallfahrt komplementär ergänz-
te. Denn ferne Gnaden wurden damit gewissermassen in die Nähe geholt,

um den Gläubigen den langwierigen Weg zur originalen Kultstätte zu

ersparen. In dieselbe Richtung zielte auch die bekannte Absicht des Rates

von Solothurn, die Kirche von Oberdorfmittels neuer Gnaden- und Ablass-

Privilegien zum «solothurnischen Einsiedeln» aufzuwerten. Denn aus
Sicht frühneuzeitlicher Solothurner war eine Pilgerreise nach Einsiedeln
eine mehrtägige Fernwallfahrt, die entsprechende körperliche Vorausset-

zungen und zeitliche wie finanzielle Ressourcen erforderte, wie Beispiele

von Solothurner Pilgern zeigen, die sich auch im 17. Jahrhundert nicht
von Wallfahrten nach Einsiedeln abhalten Hessen." Wohl aus gesund-
heitlichen oder zeitlichen Gründen vermochte etwa ein Jakob Matter aus

Witterswil, der im Jahre 1630 eine Wallfahrt nach Einsiedeln gelobt und

von einer schweren Krankheit geheiltworden war, dieses Gelübde erst vier
Jahre später zu erfüllen." Solchen Hindernissen bei der Erfüllung eines

Gelübdes und den Erschwernissen einer Fernwallfahrt im Allgemeinen
wollte der Rat durch die sakrale Aufwertung Oberdorfs entgegenwirken
und damit gleichzeitig den Wallfahrtsbetrieb auf eigenem Herrschafts-

gebiet - mit allen damit verbundenen ökonomischen Vorteilen - fördern.
Das Privileg, das Ratsherr Hans Jakob vom Staal (1540-1615) im Jahr 1595

bei Papst Clemens VIII. erwirkte, gewährte Gläubigen, die an sieben auf-

einanderfolgenden Tagen nach Oberdorf pilgerten, deshalb die gleichen
Gnaden und Ablässe, wie sie sie durch eine Wallfahrt nach Einsiedeln
hätten erlangen können. Dies wurde entsprechend damit begründet, dass

zahlreiche Solothurner zwar «chattholischen yffer» für eine Wallfahrt
nach Einsiedeln verspürten, diese aber «alters, unwüssen, schwärer Huß-

halltung» wegen, grösstenteils aber wegen gesundheitlicher Beschwerden

(«Lybßblödigkeit») oder anderen Gründen nicht unternehmen konnten."

21 Dass Solothurner auch im 17. Jahrhundert nach Einsiedeln Wallfahrten
unternahmen, zeigt die Auswertung der Herkunft der Einsiedler Pilger bei:
Mettler-Kraft, Patricia: Wallfahrt und Wunder im Spiegel der frühen Mirakelbü-
eher des Klosters Einsiedeln. Eine quantitative Auswertung der Mirakelüberlie-
ferung von 1587-1674, in: Der Geschichtsfreund 157 (2004), 71-144, hier:
102 f.

22 Hüsser, Gregor: Chronica oder Geschicht-Buch von dem Ursprung der [...]
Capellen zu Einsiedeln. Einsiedeln 1690, 299.

23 Staatsarchiv Solothurn [StASO]: AB 1,46, Missivenbuch 1595, fol. 236f.: Gnad
und Ablass von Ihr päbst. Heiligkeit [...], 17.11.1595.



58

Das päpstliche Breve wurde im November 1595 im Rahmen einer Pro-

Zession in die Kirche von Oberdorf überführt'" - ähnlich wie ein halbes

Jahrhundert später das Gnadenbild der Maria Loreto, das in einer Pro-

Zession vom St.-Ursen-Stift in die neu gebaute Solothurner Loretokapelle

getragen wurde.'*

Dass es sich, wie hier angedeutet, bei der Verbreitung von Gnaden-

bildkopien und der Gewährung neuer Ablassprivilegien um zwei Ausprä-

gungen derselben Entwicklung handelte, erkannte bereits der Luzerner

Kapuzinerpater Ludwig von Wil (1594-1663), der ab 1627 mehrmals in
verschiedenen Ämtern im Solothurner Kapuzinerkloster gewesen und
daher mit dem Wallfahrtsort Oberdorf bestens vertraut war." Als er für
den Bau der Loretokapelle in Hergiswald potentielle Geldgeber anzuwer-
ben versuchte, zog er nämlich den Vergleich mit Oberdorf heran, um den

Vorteil einer lauretanischen Gnadenkapelle in der Nähe Luzerns darzu-

legen. Denn wie die Solothurner Pilgerreisen nach Einsiedeln vermeiden

konnten, seit Papst Clemens VIII. der Kirche in Oberdorf entsprechende

Privilegien verliehen hatte, könnten den Luzernern mit dem Bau einer

Loretokapelle in Hergiswald lange Pilgerreisen zur originalen Gnaden-

Stätte erspart werden."

Gleichzeitig erfüllten solche neuen Gnadenbilder ebenso wie neue
Gnaden- und Ablassprivilegien die Funktion, Hierarchien zwischen ver-
schiedenen Gnadenorten zu schaffen oder diese auszugleichen. Der Abt
von Mariastein etwa bemühte sich Ende des 17. Jahrhunderts, für die von
seiner Klostergemeinschaft betreute Gnadenkapelle die gleichen Ablass-

Privilegien zu erwirken, wie sie den Gläubigen in Loretokapellen gewährt
wurden." Dies deutet daraufhin, dass die verschiedenen Gnadenorte mit-
unter in Konkurrenz zueinander um die Gunst der Gläubigen buhlten."

24 Ebd.; siehe auch: Mösch, Johannes: Unsere Liebe Frau von Oberdorf.
Solothurn 1943, 6.

25 D'Alessandro, Loretokapelle (wie Anm. 18).
26 Mayer, Beda: Klöster und Hospize, in: Helvetia Sacra V/2: Der Franziskus-

orden. Die Kapuziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz, 1. Teil. Bern 1974,
121-762, hier 634.

27 Staatsarchiv Luzern: SA 5048, unfol.: P. Ludwig von Wil an Ludwig Hartmann,
Fribourg, 7. 1. 1645 (Punkt 7 des Argumentariums). - Zum Bau der Loreto-
kapeile in Hergiswald siehe Bitterli, Dieter: Der Bilderhimmel von Hergiswald.
Der barocke Emblemzyklus der Wallfahrtskirche Unserer Lieben Frau in

Hergiswald bei Luzern. Seine Quellen, sein mariologisches Programm und
seine Bedeutung. Basel 1999, 9-43.

28 Beinwil-Mariastein-Archiv: 39A, Diarium Rev"" D. Augistini Reutty, Abbatis,
Teil 1 (1676-1685), fol. 183 (Eintrag vom Januar 1689).

29 Auf die Konkurrenz zwischen verschiedenen Wallfahrtsorten in der Frühen



59

Gleichwohl lässt sich eine solche Rivalität der Gnadenorte in Solo-

thurn nur sehr punktuell nachweisen, was wohl damit zusammenhängt,
dass die grössten Wallfahrtsorte relativ weit auseinander lagen und ein je
eigenes Einzugsgebiet abdeckten. Dies trifft insbesondere für Mariastein
und Oberdorf zu, die, wie nicht nur das zu Beginn beschriebene Bild in
der 7/e/veL'a Sancta suggeriert, die bedeutendsten Wallfahrtsorte in der

Solothurner Landschaft waren. Der Mariasteiner Benediktiner Dominikus
Ginck etwa notierte in seinem 1693 gedruckten Mariasteiner Mirakelbuch

Lapis Pro&atas Aagu/arà Mariae die Beobachtung, dass der Wallfahrts-
ort Mariastein nicht die einzige marianische Kultstätte auf Solothurner

Territorium war. Vielmehr sei Solothurn «beyderseits deß Leberbergs [...]

mit zweyen namhaften Wunder- und Gnadenreichen Orten begnadiget /
gegen Mittag zwar wolte Er [= Gott] Mariam zu Oberdorff / gegen Mitt-
nacht aber ein wundersammen / heylwehrten / Edlen und köstlichen
Felsen / Unser Lieben Frawen Stein genant / gesetzt haben»."

Ginckversucht damit den Eindruck zu erwecken, dass sich Mariastein
und Oberdorf nicht gegenseitig um Pilger konkurrierten, da die Jurakette
die Grenze zwischen den Einzugsgebieten der beiden Wallfahrtsorte bil-
dete. Diese Beobachtung lässt sich durch eine Auswertung der in Gincks

Mirakelbuch geschilderten Gebetserhörungen bestätigen. Von den mehr
als 250 namentlich und mit Herkunftsort erwähnten Pilgern sind nämlich

nur vier aus Solothurner Gebieten südlich des Juras belegt, während das

Haupteinzugsgebiet Mariasteins in den Vogteien nördlich des Juras, im
Elsass und in den südlichen Gebieten des Heiligen Römischen Reichs lag."'

2. Die OberdörferKircheals religiöserErfahrungs-
räum: Wunderglaube und Gebetserhörungen

Im Gegensatz zu dem von den Benediktinern betreuten Wallfahrtsort in
Mariastein wurde für Oberdorf weder ein Mirakelbuch gedruckt, noch

haben die Pfarrer Gebetserhörungen systematisch aufgezeichnet. Selbst

Neuzeit hat etwa Elisabeth Lobenwein in ihrer Studie zu Maria Luggau in

Kärnten hingewiesen. Lobenwein, Elisabeth: Wallfahrt - Wunder - Wirtschaft.
Die Wallfahrt nach Maria Luggau (Kärnten) in der Frühen Neuzeit. Bochum
2013, 104-106.

30 Ginck, Dominikus: Lapis Probatus Angularis Mariae. Bewährter Eck- und
Gnaden-Stein Mariae [...]. Pruntrut 1693, 7f.

31 Nur aus den Ortschaften Solothurn, Deitingen, Kriegstetten und Selzach ist je
ein Pilger erwähnt, der in Mariastein von einer Wundererfahrung berichtete
(Ginck, Lapis Probatus Angularis [wie Anm. 30], passim).



60

der zu Beginn zitierte Johann Kaspar Lang verzichtet explizit auf eine

nähere Beschreibung der Marienverehrung in der Pfarr- und Wallfahrts-
kirche:

«Was für ein grosse Andacht ein lobliche Statt und Land-
schafft Solothurn heütiges Tags gegen dieser Kirch [=Kirche

von Oberdorf] / und in dieser gegen der übergebenedeytesten

Jungfrauen Maria habe / von dem will ich nichts melden.»'*

Nur punktuell lässt sich deshalb nachvollziehen, mit welchen Gebetsan-

liegen die Menschen in der Frühen Neuzeit nach Oberdorf pilgerten und
welche «Wundergnaden»" sie hier erfuhren. Um 1760 notierte Pfarrer

Johann Joseph Wirz einige Gebetserhörungen ins Jahrzeitbuch", die ge-
meinsam mit den erhaltenen Votivtafeln aus dem 17. und 18. Jahrhun-
dert einen Einblick in die Heils- und Heilungsbedürfnisse der Menschen

gewähren und zeigen, welche Ereignisse von den Gläubigen als Wunder

interpretiert wurden.
Unter diesen Wunderberichten finden sich Heilungen von Krankhei-

ten oder körperlichen Beschwerden, die die Geheilten der Fürbitte Marias
zuschrieben. Ein Kind aus der Pfarrei Aeschi etwa, das sich eine Bohne in
die Nase gestopfte hatte, die nicht mehr herausgenommen werden konnte
und gefährlich anzuschwellen begann, wurde von seinem Leiden erlöst,
als ihre Eltern eine Wallfahrt nach Oberdorf gelobten." Oder Ludwig
Schreyer aus Zuchwil wurde von einer Verletzung, die er sich mit einer

Stange zugezogen hatte, geheilt, als er sich in der Kirche von Oberdorf

Maria anvertraute." Bei solchen körperlichen Leiden war die Fürbitte zum
Marienbild von Oberdorf für die Gläubigen eines von mehreren kirchli-
chen und weltlichen Heilsangeboten, die von den frühneuzeitlichen Men-
sehen als gleichwertig betrachtet und einzig nach ihrerWirkung beurteilt
wurden." Darauf deutet etwa der Heilungsverlauf Ludwig Schreyers hin,
der vor seiner Heilung in Oberdorf neben «vilfältige[n]» Wallfahrten auch

32 Lang, Historisch-Theologischer Grund-Riss (wie Anm. 1), 992.
33 Ebd., 991.
34 Siehe Mösch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19f.
35 Ebd., 19.

36 Ebd.
37 Dieses Nebeneinander verschiedener Heilsmittel wird in der Forschung als

«medizinischer Pluralismus» bezeichnet. Zum Wandel des Wunderglaubens in

der Frühen Neuzeit siehe Habermas, Rebekka: Wunder, Wunderliches,
Wunderbares. Zur Profanisierung eines Deutungsmusters in der frühen
Neuzeit, in: Dülmen, Richard van (Hrsg.): Armut, Liebe, Ehre. Studien zur
historischen Kulturforschung. Frankfurt a. M. 1988, 38-66.



61

mehrmals «verdocteret», also von Ärzten umsorgt worden sei, ohne dass

die erhoffte Wirkung eintraf/®

Im Gegensatz zur römischen Kurie, die im 17. Jahrhundert dazu

überging, nur noch solche medizinisch nicht erklärbaren Heilungen als

Wunder anzuerkennen, galten für die Laien allerdings nicht nur die Er-

lösungvon körperlichen Beschwerden als durch Heilige bewirkte Wunder.
Auch Rettungen aus Notsituationen wurden als Wunder interpretiert
- Wundererfahrungen, die ausserhalb jeglicher kirchlichen Liturgie in
einem inneren Zwiegespräch zwischen dem einzelnen Gläubigen und dem

angebeteten Heiligen stattfanden. Als beispielsweise Werner Türler im
Jahre 1633 bei der Montage einer Glocke in der St.-Ursen-Stiftskirche aus

dem vierstöckigen Glockenturm stürzte, vertraute er sich im Fallen der
Oberdörfer Gnadenmaria an und blieb unversehrt."" Oder als Mitte des

18. Jahrhunderts in Etziken ein Haus brannte, konnte das Feuer nach
einemWallfahrtsgelübde des Geschädigten nach Oberdorfunter Kontrolle

gebracht und gelöscht werden."'

Neben diesen Gelübde- oder Bittwallfahrten war Oberdorfschliesslich
auch ein Zielort für Busswallfahrten, die von der weltlichen Obrigkeit als

Sühne und Strafmittel für verurteilte Personen angeordnet wurden."" So

wurde 1607 ein Hans Emperger wegen «freveil undt Blutschandt» neben

einer Geldstrafe zu einer Wallfahrt in die Marienkirche verurteilt, wo er
seinen «begangen frevell und mishandlung beichten und büssen» sollte.""

Emperger war mit dieser Strafe allerdings noch gut bedient, konnten die

verordneten Busswallfahrten in anderen Fällen doch auch etwa nach Ein-
siedeln oder sogar an Wallfahrtsorte ausserhalb der Eidgenossenschaft
führen.""

38 Mösch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19.

39 Siehe hierzu die Studie von Duffin, Jacalyn: Medical Miracles. Doctors, Saints,
and Healing in the Modern World. Oxford 2009.

40 Siehe die Beschreibung des Votivbildes in: Bib. SGV: Nachlass Ernst
Baumann, Sch. 30, Mappe 245, fol. 7118.

41 Mösch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19.

42 Siehe hierzu allgemein Carlen, Louis: Busswallfahrten in der Schweiz, in:

Schweizerisches Archiv für Volkskunde 4 (1959), 237-257.
43 StASO: A 1,111, Ratsmanual 1607, fol. 220: Protokoll vom 13.5.1607.
44 1615 etwa verrichtete ein ehemaliger Gefangener aus Zuchwil eine Busswall-

fahrt nach Einsiedeln, Rom und Loreto (StASO: A 1,119, Ratsmanual 1615, fol.
498: Protokoll vom 7.12.1615); 1648 wurde ein Konrad Gunti von Büsserach
wegen «schändlichen» Reden über einen Verstorbenen zu einer Gefängnisstra-
fe und einer Wallfahrt nach Einsiedeln verurteilt (StASO: A, 1,152, Ratsmanual
1648, fol. 538f.: Protokoll vom 13.7.1648).



62

3. Zwischen kollektiver Frömmigkeit und
Disziplinierung der Untertanen:
Prozessionen und Kreuzgänge nach Orerdorf

Um Vergebung zu bitten oder fürRettungen aus Notsituationen zu danken,

war nicht nur ein Bedürfnis von Individuen. Auch ganze Pfarreien, Bürger-
Schäften oder Bruderschaften zogen aus diesen Gründen in Prozessionen,

Kreuzgängen oder Wallfahrten in Kirchen oder Kapellen in ihrer Gemein-

de oder deren unmittelbarem Umland.'® Aus Sicht der Stadt Solothurn

war Oberdorf in dieser Hinsicht der wichtigste Gnadenort ausserhalb der

Stadtgrenzen, wobei nicht nur die Bürgerschaft, sondern auch einzelne

Bruderschaften regelmässig dorthin pilgerten.'® Auch andere Pfarreien

wie etwa Kriegstetten, deren Kreuzgang 1571 erstmals abgehalten wurde,

zogen regelmässig nach Oberdorf," obwohl sich die Wege im Laufe der

Frühen Neuzeit wohl tendenziell verkürzten. Darauf deutet etwa das im
Jahr 1736 erlassene Verbot hin, mit dem der Bischofvon Basel Prozessionen

von Welschenrohr in die Oberdörfer Kirche wegen Missständen und dem

zu weiten Weg unterband und sie stattdessen ins näher gelegene Herbets-

wil umleitete."
Als rituelle, jährlich wiederkehrende Ereignisse hatten diese Pro-

Zessionen und Kreuzgänge einen festen Platz im religiösen Programm
der Pfarreien und Bürgerschaften, denn diese versicherten sich an solchen

Anlässen ihrer religiösen Werte und Normen und stellten diese öffent-

lieh zur Schau." Die Initiierung dieser religiösen Übungen wurde vom
Solothurner Rat deshalb einerseits gezielt gefördert und andererseits zu
kontrollieren und regulieren versucht. So sandte der Rat im Jahr 1692

45 In den Solothurner Quellen werden Prozessionen, Kreuzgänge und Wallfahrten
nicht genau unterschieden, weshalb an dieser Stelle auf Definitionen und

Abgrenzungen verzichtet wird. Für eine tabellarische Zusammenstellung siehe:
Kocher, Alois: Bittgänge und Prozessionen. Solothurn 1968. Kocher stützt sich
allerdings nicht nur auf historische Quellen, sondern auch auf eine Befragung
der damaligen Pfarrer, sodass Angaben zu den Ursprüngen dieser in den
1960er-Jahren abgehaltenen Wallfahrtsprozessionen teilweise fehlen.

46 Kocher, Bittgänge und Prozessionen (wie Anm. 45), 29. - Zu den Prozessionen
der marianischen Kongregationen als Beispiel für eine bruderschaftsähnliche
Verbindung siehe Teil 4 dieses Beitrags.

47 StASO: Pfarrbuch Kriegstetten 1699-1763 (und Jahrzeitenbuch 16. Jhdt.),
fol. 47.

48 Kocher, Bittgänge und Prozessionen (wie Anm. 45), 33.
49 Siehe für diese kulturwissenschaftliche Perspektive auf Prozessionen

Brademann, Jan: Die Sakralisierung der Ordnung. Prozessionen im Kirchspiel
Ascheberg in der Konfessionalisierung, in: Freitag, Werner / Heibich, Christian
(Hrsg.): Bekenntnis, soziale Ordnung und rituelle Praxis. Neue Forschungen zu
Reformation und Konfessionalisierung in Westfalen. Münster 2009, 279-298.



63

einen Erlass an die Vögte, damit diese jene Pfarrer, die sich weigerten,
ohne zusätzliche Entlohnung Wallfahrtsvorhaben ihres Kirchenvolks zu
unterstützen, an ihre Pflichten erinnerten und aufforderten, sich bei Wall-
fahrten mit der «kostfreyhaltung» zu begnügen und dem Kirchenvolk
keine weiteren Unkosten aufzulasten." Dieses Eingehen auf Wallfahrts-
initiativen seiner Untertanen schränkte der Rat 1703 allerdings insofern

ein, als er den Landvogteien verbot, neue Kreuzgänge eigenmächtig ohne

die Zustimmung des Rats einzuführen."
Als regelmässig abgehaltene Ereignisse fanden Prozessionen von

Pfarreien oder Bruderschaften jeweils an einem festgelegten Tag im Jahr

statt. Ihr Aufschub wurde nur in Ausnahmefällen gewährt, so etwa 1637,

als der St.-Ursen-Propst aufgrund der grossen Sommerhitze der Verle-

gung der Solothurner Prozession nach Oberdorf vom Juli in den Herbst
zustimmte."* Punktuell und situativ angeordnete Prozessionen hingegen

zeugen davon, wie sehr sich die Menschen in der Frühen Neuzeit von der

Vorstellung leiten liessen, dass Gott jederzeit strafend oder belohnend in
die Welt und in ihr Leben eingreifen konnte." Mit Bitt- oder Bussgängen
hofften sie nämlich, Gott mit Blick auf konkrete Gefahren versöhnlich zu
stimmen, oder sie dankten ihm für sein bereits erfolgtes wundersames

Eingreifen. Dieses strafende oder belohnende Eingreifen Gottes konnte
sich etwa in Naturereignissen, in günstigem Wetter oder in der erfreuli-
chen Ernte zeigen. So hielt der Solothurner Rat im Jahre 1593 die Pfarr-
herren in seiner Landschaft zum Abhalten von Kreuzgängen an, um Gott
die Dankbarkeit der Bevölkerung für das «volkhommne» Jahr und die

damit verbundene gute Ernte zu zeigen." Zudem interpretierten nicht
nur Individuen, sondern auch Gemeinschaften die Rettung aus Not-
Situationen als Wunder, das sie dem Eingreifen Gottes und der Fürbitte
seiner Heiligen zuschrieben. So gelobten sich Mitte des 18. Jahrhunderts
bei Feuersbrünsten die Pfarrer und Gemeinden von Flumenthal, Selzach

und Neuendorf nach Oberdorf, worauf Gott etwa mittels eines entspre-

50 StASO: Mandatenbuch 1649-1700, fol. 405f.: Mandat vom 2.1.1692.
51 StASO: Mandatenbuch 1700-1753, unfol.: Mandat vom 13.11.1703.
52 StASO: A 1,141, Ratsmanual 1637, fol. 258: Protokoll vom 3.7.1637. Hingegen

verbot der Probst von St. Ursen 1632 die vom Guardian des Franziskanerklos-
ters beantragte Verlegung der monatlich abgehaltenen Prozession der
Franziskus-Bruderschaft, die mitunter ebenfalls nach Oberdorf führte (StASO:
A 1,136, Ratsmanual 1632, fol. 257: Protokoll vom 29.5.1632).

53 Diese These wurde jüngst besonders pointiert formuliert von Tricoire, Mit Gott
rechnen (wie Anm. 11).

54 StASO: Mandatenbuch 1491-1648, fol. 604f.: Mandat vom 13.8.1593.



64

chenden Windes die Brände eingedämmt habe." Solche Prozessionen und

Kreuzgänge gehörten zu den sichtbarsten Manifestationen des Barock-

katholizismus sowie zu den hauptsächlichen religiösen Ereignissen, an
denen die Laien aktiv teilnehmen konnten." Das Läuten der Kirchenglo-
cken zeigte jeweils den Beginn einer Prozession an, womit die Gläubigen

an ihre pflichtgemässe Teilnahme erinnert wurden." Während der Pro-
Zession beteten die Pilger den Rosenkranz oder sangen speziell für dieses

Ereignis vorgesehene Lieder, wie ein im Pfarrarchiv Oberdorf erhaltenes

Wallfahrtslied aus dem 17. Jahrhundert eindrücklich bezeugt."
Diese Wallfahrtsrituale sind allerdings nicht nur als Teil einer ba-

rocken Frömmigkeit zu verstehen. Vielmehr wurde damit gleichzeitig
beabsichtigt, das Verhalten der Gläubigen zu kontrollieren und sie zu
disziplinieren. Denn gerade die grosse Teilnehmerzahl stellte die Obrig-
keit vor die Herausforderung, die Gläubigen auf die religiöse Erfahrung
zu fokussieren, damit sich die Wirkung der Prozession - so die Logik der

frühneuzeitlichen Menschen - nicht in ihr Gegenteil kehrte und Gott statt
versöhnt (weiter) erzürnt würde." Zwar lassen sich für Solothurn - im
Gegensatz etwa zu Orten der Innerschweiz - keine eigentlichen Wall-
fahrts- oder Prozessionsordnungen nachweisen, in denen das von den

Gläubigen erwartete Verhalten genau festgeschrieben wurde. Punktuell
griffen jedoch auch die weltliche und geistliche Obrigkeit Solothurns mit
Mandaten oder Bestrafungen fehlbarer Prozessionsteilnehmer in den

Wallfahrtsbetrieb ein. Diese Anordnungen, die seit dem späten 16. Jahr-
hundert - also gleichzeitig mit der Aufwertung Oberdorfs und der Initiie-

55 Mösch, Unsere Liebe Frau (wie Anm. 24), 19f.
56 Siehe etwa Hersche, Peter: Musse und Verschwendung. Europäische

Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter. Freiburg-Basel-Wien 2006,
419-432. Gemäss Hersche waren Prozessionen neben bestimmten Andachten
jene religiösen Veranstaltungen, die für die Laien im Zentrum des kirchlichen
Lebens standen.

57 Vgl. etwa den entsprechenden Erlass für Kreuzgänge der inneren Vogteien
nach St. Ursen aus dem Jahr 1750 (StASO: Mandatenbuch 1700-1753, fol.
301: Mandat vom 29.4.1750).

58 Pfarrarchiv Oberdorf: C27, fol. 13. Auch für die Kapelle Allerheiligen in

Grenchen haben sich zwei Wallfahrtslieder erhalten, die sich ins 17. Jahrhun-
dert datieren lassen. Vgl. Baumann, Wallfahrtsorte (wie Anm. 10), 59; Strub,
Heimatbuoh (wie Anm. 17), 706.

59 Auf diese Disziplinierung der Gläubigen hat insbesondere die frühe, von
Wolfgang Reinhard und Heinz Schilling geprägte und inzwischen häufig
kritisierte Konfessionalisierungsforschung hingewiesen. Vgl. grundlegend die
Beiträge in Reinhard, Wolfgang / Schilling, Heinz (Hrsg.): Die katholische
Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposium der Gesellschaft zur
Herausgabe des Corpus Catholioorum und des Vereins für Reformationsge-
schichte 1993. Münster 1995.



65

rung neuer Wallfahrten und Kreuzgänge - in unregelmässigen Abständen
erlassen wurden, zielten darauf ab, die unerwünschten profanen Seiten

des sakralen Ereignisses einzudämmen. Dies deutet gleichzeitig darauf
hin, dass sowohl die teilnehmenden Laien als auch die Pfarrherren Pro-
Zessionen und Wallfahrten nicht nur als religiöse Übungen, sondern auch

als soziale und gesellschaftliche Ereignisse betrachteten.
Mit Blick auf das Verhalten der Geistlichen stellte der Propst des

St.-Ursen-Stifts 1563 fest, dass «missbrüch und böhs Ordnungen» zuge-
nommen hätten und sie wegen «unpriesterlichen wärchen» geschmäht
würden. Bei den Kreuzgängen, die von der Stadt in die umliegenden Dörfer
oder von dort in die Stadt führen würden, identifizierte er die Wirtshaus-
besuche der Geistlichen als Ursprung dieses Übels, denn die «Pfaffen»

würden «im Wirtshus» bleiben und die Gläubigen selber mit Kreuz und
Fahne losziehen lassen, sofern diese Utensilien nicht sogar ganz verges-
sen gingen. Da solche Missbräuche den alten Glauben «blamieren» und
sie zum Gespött ihrer «Feinde» machen würden, forderte der Propst die

Geistlichen dazu auf, den Wirtshäusern in Zukunft fernzubleiben.®' Zur
selben Zeit bemerkte auch der Solothurner Rat, dass die christliche «Liebe

[...] gar erkalltet» sei, und «yffer, ernst und andacht» unter den Laien nach-

gelassen hätten. Er erliess deshalb in den 1580er-Jahren mehrere Man-
date, mit denen er die Gläubigen an ihre religiösen Pflichten erinnerte.
«Lib und [...] Seel» seiner Untertanen sah der Solothurner Rat etwa dann

gefährdet, wenn diese an den religiösen Festen des «suffens, frässens,

spilens und raßlens» frönten und den eigentlichen Gottesdienst vernach-

lässigten. Spezifisch mit Blick auf Prozessionen beklagte der Rat zudem
die schwankende Teilnehmerzahl an diesen für die Bürger eigentlich ver-
bindlichen Anlässen. So wurde 1628 ein gewisser Michel Strausack «biß
nach Mittag in die Ketti gesetzt», weil er nicht am verordneten Kreuzgang
nach Oberdorf teilgenommen hatte.®"

60 Siehe hierzu Hersche, Peter: Die Lustreise der kleinen Leute - zur geselligen
Funktion der barocken Wallfahrt, in: Adam, Wolfgang (Hrsg.): Geselligkeit und
Gesellschaft im Barockzeitalter, Bd. I. Wiesbaden 1997, 321-332.

61 StASO: Kollegiatstift St. Ursus, Statutenbuch 1327, 1424, 1637, 1644 und
1648, unfol.: Ordnung. So ein Herren uff Sant Ursen Stifft hallten söllend,
1563.

62 So etwa: StASO: Mandatenbuch 1491-1648, fol. 510-512: Mandat vom
16.7.1582.

63 Ebd., fol. 538-539: Mandat vom 9.1.1585.
64 StASO: A 1,132, Ratsmanual 1628, fol. 356: Protokoll vom 26.5.1628.



66

Die Disziplinierung der Prozessionsteilnehmer blieb bis ins 18. Jahr-
hundert ein virulentes Thema. 1709 reagierte der Rat mit einem Mandat
aufdie Beobachtung, dass sich bei Prozessionen und Kreuzgängen «wenig
Volckhvon der Burgerschafft» einfinden und die Anwesenden zudem durch

«ohnnützes geschwätz» auffallen würden, anstatt «gebührende Andacht
und auferbauwlichkeyt» verspüren zu lassen. Um dadurch verursachte

«Scandal[e]» zukünftig zu vermeiden, wurden die Pfarrer instruiert, ihr
Kirchenvolk zu häufiger und geschlossener Teilnahme anzuhalten.**

4. Förderer marianischer Frömmigkeit:
Die Wallfahrt nach Oberdorf und die
SOLOTHURNER JESUITEN

Selbst wenn in diesen Mandaten und Anordnungen Kreuzgänge und Pro-

Zessionen nach Oberdorf nicht explizit genannt wurden, waren sie auf-

grund ihrer Bedeutung insbesondere für die Stadt Solothurn doch stets

mitgemeint. Denn dass die Kirche von Oberdorf der wichtigste Gnaden-

und Wallfahrtsort im Umland von Solothurn war, war nicht nur für früh-
neuzeitliche Autoren wie die bereits zitierten Dominikus Ginck oder

Heinrich Murer offensichtlich. Auch die Jesuiten, die Mitte des 17. Jahr-
hunderts in die Stadt berufen wurden, strichen bereits im ersten Jahres-

bericht (litterae annuae), den sie 1646 als Rechenschaftsbericht an die

Ordenszentrale nach Rom sandten, die Oberdörfer Kirche und die dortige
Marienverehrung besonders heraus.** Dabei verglichen die Jesuiten die

Marienfrömmigkeit der Solothurner mit derjenigen der ihnen bestens

vertrauten Bevölkerung der Stadt Luzern, wo der Orden bereits in den

65 StASO: Mandatenbuch 1700-1753, unfol.: Mandat vom 26.4.1709.
66 Der Quellenwert der jesuitischen Jahresberichte, die meistens auf den Ordens-

Chroniken basierten, wurde von der älteren Forschung als beschönigende
Propagandaliteratur eingestuft und deshalb eher wenig berücksichtigt. Neuere

Forschungen hingegen betonen einerseits die Bedeutung dieser Texte für den
Wissenstransfer innerhalb des Ordens und heben andererseits den Nutzen für
kulturhistorische Fragestellungen hervor. Siehe insbesondere Friedrich,
Markus: Der lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im

Jesuitenorden 1540-1773. Frankfurt a. M.-New York 2011; Heiss, Gernot: Die

«litterae annuae» und die «Historiae» der Jesuiten, in: Pauser, Josef / Scheutz,
Martin / Winkelbauer, Thomas (Hrsg.): Quellenkunde der Habsburgermonar-
chie (16.-18. Jahrhundert). Ein exemplarisches Handbuch. Wien-München
2004, 663-674; als Beispiel für eine volkskundliche Arbeit Remling, Ludwig:
Fastnacht und Gegenreformation in Münster. Diarien, Chroniken und litterae
annuae der Jesuiten als Quellen, in: Jahrbuch für Volkskunde 5 (1982), 51-77.



67

1570er-Jahren ein Kollegium gegründet hatte." Wie nämlich die Luzerner

«zur Herrin von Werthenstein» pilgerten, so werde in Solothurn «die al-

lerheiligste Gottesmutter in ihrer Kirche in Oberdorf» von den Gläubigen
verehrt. Diese Kirche, die sich ungefähr eine Meile ausserhalb der Stadt

befinde, werde von Solothurnern fast täglich aus Gelübde aufgesucht."
Ausgehend von dieser Beobachtung soll im Folgenden der Frage nachge-

gangen werden, in welchem Verhältnis katholische Reformkräfte wie die

Jesuiten zum Wunderglauben und der Marienwallfahrt in der Oberdörfer
Kirche standen.

Das erwähnte Zitat aus den litterae annuae ist in mehrerlei Hinsicht

typisch für den Jesuitenorden, der gemeinsam mit den bereits seit 1588

in der Stadt präsenten Kapuzinern die Reform des religiösen Lebens in
Solothurn wesentlich prägte." Denn die Jesuiten sorgten an ihren Wir-
kungsorten nicht nur durch die Gründung von Kollegien für eine Verbes-

serung der Schulverhältnisse und der Glaubenslehre, sondern auch für
eine Intensivierung der Sakramentenspendung und der Verehrung der

Heiligen. Neben der Verehrung ihrer eigenen Ordensheiligen - insbeson-

dere des Ordensgründers Ignatius von Loyola und des Indienmissionars
Franz Xaver - pflegten sie dabei vornehmlich den Kult um die Gottes-

mutter Maria." Zu den Mitteln, mit denen die Jesuiten die marianische

Frömmigkeit zu intensivieren versuchten, zählte zum einen die Gründung
marianischer Bruderschaften und Kongregationen, deren Mitglieder sich

67 Zur Gründung des Luzerner Kollegiums siehe Studhalter, Joseph: Die Jesuiten
in Luzern, 1574-1652. Ein Beitrag zur Geschichte der tridentinischen Reform.
Stans 1973.

68 Archivum Romanum Societatis lesu (ARSI): Germ[ania] Sup[erior], Bd. 69, fol.
425: Litterae annuae Solothurn 1646: «Auxilium ea propter à superis petiit;
D[om]ina Wertensteinia, apud Lucernates interpellata; et ilia ipsa sanctissima
Dei Mater in suo Oberdorffiano templo [...] quotidiano illuc ex voto itinere [...].»
Derselbe Eintrag findet sich auch in der Historia Collegii. Zentralbibliothek
Solothurn (ZBSO): S I 111.1, Historia Collegii Solodorensis, 1646-1768, fol. 2.

69 Eine neuere kulturgeschichtliche Studie zum Wirken der Jesuiten und

Kapuziner in Solothurn fehlt. Zur Berufung der Jesuiten und zum Bau des
Kollegiums siehe Schubiger, Benno: Die Jesuitenkirche in Solothurn.
Geschichte, Bau und Ausstattung der ehemaligen Kollegkirche und des
Jesuitenkollegiums. Solothurn 1987, 25-71. Zur Berufung der Kapuziner siehe
Fischer, Rainald: Die Gründung der Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589.
Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Reform. Freiburg 1955, 240-248.

70 Siehe hierzu am Beispiel Luzerns: Sieber, Dominik: Jesuitische Missionierung,
priesterliche Liebe, sakramentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563 bis
1614. Basel 2005, insbesondere 51-74 und 107-151.

71 Siehe etwa Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern
Germany. Protestant and Catholic Piety, 1500-1648. Cambridge 2009,
199-201.



68

zur regelmässigen Pflege des Marienkults zusammenschlössen." Zum
anderen förderten die Jesuiten Wallfahrten und Prozessionen zu mari-
anischen Gnadenorten. Petrus Canisius (1521-1597) etwa - bekannt als

erster deutschsprachiger Jesuit - veröffentlichte 1577 ein umfangreiches
Werk über Maria, in dem er Wallfahrten zu marianischen Kultstätten als

besondere Werke katholischer Frömmigkeit hervorhob, da Gott an diesen

Orten «seine Gnaden reichlicher» austeile als in anderen Kirchen."
Mit Blick auf diese Absicht des Ordens, marianische Wallfahrten zu

fördern, war der von den Jesuiten propagierte Vergleich der Oberdörfer

Kirche mit Werthenstein und der dortigen Wallfahrt zur Schmerzhaf-

ten Mutter Gottes kein Zufall. Einerseits war Werthenstein für Luzern -
ähnlich wie Oberdorf für Solothurn - das am häufigsten begangene Ziel
städtischer Prozessionen und ein wichtiger Gnadenort für die Laien aus

Stadt und Umland." Andererseits waren die Jesuiten seit Beginn ihrer
Niederlassung in Luzern eng mit dem Wallfahrtsort Werthenstein ver-
bunden. Zwar lehnten sie imJahre 1617 das Ansuchen des Rats ab, mittels
Gründung einer Niederlassung in Werthenstein die geistliche Pilgerbe-

treuung dauerhaft zu übernehmen." Dennoch unterstützten die Jesuiten
als Prediger und Beichtväter im 17. und 18. Jahrhundert insbesondere an
den marianischen Hauptfesten regelmässig die seit 1630 mit der Wall-

fahrtsseelsorge betrauten Franziskaner und inszenierten so ihren Orden
als Förderer marianischer Frömmigkeit in der Luzerner Landschaft."

Ein ähnliches Prinzip von Leistung und Gegenleistung spielte sich

auch zwischen den Solothurner Jesuiten und der Pfarr- und Wallfahrts-
kirche Oberdorf ein. Die Grundlagen für eine gegenseitige Unterstützung
schuf der Solothurner Rat bereits in der Gründungsphase des Jesuiten-

kollegiums. Denn einerseits musste die Pfarrei Oberdorf - wie andere

Pfarreien und geistliche Bruderschaften auf Solothurner Territorium

72 Zu den marianischen Kongregationen siehe die grundlegende Studie von:
Châtellier, Louis: L'Europe des dévots. Paris 1987.

73 Canisius, Petrus: Maria, die unvergleichliche Jungfrau und hochheilige
Gottesgebärerin, übers, von Karl Teich. Warnsdorf 1933, 506f. (Originaltitel:
De Maria Virgine incomparabili et Dei génitrice sacrosancta libri quinque.
Ingolstadt 1577).

74 Zu Werthenstein siehe: Wicki, Hans: Staat - Kirche - Religiosität. Der Kanton
Luzern zwischen barocker Tradition und Aufklärung. Luzern-Stuttgart 1990,
246; Horat, Heinz: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Neue Ausgabe I:

Das Amt Entlebuch. Basel 1987, 378-419.
75 Ebd., 379.
76 Hierzu finden sich zahlreiche Belege in den litterae annuae und der Chronik

des Luzerner Kollegiums.



69

- den Solothurner Rat und das St.-Ursen-Stift finanziell beim Bau des

Jesuitenkollegiums unterstützen, indem sie überschüssige Einkünfte in
einen Fonds für den Unterhalt der Jesuiten einzahlte. Damit konnte das

St.-Ursen-Stift geforderte Leistungen durch seine Pfarreien abdecken."
Andererseits erwartete der Rat von den Jesuiten, dass sie nicht nur in
ihrem Kollegium dieJugend im christlichen Glauben unterwiesen, von der

Kanzel ihrer Kirche predigten und dort Beichtgespräche führten, sondern

im Bedarfsfall auch Pfarrherren und Seelsorger der Solothurner Pfarreien

in diesen Tätigkeiten unterstützten.
Die Kirche Oberdorfgehörte zu den von denJesuiten in dieser Hinsicht

am häufigsten aufgesuchten Gotteshäusern. Die in den Jahresberichten
des Solothurner Kollegiums als «Missionen» oder «Exkursionen» bezeich-

neten Aufenthalte in Oberdorf waren dabei nicht «Volksmissionen» im
eigentlichen Sinn, die auf eine Vermittlung katholischen Glaubenswis-

sens und entsprechender Glaubenspraktiken abgezielt hätten.Vielmehr
lassen diese Einträge in der Ordenschronik darauf schliessen, dass die

Jesuiten über ein Repertoire an Seelsorgern verfügten, die im Bedarfsfall

zur Unterstützung bei der seelsorgerischen Betreuung der Wallfahrer mo-
bilisiert werden konnten.

Damit liess sich die teilweise mangelhafte geistliche Betreuung der

Pilger in Oberdorf entschärfen, die bereits zu Beginn des 17. Jahrhundert
als Problem wahrgenommen worden war, selbst nachdem 1608 mit fi-
nanzieller Unterstützung der Solothurner Marienbruderschaft ein Pfarrer

ständigen Wohnsitz in Oberdorf genommen hatte. Zur besseren Betreu-

ung der Pilger beabsichtigte der Solothurner Rat zu Beginn der 1620er-

Jahre, das Benediktinerkloster Beinwil nach Oberdorf zu verlegen. Zwar

genehmigte Papst Gregor XV. 1621 die Translation des Klosters; das Vor-
haben scheiterte jedoch am Widerstand des Fürstbischofs von Basel, der

77 ZBSO: S II 224/5/13, Cathalogus Ecclesiarum, Fabricarum, & Confraternitatum
ex quibus Capitalia R.R. P.P. Jesuitarum desumpta sunt, Solothurn, 28.1.1664.
Oberdorf stiftete nach Gretzenbach den zweithöchsten Betrag in diesen
Fonds. - Siehe auch Amiet, Bruno / Sigrist, Hans: Solothurnische Geschichte,
Bd. 2: Stadt und Kanton Solothurn von der Reformation bis zum Höhepunkt
des patrizischen Regimes. Solothurn 1976, 374; Schubiger, Jesuitenkirche (wie
Anm. 69), 14.

78 ZBSO: S II 224/5/12, Instrumente oder Vertrag, wie und welcher Gestalt die
Herrn Jesuiter zuo Solothurn auff und angenommen worden, 9.6.1646.

79 Vgl. Johnson, Trevor: Blood, Tears, and Xavier-Water. Jesuit Missionaries and
Popular Religion in the Eighteenth-Century Upper Palatinate, in: Scribner, Bob

/ ders. (Hrsg.): Popular Religion in Germany and Central Europe, 1400-1800.
New York 1996, 183-202.

80 StASO: A 1,111, Ratsmanual 1608, fol. 32: Protokoll vom 4.2.1608.



70

eine Verlegung des Klosters in ein anderes Bistum ablehnte." Erst unter

Vermittlung des päpstlichen Nuntius Alessandro Scappi einigten sich die

verschiedenen Parteien schliesslich auf eine Verlegung des Klosters nach

Mariastein, mit der Absicht, die Pilgerbetreuung am dortigen Wallfahrts-
ort zu gewährleisten. Die Pfarrer von Oberdorf hingegen blieben auf die

Unterstützung ortsfremder Geistlicher angewiesen, so etwa bereits im
17. Jahrhundert auf die der Kapuziner, die jährlich Hostien nach Oberdorf

lieferten."
Eine «Mission» der Jesuiten nach Oberdorf ist in der Ordenschronik

erstmals für das Jahr 1648 belegt, also bereits zwei Jahre nach ihrer Be-

rufung nach Solothurn." Daraus leitete allerdings keiner der beteiligten
Akteure die Aufgabe zu einer permanenten Unterstützung bei der Wall-

fahrtsseelsorge ab, sondern dieJesuiten wurden danach nur unregelmässig
nach Oberdorf gerufen. Darauf deutet ein Eintrag aus dem Jahr 1664 hin,
in dem die Jesuiten festhielten, nach mehreren Jahren Unterbruch wieder

einmal nach Oberdorf gerufen worden zu sein, um in der dortigen Kirche

zu predigen." In der Folge waren die Patres des Ordens insbesondere an
den hohen marianischen Feiertagen oder anderen wichtigen Festtagen
des Kirchenjahres in Oberdorfpräsent, an Tagen also, an denen besonders

zahlreiche Wallfahrer seelsorgerisch betreut werden mussten. 1693 etwa
wurden dieJesuiten an Mariä Heimsuchung nach Oberdorfberufen", 1696

an Mariä Himmelfahrt", 1745 und 1749 jeweils während der Karwoche".
Dass dabei in der Ordenschronik und denlitterae annuae jeweils stereotyp
der grosse Zulaufdes Volkes hervorgehoben wurde, bezeugt nicht nur den

grossen Pilgeraufmarsch, sondern zeigt auch, dass die Jesuiten diesen als

Teil der eigenen Erfolgsgeschichte zu verbuchen suchten.

Die enge Beziehung derJesuiten zu einem Wallfahrtsort wie Oberdorf

ist nicht nur auf den Willen des Ordens, die Verehrung der Gottesmutter

81 Baumann, Verlegung des Klosters Beinwil (wie Anm. 13), 4-8.
82 Diese Hostienlieferungen und die entsprechenden Ausgaben sind in den

erhaltenen Rechnungsbüchern der Kirche Oberdorf für die Jahre 1670-1700
sowie im späten 18. Jahrhundert vermerkt. Dass diese Lieferung regelmässig
erfolgte, zeigt ein Eintrag von 1774/75, dem gemäss die seit mehr als
25 Jahren «ohne Entgeltnis» gelieferten Hostien rückwirkend entschädigt
werden sollten. StASO: Kirche Oberdorf, Rechnungen (für die Jahre 1670-
1700) sowie StASO: Rechnung der Kirche Oberdorf, 1767-1797.

83 ZBSO: S I 111.1, Historia Collegii Solodorensis, fol. 18.

84 Ebd., fol. 58.
85 Ebd., fol. 148.
86 Ebd., fol. 159.
87 Ebd., fol. 269 und 278.



71

zu fördern, zurückzuführen. Vielmehr eigneten sich dieJesuiten aufgrund
ihrer Tätigkeitsfelder und der Ausrichtung des Ordens in besonderem

Masse für die Pilgerseelsorge. Denn die Jesuiten genossen als Beichtvä-

ter Expertenstatus"", was sie als Wallfahrtsseelsorger besonders attraktiv
machte, war doch das Ablegen der Beichte bei einem - wie die Bulle von
1595 vermerkte - «thugentlichen» Priester notwendiger Bestandteil, um
Gnaden und Ablässe zu gewinnen." Zudem teilten die Jesuiten mit dem

Kirchenvolk eine «Kultur des Wunders», die an Gnadenorten in besonde-

rem Masse gepflegt wurde." In diesem Sinne wurden die Jesuiten nicht

nur als Prediger und Wallfahrtsseelsorger nach Oberdorfberufen, sondern

sie integrierten die dortige Kirche auch in ihr eigenes Gnadenrepertoire,
indem sie Oberdorf in den von ihnen initiierten und geleiteten Bitt- und

Dankesprozessionen als Zielort anvisierten. Im Jahre 1714 etwa führten
die Jesuiten zwei Prozessionen zur «wundertätigen Jungfrau» («ad Thau-

maturgam Virginem») in Oberdorf an, mit denen sie in zwei ganz un-
terschiedlichen Anliegen um den Beistand der Gottesmutter baten. Mit
der einen Prozession erhofften sie sich die Unterstützung Marias für das

Verfassen ihres Jahresberichts, während mit der zweiten Prozession Gott
gnädig gestimmt werden sollte, um die grassierende Viehseuche von der

Stadt abzuwenden."

Während solche Wallfahrtsprozessionen unregelmässig einberufen

wurden, Hessen die Jesuiten die von ihnen gegründete und betreute ma-
rianische Kongregation, in der die Studenten des Kollegiums unter dem

Patronat Marias vereinigt waren, regelmässig nach Oberdorfziehen. Diese

Anlässe dienten zum einen allgemein der Pflege marianischer Frömmig-
keit und scheinen sich um 1700 zum festen Bestandteil des Frömmig-
keitsprogramms der marianischen Studentenkongregation entwickelt zu
haben." Zum anderen stellten dieJesuiten und ihre Schüler mittels dieser

88 Sieber, jesuitische Missionierung (wie Anm. 70), 133.
89 StASO: AB 1,46, Missivenbuch 1595, fol. 236f.: Gnad und Ablass von Ihr

päbst. Heiligkeit [...], 17.11.1595.
90 Diese These wurde bislang vor allem an der Art getestet, wie die Jesuiten bei

der Vermittlung ihrer eigenen Glaubenspraktiken, etwa ihres Heiligen Franz
Xaver, auf die Bedürfnisse der Gläubigen nach sakramentalen magischen
Praktiken eingingen. Vgl. insbesondere Johnson, Blood (wie Anm. 79); für die
Eidgenossenschaft am Beispiel Luzerns: Sieber, jesuitische Missionierung (wie
Anm. 70), 107-151.

91 ARSI: Germ. Sup. 83, fol. 132: Litterae annuae Solothurn 1714.
92 ZBSO: I 111.1: Historia Collegii Solodorensis, 1646-1768, fol. 173. In den

nachfolgenden Einträgen ist mehrmals erwähnt, dass die studentische
Kongregation diese Prozessionen «ad suos mores» (nach ihren Bräuchen)
abgehalten habe (Ebd., fol. 250).



72

Prozessionen spezifische Anlässe des Schulkalenders unter die Protektion
Marias. Auch in diesem Fall wurden die Prozessionen nach Oberdorf, die

spätestens seit dem späten 17. Jahrhundert jeweils vor schriftlichen Prü-

fungen abgehalten wurden®", institutionalisiert und bereits zu Beginn des

18. Jahrhunderts «aus gewohnter Sitte» («ex more») durchgeführt". Dies

stellt am Beispiel einer bruderschaftsähnlichen Verbindung nochmals

unter Beweis, welche Bedeutung der Kirche von Oberdorf zu jener Zeit im
religiösen Leben der städtischen Bevölkerung Solothurns zukam.

5. Fazit

Die Kirche von Oberdorf war, so lässt sich ausgehend von den in diesem

Beitrag analysierten Quellen festhalten, in der Frühen Neuzeit einer der

bedeutendsten Gnadenorte im Kanton Solothurn. Dass Oberdorf diese

Bedeutung erlangte, ist einerseits auf die gezielte Förderung durch die

weltlichen und kirchlichen Obrigkeiten zurückzuführen, die in Einklang
mit kirchlichen Reformkräften wie den Jesuiten den Wallfahrtsbetrieb
unterstützten und die geistliche Betreuung der Pilger gewährleisteten.
Der Aufstieg Oberdorfs setzte dabei im späten 16. Jahrhundert ein, als die

Kirche neue Gnaden- und Ablassprivilegien erhielt und neue Prozessionen

initiiert wurden. Dies ist im Zusammenhang mit den zu jenem Zeitpunkt
einsetzenden Bemühungen um Reformen des kirchlichen Lebens zu sehen,

von denen auch die zu jenem Zeitpunkt erlassenen Ordnungsmandate für
religiöse Feste, Kreuzgänge und Prozessionen zeugen.

Andererseits ist die Blütezeit der Kirche als Gnadenort im Zeitalter
zwischen dem Konzil von Trient und der Aufklärung darauf zurückzu-

führen, dass der Glaube an Wunder in der Lebenswelt der frühneuzeitli-
chen Menschen fest verankert war. Denn die Menschen vertrauten sich in
ihren individuellen oder kollektiven Nöten und Ängsten, bei körperlichen
Beschwerden, Krankheiten oder Unfällen Maria an, die im Wallfahrtsort
Oberdorf ihre Wirksamkeit durch Heilungen oder rettendes Eingreifen
unter Beweis stellte. Prozessionen und Wallfahrten zum Marienbild in
der Kirche von Oberdorf gehörten deshalb, so liesse sich abschliessend

resümieren, in der Frühen Neuzeit zu den zentralen Ausdrucksformen des

katholischen Glaubens in Solothurn.

93 Ebd., fol. 142.
94 Ebd., fol. 210 (Eintrag für das Jahr 1712).


	Eine "miraculosische" Kirche Marias : Oberdorf als Gnadenort im konfessionellen Zeitalter

