Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 82 (2009)

Artikel: 400 Jahre Kloster Namen Jesu
Autor: Werner, Sonja Viktoria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

400 JAHRE KLOSTER NAMEN JESU

Vorwort:

Das Kapuzinerinnenkloster Namen Jesu, frither Nominis Jesu, in
Solothurn kann im Jahre 2009 sein vierhundertjihriges Bestehen
feilern. Dieses Jubildaum ist der Anlass fiir die Herausgabe dreier
Archivalien, in denen sich die Geschichte des Konvents konkretisiert
hat. Es handelt sich um die sogenannte Grosse Chronik, die Kleine
Chronik und den Vertrag zum Bau des Klosters. Die Aufzeichnungen
der Grossen Chronik setzen gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts ein,
sie arbeiten aber auch die Griindungszeit auf und fiithren bis in die
zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts. Diejenigen der Kleinen Chronik
berichten Ereignisse aus der Zeit von 1729 bis 1807 aus der sehr per-
sonlichen Sicht zweier Schwestern. In die Friihzeit des Klosters fiihrt
der Bauvertrag zuriick. Dieser élteste Text, ist ein seltenes Beispiel
fir die Durchsetzung der Kapuzinerarchitektur nérdlich der Alpen.

Die Publikation dieser drei Dokumente ist eine Gemeinschaftsar-
beit. Die im Archiv des Klosters schlummernden zum Teil sehr schwer
zu lesenden handschriftlichen Texte wurden von Sonja Victoria
Werner gehoben, entziffert, transkribiert und aufgrund langjéhriger
Klostererfahrung in Fussnoten erldutert. Andreas Roder digitalisierte
diese Umschrift und steuerte die Mehrheit der Illustrationen bei.
Rolf Max Kully iiberarbeitete den Text nach heutigen philologischen
Anspriichen und niherte ithn mit Hilfe von Spezialzeichen der Hand-
schrift an, gleichzeitig straffte und erweiterte er zuriickhaltend die
Anmerkungen. Hans Rindlisbacher erstellte die Indices, erarbeitete
die biographischen und genealogischen Nachweise und erginzte die
Fussnoten.

Ein Aufsatz von Sonja Victoria Werner zur Spiritualitdt gewédhrt
Einblicke in den lingst vergangenen Alltag des Klosters und in die
seelische Verfassung der Frauen, die ihr Leben aus innerster Uber-
zeugung und getragen von der Liebe zu Gott vollig nach den Forde-
rungen der Kirche auszurichten versuchten.

Wir danken dem Historischen Verein des Kantons Solothurn fiir
die Aufnahme dieser Arbeit in sein Jahrbuch 2009.

Die Herausgeber

7



Die Spiritualitit hinter der Klostergeschichte
vom Namen Jesu
und seiner Grossen und Kleinen Chronik

Von Sonja Viktoria Werner

Das Konzil von Trient erstrebte eine straffe Einbindung der Glau-
bigen und besonders der Nonnen in die kirchliche Neuordnung und
Glaubensauffassung. Glauben heisst, alles fiir wahr halten, was die
Kirche zu glauben vorstellt (Katechismus der deutsch-schweizer
Bistiimer bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil). Glaube ist so eine
blosse Unterordnung unter die kirchliche Autoritét (believe).

Die Herrschaft iiber den Geist wird gefordert durch Einbeziehung
des Leiblichen, besonders durch die Klausurvorschriften, wie man
sie in dieser Strenge bis dahin nie gekannt und gehandhabt hatte. Sie
galten aber nur fiir die Nonnenkldster.

Als mehrjdhriger Supervisorin iiber 15 schweizerische Kapuzi-
nerinnenkldster fiel mir auf, dass jede Klostergemeinschaft ihren
mehr oder weniger stark ausgeprigten eignen Charakter hat. Ein
Charakteristikum der Namen-Jesu-Gemeinschaft scheint mir, dass
sie sich in den besonders vielen Bedringnissen und Schwierigkeiten
mit starkem Gottvertrauen nicht unterkriegen liess und sich immer
wieder irgendwie durchschleusen konnte.

Weil ein einziger Schritt iiber die Klausurgrenze ohne Spezial-
beichte und Busse ewige Verdammnis bedeutete, sorgten die ersten
Schwestern fiir einen moglichst grossen Klausurbezirk, obwohl das
finanzielle Konsequenzen hatte. Nach Klausurgesetz sollte auch
niemand von aussen Einblick haben in den Klausurbezirk. Daraus
entstand der sogenannte vom Staal-Streit wegen eines Neubaus an der
Untern Steingrubenstrasse (Klosterarchiv: M 2)

An korperlichen Busswerken war der Gemeinschaft auferlegt:

1. Die Mette, ein ein- bis zweistiindiges Gebet um Mitternacht.
Deshalb schliefen die Schwestern in einem alten zerflickten
Ordenskleid.

2. Jeden Freitag, in den beiden Fastenzeiten auch noch am Mittwoch,
nach der Mette geisselten sich alle Schwestern im vollstindig
verdunkelten Refektorium. Sie beteten dazu auswendig laut die



Ps. Miserere und De profundis und die Vorbeterin ein an Jesu
Geisselung erinnerndes und dafiir dankendes Gebet. Den meisten
Schwestern ging es nicht darum, ihrem Leib sexuelle und andere
leibliche Geliiste auszutreiben, sondern sie gedachten dankbar und
zerknirscht des Leidens Jesu.

Es ist bemerkenswert, dass sich mittelalterliches religioses Brauchtum
und Empfinden in einer streng klausurierten Klostergemeinschaft —
unter kirchlichem Druck — bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts erhal-
ten konnte. Schliesslich stand dahinter, wie hinter manch anderer
kirchlich beeinflussten Lebenseinstellung die Uberzeugung gewisser
antiker Philosophen, dass der Geist wesentlich mehr wert sei als die
Materie, also der Leib. Darum musste der minderwertige Leib ent-
sprechend in Zucht gehalten werden.

Unter allen fiinfzehn franziskanischen Frauenkostern war es das
Kloster Namen Jesu, das diesen Brauch der Geisselung am léangsten
tibte.

Busswerke einzelner waren wie in der Kleinen Chronik Seite sieben
erwahnt: auf einem Scheit knien, Knebel in den Mund, Scherbe um
den Hals gehdngt usw. Wer zu laut auftrat, musste die Schuhe auszie-
hen und sie, am Boden kniend, vor sich hinstellen. Dies alles geschah
jeweils vor versammelter Gemeinschaft. Meist sagte die Frau Mutter
ein kurzes ermahnendes Wort. Dann mussten die Fehlbaren meist mit
ausgebreiteten Armen etwas beten, bis die Frau Mutter sie aufstehen
und an ihren Sitzplatz im Refektorium gehen hiess.

Beim Anhalten (Bitten um Aufnahme ins Noviziat oder zur
Profess) richtete die Frau Mutter vor dem Mittagessen an mehreren
aufeinander folgenden Tagen einige erkldrende, aufmunternde und
ermahnende Worte an die Postulantin, resp. Novizin, iiber das Gebet
und die Gottverbundenheit, das Gemeinschaftsleben und jedes der
drei Geliibde. Wenn sie iiber die Armut gesprochen hatte, versicherte
die Bittstellerin, sie begehre nichts als Mus und Brot und um Got-
teswillen mit ihr Geduld zu haben. Dann ging sie mit ihrem leeren
Suppennapf zuerst zur Frau Mutter, dann zur Frau Helfmutter, zur
Schwester Seniorin und den vier nachéltesten Schwestern. Alle
schopften der zukiinftigen Mitschwester aus threm vollen ein paar
Loffel Suppe in den Essnapf. Eine Symbolhandlung: Man wolle alles
zusammen teilen, in bésen Zeiten auch die lebensnotwendige Suppe.

Das Fasten war durch Regel und Ordenssatzungen geregelt. Die
kleine Fastenzeit dauerte von Martini (11. November) bis Weihnacht,

g



die grosse vom Aschermittwoch bis Ostern. So reichte im Winter-
halbjahr die selbst oder im nahen Umkreis produzierte Nahrung bes-
ser aus. Nahrungsimport gab es nicht. Nebst dem 6konomischen hatte
das Fasten natiirlich auch einen spirituellen Wert: Erinnerung an das
vierzigtagige Faste Jesu in der Wiiste, Reinigung und Schwichung
des Leibes zur Stiarkung des Geistes. Darum ging auch allen hohen
Festen ein Fasttag voraus.

Aus 0konomischen wie spirituellen Griinden gab es in den beiden
Fastenzeiten nie Fleisch und in den iibrigen Zeiten nur am Sonntag,
Dienstag und Donnerstag.

Sanft eindringlicher als die korperlichen Busswerke, war die Ein-
beziehung des Leibes und seiner Sinne ins Gebet.

Beim Betreten des Betchores knieten sich die Schwestern nieder,
verneigten sich so tief, dass sie mit den Handfldchen und der Stirn
den Boden beriihrten. Oft war dies allein ein leibhaftiges Gebet.
Manchmal beteten sie dabei wie ithr Ordensgriinder Franz von Assisi:
«Wir beten dich an, Herr Jesus Christus, und preisen dich. Denn
durch dein heiliges Kreuz hast du die Welt erlost.»

Knien war ein Zeichen der Demut und Ehrfurcht vor Gott und
vermittelte zugleich Bodenkontakt.

Stehen bedeutete Lob, Dank, fiir Gottes Sache einzustehen und:
«Erkenne, Christ, deine Wiirde!» (Leo der Grosse).

Beim Breviergebet wird nach jedem Psalm das Gloria Patri
gebetet. Dabei verneigen sich alle Schwestern leicht und richten sich
wieder auf.

Mit ausgespannten Armen beten erinnert an Jesus am Kreuz,
ebenso ein grosses Kreuz iiber sich schlagen. Hatte man sich die
Finger vorher mit Weihwasser benetzt, war es zugleich Erinnerung an
die Taufe und ein Bekenntnis zu Christus.

Im Héndefalten mit ineinander verschrinkten Fingern liegt fle-
hentliche Bitte und ein Ringen um Ergebenheit. Liegen die Kuppen
der gestreckten Finger nur leicht aufeinander, ist es eine Geste der
Sammlung und Offenheit vor Gott.

Wichtig waren auch Prozessionen: vom Chor aus rings um durch
die vier Kreuzgidnge wieder ins Chor oder in die Muttergottes- oder
die St. Annakapelle oder bei der Mattensegnung ringsum den Klau-
surmauern entlang. Dabei wurde eine Litanei gesungen und entweder
der goldene Baum mit der kleinen schwarzen Madonna oder das
grosse Reliquienkreuz vorangetragen.

Eine weitere Versinnbildlichung Gottes war das Kruzifix. Jede
Schwester hatte eines in der Zelle. Dazu das Jesuskind. Als «Petit

10



Roi» thronte es auf dem mittelsten Platz im Chorgestiihl, dem Ehren-
platz zwischen der Frau Mutter und Frau Helfmutter. An seinem
Namenstag, acht Tage nach Weihnachten, wurde es vor dem Mit-
tagessen in feierlicher Prozession von der Frau Mutter vom Chor ins
Refektorium getragen und auf einen besondern Tisch gesetzt. Beim
Essen wurde es zuerst bedient. Diese Speisen erhielt nachher irgend-
ein Armer, der an der Klosterpforte um Essen bat.

Natiirlich dachten die Schwestern nicht immer daran, was die
Kultbilder und die Gebéarden als Gebet ausdriickten. Aber als Frauen,
die durch das Geliibde der ehelosen Keuschheit auf erotische Zirt-
lichkeiten verzichtet hatten, waren sie fiir leibhaftiges Beten sensi-
bilisiert. Durch das Herumreiten auf genauester vorschriftsgemasser
Ausfiihrung dieser Gebdrden besonders zwischen dem ersten und
zweiten vatikanischen Konzil ging bei manchen der eigentliche, tie-
fere Sinn verloren. Eine berechtigte Aufmiipfigkeit gegen die immer
neuen, die Nonnen unterdriickenden, das zweite Vatikanische Konzil
missachtenden Vorschriften der Kurie in Rom tat im letzten Viertel
des 20. Jahrhunderts ein Ubriges.

Im allgemeinen waren die Schwestern bemiiht, dass aus dem
blossen Filirwahrhalten (believe) Gottvertrauen und Gotteserfahrung
(faith) werde: Da ihnen durch Biicher und Predigten immer wieder
die Holle oder zumindest das Fegefeuer heiss gemacht und Gottes
strafende Gerechtigkeit vor Augen gestellt wurde, hielten sich die
Nonnen desto inniger an Jesus, besonders als Kindlein und in seinem
entbehrungsreichen 6ffentlichen Leben und dann in seinem Leiden
und Sterben. Bei der Professablegung steckte der Priester der jungen
Nonne einen Ring an den Finger mit den Worten: «Ich vermihle dich
Jesus, dem Sohn Gottes.» 1746 schreibt Schwester Alexia Meyer in
ihrer kleinen Chronik: «Mein liebster Jesus!» Dann wird Jesus in der
Kleinen Chronik bis 1807 nie mehr erwidhnt. Vermutlicher Grund:
Der Schmidlin-Prozess in Luzern 1747 muss — besonders fiir Schwe-
ster Alexia — ein Trauma gewesen sein. Danach litt sie an Skrupeln
und allerlei wohl psychosomatischen Unpésslichkeiten.

Dieser Jakob Schmidlin kam als Fuhrmann im Elsass und in Siid-
deutschland mit Pietisten in Kontakt, bekehrte sich zu einem Jesus
verbundenen Leben und ermunterte auch andere, zu Hause in der
Familie und mit Nachbarn zusammen zu beten und die Bibel zu lesen.
Das war Pfarrherren, Regierung und wohl vor allem dem pépstlichen
Legaten nicht geheuer. In einem Schauprozess wurde Schmidlin
verurteilt und hierauf erwiirgt, samt seiner Bibel verbrannt und die
Asche in den Fluss gestreut. Die 70 Mitangeklagten wurden auf ewig

11



aus dem Gebiet der Eidgenossenschaft verbannt. Am 14. Juni 1747
verbot die Luzerner Regierung allen Laien, eine Bibel zu erwerben
oder zu besitzen. Alle Bibeln mussten innert 14 Tagen abgeliefert
werden. Zuwiderhandelnden drohten strengste Strafen.

Wie der Schmidlinprozess und das luzernische Bibelverbot zeigen,
war der Kirche offenbar eine Imitatio Christ, eine innige Nachfolge
Jesu als Mensch, nicht mehr sehr erwiinscht. Im 18. Jahrhundert,
Zeit der Aufkliarung, bezweifelten Freigeister offen die Gottheit
Christi. Darum betonte sie die Kirche umso mehr. Auf Grund
von Privatoffenbarungen einer Nonne im Kloster der Visitation in
Paray-le-Monial (Burgund) akzeptierte, ja forderte die Kirche die
Herz-Jesu Verehrung. Jesus wurde so verehrt und geliebt, aber nicht
mehr direkt in seinem menschlichen Leben, sondern abstrahiert
als Herz des Gottessohnes. Durch das benachbarte Kloster Visita-
tion wurden die Namen-Jesu-Schwestern auf diese neue Andacht
aufmerksam. Im 19. Jahrhundert wurde der erste Freitag im Monat
als Herz-Jesu-Freitag eingefiihrt. Als kleiner Ersatz fiir die Mette,
die nun am Abend statt um Mitternacht gebetet wurde, hielten die
Schwestern abwechselnd Anbetung vor der Monstranz in der Nacht
vom Donnerstag auf den Herz-Jesu-Freitag. Der Juni wurde zum
Herz-Jesu-Monat, wie der Mai zum Marienmonat.

Etwas weniger abstrakt war die besonders im 19. Jahrhundert
gepflegte Andacht zum heiligen Antlitz Jesu. Nach einer Legende
reichte eine Frau, Veronika, dem zum Tod verurteilten Jesus ein
Tuch, damit er sich sein Gesicht abwischen konnte. Das Abbild seines
blutigen Antlitzes blieb am Tuch haften. Im 19. Jahrhundert hatte
fast jede Namen-Jesu-Schwester ein solches Bild (als Kupferstich) in
der Zelle und bis nach Mitte des 20. Jahrhunderts trug immer eine
Schwester den Namen Veronika.

Diese und die Herz-Jesu-Andacht schwichten den Bezug zu
Jesus als Mensch in seinem Erdenleben, wie es in den Evangelien
beschrieben ist. Das machte es den Nonnen schwerer, dass ithr Glaube
nicht nur ein kirchentreues Fiirwahrhalten blieb, sondern zu einer
personlichen, vertrauenden Gottesbeziehung wurde. Die folgenden
drei Texte aus der kleinen und grossen Klosterchronik zeigen diesen
Wandlungsprozess:

In diesem Jahr 1790 habe ich endlich den 26 augst gantz allein
die hl Exercitia angefangen und mit der gnad gottes vollendet: so
hat alles ein End, alle beschwerden so ich die 3 vergangenen Jahr
gehabt ... und ich befinde mich aller sorgen und grosser verantwor-
tung gantz enthebt ... wer ware es, der mir in den grosten Engsten

12



beschwdrnussen betrangnussen verlassenheiten Rath und Hilff so
vitterlich geleistet, ach nit ein montsch, sunder du allein o gott warest
mein starcke Hilf und mein einziger trost, da mir scheinte alles ver-
loren zuo sein ohne einige Hilf, reichtest du mir dein Vatterhand, und

die Hilf munteret schon wider auf mein versunckenes Hertz ... (vgl.
Kleine Chronik S. 209f.)

Rund 60 Jahre spiter berichtete die Chronistin iiber eine gliicklich
tiberstandene Bedrohung:

Ao. 1849 ist vom kleinen Rath beschlossen worden, dass unser
Kloster zu einer Irrenanstalt soll genommen werden, und dass wir auf
kiinftigen Merz ausziehen miissten.

Wir nahmen wie wohl zu denken ist aus allen Krdiften unsere
Zuflucht zum lieben Gott. Alle Schwestern sagten, sie wollten gerne
in Zukunft zufrieden sein, wenn sie schon nichts anderes hdtten als
Kartofeln, wenn sie nur nicht aus dem Kloster miissten. Die gegen-
wdrtigen und zukiinftigen Schwestern sollen daran denken. Als diese
wichtige Angelegenheit vor den grossen Rath gekommen ist, hat ...
dann der weit grossere Theil den Beschluss vom kleinen Rath ver-
worfen. ... Unser Knecht ist dem Beschluss auf dem Rathhaus beige-
wohnet, und kam eilens uns diese grosse Freude zu verkiinden, es war
Mittags um 12 Uhr. Wir sind alle auf die Emporkirche gegangen, und
haben mit der Orgel das Te Deum Laudamus und das Salve Regina
gesungen und dem l. Gott aus allen Krdften gedanket, dass er unser
Gebet erhdret hat. Nachher hat die Regierung die Rosegg zu einer

Jrrenanstalt gekauft. Laudate Dominum omnes Gentes (vgl. Grosse
Chronik S. 149)

Zu Beginn des 20. Jh. tont der Bericht iiber die Rettung aus einer
bedrohlichen Lage so:

Im Monat Mai des Jahres 1904 fand die Neuwahl des Kantonsrates
statt. Da bangten wir sehr fiir den Fortbestand unseres Klosters. Um
den Schutz des Hochheiligen Herzens Jesu auf dasselbe herabzuzie-
hen, wurden die an Sonn- und Feiertagen eingefiihrten Anbetungs-
stunden auch auf den 1. Freitag eines jeden Monats ausgedehnt. Und
wirklich hat der liebe Gott unser Heiligtum beschiitzt und die Wahlen
glinstiger ausfallen lassen, als man vermutete. (vgl. Grosse Chronik
S. 166)

Die Klosterschule aber schiffie friedlich weiter unter den freund-
lichen Strahlen des heiligsten Namens Jesu durch die tiickischen
Wellen einer klosterfeindlichen Zeit und erfreute sich auch ferner
seines ganz sichtbaren Schutzes. (vgl. Grosse Chronik S. 164)

13



Einzelne Schwestern aus biduerlichen Verhiltnissen bewahrten
sich ihren einfachen (als Gegensatz zu einem zwiespiltigen) glau-
bigen Bezug zu Gott, zu Jesus und seiner Mutter, unangefochten
von Aufkldrung, Darwin, technischem und naturwissenschaftlichem
Fortschrittsglauben, die die Bibel — genauer gesagt, deren kirchliche
Auslegung — grundsitzlich in Frage stellten. Die katholische Kirche
suchte die Losung der Probleme in der Unfehlbarkeitserklarung des
Papstes, und viele Katholiken bis etwa Mitte des 20. Jahrhunderts
hielten an ihrer starken Bindung an Papst und Kirche fest. Thnen
war es untersagt sich mit all den neuzeitlichen, dringenden Fragen
auseinander zu setzen.

Die grossen politischen und sozialen Umbriiche nach den beiden
Weltkriegen, die Emanzipation der Frauen, viele neue naturwissen-
schaftliche, philosophische, theologische, historisch-archiologische
Einsichten stellten und stellen Organisationsform und Lehren der
christlichen Kirchen in Frage. Es gab keine Reformation wie im
16. Jahrhundert, aber einen stillen Massenauszug der Gldubigen
aus den Kirchen. Die meisten Nonnen, die vor oder bald nach dem
2. Weltkrieg ins Kloster eingetreten waren, nahmen diesen Umbruch
mehr stimmungsmaéssig als in personlicher geistiger Auseinanderset-
zung auf. So konnte kein wesentlicher spiritueller Wandel geschehen.
Die Uberalterung der K1dster kommt nicht nur daher, dass den jungen
Frauen heute viel mehr Moglichkeiten offen stehen, das Leben fiir sie
bequemer ist und sie sich nicht mehr auf Lebenszeit binden wollen:
Die letzte Ursache scheint mir im Spirituellen zu liegen.

14



	400 Jahre Kloster Namen Jesu
	Vorwort
	Die Spiritualität hinter der Klostergeschichte vom Namen Jesu und seiner Grossen und Kleinen Chronik


