
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 82 (2009)

Artikel: 400 Jahre Kloster Namen Jesu

Autor: Werner, Sonja Viktoria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


400 JAHRE KLOSTER NAMEN JESU

Vorwort:

Das Kapuzinerinnenkloster Namen Jesu, früher Nominis Jesu, in
Solothurn kann im Jahre 2009 sein vierhundertjähriges Bestehen
feiern. Dieses Jubiläum ist der Anlass für die Herausgabe dreier
Archivalien, in denen sich die Geschichte des Konvents konkretisiert
hat. Es handelt sich um die sogenannte Grosse Chronik, die Kleine
Chronik und den Vertrag zum Bau des Klosters. Die Aufzeichnungen
der Grossen Chronik setzen gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts ein,
sie arbeiten aber auch die Gründungszeit auf und führen bis in die
zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts. Diejenigen der Kleinen Chronik
berichten Ereignisse aus der Zeit von 1729 bis 1807 aus der sehr
persönlichen Sicht zweier Schwestern. In die Frühzeit des Klosters führt
der Bauvertrag zurück. Dieser älteste Text, ist ein seltenes Beispiel
für die Durchsetzung der Kapuzinerarchitektur nördlich der Alpen.

Die Publikation dieser drei Dokumente ist eine Gemeinschaftsarbeit.

Die im Archiv des Klosters schlummernden zum Teil sehr schwer

zu lesenden handschriftlichen Texte wurden von Sonja Victoria
Werner gehoben, entziffert, transkribiert und aufgrund langjähriger
Klostererfahrung in Fussnoten erläutert. Andreas Röder digitalisierte
diese Umschrift und steuerte die Mehrheit der Illustrationen bei.
Rolf Max Kully überarbeitete den Text nach heutigen philologischen
Ansprüchen und näherte ihn mit Hilfe von Spezialzeichen der
Handschrift an, gleichzeitig straffte und erweiterte er zurückhaltend die
Anmerkungen. Hans Rindlisbacher erstellte die Indices, erarbeitete
die biographischen und genealogischen Nachweise und ergänzte die
Fussnoten.

Ein Aufsatz von Sonja Victoria Werner zur Spiritualität gewährt
Einblicke in den längst vergangenen Alltag des Klosters und in die
seelische Verfassung der Frauen, die ihr Leben aus innerster
Überzeugung und getragen von der Liebe zu Gott völlig nach den

Forderungen der Kirche auszurichten versuchten.
Wir danken dem Historischen Verein des Kantons Solothurn für

die Aufnahme dieser Arbeit in sein Jahrbuch 2009.

Die Herausgeber



Die Spiritualität hinter der Klostergeschichte
vom Namen Jesu

und seiner Grossen und Kleinen Chronik

Von Sonja Viktoria Werner

Das Konzil von Trient erstrebte eine straffe Einbindung der Gläubigen

und besonders der Nonnen in die kirchliche Neuordnung und
Glaubensauffassung. Glauben heisst, alles für wahr halten, was die
Kirche zu glauben vorstellt (Katechismus der deutsch-schweizer
Bistümer bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil). Glaube ist so eine
blosse Unterordnung unter die kirchliche Autorität (believe).

Die Herrschaft über den Geist wird gefördert durch Einbeziehung
des Leiblichen, besonders durch die Klausurvorschriften, wie man
sie in dieser Strenge bis dahin nie gekannt und gehandhabt hatte. Sie

galten aber nur für die Nonnenklöster.
Als mehrjähriger Supervisorin über 15 schweizerische

Kapuzinerinnenklöster fiel mir auf, dass jede Klostergemeinschaft ihren
mehr oder weniger stark ausgeprägten eignen Charakter hat. Ein
Charakteristikum der Namen-Jesu-Gemeinschaft scheint mir, dass

sie sich in den besonders vielen Bedrängnissen und Schwierigkeiten
mit starkem Gottvertrauen nicht unterkriegen liess und sich immer
wieder irgendwie durchschleusen konnte.

Weil ein einziger Schritt über die Klausurgrenze ohne Spezial-
beichte und Busse ewige Verdammnis bedeutete, sorgten die ersten
Schwestern für einen möglichst grossen Klausurbezirk, obwohl das

finanzielle Konsequenzen hatte. Nach Klausurgesetz sollte auch
niemand von aussen Einblick haben in den Klausurbezirk. Daraus
entstand der sogenannte vom Staal-Streit wegen eines Neubaus an der
Untern Steingrubenstrasse (Klosterarchiv: M 2)

An körperlichen Busswerken war der Gemeinschaft auferlegt:

1. Die Mette, ein ein- bis zweistündiges Gebet um Mitternacht.
Deshalb schliefen die Schwestern in einem alten zerflickten
Ordenskleid.

2. Jeden Freitag, in den beiden Fastenzeiten auch noch am Mittwoch,
nach der Mette geisselten sich alle Schwestern im vollständig
verdunkelten Refektorium. Sie beteten dazu auswendig laut die



Ps. Miserere und De profundis und die Vorbeterin ein an Jesu

Geisselung erinnerndes und dafür dankendes Gebet. Den meisten
Schwestern ging es nicht darum, ihrem Leib sexuelle und andere

leibliche Gelüste auszutreiben, sondern sie gedachten dankbar und
zerknirscht des Leidens Jesu.

Es ist bemerkenswert, dass sich mittelalterliches religiöses Brauchtum
und Empfinden in einer streng klausurierten Klostergemeinschaft -
unter kirchlichem Druck - bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts erhalten

konnte. Schliesslich stand dahinter, wie hinter manch anderer
kirchlich beeinflussten Lebenseinstellung die Überzeugung gewisser
antiker Philosophen, dass der Geist wesentlich mehr wert sei als die
Materie, also der Leib. Darum musste der minderwertige Leib
entsprechend in Zucht gehalten werden.

Unter allen fünfzehn franziskanischen Frauenköstern war es das

Kloster Namen Jesu, das diesen Brauch der Geisselung am längsten
übte.

Busswerke einzelner waren wie in der Kleinen Chronik Seite sieben
erwähnt: auf einem Scheit knien, Knebel in den Mund, Scherbe um
den Hals gehängt usw. Wer zu laut auftrat, musste die Schuhe ausziehen

und sie, am Boden kniend, vor sich hinstellen. Dies alles geschah

jeweils vor versammelter Gemeinschaft. Meist sagte die Frau Mutter
ein kurzes ermahnendes Wort. Dann mussten die Fehlbaren meist mit
ausgebreiteten Armen etwas beten, bis die Frau Mutter sie aufstehen
und an ihren Sitzplatz im Refektorium gehen hiess.

Beim Anhalten (Bitten um Aufnahme ins Noviziat oder zur
Profess) richtete die Frau Mutter vor dem Mittagessen an mehreren
aufeinander folgenden Tagen einige erklärende, aufmunternde und
ermahnende Worte an die Postulantin, resp. Novizin, über das Gebet
und die Gottverbundenheit, das Gemeinschaftsleben und jedes der
drei Gelübde. Wenn sie über die Armut gesprochen hatte, versicherte
die Bittstellerin, sie begehre nichts als Mus und Brot und um
Gotteswillen mit ihr Geduld zu haben. Dann ging sie mit ihrem leeren

Suppennapf zuerst zur Frau Mutter, dann zur Frau Helfmutter, zur
Schwester Seniorin und den vier nachältesten Schwestern. Alle
schöpften der zukünftigen Mitschwester aus ihrem vollen ein paar
Löffel Suppe in den Essnapf. Eine Symbolhandlung: Man wolle alles

zusammen teilen, in bösen Zeiten auch die lebensnotwendige Suppe.
Das Fasten war durch Regel und Ordenssatzungen geregelt. Die

kleine Fastenzeit dauerte von Martini (11. November) bis Weihnacht,



die grosse vom Aschermittwoch bis Ostern. So reichte im
Winterhalbjahr die selbst oder im nahen Umkreis produzierte Nahrung besser

aus. Nahrungsimport gab es nicht. Nebst dem ökonomischen hatte
das Fasten natürlich auch einen spirituellen Wert: Erinnerung an das

vierzigtägige Faste Jesu in der Wüste, Reinigung und Schwächung
des Leibes zur Stärkung des Geistes. Darum ging auch allen hohen
Festen ein Fasttag voraus.

Aus ökonomischen wie spirituellen Gründen gab es in den beiden
Fastenzeiten nie Fleisch und in den übrigen Zeiten nur am Sonntag,
Dienstag und Donnerstag.

Sanft eindringlicher als die körperlichen Busswerke, war die
Einbeziehung des Leibes und seiner Sinne ins Gebet.

Beim Betreten des Betchores knieten sich die Schwestern nieder,
verneigten sich so tief, dass sie mit den Handflächen und der Stirn
den Boden berührten. Oft war dies allein ein leibhaftiges Gebet.
Manchmal beteten sie dabei wie ihr Ordensgründer Franz von Assisi:
«Wir beten dich an, Herr Jesus Christus, und preisen dich. Denn
durch dein heiliges Kreuz hast du die Welt erlöst.»

Knien war ein Zeichen der Demut und Ehrfurcht vor Gott und
vermittelte zugleich Bodenkontakt.

Stehen bedeutete Lob, Dank, für Gottes Sache einzustehen und:
«Erkenne, Christ, deine Würde!» (Leo der Grosse).

Beim Breviergebet wird nach jedem Psalm das Gloria Patri
gebetet. Dabei verneigen sich alle Schwestern leicht und richten sich
wieder auf.

Mit ausgespannten Armen beten erinnert an Jesus am Kreuz,
ebenso ein grosses Kreuz über sich schlagen. Hatte man sich die

Finger vorher mit Weihwasser benetzt, war es zugleich Erinnerung an
die Taufe und ein Bekenntnis zu Christus.

Im Händefalten mit ineinander verschränkten Fingern liegt
flehentliche Bitte und ein Ringen um Ergebenheit. Liegen die Kuppen
der gestreckten Finger nur leicht aufeinander, ist es eine Geste der
Sammlung und Offenheit vor Gott.

Wichtig waren auch Prozessionen: vom Chor aus rings um durch
die vier Kreuzgänge wieder ins Chor oder in die Muttergottes- oder
die St. Annakapelle oder bei der Mattensegnung ringsum den
Klausurmauern entlang. Dabei wurde eine Litanei gesungen und entweder
der goldene Baum mit der kleinen schwarzen Madonna oder das

grosse Reliquienkreuz vorangetragen.
Eine weitere Versinnbildlichung Gottes war das Kruzifix. Jede

Schwester hatte eines in der Zelle. Dazu das Jesuskind. Als «Petit

10



Roi» thronte es auf dem mittelsten Platz im Chorgestühl, dem Ehrenplatz

zwischen der Frau Mutter und Frau Helfmutter. An seinem

Namenstag, acht Tage nach Weihnachten, wurde es vor dem

Mittagessen in feierlicher Prozession von der Frau Mutter vom Chor ins
Refektorium getragen und auf einen besondern Tisch gesetzt. Beim
Essen wurde es zuerst bedient. Diese Speisen erhielt nachher irgendein

Armer, der an der Klosterpforte um Essen bat.
Natürlich dachten die Schwestern nicht immer daran, was die

Kultbilder und die Gebärden als Gebet ausdrückten. Aber als Frauen,
die durch das Gelübde der ehelosen Keuschheit auf erotische
Zärtlichkeiten verzichtet hatten, waren sie für leibhaftiges Beten
sensibilisiert. Durch das Herumreiten auf genauester vorschriftsgemässer
Ausführung dieser Gebärden besonders zwischen dem ersten und
zweiten vatikanischen Konzil ging bei manchen der eigentliche,
tiefere Sinn verloren. Eine berechtigte Aufmüpfigkeit gegen die immer
neuen, die Nonnen unterdrückenden, das zweite Vatikanische Konzil
missachtenden Vorschriften der Kurie in Rom tat im letzten Viertel
des 20. Jahrhunderts ein Übriges.

Im allgemeinen waren die Schwestern bemüht, dass aus dem
blossen Fürwahrhalten (believe) Gottvertrauen und Gotteserfahrung
(faith) werde: Da ihnen durch Bücher und Predigten immer wieder
die Hölle oder zumindest das Fegefeuer heiss gemacht und Gottes
strafende Gerechtigkeit vor Augen gestellt wurde, hielten sich die
Nonnen desto inniger an Jesus, besonders als Kindlein und in seinem

entbehrungsreichen öffentlichen Leben und dann in seinem Leiden
und Sterben. Bei der Professablegung steckte der Priester der jungen
Nonne einen Ring an den Finger mit den Worten: «Ich vermähle dich
Jesus, dem Sohn Gottes.» 1746 schreibt Schwester Alexia Meyer in
ihrer kleinen Chronik: «Mein liebster Jesus!» Dann wird Jesus in der
Kleinen Chronik bis 1807 nie mehr erwähnt. Vermutlicher Grund:
Der Schmidlin-Prozess in Luzern 1747 muss - besonders für Schwester

Alexia - ein Trauma gewesen sein. Danach litt sie an Skrupeln
und allerlei wohl psychosomatischen Unpässlichkeiten.

Dieser Jakob Schmidlin kam als Fuhrmann im Elsass und in
Süddeutschland mit Pietisten in Kontakt, bekehrte sich zu einem Jesus

verbundenen Leben und ermunterte auch andere, zu Hause in der
Familie und mit Nachbarn zusammen zu beten und die Bibel zu lesen.

Das war Pfarrherren, Regierung und wohl vor allem dem päpstlichen
Legaten nicht geheuer. In einem Schauprozess wurde Schmidlin
verurteilt und hierauf erwürgt, samt seiner Bibel verbrannt und die
Asche in den Fluss gestreut. Die 70 Mitangeklagten wurden auf ewig

11



aus dem Gebiet der Eidgenossenschaft verbannt. Am 14. Juni 1747

verbot die Luzerner Regierung allen Laien, eine Bibel zu erwerben
oder zu besitzen. Alle Bibeln mussten innert 14 Tagen abgeliefert
werden. Zuwiderhandelnden drohten strengste Strafen.

Wie der Schmidlinprozess und das luzernische Bibelverbot zeigen,
war der Kirche offenbar eine Imitatio Christ, eine innige Nachfolge
Jesu als Mensch, nicht mehr sehr erwünscht. Im 18. Jahrhundert,
Zeit der Aufklärung, bezweifelten Freigeister offen die Gottheit
Christi. Darum betonte sie die Kirche umso mehr. Auf Grund
von Privatoffenbarungen einer Nonne im Kloster der Visitation in
Paray-le-Monial (Burgund) akzeptierte, ja förderte die Kirche die
Herz-Jesu Verehrung. Jesus wurde so verehrt und geliebt, aber nicht
mehr direkt in seinem menschlichen Leben, sondern abstrahiert
als Herz des Gottessohnes. Durch das benachbarte Kloster Visitation

wurden die Namen-Jesu-Schwestern auf diese neue Andacht
aufmerksam. Im 19. Jahrhundert wurde der erste Freitag im Monat
als Herz-Jesu-Freitag eingeführt. Als kleiner Ersatz für die Mette,
die nun am Abend statt um Mitternacht gebetet wurde, hielten die
Schwestern abwechselnd Anbetung vor der Monstranz in der Nacht

vom Donnerstag auf den Herz-Jesu-Freitag. Der Juni wurde zum
Herz-Jesu-Monat, wie der Mai zum Marienmonat.

Etwas weniger abstrakt war die besonders im 19. Jahrhundert
gepflegte Andacht zum heiligen Antlitz Jesu. Nach einer Legende
reichte eine Frau, Veronika, dem zum Tod verurteilten Jesus ein
Tuch, damit er sich sein Gesicht abwischen konnte. Das Abbild seines

blutigen Antlitzes blieb am Tuch haften. Im 19. Jahrhundert hatte
fast jede Namen-Jesu-Schwester ein solches Bild (als Kupferstich) in
der Zelle und bis nach Mitte des 20. Jahrhunderts trug immer eine
Schwester den Namen Veronika.

Diese und die Herz-Jesu-Andacht schwächten den Bezug zu
Jesus als Mensch in seinem Erdenleben, wie es in den Evangelien
beschrieben ist. Das machte es den Nonnen schwerer, dass ihr Glaube
nicht nur ein kirchentreues Fürwahrhalten blieb, sondern zu einer
persönlichen, vertrauenden Gottesbeziehung wurde. Die folgenden
drei Texte aus der kleinen und grossen Klosterchronik zeigen diesen

Wandlungsprozess:
In diesem Jahr 1790 habe ich endlich den 26 augst gantz allein

die hl Exercitia angefangen und mit der gnad gottes vollendet: so
hat alles ein End, alle beschwerden so ich die 3 vergangenen Jahr
gehabt... und ich befinde mich aller sorgen und grosser Verantwortung

gantz enthebt wer ware es, der mir in den grasten Engsten

12



beschwärnussen betrangnussen Verlassenheiten Rath und Hilff so
vätterlich geleistet, ach nit ein möntsch, sunder du allein o gott wärest
mein starcke Hilf und mein einziger trost, da mir scheinte alles
verloren zuo sein ohne einige Hilf, reichtest du mir dein Vatterhand, und
die Hilf munteret schon wider auf mein versunckenes Hertz (vgl.
Kleine Chronik S. 209f.)

Rund 60 Jahre später berichtete die Chronistin über eine glücklich
überstandene Bedrohung:

Ao. 1849 ist vom kleinen Rath beschlossen worden, dass unser
Kloster zu einer Irrenanstalt soll genommen werden, und dass wir auf
künftigen Merz ausziehen mussten.

Wir nahmen wie wohl zu denken ist aus allen Kräften unsere
Zuflucht zum lieben Gott. Alle Schwestern sagten, sie wollten gerne
in Zukunft zufrieden sein, wenn sie schon nichts anderes hätten als
Kartofeln, wenn sie nur nicht aus dem Kloster mussten. Die
gegenwärtigen und zukünftigen Schwestern sollen daran denken. Als diese

wichtige Angelegenheit vor den grossen Rath gekommen ist, hat
dann der weit grössere Theil den Beschluss vom kleinen Rath
verworfen. Unser Knecht ist dem Beschluss aufdem Rathhaus
beigewohnet, und kam eilens uns diese grosse Freude zu verkünden, es war
Mittags um 12 Uhr. Wir sind alle aufdie Emporkirche gegangen, und
haben mit der Orgel das Te Deum Laudamus und das Salve Regina
gesungen und dem l. Gott aus allen Kräften gedanket, dass er unser
Gebet erhöret hat. Nachher hat die Regierung die Rosegg zu einer
Jrrenanstalt gekauft. Laudate Dominum omnes Gentes (vgl. Grosse
Chronik S. 149)

Zu Beginn des 20. Jh. tönt der Bericht über die Rettung aus einer
bedrohlichen Lage so:

Im Monat Mai des Jahres 1904fand die Neuwahl des Kantonsrates
statt. Da bangten wir sehr für den Fortbestand unseres Klosters. Um
den Schutz des Hochheiligen Herzens Jesu aufdasselbe herabzuziehen,

wurden die an Sonn- und Feiertagen eingeführten Anbetungsstunden

auch aufden 1. Freitag eines jeden Monats ausgedehnt. Und
wirklich hat der liebe Gott unser Heiligtum beschützt und die Wahlen

günstiger ausfallen lassen, als man vermutete, (vgl. Grosse Chronik
S. 166)

Die Klosterschule aber schiffte friedlich weiter unter den freundlichen

Strahlen des heiligsten Namens Jesu durch die tückischen
Wellen einer klosterfeindlichen Zeit und erfreute sich auch ferner
seines ganz sichtbaren Schutzes, (vgl. Grosse Chronik S. 164)

13



Einzelne Schwestern aus bäuerlichen Verhältnissen bewahrten
sich ihren einfachen (als Gegensatz zu einem zwiespältigen)
gläubigen Bezug zu Gott, zu Jesus und seiner Mutter, unangefochten
von Aufklärung, Darwin, technischem und naturwissenschaftlichem
Fortschrittsglauben, die die Bibel - genauer gesagt, deren kirchliche
Auslegung - grundsätzlich in Frage stellten. Die katholische Kirche
suchte die Lösung der Probleme in der Unfehlbarkeitserklärung des

Papstes, und viele Katholiken bis etwa Mitte des 20. Jahrhunderts
hielten an ihrer starken Bindung an Papst und Kirche fest. Ihnen

war es untersagt sich mit all den neuzeitlichen, drängenden Fragen
auseinander zu setzen.

Die grossen politischen und sozialen Umbrüche nach den beiden

Weltkriegen, die Emanzipation der Frauen, viele neue naturwissenschaftliche,

philosophische, theologische, historisch-archäologische
Einsichten stellten und stellen Organisationsform und Lehren der
christlichen Kirchen in Frage. Es gab keine Reformation wie im
16. Jahrhundert, aber einen stillen Massenauszug der Gläubigen
aus den Kirchen. Die meisten Nonnen, die vor oder bald nach dem
2. Weltkrieg ins Kloster eingetreten waren, nahmen diesen Umbruch
mehr stimmungsmässig als in persönlicher geistiger Auseinandersetzung

auf. So konnte kein wesentlicher spiritueller Wandel geschehen.
Die Überalterung der Klöster kommt nicht nur daher, dass den jungen
Frauen heute viel mehr Möglichkeiten offen stehen, das Leben für sie

bequemer ist und sie sich nicht mehr auf Lebenszeit binden wollen:
Die letzte Ursache scheint mir im Spirituellen zu liegen.

14


	400 Jahre Kloster Namen Jesu
	Vorwort
	Die Spiritualität hinter der Klostergeschichte vom Namen Jesu und seiner Grossen und Kleinen Chronik


