Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 70 (1997)

Artikel: Das Kloster Beinwil-Mariastein von 1765 bis 1815
Autor: Luber, Alban Norbert

Kapitel: 6: Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zidhlen. Zudem berichtet er von einem auswértigen Engagement aller
musikalisch gewandten Schiiler und Patres.**

Uber den Rahmen der feierlichen Gestaltung der Gottesdienste
hinaus, wie sie in der Tradition des benediktinischen Monchtums
stand, hatte die Musik im Kloster einen Unterhaltungszweck. Auch
hierbei stand Mariastein ganz in der Tradition der siiddeutschen und
schweizerischen Benediktinerabteien.

6. Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

6.1 Mariastein als Wallfahrtsort

Mariastein als Kloster hatte eine lokale und regionale Bedeutung,
als Wallfahrtsort aber eine internationale. Fiir die Bevolkerung war
vor allem der Pilgerort von Gewicht, der deshalb mitunter die obrig-
keitliche Aufmerksamkeit auf sich zog. Die Zahl der jidhrlichen Pilger
im 18. Jh. wird auf etwa 50-60000 geschitzt**, was im Vergleich
mit der Einwohnerzahl des Standes Solothurn, die damals 45300
betrug>’, eine beachtliche Zahl ist. Fiir Einsiedeln wurde fiir den
Zeitraum zwischen 1734 und 1771 eine jdhrliche Pilgerzahl von
150000 Personen errechnet.!

% Vogt, Martin, Erinnerungen eines wandernden Musikers, Basel 1971, 72-73: «Herr
Prilat Placidus war grosser Liebhaber der Musik, und da schon seit einigen
Jahren ein Knabeninstitut wieder errichtet war, war es leicht, die Musik wieder
emporzubringen. ... Pater Columban war sehr guter Klarinettist, und wir brachten
es so weit, dass wir schon an Fastnacht eine kleine Operette, «Der Telegraph»,
mit schwacher Instrumentalbegleitung auffiihren konnten. Beim Sopran und Alt
waren immer ausgezeichnete Stimmen. ... An den drei Pfingsttagen wurde in
Dornach bei den Kapuzinern die Seligsprechung des Bruders Krispin gefeiert,
wo wir an drei Tagen Amt und Vesper mit Instrumentalmusik machten. Alle Reli-
giosen und Studenten aus Mariastein. die Musiker waren, befanden sich an diesen
drei Tagen in Dornach. Das war wirklich ein seliges Leben, und hitte diese Feier-
lichkeit nur noch drei Tage gedauert, so wiren wir alle selig geworden.»

¥ BMA 38 B, 522. Diese Angabe stammt aus dem Manuskript eines Wallfahrts- und

Gebetsbuches ungefdhr Beginn des 19. Jh. Die élteste Angabe, auf die sich die

spéateren Autoren alle stiitzen: Gink. Dominikus, Lapis probatus angularis Mariae.

Bewihrter Eck- und Gnadenstein Mariae. Das ist griindlich wahrhafter und

umstandlicher Entwurf und Beschreibung der wunderthitigen heiligen Wallstatt

zu U. Lieben Frauen im Stein, Pruntrut (1693) 1751, 53. Die zweite Auflage (1751)

wurde von P. Leo Wegbecher (1682-1755) redigiert und umgearbeitet. Da er auf

dem Titelblatt nicht erwihnt ist, zitieren wir dieses Werk weiterhin unter dem Au-
tor Dominikus Gink.

Braun, R., Ancien Régime, 21.

Ringholz, Odilo, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Ein

Beitrag zur Kulturgeschichte. Freiburg i. Br. 1896, 80—83. Es kann sich hierbei nur

um Schétzungen handeln. Als Grundlage dient die Kommunikantenzahl. Von ihr

5

25

190



Das ausgehende 18. Jh. gilt als Zeit, in der sich die Grundsitze der
Aufklédrung, also auch eine gewisse Wallfahrtsfeindlichkeit, in den un-
teren Volksschichten verbreiten. Schwankungen der Wallfahrtsbliite
sind aber auch auf soziale und wirtschaftliche Verdnderungen zurtick-
zufiithren. Zeiten wirtschaftlicher Not haben der Wallfahrt eher ge-
schadet, Zeiten vermehrten gesellschaftlichen Drucks auf die gldaubi-
gen Katholiken fordern deren Zusammenhalt und deshalb auch die
Wallfahrt. So lésst sich in der statistisch besser iiberlieferten Einsied-
ler Wallfahrt deutlich zeigen, dass die Zeit der revolutiondren Um-
briiche in Frankreich und spiter die Zeit des Kulturkampfes eine
Bliite der Wallfahrten mit sich brachte. Demgegeniiber waren die
«Hungerjahre» 1770-1771 auch ein Tiefpunkt der Wallfahrtstatig-
keit.>? In Einsiedeln lédsst sich aber fiir die zweite Halfte des 18. Jh.
kein genereller Riickgang des Wallfahrtswesens feststellen, eher das
Gegenteil scheint der Fall gewesen zu sein.>? Fiir Mariastein ist die
Sachlage etwas schwieriger zu beurteilen, weil auch hier einschlédgige
Quellen wie Angaben iiber die Kommunikantenzahl oder Tagebuch-
notizen usw. fehlen. In einem Brief aus dem Jahr 1774 an die Gnidi-
gen Herren in Solothurn klagt aber Abt Hieronymus Brunner:
«Nun aber nemen bei dermaligen bediirftigen Zeiten die Accidentia
der Wallfahrt, woraus die Religiosen grossten Theils leben miissen,
morklich ab, auch die Jura Stolae, und Votiv-Messen bleiben in der
Pfarreien zuriick.»** Grund fiir diesen Riickgang war sicherlich die
schwere Wirtschafts- und Agrarkrise der frithen 70er Jahre.

Wallfahrten waren nicht nur ein rein religioses Unternchmen, es
spielten teilweise auch andere Motive wie Reiselust, Abwechslung
vom Alltag usw. mit, was eine Angriffsfliche fiir Kritik bot. Der Rat
von Solothurn verbot den Pfarrgenossen von Oberkirch im Jahre 1788
den Kreuzgang nach Mariastein an einem Hagelfreitag (Tag nach
Christi Himmelfahrt), weil dieser zu «Unordnungen und ofters sogar

miissen die Pfarreiangehorigen in Einsiedeln, Bennau und Trachslau, etwa 5000 Per-

sonen, abgezogen werden. Allerdings haben wohl nicht alle Pilger kommuniziert.

»2 Ringholz, O., Wallfahrtsgeschichte, 82.

3 Abt Beat von Einsiedeln schreibt in seinem Rechnungsbuch: «... sogar bei dieser
wider die heil. Wahlfahrten aufgebrachten philosophischen, unfrommen und iiber
alle gute Catholische Disiplinar, wonicht oft gar Glaubenssachen foppender Auf-
klirer, soll schier sagen Freygeister dieser Welt; nicht nur nicht abgenommen: son-
der im Gegentheile selber scheint gar einen Zuwachs erhalten zu haben.» Zitiert
nach: Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 151 (Anm. 375). In Disentis ging die
zweitdgige Wallfahrt aus dem Urserental im 18. Jh. zuriick und war auch innerhalb
des Konventes teilweise umstritten; Miiller, 1., Disentis im 18. Jh., 214-216.

4 StASO MsS Band 3. Abt an Gnidige Herren am 24. 5. 1774. Es geht um ein Gut-
achten iiber die Trennung der Pfarrei Erschwil-Biisserach.

23 StASO RM 1788, 448.

191



zu striflichen Argernussen» Anlass gab. Man solle die Aussetzung in
der Pfarrkirche halten und die Prozession um die Kirche machen.*
Die Obrigkeit machte sich dadurch aber nicht beliebt, denn drei Jahre
spater wurde dieser Beschluss auf Dringen der Gemeinde Nunningen
hin wieder aufgehoben.>*

Als eine Quelle zur Wallfahrtsgeschichte gelten die Mirakelbiicher,
in denen die mit dem Wallfahrtsort in Verbindung gebrachten Gebets-
erhorungen aufgezeichnet werden. Meistens machte der Gliaubige in
einer Gefahrensituation wie Krankheit oder Unfall ein Geldbnis, im
Falle der Rettung eine Dankeswallfahrt zu unternchmen. Seltener
sind die sich am Wallfahrtsort selber ereignenden Spontanheilungen.
Damit verbunden war oft die Stiftung eines «Ex-voto»-Bildes, das die
Eigentiimlichkeit der Gefahr enthélt. In Mariastein war fiir die Ent-
gegennahme des Bildes der Pater Kustos zustédndig, der auch den Be-
richt Gber die Gebetserhorung schriftlich festhielt. Oft gab es aber
auch Berichte von auswirts, die normalerweise der zusténdige Orts-
pfarrer verfasste und die auch von Zeugen unterschrieben wurden.>’
Die Anzahl der festgehaltenen Wunder und Gebetserhérungen kann
uns einen ersten Hinweis iiber den Zustand der Wallfahrt im allge-
meinen geben.

Quelle Periode Anzahl
Gink, Dominikus, Lapis angularis®® 1599-1687 266
Boell, Adolf, Wallfahrtsbuch>" 1630-1676 356
Dietler, Anselm, Wallfahrtsbuch?V 1612-1828 ca. 300

255 StASO RM 1788, 448.

26 SASO RM 1791, 661-662.

7 Baumann, Ernst, Wie ein Mirakelbuch entsteht, in: Fiir die Heimat. Jurablitter 4
(1942), 127-133.

»% Gink. D.. Lapis probatus, Pruntrut 2. Aufl. 1751. Zur Gesamtproblematik: Kamber,
Thomas, Heilungen im Wallfahrtsort Mariastein, Diss. med. (Typoskript) Basel
1985.

29 Boell, Adolf, Kurze Geschichte des Klosters und der Wallfahrt zu Maria Stein.
Einsiedeln 1871, 68. Boell bezeichnet seine Quelle (356 Wunder 1630-1667) als
«altes Heft», Eschle aber als «ecin mehrbidndiges Werk des Klosterarchivs». Eschle,
Laurentius, Unsere Liebe Frau im Stein in Wort und Bild: Geschichte der Wall-
fahrt und des Klosters Mariastein, Solothurn 1897, 144.

20 Dietler, Anselm, Kurze Geschichte der Wallfahrt Mariastein, Solothurn 1845. Er
behandelt die Wunder anhand der zu seiner Zeit noch vorhandenen Votivtafeln.
Zur Zeit von P. Anselm Dietler (1801-1864) war noch eine grosse Zahl von Votiv-
tafeln in Mariastein vorhanden, obwohl schon viele wihrend der Helvetik zerstort
worden waren. Br. Alois Oser hat nach cigenen Angaben 1869 etwa 300, 1876
ca. 200, 1883 ca. 200 Votivgaben entfernt: KIAMs, Oser, Alois, 11. Mirakelbuch
17931917, 85.

192



Es ist nun nicht moglich eine genaue, zeitlich aufgegliederte Statistik
zu fiihren, weil bei den obigen Angaben sicher Doppelzihlungen vor-
kommen und die Angaben teilweise von Berichten, teilweise von Vo-
tivtafeln stammen. Kamber jedenfalls zidhlt insgesamt 470 Wunder?!,
die seit Beginn der Wallfahrt in Mariastein dokumentiert sind und sich
zeitlich etwa so gliedern:

- 1700 285 Gebetserhorungen
1700-1800 110 Gebetserhérungen
1800-1900 63 Gebetserhodrungen

Es ldsst sich leicht feststellen, dass fiir das 17. Jh. viel mehr « Wunder»
bezeugt sind als fir das 18. Jh. Das kann einerseits im Riickgang der
Wallfahrt und dem abnehmenden Vertrauen des «Volkes» in die Hilfe
der Gottesmutter begriindet sein oder auch in einer unter Umstdnden
symptomatischen Nachlidssigkeit in der Aufzeichnung, was auf ein
Desinteresse des Konventes schliessen liesse. Allerdings ist hier vor
Uberinterpretationen zu warnen. Es kommen alle sozialen Gruppen
vor, vom Adel tiber den Klerus bis zu Knechten und Mégden. Auch
ein Angehoriger der jiidischen Religion findet sich in den Wunderbe-
richten sowie Protestanten, die nach erfolgter Heilung oder Rettung
meist konvertieren.”®

Auch beide Geschlechter sind ungefihr gleich stark vertreten.
Berticksichtigt man alle Gnadenerweise, ergibt sich folgendes Bild:

Mainner 170 Falle; Frauen 160 Fille:; Kinder 123 Fille.

Eine etwas andere Verteilung zeigt sich, wenn man nur die Heilun-
gen berticksichtigt und Ereignisse wie Verschonung von Feuersbrunst,
vor Ertrinken, Unfélle ohne Verletzung usw. ausklammert:

Mainner 109 Fille; Frauen 151 Fille; Kinder 107 Fille.

Auch bei den Initianten von Gelobnissen iliberwiegen Frauen im
Verhiltnis 2: 1, was Kamber auf die enge Verbindung von Mutter zu
Kind zuriickfiihrt. Die Miitter gelobten wohl oft eine Wallfahrt, wenn
sich ihr Kind in Lebensgefahr befand oder bei Kindbettfieber.?®

201 Kamber, Th., Heilungen, 61-62.

202 Dietler, A., Mariastein, 121. Siche auch BMA 258, 98-99 (Konvertitenbuch).

263 Kamber, Th., Heilungen, 65-66. Altersangaben bei Heilungsberichten sind eher
selten. So kann man nur die sehr grobe Einteilung in Kind (Séugling) — Erwach-
sene vornehmen.

193



Wir wenden uns nun den noch vorhandenen schriftlichen Wunder-
berichten in der Zeit von 1765-1798 zu. Es sind deren 18 noch
vorhanden, was im Vergleich zur vorausgehenden Periode eher eine
Zu- als Abnahme bedeutet.”*

Herkunftsmissig verteilen sie sich folgendermassen:

Elsass: 10; Fiirstbistum: 6; Solothurn: 2.

Auch dies kann uns ein Hinweis sein auf die Herkunft der Pilger im
allgemeinen. Die Wallfahrt nach Mariastein war demnach vor allem
im Elsass sehr beliebt und verbreitet, aber auch das Fiirstbistum stellte
einen grossen Anteil. Dadurch wird eine schon durch die Zusammen-
setzung des Konventes erwiesene Tendenz bestitigt. Dagegen fallt der
stiddeutsche Raum mit dem katholischen Vorderdésterreich vollig aus,
was ein Hinweis auf die stdrkere Durchdringung von Klerus und Volk
mit josephinischem Gedankengut bedeuten konnte. Es hatte sich auch
das Verbot der Wallfahrten, welche iiber Nacht®® dauern, ausgewirkt.
Die zwei aus jener Region gemeldeten Gebetserhorungen stammen
ausgerechnet aus Istein in der kleinen fiirstbischoflich-baslerischen
Landvogtei Schliengen. Dietler hat diese Berichte fast allesamt in sein
Wallfahrtsbuch aufgenommen.>*

6.2 Bruderschaften

Als Ausdruck und in gewissem Sinne auch Gradmesser barocker
Frommigkeit konnen die Bruderschaften gelten. IThre Grosse und
Vitalitit lasst Riickschliisse auf das religiose Leben in einer Pfarrei
oder an einem Wallfahrtsort zu. Die Zahl der Kommunikanten, in
Mariastein ohnehin nicht bekannt, ist nur ein schlechter Vergleichs-
punkt, weil besonders der Empfang der Osterkommunion unter Straf-
androhung vorgeschrieben war. Im Gegensatz dazu war der Eintritt in
eine Bruderschaft prinzipiell freiwillig, auch wenn durchaus ein ge-

4+ BMA 837.

65 Schmalfeldt, Kristiane, Sub tuum praesidium confugimus. Unsere Liebe Frau in
der Tanne zu Triberg, in: FDA 108 (1988), 5-302, 175. Fiir die osterreichischen Erb-
lande erging 1772 das Verbot von Prozessionen, bei denen innerhalb der Erblande
iibernachtet werden musste.

26 Dietler, A., Mariastein, 125-127. Dietler beriicksichtigt also nicht nur «Ex-Voto»-
Bilder, wie Kamber behauptet: Kamber, Th., Heilungen. 52. Wo die schriftliche
Dokumentation der vorrevolutionidren Heilungen im heutigen Archiv beendet ist,
bricht auch Dietler mit seiner Darstellung ab, namlich 1788, und fihrt erst 1814
wieder fort. Dasselbe Bild ergibt sich auch bei Boell, A., Maria Stein, 118-119.
Beide Autoren stiitzen sich bei ihrer Darstellung der Heilungen in der zweiten
Halfte des 18. Jh. auf das heute noch im BMA vorliegende schriftliche Material
und nicht auf dariiber hinausgehende Votivtafeln und -gaben.

194



wisser Gruppenzwang vorhanden sein konnte. Das Ziel der Bruder-
schaften war in erster Linie die Forderung der Frommigkeit und des
Sakramentenempfangs der Mitglieder. Dabei iibernahmen sie auch
Aufgaben der finanziellen Mitbeteiligung des Kirchenunterhalts und
der Prozessionen. In vielen Gegenden der Schweiz lag die Verkosti-
gung des regelmaissig eine Pfarrei besuchenden Kapuziners im Auf-
gabenbereich der Bruderschaften. Auch im Schul- und Armenwesen
machten sie sich niitzlich.2¢’

In Mariastein bestanden folgende Bruderschaften:?*®

Bruderschaft Datum der Griindung
Rosenkranzbruderschaft 15. August 1645
Skapulierbruderschaft 14. Oktober 1663
Siebenschmerzenbruderschaft 1669
Sakramentsbruderschaft 1691

Die Siebenschmerzenbruderschaft, auch Bruderschaft vom Mitleiden
Mariens genannt, wurde vom Pfarrer von Zug, Jakob Schmid, gegriin-
det, die Sakramentsbruderschaft von Abt Augustin Reutti von Maria-
stein.

Als Beispiel greifen wir die Sakramentsbruderschaft heraus. Wer in
sie eintrat, konnte am Tag des Eintrittes nach Beichte und Kom-
munion einen vollkommenen Ablass gewinnen, ebenso unter den glei-
chen Bedingungen in seiner Sterbestunde und jdhrlich am Hauptfest
der Bruderschaft, dem Sonntag nach dem Fest Marid Himmelfahrt
(15. August).” Es wurden weiter vier kleinere Wallfahrtstage fiir die
Bruderschaft bestimmt:

a) das Fest der hl. Barbara am 4. Dezember, b) der Dreifaltigkeits-
sonntag (1. Sonntag nach Pfingsten), ¢) St. Anna-Fest am 26. Juli und
d) Allerheiligen am 1. November. An einem privilegierten Altar in
der Klosterkirche konnte man fiirbittweise fiir jedes verstorbene Mit-
glied einen vollkommenen Ablass gewinnen, wenn man innerhalb der
Oktav des Todestages oder an einem beliebigen Donnerstag eine
Messe fiir ihn lesen liess.

67 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 149-151. Zu den vielféltigen Aufgaben der
Bruderschaften im religiosen Leben des Barock: Duft, J., Glaubenssorge, 186—192.
Henggeler, Rudolf, Die Rosenkranz-Bruderschaft in Einsiedeln, in: Striiter, Paul,
Katholische Marienkunde, II1, Paderborn 1951, 226-246. Henggeler, Rudolf, Die
kirchlichen Bruderschaften und Ziinfte in der Innerschweiz, Einsiedeln 1955.

28 Haas, Hieronymus, Wallfahrtsgeschichte von Mariastein, Solothurn 1973, 78—-80.

2% BMA 146, 2-8.

195



Diese Auflistung der Pflichten und Rechte zeigt deutlich, dass die
Bruderschaft ganz auf die Forderung der individuellen Frommigkeit
ausgerichtet war. Von anderen Aufgaben wie Unterstiitzung von Ar-
men usw. ist uns in Mariastein nichts bekannt. Die rdumliche Trennung
der Mitglieder erschwerte derartige Aufgaben auch betrichtlich. Von
Prozessionen ist uns wenig liberliefert, doch kann man sie besonders
an den Hauptfesttagen der jeweiligen Bruderschaft nicht ausschlies-
sen.

Als erste eingetragene Mitglieder finden wir 1690 den damaligen
Fiirstbischof Johann Konrad von Roggenbach (1656-1693) und seinen
Koadjutor und Nachfolger Wilhelm Jakob Rinck von Baldenstein
(1690, 1693-1705). Es folgen der Abt und der Konvent von Mariastein
und viele Adelige der Umgebung. Bei allen ist ein bestimmter Tag an-
gegeben, an dem sie eine ebenfalls zeitlich festgelegte Anbetungs-
stunde zu halten hatten. Dadurch sollte die ewige Anbetung des Al-
tarsakramentes gesichert werden. Darauf folgt die Liste der Gliaubi-
gen aus einzelnen Dorfern, denn es wurden anscheinend viele Pfar-
reien besucht und darin fiir die Bruderschaft geworben. Dies ergibt
sich aus dem Befund, dass jeweils sehr viele Namen aus denselben
Dorfern aufgefiihrt sind, sowohl aus dem Fiirstbistum wie auch aus
den Klosterpfarreien.””” Im Elsass konnten die zum Stift Murbach
gehorenden Pfarreien Gebweiler, Wattenweiler und Uffholtz gewon-
nen werden.?”! Weitere Besuche in anderen Dorfern scheint man aber
unterlassen zu haben, so dass die Aufnahme von nahezu ganzen Pfar-
reien sehr bruchstiickhaft blieb. Es ist denkbar, dass man vom Kon-
vent her eine derartige, dem individuellen Engagement des einzelnen
Gliaubigen zuwiderlaufende Praxis nicht weiter fordern wollte oder
dass die jeweiligen Kollatoren oder weltlichen und geistlichen Behor-
den dies nicht duldeten.

Auch ganze Klostergemeinschaften liessen sich ins Bruderschafts-
buch eintragen:

Kloster Jahr
St. Josephskloster in Freiburg im Ue., Terziarinnen 1692
Alspach, Klarissen 1693

7" Noirmont, Les Bois, Courtételle, Bassecourt, Courroux, Develier, Saignelégier,
Delémont, Wittnau, Erschwil-Biisserach.

1 Mit Murbach bestanden Ende 17. Jh. gute Bezichungen. Abt Esso Glutz von
Mariastein fungierte in Murbach als Visitator, MBH 1V, 162. Der Mariasteiner
Konventuale P. Bonaventura Honegger war dort auch aushilfsweise Novizenmei-
ster: «AR.D. Johannes Chippich(?) Parochus loci mihi F. Bonaventurae Honegger
Capitulari Petra-mariano quondam plurimum familiaris cum bina vice Murbaci
Novitiorum Magistrum agerem.» BMA 146, 96.

196



Kloster Jahr

Murbach Benediktiner 1699
Nominis Jesu in Solothurn, Kapuzinerinnen 1710
Schonensteinbach Dominikanerinnen ?

Es finden sich aber auch vereinzelte Ordensleute und Chorherren
und Chordamen in der Liste. Die Aufnahme von ganzen Konventen in
die Bruderschalft steht sicher im Zeichen der allgemeinen Gebetsver-
briiderungen mit anderen Klostern, die in Mariastein besonders von
Abt Augustin Reutti (1675-1695) gepflegt wurden. Die Aufnahme
ganzer Pfarreien oder eines Konventes hort seit Beginn des 18. Jh.
endgiiltig auf. Wo mehrere Personen aus der gleichen Ortschaft hin-
tereinander verzeichnet sind, handelt es sich um eine Wallfahrts-
gruppe aus dem betreffenden Gebiet.

Die Zahl der jdhrlichen Neueintritte in die Bruderschaften?”? kann
auch als Indikator fiir die Wallfahrtsintensitidt gewertet werden. In
der Zeit von der Jahrhundertmitte bis zur Franzosischen Revolution
bleiben die Zahlen, von einigen Schwankungen abgesechen, in etwa
gleich, mit einer leicht abnehmenden Tendenz. Seit den Unruhen der
Franzosischen Revolution stieg die Zahl der Neueintritte in die Bru-
derschaften sprunghaft an und fand ihren absoluten Hohepunkt in
den Jahren des «Terreur» 1794/95.27 In dieser Zeit suchen vor allem
Leute aus dem Elsass und dem ehemaligen Fiirstbistum eine religiose
Heimat in einer Bruderschalft.

Die Leute kamen, um die Sakramente in Mariastein bei nicht ge-
schworenen Priestern zu empfangen. Der Sakramentsempfang bei ei-
nem franzosischen Priester, der den Eid auf die Zivilkonstitution des
Klerus geleistet hatte, war nach pipstlicher Auffassung nicht erlaubt
und ungiiltig.””* Die Bruderschaft war attraktiv, weil fiir die verstor-
benen Mitglieder eine Messe gelesen wurde. Vom Konvent her war
fiir die Bruderschaften ein Prises zustandig. Meist versah der Prior
dieses Amt. Er verwaltete die Stipendien der Messen, die in der
Siebenschmerzen- und St. Annakapelle gelesen wurden. Er bestritt
aus diesen Einnahmen aber auch die Bildchen, Rosenkrinze, Skapu-

22 BMA 91 C Mitgliederverzeichnis der Sieben Schmerzen Bruderschaft, 1756-1797.
BMA 78 E Mitgliederverzeichnis der Skapulierbruderschaft 1732-1797.
1886-1897. BMA 146 Mitgliederverzeichnis der Bruderschaft der ewigen Anbe-
tung 1691-1797. Von der grossten Bruderschaft, derjenigen vom Rosenkranz, ist
kein Mitgliederverzeichnis auf uns gekommen.

73 Siebenschmerzenbruderschaft Eintritte: 1791: 124; 1792: 383; 1793: 312; 1794; 722
1795: 2071; 1796; 562; 1797; 342.

274 Zivilkonstitution des Klerus: 12. 7. 1790. Verurteilung durch den Papst: 10. 3. 1791.

197



liere, Ablasspfennige usw. fiir die Mitglieder der Bruderschaften.?”
Uber andere Ausgaben wie fiir Prozessionen usw. sind beziiglich der
zweiten Hilfte des 18. Jh. keine Rechnungen mehr vorhanden.?”
Da in Mariastein Informationen tiber weitergehende Aktivitdten der
Bruderschaften fehlen, kann man nicht mit einer sehr grossen Leben-
digkeit rechnen. Eine Bruderschaft an einem Wallfahrtsort konnte
diesbeziiglich auch nie das leisten, was einer Bruderschaft in einer
Pfarrei moglich war. Die Tatsache, dass die Bruderschaften der
Barockzeit nach der Revolution nicht mehr weitergefiihrt wurden,
sondern von Abt Placidus Ackermann zu einer Bruderschaft der drei
gottlichen Tugenden zusammengefasst wurden, spricht eher gegen
thre Vitalitiat. Die Bruderschaften waren in Mariastein vor allem ein
Mittel zur Forderung der Wallfahrt, wobei bestimmte Festtage beson-
ders ausgezeichnet wurden.

Ein dhnliches Bild ergibt sich bei der Analyse der von den Wallfah-
rern gestifteten Messen.””” Diese steigen seit Mitte des Jahrhunderts
ziemlich regelmaéssig an und halten sich seit 1780 etwa gleich. In der
Revolutionszeit ist erst 1796 eine markante Steigerung zu verzeich-
nen. Allerdings ist der proportionale Anstieg viel unbedeutender als
bei den Bruderschaftseintritten.

Als weiterer Indikator fiir die Wallfahrt konnte die Zahl der Kon-
versionen zum katholischen Glauben in Mariastein gelten. Von 1765
bis 1780 sind es aber nur sieben Personen, meist Dienstboten, die im
«Konvertitenbuch» verzeichnet sind.?”® Im Wallfahrtsbuch von Gink
wird fiir das 17. und die erste Hilfte des 18. Jh. noch eine hohere Zahl

2 BMA 13.

276 Leider sind uns detaillierte Rechnungs- und Giiltenbiicher der Bruderschaften
nur von Ende 17./Anfang 18. Jh. erhalten. BMA 567 Giiltenbuch der Bruderschaft
des hl. Rosenkranzes zu Mariastein 1694-1710. «An. 1694 ist statuiert worden, dass
ein jeweiliger Prises Confr.is S.mi Rosarii von den Zinsen dieser hl. Bruderschaft
dem P. Custodi pro conservade (?) et reparatione Ecclesiae paramentorum einlie-
fern solle an Gelt 50 Pfund.» Das Bruderschaftskapital betrug 1694 2779 Pfund. Es
war in den Dorfern der niheren Umgebung Mariasteins, auch im Elsass, in Witt-
nau und Beinwil angelegt, nicht aber in weiter entfernt gelegenen Ortschaften.

2T BMA 13.

8 BMA 258, Im Kapuzinerkloster Dornach wurden zwischen 1729 und 1774 100
Konvertiten gezdhlt, von 1774-1807 sind keine verzeichnet. Am 4. Mai 1789
erneuerte der Solothurner Rat eine dltere Verordnung, wonach niemand ohne
Bewilligung des Rates konvertieren diirfe. Man wollte vor allem vermeiden, dass
der Rat fiir die Kinder verstorbener Konvertiten aufkommen miisse. Die Welt-
und Ordensgeistlichen sollten die Konvertiten darauf aufmerksam machen, dass
der Glaubenswechsel kein Freipass fiir den Aufenthalt im Kanton Solothurn sei.
Wind, Siegfried, Geschichte des Kapuzinerklosters Dornach, Stans 1909, 67-68.

198



angegeben; durchschnittlich 12 im Jahr.?” Die Konfessionen hatten
sich auf ein Zusammenleben eingespielt, was auch durch die guten Be-
ziehungen des Klosters Mariastein zur evangelisch-reformierten Stadt
Basel zu belegen ist.

Gesamthaft gesehen war die Wallfahrt im ausgehenden Ancien
Régime immer noch lebendig und aufkldrungsbedingte Krisensym-
ptome sind auf der Ebene der Volksreligiositiat nicht festzustellen.
In den Zeiten des Religionskampfes im Elsass wihrend der franzosi-
schen Revolution erlebte die Wallfahrt sogar eine Bliite.

7. Mariastein unter franzosischem Druck (1789-1798)

Der Stand Solothurn war politisch wie wirtschaftlich engstens mit
Frankreich verbunden. Solothurn war die Residenz des franzosischen
Ambassadors und viele Solothurner waren als Offiziere und Soldaten
in franzosischen Diensten und bezogen Pensionen.?® Das Kloster und
der Wallfahrtsort Mariastein liegen nahe an der franzosischen Grenze
und waren deshalb in mehrfacher Hinsicht von den revolutioniren
Vorgingen betroffen, die im Sommer 1789 im Nachbarland ihren Lauf
nahmen. Schon Ende Juli brachen auch im Elsass Unruhen aus, bei
denen Adelssitze und Kloster gepliindert und teilweise in Brand ge-
setzt wurden. Besonders in der Nachbarschaft Mariasteins richtete
sich der Volkszorn auch gegen die Juden, die in ihren Hidusern in Diir-
menach, Hegenheim, Ober- und Niederhagenthal tiberfallen wurden
und meist in die Stadt Basel fliichten mussten.”! Die ersten Schutz-
massnahmen an der Grenze von seiten Solothurns ergriff der in
Rodersdorf wohnende ehemalige franzosische Feldmarschall Joseph
Bernhard Altermatt.?® Er informierte tdglich den Vogt von Dorneck
und damit auch den Rat in Solothurn iiber die Vorgéinge im Sundgau
und bot, zunichst auf eigene Kosten, eine diirftige Grenzschutzmann-
schaft auf. Nachdem das Amthaus in Pfirt (Ferette) niedergebrannt

2% Gink, D., Lapis probatus, (1751, 2. Aufl.), 53. «<Zu dem wahren allein seligmachen-
den Glauben seynd von ihrem Irrthum abgestanden, bekehrt, und in die Schooss
der wahren Kirchen aufgenommen worden, seit 1640 bis 1750 unterschiedlicher
Secten, als Juden, Widertdufer, Zwinglianer, Calvinisten, Lutheranern, 1320.»

0 Sigrist, H., Sol. Geschichte 3, 291-341. Biichi, Hermann, Vorgeschichte der helve-
tischen Revolution, 2. Teil, Der Kanton Solothurn in den Jahren 1789 bis 1798,
MHVSO 14, Solothurn 1927.

! Baumann, Ernst, Die Troublen von 1789 an der Schweizergrenze, in: Jahrbuch des
Sundgau-Vereins, IV(1936), 41-66.

2 Borer, Paul, General Altermatt und die solothurnische Grenzbesetzung von
1789-1798. Solothurn 1937.

199



	Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

