
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 70 (1997)

Artikel: Das Kloster Beinwil-Mariastein von 1765 bis 1815

Autor: Lüber, Alban Norbert

Kapitel: 6: Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zählen. Zudem berichtet er von einem auswärtigen Engagement aller
musikalisch gewandten Schüler und Patres.248

Über den Rahmen der feierlichen Gestaltung der Gottesdienste
hinaus, wie sie in der Tradition des benediktinischen Mönchtums
stand, hatte die Musik im Kloster einen Unterhaltungszweck. Auch
hierbei stand Mariastein ganz in der Tradition der süddeutschen und
schweizerischen Benediktinerabteien.

6. Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

6.1 Mariastein als Wallfahrtsort

Mariastein als Kloster hatte eine lokale und regionale Bedeutung,
als Wallfahrtsort aber eine internationale. Für die Bevölkerung war
vor allem der Pilgerort von Gewicht, der deshalb mitunter die
obrigkeitliche Aufmerksamkeit auf sich zog. Die Zahl der jährlichen Pilger
im 18. Jh. wird auf etwa 50-60000 geschätzt249, was im Vergleich
mit der Einwohnerzahl des Standes Solothurn, die damals 45 300
betrug250, eine beachtliche Zahl ist. Für Einsiedeln wurde für den
Zeitraum zwischen 1734 und 1771 eine jährliche Pilgerzahl von
150000 Personen errechnet.251

24» Vogt. Martin. Erinnerungen eines wandernden Musikers. Basel 1971.72-73: «Herr
Prälat Placidus war grosser Liebhaber der Musik, und da schon seit einigen
Jahren ein Knabeninstilul wieder errichtet war, war es leicht, die Musik wieder
emporzubringen.... Pater Columban war sehr guter Klarinettist, und wir brachten
es so weit, dass wir schon an Fastnacht eine kleine Operette. «Der Telegraph»,
mit schwacher Instrumentalbegleitung aufführen konnten. Beim Sopran und Alt
waren immer ausgezeichnete Stimmen. An den drei Pfingsttagen wurde in
Dornach bei den Kapuzinern die Seligsprechung des Bruders Krispin gefeiert,
wo wir an drei Tagen Amt und Vesper mit Instrumentalmusik machten. Alle
Religiösen und Studenten aus Mariastein, die Musiker waren, befanden sich an diesen
drei Tagen in Dornach. Das war wirklich ein seliges Leben, und hätte diese
Feierlichkeit nur noch drei Tage gedauert, so wären wir alle selig geworden.»

249 BMA 38 B. 522. Diese Angabe stammt aus dem Manuskript eines Wallfahrls- und
Gebetsbuches ungefähr Beginn des 19. Jh. Die älteste Angabe, auf die sich die

späteren Autoren alle stützen: Gink. Dominikus. Lapis probatus angularis Mariae.
Bewährter Eck- und Gnadenstein Mariae. Das ist gründlich wahrhafter und
umständlicher Entwurf und Beschreibung der wunderthätigen heiligen Wallslau
zu U.Lieben Frauen im Stein. Pruntrut (1693) 1751.53. Die zweite Auflage (1751)
wurde von P Leo Wegbecher (1682-1755) redigiert und umgearbeitet. Da er auf
dem Titelblatt nicht erwähnt ist. zitieren wir dieses Werk weiterhin unter dem Autor

Dominikus Gink.
:<" Braun. R.. Ancien Regime, 21.
'%l Ringholz. Odilo. Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Ein

Beilrag zur Kuliurgeschichte. Freiburg i. Br. 1896. 80-83. Es kann sich hierbei nur
um Schätzungen handeln. Als Grundlage dient die Kommunikantenzahl. Von ihr

190



Das ausgehende 18. Jh. gilt als Zeit, in der sich die Grundsätze der
Aufklärung, also auch eine gewisse Wallfahrtsfeindlichkeit, in den
unteren Volksschichten verbreiten. Schwankungen der Wallfahrtsblüte
sind aber auch auf soziale und wirtschaftliche Veränderungen
zurückzuführen. Zeiten wirtschaftlicher Not haben der Wallfahrt eher
geschadet, Zeiten vermehrten gesellschaftlichen Drucks auf die gläubigen

Katholiken fördern deren Zusammenhalt und deshalb auch die
Wallfahrt. So lässt sich in der statistisch besser überlieferten Einsiedler

Wallfahrt deutlich zeigen, dass die Zeit der revolutionären
Umbrüche in Frankreich und später die Zeit des Kulturkampfes eine
Blüte der Wallfahrten mit sich brachte. Demgegenüber waren die
«Hungerjahre» 1770-1771 auch ein Tiefpunkt der Wallfahrtstätigkeit.252

In Einsiedeln lässt sich aber für die zweite Hälfte des 18. Jh.
kein genereller Rückgang des Wallfahrtswesens feststellen, eher das

Gegenteil scheint der Fall gewesen zu sein.253 Für Mariastein ist die
Sachlage etwas schwieriger zu beurteilen, weil auch hier einschlägige
Quellen wie Angaben über die Kommunikantenzahl oder Tagebuchnotizen

usw. fehlen. In einem Brief aus dem Jahr 1774 an die Gnädigen

Herren in Solothurn klagt aber Abt Hieronymus Brunner:
«Nun aber nemen bei dermaligen bedürftigen Zeiten die Accidentia
der Wallfahrt, woraus die Religiösen grössten Theils leben müssen,
mörklich ab, auch die Jura Stolae, und Votiv-Messen bleiben in der
Pfarreien zurück.»254 Grund für diesen Rückgang war sicherlich die
schwere Wirtschafts- und Agrarkrise der frühen 70er Jahre.

Wallfahrten waren nicht nur ein rein religiöses Unternehmen, es

spielten teilweise auch andere Motive wie Reiselust, Abwechslung
vom Alltag usw. mit, was eine Angriffsfläche für Kritik bot. Der Rat
von Solothurn verbot den Pfarrgenossen von Oberkirch im Jahre 1788

den Kreuzgang nach Mariastein an einem Hagelfreitag (Tag nach
Christi Himmelfahrt), weil dieser zu «Unordnungen und öfters sogar

müssen die Pfarreiangehörigen in Einsiedeln. Bcnnau und Trachslau, etwa 5000
Personen, abgezogen werden. Allerdings haben wohl nicht alle Pilger kommuniziert.
252 Ringholz. O.. Wallfahrtsgeschichte, 82.
m Abt Beat von Einsiedeln schreib! in seinem Rechnungsbuch: «... sogar bei dieser

wider die heil. Wahlfahrten aufgebrachten philosophischen, unfrommen und über
alle gute Cathohsche Disiplinar, wonicht oft gar Glaubenssachen foppender
Aufklärer, soll schier sagen Freygeister dieser Welt: nicht nur nicht abgenommen: sonder

im Gegentheile selber scheint gar einen Zuwachs erhalten zu haben.» Zitiert
nach: Salzgeber, L. Einsiedeln und St. Gallen, 151 (Anm. 375). In Disentis ging die
zweitägige Wallfahrt aus dem Urserental im 18. Jh. zurück und war auch innerhalb
des Konventes teilweise umstritten; Müller. L, Disentis im 18. Jh., 214-216.

2,4 StASO MsS Band 3. Abt an Gnädige Herren am 24. 5. 1774. Es geht um ein
Gutachten über die Trennung der Pfarrei Erschwil-Büsserach.

"3 StASO RM 1788.448.

191



zu sträflichen Ärgernussen» Anlass gab. Man solle die Aussetzung in
der Pfarrkirche halten und die Prozession um die Kirche machen.255

Die Obrigkeit machte sich dadurch aber nicht beliebt, denn drei Jahre

später wurde dieser Beschluss auf Drängen der Gemeinde Nunningen
hin wieder aufgehoben.256

Als eine Quelle zur Wallfahrtsgeschichte gelten die Mirakelbücher,
in denen die mit dem Wallfahrtsort in Verbindung gebrachten Gebets-
erhörungen aufgezeichnet werden. Meistens machte der Gläubige in
einer Gefahrensituation wie Krankheit oder Unfall ein Gelöbnis, im
Falle der Rettung eine Dankeswallfahrt zu unternehmen. Seltener
sind die sich am Wallfahrtsort selber ereignenden Spontanheilungen.
Damit verbunden war oft die Stiftung eines «Ex-voto»-Bildes, das die
Eigentümlichkeit der Gefahr enthält. In Mariastein war für die
Entgegennahme des Bildes der Pater Kustos zuständig, der auch den
Bericht über die Gebetserhörung schriftlich festhielt. Oft gab es aber
auch Berichte von auswärts, die normalerweise der zuständige
Ortspfarrer verfasste und die auch von Zeugen unterschrieben wurden.257

Die Anzahl der festgehaltenen Wunder und Gebetserhörungen kann
uns einen ersten Hinweis über den Zustand der Wallfahrt im
allgemeinen geben.

Quelle Periode Anzahl

Gink, Dominikus, Lapis angularis258
Boell, Adolf, Wallfahrtsbuch259
Dietler, Anselm, Wallfahrtsbuch260

2W StASO RM 1788.448.
256 StASO RM 1791,661-662.
251 Baumann, Ernst. Wie ein Mirakelbuch entsteht, in: Für die Heimal. Jurablätter 4

(1942). 127-133.
2* Gink. D.. Lapis probatus. Pruntrut 2. Aufl. 1751. Zur Gesamlproblematik: Kamber.

Thomas, Heilungen im Wallfahrtsort Mariastein, Diss. med. (Typoskript) Basel
1985.

259 Boell. Adolf. Kurze Geschichte des Klosters und der Wallfahrt zu Maria Stein.
Einsiedeln 1871. 68. Boell bezeichnet seine Ouelle (356 Wunder 1630-1667) als
«altes Heft». Eschle aber als «ein mehrbändiges Werk des Klosterarchivs». Eschle,
Laurentius, Unsere Liebe Frau im Stein in Wort und Bild: Geschichte der Wallfahrt

und des Klosters Mariastein, Solothurn 1897, 144.
260 Dietler. Anselm. Kurze Geschichte der Wallfahrt Mariastein. Solothurn 1845. Er

behandelt die Wunder anhand der zu seiner Zeit noch vorhandenen Votivtafeln.
Zur Zeit von R Anselm Dietler (1801-1864) war noch eine grosse Zahl von Votivtafeln

in Mariastein vorhanden, obwohl schon viele während der Helvetik zerstört
worden waren. Br. Alois Oser hat nach eigenen Angaben 1869 etwa 300, 1876

ca. 200. 1883 ca. 200 Votivgaben entfernt: KlAMs, Oser, Alois, II. Mirakelbuch
1793-1917.85.

1599-1687 266
1630-1676 356
1612-1828 ca. 300

192



Es ist nun nicht möglich eine genaue, zeitlich aufgegliederte Statistik
zu führen, weil bei den obigen Angaben sicher Doppelzählungen
vorkommen und die Angaben teilweise von Berichten, teilweise von Vo-
tivtafeln stammen. Kamber jedenfalls zählt insgesamt 470 Wunder261,
die seit Beginn der Wallfahrt in Mariastein dokumentiert sind und sich
zeitlich etwa so gliedern:

- 1700 285 Gebetserhörungen
1700-1800 110 Gebetserhörungen
1800-1900 63 Gebetserhörungen

Es lässt sich leicht feststellen, dass für das 17. Jh. viel mehr «Wunder»
bezeugt sind als für das 18. Jh. Das kann einerseits im Rückgang der
Wallfahrt und dem abnehmenden Vertrauen des «Volkes» in die Hilfe
der Gottesmutter begründet sein oder auch in einer unter Umständen
symptomatischen Nachlässigkeit in der Aufzeichnung, was auf ein
Desinteresse des Konventes schliessen liesse. Allerdings ist hier vor
Überinterpretationen zu warnen. Es kommen alle sozialen Gruppen
vor, vom Adel über den Klerus bis zu Knechten und Mägden. Auch
ein Angehöriger der jüdischen Religion findet sich in den Wunderberichten

sowie Protestanten, die nach erfolgter Heilung oder Rettung
meist konvertieren.262

Auch beide Geschlechter sind ungefähr gleich stark vertreten.
Berücksichtigt man alle Gnadenerweise, ergibt sich folgendes Bild:

Männer 170 Fälle; Frauen 160 Fälle; Kinder 123 Fälle.

Eine etwas andere Verteilung zeigt sich, wenn man nur die Heilungen

berücksichtigt und Ereignisse wie Verschonung von Feuersbrunst,
vor Ertrinken, Unfälle ohne Verletzung usw. ausklammert:

Männer 109 Fälle; Frauen 151 Fälle; Kinder 107 Fälle.

Auch bei den Initianten von Gelöbnissen überwiegen Frauen im
Verhältnis 2:1, was Kamber auf die enge Verbindung von Mutter zu
Kind zurückführt. Die Mütter gelobten wohl oft eine Wallfahrt, wenn
sich ihr Kind in Lebensgefahr befand oder bei Kindbettfieber.263

261 Kamber.Th.. Heilungen. 61-62.
262 Dietler. A.. Mariastein. 121. Siehe auch BMA 258.98-99 (Konvertitenbuch).
2"' Kamber. Th.. Heilungen. 65-66. Altersangaben bei Heilungsberichten sind eher

selten. So kann man nur die sehr grobe Einteilung in Kind (Säugling) - Erwachsene

vornehmen.

193



Wir wenden uns nun den noch vorhandenen schriftlichen
Wunderberichten in der Zeit von 1765-1798 zu. Es sind deren 18 noch
vorhanden, was im Vergleich zur vorausgehenden Periode eher eine
Zu- als Abnahme bedeutet.264

Herkunftsmässig verteilen sie sich folgendermassen:
Elsass: 10; Fürstbistum: 6; Solothurn: 2.

Auch dies kann uns ein Hinweis sein auf die Herkunft der Pilger im
allgemeinen. Die Wallfahrt nach Mariastein war demnach vor allem
im Elsass sehr beliebt und verbreitet, aber auch das Fürstbistum stellte
einen grossen Anteil. Dadurch wird eine schon durch die Zusammensetzung

des Konventes erwiesene Tendenz bestätigt. Dagegen fällt der
süddeutsche Raum mit dem katholischen Vorderösterreich völlig aus,
was ein Hinweis auf die stärkere Durchdringung von Klerus und Volk
mit josephinischem Gedankengut bedeuten könnte. Es hatte sich auch
das Verbot der Wallfahrten, welche über Nacht265 dauern, ausgewirkt.
Die zwei aus jener Region gemeldeten Gebetserhörungen stammen
ausgerechnet aus Istein in der kleinen fürstbischöflich-baslerischen
Landvogtei Schliengen. Dietler hat diese Berichte fast allesamt in sein
Wallfahrtsbuch aufgenommen.266

6.2 Bruderschaften

Als Ausdruck und in gewissem Sinne auch Gradmesser barocker
Frömmigkeit können die Bruderschaften gelten. Ihre Grösse und
Vitalität lässt Rückschlüsse auf das religiöse Leben in einer Pfarrei
oder an einem Wallfahrtsort zu. Die Zahl der Kommunikanten, in
Mariastein ohnehin nicht bekannt, ist nur ein schlechter Vergleichspunkt,

weil besonders der Empfang der Osterkommunion unter
Strafandrohung vorgeschrieben war. Im Gegensatz dazu war der Eintritt in
eine Bruderschaft prinzipiell freiwillig, auch wenn durchaus ein ge-

2M BMA 837.
2<* Schmalfeldt, Kristiane. Sub tuum praesidium confugimus. Unsere Liebe Frau in

der Tanne zu Triberg, in: FDA 108 (1988), 5-302,175. Für die österreichischen
Erblande erging 1772 das Verbot von Prozessionen, bei denen innerhalb der Erblande
übernachtet werden musste.

2,16 Dietler. A., Mariastein. 125-127. Dietler berücksichtigt also nicht nur «Ex-Voto»-
Bilder. wie Kamber behauptet; Kamber. Th., Heilungen, 52. Wo die schriftliche
Dokumentalion der vorrevolutionären Heilungen im heutigen Archiv beendet ist.
bricht auch Dietler mit seiner Darstellung ab, nämlich 1788, und fährt erst 1814

wieder fort. Dasselbe Bild ergibt sich auch bei Boell, A., Maria Stein. 118-119.
Beide Autoren stützen sich bei ihrer Darstellung der Heilungen in der zweiten
Hälfte des 18. Jh. auf das heule noch im BMA vorliegende schriftliche Material
und nicht auf darüber hinausgehende Votivtafeln und -gaben.

194



wisser Gruppenzwang vorhanden sein konnte. Das Ziel der
Bruderschaften war in erster Linie die Förderung der Frömmigkeit und des

Sakramentenempfangs der Mitglieder. Dabei übernahmen sie auch

Aufgaben der finanziellen Mitbeteiligung des Kirchenunterhalts und
der Prozessionen. In vielen Gegenden der Schweiz lag die Verköstigung

des regelmässig eine Pfarrei besuchenden Kapuziners im
Aufgabenbereich der Bruderschaften. Auch im Schul- und Armenwesen
machten sie sich nützlich.267

In Mariastein bestanden folgende Bruderschaften:268

Bruderschaft Datum der Gründung

Rosenkranzbruderschaft 15. August 1645

Skapulierbruderschaft 14. Oktober 1663

Siebenschmerzenbruderschaft 1669

Sakramentsbruderschaft 1691

Die Siebenschmerzenbruderschaft, auch Bruderschaft vom Mitleiden
Mariens genannt, wurde vom Pfarrer von Zug, Jakob Schmid, gegründet,

die Sakramentsbruderschaft von Abt Augustin Reutti von Mariastein.

Als Beispiel greifen wir die Sakramentsbruderschaft heraus. Wer in
sie eintrat, konnte am Tag des Eintrittes nach Beichte und
Kommunion einen vollkommenen Ablass gewinnen, ebenso unter den
gleichen Bedingungen in seiner Sterbestunde und jährlich am Hauptfest
der Bruderschaft, dem Sonntag nach dem Fest Maria Himmelfahrt
(15. August).269 Es wurden weiter vier kleinere Wallfahrtstage für die
Bruderschaft bestimmt:

a) das Fest der hl. Barbara am 4. Dezember, b) der Dreifaltigkeitssonntag

(1. Sonntag nach Pfingsten), c) St. Anna-Fest am 26. Juli und
d) Allerheiligen am 1. November. An einem privilegierten Altar in
der Klosterkirche konnte man fürbittweise für jedes verstorbene
Mitglied einen vollkommenen Ablass gewinnen, wenn man innerhalb der
Oktav des Todestages oder an einem beliebigen Donnerstag eine
Messe für ihn lesen liess.

267 Salzgeber, L, Einsiedeln und St. Gallen, 149-151. Zu den vielfältigen Aufgaben der
Bruderschaften im religiösen Leben des Barock: Duft, J., Glaubenssorge, 186-192.

Henggeler, Rudolf. Die Rosenkranz-Bruderschaft in Einsiedcln, in: Sträter, Paul,
Katholische Marienkunde, III, Paderborn 1951, 226-246. Henggeler, Rudolf, Die
kirchlichen Bruderschaften und Zünfte in der Innerschweiz, Einsiedeln 1955.

298 Haas, Hieronymus, Wallfahrtsgeschichte von Mariastein, Solothurn 1973,78-80.
299 BMA 146,2-8.

195



Diese Auflistung der Pflichten und Rechte zeigt deutlich, dass die
Bruderschaft ganz auf die Förderung der individuellen Frömmigkeit
ausgerichtet war. Von anderen Aufgaben wie Unterstützung von
Armen usw. ist uns in Mariastein nichts bekannt. Die räumliche Trennung
der Mitglieder erschwerte derartige Aufgaben auch beträchtlich. Von
Prozessionen ist uns wenig überliefert, doch kann man sie besonders
an den Hauptfesttagen der jeweiligen Bruderschaft nicht ausschliessen.

Als erste eingetragene Mitglieder finden wir 1690 den damaligen
Fürstbischof Johann Konrad von Roggenbach (1656-1693) und seinen
Koadjutor und Nachfolger Wilhelm Jakob Rinck von Baldenstein
(1690,1693-1705). Es folgen der Abt und der Konvent von Mariastein
und viele Adelige der Umgebung. Bei allen ist ein bestimmter Tag
angegeben, an dem sie eine ebenfalls zeitlich festgelegte Anbetungsstunde

zu halten hatten. Dadurch sollte die ewige Anbetung des
Altarsakramentes gesichert werden. Darauf folgt die Liste der Gläubigen

aus einzelnen Dörfern, denn es wurden anscheinend viele
Pfarreien besucht und darin für die Bruderschaft geworben. Dies ergibt
sich aus dem Befund, dass jeweils sehr viele Namen aus denselben
Dörfern aufgeführt sind, sowohl aus dem Fürstbistum wie auch aus
den Klosterpfarreien.270 Im Elsass konnten die zum Stift Murbach
gehörenden Pfarreien Gebweiler, Wattenweiler und Uffholtz gewonnen

werden.271 Weitere Besuche in anderen Dörfern scheint man aber
unterlassen zu haben, so dass die Aufnahme von nahezu ganzen
Pfarreien sehr bruchstückhaft blieb. Es ist denkbar, dass man vom Konvent

her eine derartige, dem individuellen Engagement des einzelnen
Gläubigen zuwiderlaufende Praxis nicht weiter fördern wollte oder
dass die jeweiligen Kollatoren oder weltlichen und geistlichen Behörden

dies nicht duldeten.
Auch ganze Klostergemeinschaften liessen sich ins Bruderschaftsbuch

eintragen:

Kloster Jahr

St. Josephskloster in Freiburg im Ue., Terziarinnen 1692

Alspach, Klarissen 1693

270 Noirmont, Les Bois, Courtételle, Bassecourt, Courroux, Develier, Saignelégier,
Delémont. Wittnau. Erschwil-Büsserach.
Mit Murbach bestanden Ende 17. Jh. gute Beziehungen. Abt Esso Glutz von
Mariastein fungierte in Murbach als Visitator, MBH IV 162. Der Mariasteiner
Konventuale R Bonaventura Honegger war dort auch aushilfsweise Novizenmeister:

«AR.D. Johannes Chippich('?) Parochus loci mihi F. Bonaventurae Honegger
Capitulari Petra-mariano quondam plurimum familiaris cum bina vice Murbaci
Novitiorum Magislrum agerem.» BMA 146, 96.

196



Kloster Jahr

Murbach Benediktiner 1699

Nominis Jesu in Solothurn, Kapuzinerinnen 1710

Schönensteinbach Dominikanerinnen

Es finden sich aber auch vereinzelte Ordensleute und Chorherren
und Chordamen in der Liste. Die Aufnahme von ganzen Konventen in
die Bruderschaft steht sicher im Zeichen der allgemeinen
Gebetsverbrüderungen mit anderen Klöstern, die in Mariastein besonders von
Abt Augustin Reutti (1675-1695) gepflegt wurden. Die Aufnahme
ganzer Pfarreien oder eines Konventes hört seit Beginn des 18. Jh.

endgültig auf. Wo mehrere Personen aus der gleichen Ortschaft
hintereinander verzeichnet sind, handelt es sich um eine Wallfahrtsgruppe

aus dem betreffenden Gebiet.
Die Zahl der jährlichen Neueintritte in die Bruderschaften272 kann

auch als Indikator für die Wallfahrtsintensität gewertet werden. In
der Zeit von der Jahrhundertmitte bis zur Französischen Revolution
bleiben die Zahlen, von einigen Schwankungen abgesehen, in etwa
gleich, mit einer leicht abnehmenden Tendenz. Seit den Unruhen der
Französischen Revolution stieg die Zahl der Neueintritte in die
Bruderschaften sprunghaft an und fand ihren absoluten Höhepunkt in
den Jahren des «Terreur» 1794/95.273 In dieser Zeit suchen vor allem
Leute aus dem Elsass und dem ehemaligen Fürstbistum eine religiöse
Heimat in einer Bruderschaft.

Die Leute kamen, um die Sakramente in Mariastein bei nicht
geschworenen Priestern zu empfangen. Der Sakramentsempfang bei
einem französischen Priester, der den Eid auf die Zivilkonstitution des
Klerus geleistet hatte, war nach päpstlicher Auffassung nicht erlaubt
und ungültig.274 Die Bruderschaft war attraktiv, weil für die verstorbenen

Mitglieder eine Messe gelesen wurde. Vom Konvent her war
für die Bruderschaften ein Präses zuständig. Meist versah der Prior
dieses Amt. Er verwaltete die Stipendien der Messen, die in der
Siebenschmerzen- und St. Annakapelle gelesen wurden. Er bestritt
aus diesen Einnahmen aber auch die Bildchen, Rosenkränze, Skapu-

272 BMA 91 C Mitgliederverzeichnis der Sieben Schmerzen Bruderschaft, 1756-1797.
BMA 78 E Mitgliederverzeichnis der Skapulierbruderschaft 1732-1797.

1886-1897. BMA 146 Milgliederverzeichnis der Bruderschaft der ewigen Anbetung

1691-1797. Von der grössten Bruderschaft, derjenigen vom Rosenkranz, ist
kein Milgliederverzeichnis auf uns gekommen.

273 Siebenschmerzenbruderschaft Eintritte: 1791: 124; 1792: 383; 1793: 312; 1794; 722;
1795: 2071; 1796; 562:1797; 342.

274 Zivilkonstitution des Klerus: 12. 7. 1790. Verurteilung durch den Papst: 10. 3. 1791.

197



here, Ablasspfennige usw. für die Mitglieder der Bruderschaften.275
Über andere Ausgaben wie für Prozessionen usw. sind bezüglich der
zweiten Hälfte des 18. Jh. keine Rechnungen mehr vorhanden.276

Da in Mariastein Informationen über weitergehende Aktivitäten der
Bruderschaften fehlen, kann man nicht mit einer sehr grossen Lebendigkeit

rechnen. Eine Bruderschaft an einem Wallfahrtsort konnte
diesbezüglich auch nie das leisten, was einer Bruderschaft in einer
Pfarrei möglich war. Die Tatsache, dass die Bruderschaften der
Barockzeit nach der Revolution nicht mehr weitergeführt wurden,
sondern von Abt Placidus Ackermann zu einer Bruderschaft der drei
göttlichen Tugenden zusammengefasst wurden, spricht eher gegen
ihre Vitalität. Die Bruderschaften waren in Mariastein vor allem ein
Mittel zur Förderung der Wallfahrt, wobei bestimmte Festtage besonders

ausgezeichnet wurden.
Ein ähnliches Bild ergibt sich bei der Analyse der von den Wallfahrern

gestifteten Messen.277 Diese steigen seit Mitte des Jahrhunderts
ziemlich regelmässig an und halten sich seit 1780 etwa gleich. In der
Revolutionszeit ist erst 1796 eine markante Steigerung zu verzeichnen.

Allerdings ist der proportionale Anstieg viel unbedeutender als

bei den Bruderschaftseintritten.
Als weiterer Indikator für die Wallfahrt könnte die Zahl der

Konversionen zum katholischen Glauben in Mariastein gelten. Von 1765

bis 1780 sind es aber nur sieben Personen, meist Dienstboten, die im
«Konvertitenbuch» verzeichnet sind.278 Im Wallfahrtsbuch von Gink
wird für das 17. und die erste Hälfte des 18. Jh. noch eine höhere Zahl

275 BMA 13.
276 Leider sind uns detaillierte Rechnungs- und Gültenbücher der Bruderschaften

nur von Ende 17./Anfang 18. Jh. erhalten. BMA 567 Gültenbuch der Bruderschaft
des hl. Rosenkranzes zu Mariaslein 1694-1710. «An. 1694 ist statuiert worden, dass

ein jeweiliger Präses Confr.is S.mi Rosarii von den Zinsen dieser hl. Bruderschaft
dem P. Custodi pro conservade et reparatione Ecclesiae paramentorum einliefern

solle an Gelt 50 Pfund.» Das Bruderschaftskapital betrug 1694 2779 Pfund. Es

war in den Dörfern der näheren Umgebung Mariasteins, auch im Elsass, in Wittnau

und Beinwil angelegt, nicht aber in weiter entfernt gelegenen Ortschaften.
277 BMA 13.
278 BMA 258. Im Kapuzinerkloster Dornach wurden zwischen 1729 und 1774 100

Konvertiten gezählt, von 1774-1807 sind keine verzeichnet. Am 4. Mai 1789

erneuerte der Solothurner Rat eine ältere Verordnung, wonach niemand ohne
Bewilligung des Rates konvertieren dürfe. Man wollte vor allem vermeiden, dass

der Rat für die Kinder verstorbener Konvertiten aufkommen müsse. Die Welt-
und Ordensgeistlichen sollten die Konvertiten darauf aufmerksam machen, dass

der Glaubenswechsel kein Freipass für den Aufenthalt im Kanton Solothurn sei.

Wind, Siegfried, Geschichte des Kapuzinerklosters Dornach, Stans 1909, 67-68.

198



angegeben; durchschnittlich 12 im Jahr.279 Die Konfessionen hatten
sich auf ein Zusammenleben eingespielt, was auch durch die guten
Beziehungen des Klosters Mariastein zur evangelisch-reformierten Stadt
Basel zu belegen ist.

Gesamthaft gesehen war die Wallfahrt im ausgehenden Ancien
Régime immer noch lebendig und aufklärungsbedingte Krisensymptome

sind auf der Ebene der Volksreligiosität nicht festzustellen.
In den Zeiten des Religionskampfes im Elsass während der französischen

Revolution erlebte die Wallfahrt sogar eine Blüte.

7. Mariastein unter französischem Druck (1789-1798)

Der Stand Solothurn war politisch wie wirtschaftlich engstens mit
Frankreich verbunden. Solothurn war die Residenz des französischen
Ambassadors und viele Solothurner waren als Offiziere und Soldaten
in französischen Diensten und bezogen Pensionen.280 Das Kloster und
der Wallfahrtsort Mariastein liegen nahe an der französischen Grenze
und waren deshalb in mehrfacher Hinsicht von den revolutionären
Vorgängen betroffen, die im Sommer 1789 im Nachbarland ihren Lauf
nahmen. Schon Ende Juli brachen auch im Elsass Unruhen aus, bei
denen Adelssitze und Klöster geplündert und teilweise in Brand
gesetzt wurden. Besonders in der Nachbarschaft Mariasteins richtete
sich der Volkszorn auch gegen die Juden, die in ihren Häusern in
Durmenach, Hegenheim, Ober- und Niederhagenthal überfallen wurden
und meist in die Stadt Basel flüchten mussten.281 Die ersten
Schutzmassnahmen an der Grenze von seiten Solothurns ergriff der in
Rodersdorf wohnende ehemalige französische Feldmarschall Joseph
Bernhard Altermatt.282 Er informierte täglich den Vogt von Dorneck
und damit auch den Rat in Solothurn über die Vorgänge im Sundgau
und bot, zunächst auf eigene Kosten, eine dürftige Grenzschutzmannschaft

auf. Nachdem das Amthaus in Pfirt (Ferette) niedergebrannt

' Gink. D.. Lapis probatus. (1751. 2. Aufl.). 53. «Zu dem wahren allein seligmachenden

Glauben seynd von ihrem Irrlhum abgestanden, bekehrt, und in die Schooss
der wahren Kirchen aufgenommen worden, seit 1640 bis 1750 unterschiedlicher
Seelen, als Juden. Widertäufer. Zwinglianer. Calvinisten. Lutheranern. 1320.»

1

Sigrist. H.. Sol. Geschichte 3. 291-341. Büchi. Hermann. Vorgeschichte der
helvetischen Revolution. 2.Teil. Der Kanton Solothurn in den Jahren 1789 bis 1798.

MHVSO 14, Solothurn 1927.

Baumann. Ernst. Die Troublen von 1789 an der Schweizergrenze, in: Jahrbuch des

Sundgau-Vereins. IV(1936). 41-66.
' Borer. Paul. General Altermatt und die solothurnische Grenzbesetzung von

1789-1798. Solothurn 1937.

199


	Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

