Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 70 (1997)

Artikel: Das Kloster Beinwil-Mariastein von 1765 bis 1815
Autor: LUber, Alban Norbert

Kapitel: 5: Kldsterliches Leben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geldanteil am Gesamtlohn auf 15 %; 75-80 % wurden in Naturalien
entrichtet, der Rest bestand aus Trinkgeldern, Spesenvergiitungen
usw. Die Konventdiener wurden meist aus dlteren Dienstboten rekru-
tiert, die bis ans Lebensende im Kloster versorgt wurden. Die soziale
Sicherung war in den Klostern damals ziemlich gut ausgebaut. Ein
Vergleich mit den Lohnen der Angestellten am fiirstbischoflichen Hof
in Pruntrut zeigt fiir die dortigen Bediensteten eine leicht bessere Ent-
16hnung."* Allerdings miisste man alle sonstigen Naturalabgaben und
Dienstleistungen kennen, um gerecht vergleichen zu kénnen.
Umfangmaissig ldsst sich die Zahl der Angestellten mit denen im
Stift Rheinau vergleichen, das bei der Beschlagnahme durch die hel-
vetische Verwaltung im Dezember 1799 26 Dienste beschiiftigte.™!

5. Klosterliches Leben

Die Kloster des Ancien Régimes hatten vom Mittelalter her immer
noch einen stark institutionellen Charakter, wobei nicht wie bei einer
modernen Betrachtung der Konvent mit seinen Mitgliedern im Vor-
dergrund stand, sondern die rechtliche und wirtschaftliche Einheit der
Institution «Kloster». Das Stiftungsgut hatte im Bewusstsein der Zeit-
genossen den Status einer, modern gesprochen, 6ffentlich-rechtlichen
Institution und wurde keinesfalls als Privateigentum behandelt. Im
Falle Mariasteins umfasste das Stiftungsgut nur den Giiterkomplex in
Beinwil. Als Kastvogt hatte der Rat von Solothurn ein Oberaufsichts-
recht iiber die Giiterverwaltung, in Krisenzeiten aber auch die Pflicht,
das Stiftungsgut zusammenzuhalten und moglichst stiftungsgeméss zu
verwalten. Nur so war es moglich, dass das Kloster Beinwil nach dem
Tod des letzten Konventualen 1555 weiterexistierte und seit dem von
Solothurn eingesetzten Administrator P. Wolfgang Spiess (1589-1614 )
ein neuer Konvent aufgebaut werden konnte.'*

SHKBA 28, Gottingen 1986, 137. Mariastein weist im Kleinformat noch andere
Ahnlichkeiten zu den von Stutzer untersuchten bayrischen Klostern punkto An-
stellungsverhiltnis auf: die Beschiftigung von Laien in hohen Verwaltungsstellen
sowie ein Wundarzt im Kloster sind verbreitet. Stutzer errechnete eine tédgliche
Arbeitszeit von 8,6 Stunden, ca. 120 Tage im Jahr waren arbeitsfrei. Die Kloster
besassen ein ziemlich gut funktionierendes soziales Netz, vor allem auch beziiglich
der Altersversorgung.

40 Jorio, M., Untergang, 196. Beim Fiirstbischof verdiente der Koch 100 Pfund jahr-
lich, ein Knecht 45 , cine Magd 37.

4 StAZH J 31 (Rheinauer Archiv), 1261.

421555 Tod des letzten Konventualen, 1622 P. Urs Buri aus Rheinau tritt sein Amt als
Administrator in Beinwil an und kann den Konvent dauerhaft konsolidieren.
First, M., Wiedererrichtung, 22-27.

157



Dieses Kapitel will aber den Konvent und seine Mitglieder in den
Mittelpunkt der Betrachtung stellen. Wie war der Ausbildungsgang
eines Monches und welche Prigungen waren dadurch vorgegeben?
Durch eine massvolle Anwendung sozialgeschichtlicher Methoden
kommt man zu Ergebnissen, die man so in den Quellen nicht findet.
Manche interessante Fragestellungen miissen aber aufgrund der
schlechten Quellenlage unbeantwortet bleiben. Das Alltigliche wurde
nicht aufgezeichnet und aufbewahrt, personliche Quellen wie Brief-
sammlungen und Tagebiicher sind im Gegensatz zum 19. Jh. sehr spér-
lich gestreut. Die Schweizerkloster boten im 18. Jh. vorwiegend ein
Bild des Erhaltes des im 17. Jh. Aufgebauten, wodurch es auch weni-
ger Verdnderungen zu verzeichnen gibt als aus der Zeit der Kongre-
gationsgriindung. Aus diesem Grund gibt es seit dem zweiten Drittel
des 18. Jh. weniger Kongregationsakten als in der vorherigen Periode.
Ausserdem scheint in der unsicheren Zeit nach 1798 viel an person-
lichen Aufzeichnungen verlorengegangen zu sein.

5.1 Das Noviziat

Das Noviziat bildete nicht nur in zeitlicher Hinsicht den Anfang eines
Monchslebens, es wirkte auch auf asketischem und geistigem Gebiet
pragend auf den jungen Monch und bestimmte in gewisser Weise den
«Kurs» des Einzelnen und der Gemeinschaft schon stark voraus.
Deshalb steht das Noviziat in Mariastein am Anfang des Kapitels tiber
den Konvent. Fiir die Durchfithrung des Noviziates galten die all-
gemeinen Normen des kirchlichen Rechts und des Sonderrechtes der
Schweizerischen Benediktinerkongregation, das einerseits aus den
Bemerkungen vom 12. September 1748 zu den einzelnen Kapiteln der
Benediktusregel, andererseits aus den Statuten vom 29. August 1757
bestand."® Der normale Weg ins Noviziat fiihrte iiber die Kloster-
schule, wo ein moglicher Kandidat schon frith beobachtet wurde und
er selbst das Leben des Konventes kennenlernen konnte. Je nach Ver-
mogen mussten die Eltern fiir einen Teil der Lebenskosten aufkom-
men. Schon der Aufnahme in die Schule sollte eine einmonatige Prii-
fungszeit vorangehen. Die Auswahl der Schiiler sollte auch in grossen

43 Notae et observationes in Regulam Ss. P N. Benedicti, abgedruckt in: Staub,
Athanas, De Origine et Actibus Congregationis Helveto-Benedictinae, Einsiedeln
1924, 1-29. Die «Notae et Observationes» wurden am 7. September 1636 beschlos-
sen und verabschiedet, am 12. September 1748 aber erweitert und neu bestitigt.
Sie blieben bis Mitte des 19. Jahrhunderts in Kraft. Constitutiones et Statuta de
Forma et Ordinatione Congregationis Helveto-Benedictinae, in, Staub, A., De
Origine, 29-60. Zum Noviziat: Salzgeber, Einsiedeln und St. Gallen, 24-30.

158



Stiften wie Einsiedeln und St. Gallen personlich vom Abt erfolgen, ein
Hinweis, welches Gewicht man schon hier der Auswahl geeigneter
Kandidaten beimass. Nach Vollendung des 15. Lebensjahres konnten
sie ins Noviziat aufgenommen werden.'* Der Abt musste das Kapitel
befragen, ob man den Postulanten iiberhaupt zur Bitte um die Auf-
nahme zulassen kann, erst spiter erfolgte das eigentliche Zulassungs-
kapitel zum Noviziat. Dem Kandidaten und seinen Eltern'* wurden
einige Fragen gestellt, die uns Einblick in damalige Problemlagen und
mogliche Missbrauche geben. So wurde gefragt, ob der Kandidat wirk-
lich aus Griinden der Gottesverehrung ins Kloster komme, ob er aus
einer ehelichen Verbindung stamme und ob er gefirmt sei. Man for-
derte auch, dass er in keinem rechtlichen Horigkeitsverhiltnis stehe
und keine schwere Krankheit oder korperliches Leiden habe. Sollte
dies bewusst verschwiegen werden, so wire die Profess ungiiltig.
Der Ordenseintritt sollte ohne Furcht und Zwang erfolgen. Ebenso
wurde gefragt, ob im Kapitel schon ein Verwandter bis zum vierten
Grad sei. Es sollten Probleme wie Nepotismus im Kloster, reines Ver-
sorgungsdenken, sei es aus familidren oder gesundheitlichen Griin-
den, und ein aufgezwungener Eintritt vermieden werden. Von den
Verwandtschaftsgraden wurde aber ofters dispensiert, entweder durch
die Visitatoren der Kongregation, den Abt, oder es war gar keine Di-
spens notwendig. Fir die Zulassung zum Noviziat und zur Profess war
die Zustimmung der Mehrheit der Konventualen erforderlich. Zum
Halbjahreskapitel mussten nur die im Haus wohnenden Mitbriider
eingeladen werden. Mit Ablegung der Profess und der drei Tage spi-
ter durch den Abt vollzogenen «Offnung der Kapuze» wurde der
Neuprofesse mit aktivem und passivem Stimm- und Wahlrecht zum
Kapitel zugelassen.'* Laienbriider wurden ebenfalls zur Profess zuge-
lassen, galten aber nicht als Kapitularen und unterschieden sich auch
in der Kleidung von diesen. Sie sollten vor allem zu den verschiedenen
Diensten in der Kirche und im Konvent herangezogen werden. Vier-

144 Staub, A., De Origine, 22: Caput 58.

5 ODb die Eltern oder gesetzlichen Vertreter wirklich immer anwesend waren, bleibt
fraglich. Rechtsbestimmungen geben nicht unbedingt die wahren Verhiltnisse
wiceder, sie konnen auch nur den Problemkreis illustrieren. Staub, A., De Origine,
22

4o Staub, A., De Origine, 23. Der Ritus der «Offnung der Kapuze» geht bis ins friihe
Mittelalter zuriick. Der Neuprofesse trug wiahrend mehrerer Tage die Kukulle,
wobei die Kapuze teilweise vom Abt zugeniht wurde. Am Ende der «Sepultura»
genannten Frist wurde sie wieder gedffnet. Dieser Brauch hat sich in verschiede-
nen Orden, Kongregationen und Klostern erhalten, unter anderem auch in
der Schweizerischen Benediktinerkongregation; Molitor, Raphael, Symbolische
Grablegung bei der Ordensprofess, in: BM 6 (1924), 54-57.

159



mal im ganzen wurde iiber einen Kandidaten abgestimmt: Bei der An-
nahme des Postulanten mussten die Kapitularen «pro spe remota no-
vitiatus» abstimmen, quasi eine Aufnahme ins Postulat. Nach ungefihr
einem Monat wurde nochmals ein Kapitel «pro spe proxima novitia-
tus» gehalten, worauf der Kandidat vom Prior oder Subprior einge-
kleidet wurde.'*” Die Art und Weise der Aufnahme und die Anzahl der
ausscheidenden Kandidaten weist fiir Mariastein verglichen mit Ein-
siedeln und St. Gallen einige Besonderheiten auf. In Einsiedeln wurde
im ganzen Zeitraum von 1641 bis 1798 nur achtmal die «spes remota
novitiatus» verweigert und nur 29 Kandidaten nicht zum Noviziat
zugelassen, bei insgesamt 347 Monchen von 1600 bis 1796. Im Zeit-
raum von 1653 bis 1790 verliessen nur 22 Novizen das Kloster Einsie-
deln, was cin Zwolftel des Novizenbestandes darstellt. In St. Gallen ist
der Anteil der Abgewiesenen und jener, die aus eigenem Entschluss
gehen, noch kleiner.'*® Da uns fiir die Zeit von Abt Hieronymus Brun-
ner weitgehend die Mariasteiner Kapitelsprotokolle fehlen, sind wir
auf die Angaben der Jahre 1739-1767 (und 1783) angewiesen.” Von
den 65 Kandidaten, die die Abte in diesem Zeitraum dem Kapitel
vorschlagen, kommen nur 35, also ein wenig mehr als die Hilfte, zur
Profess. Ungefihr drei Viertel der Nichtprofitenten miissen das
Kloster verlassen, weil das Kapitel sie ablehnt, ungefihr ein Viertel
geht aus eigenem Antrieb.

Die Griinde fiir den Austritt sind verschieden, doch lassen sich
einige Schwerpunkte ausmachen. Am meisten werden charakterliche
Mingel festgestellt. Der Mangel an Demut und Gehorsam wird oft

147 Die Bezeichnung «pro spe remota» war auch in Einsiedeln iiblich, nicht aber in St.

Gallen. In diesen beiden Stiften konnten die Postulanten nach dem Kapitel «pro

spe proxima novitiatus» fiir 2-3 Monate nach Hause gehen, um sich bei den

Eltern nochmals die Frage der Berufung zu stellen. Salzgeber, J., Einsiedeln und

St. Gallen, 25. Dies war in Mariastein nicht der Fall, weil die Einkleidung fast

immer kurz nach dem Kapitel erfolgte.

Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 26. 28.

149 KIAMs Acta Capitularia 1739-1767.

150 Genaue Zahlen konnen nicht eruiert werden, weil nicht bei jedem Austritt der
Grund angegeben wird. Oft wird auch die Kritik des Konventes an einem Kandi-
daten erwidhnt, der dann schliesslich von selber geht. Es ist also anzunehmen, dass
noch mehr als drei Viertel der Austritte auf den Druck des Konventes hin
zustande kamen. Das Kapitelsprotokoll ist auch mit einer gewissen Vorsicht zu
lesen, da die Kapitelssekretdre ihre personliche Meinung in die Darstellung ein-
fliessen liessen. Die jeweiligen Sekretire unterscheiden sich auch in der Auswahl
und Darstellung der Informationen. Trotzdem ergibt sich schon deshalb ein rela-
tiv geschlossenes Bild, weil es im untersuchten Zeitraum fiinf Kapitelssekretére
gab, was die Einseitigkeit in der Darstellung verringert. Die Griinde, die fiir den
Ausschluss angegeben werden, sind bei allen etwa die gleichen.

14,

oo

160



genannt, aber auch eine gewisse Unstetigkeit und Miihe mit dem
klosterlichen Leben. An zweiter Stelle wird die angeschlagene Ge-
sundheit erwihnt. Es kann ein Leiden sein, das der Kandidat schon
mitbringt, oder eines, das sich aus der klosterlichen Lebensart ergibt.
Im zweiten Fall kann bei einigen Kandidaten vermutet werden, dass
sie fiirs Kloster nicht geeignet waren und psychosomatisch reagierten.
Bei fast jedem Kandidaten finden wir eine Beurteilung seiner Musi-
kalitdt. Es wurde erwartet, dass er mindestens ein Instrument spielt
und eine gute Stimme hat. Waren diese Bedingungen nicht erfiillt, so
wurde manchmal auch ein charakterlich geeigneter Kandidat nicht
aufgenommen. Bei einem relativ kleinen Konvent wie Mariastein, bei
dem noch vergleichsweise viele Mitbriider auf Aussenposten weilten,
war man auf jede Unterstiitzung im anspruchsvollen Chorgebet ange-
wiesen. Der musikalischen Gestaltung der Hochdmter mit mehrstim-
migem Gesang und Instrumentalmusik mass man eine grosse Bedeu-
tung bei. Ein weiterer, nicht sehr hdufig genannter Grund fiir die
Nichtaufnahme bildet mangelnde Sprachkenntnis. Bei den Kandida-
ten mit franzosischer Muttersprache aus Teilen des Elsasses und des
Fiirstbistums betraf dies das im Konvent vorherrschende Deutsch, bei
Monchen deutscher Zunge aber das vor allem im Beichtstuhl und an
der Pforte ofters benotigte Franzosisch. Br. Joachim Eggenschwiler®!
wurde vor dem Noviziat in die verbriiderte Primonstratenserkanonie
Bellelay geschickt, um Franzosisch zu lernen; er sollte Pfortenbruder
werden.

Selten werden auch Schwierigkeiten beim Studium und bei der
Ausbildung genannt, sei es aus mangelnder Intelligenz oder Lerniiber-
druss, was wiederum unter die Charaktermingel gerechnet werden
kann. Die Wertschidtzung einer guten Ausbildung ergibt sich auch aus
dem Umstand, dass neben der Musikalitédt auch bei fast jedem Kandi-
daten der Ausbildungsstand erwihnt wird. Die wenigen Bruderkandi-
daten waren fast alle gelernte Handwerker. Ein Kandidat schien den
Kapitularen zu jung, und ein als geeignet beurteilter Bruderkandidat
wurde nur deshalb nicht aufgenommen, weil man schon einen Bru-
dernovizen hatte und keinen weiteren wollte.

In Mariastein war der prozentuale Anteil der Austretenden viel
grosser als in den Stiften Einsiedeln und St. Gallen. Die Griinde hier-
fiir konnen verschieden sein: einerseits liegt es wohl an der weniger
sorgfiltigen Auswahl jener, die iiberhaupt sich als Kandidaten melden
durften. Viele Kandidaten wurden in Mariastein «pro spe remota»
zugelassen, ohne dass sie der Konvent wirklich kannte. Der Kapitels-

ST MBH 1V, 226.

161



sekretdar P. Johann Baptist Wallier beklagt sich einmal, dass drei
Postulanten, entgegen der normalen Ubung, schon vor dem Kapitel
ins Kloster gerufen wurden, wo sie sich schon seit zwei Wochen auf-
hielten.”? Dieser Bemerkung ist zu entnehmen, dass viele Postulanten
nicht aus der Klosterschule kamen und normalerweise erst kurz vor
oder wihrend des Kapitels dem Konvent vorgestellt wurden. Man
muss aber auch bedenken, dass es ein Uberangebot von Kandidaten
gab, so dass das Kloster sich nicht in der Lage sah, fiir alle «standes-
gemiss» aufzukommen. Mariastein hat wie die andern Schweizer
Kloster, Einsiedeln und St. Gallen ausgenommen, im 17. und 18. Jahr-
hundert einen relativ fixen Personalbestand, der sich bei etwa 30 Mit-
gliedern einpendelte. Die beiden grossen Stifte Einsiedeln und
St. Gallen hatten auch die wirtschaftliche Moglichkeit, ihre Konvente
in dieser Zeit entscheidend zu vergrossern. '™

Das Einzugsgebiet von Berufungen fiir Mariastein kann als relativ
gross angesehen werden; dazu gehoren das Oberelsass, Solothurn, die
stidlichen Teile Vorderosterreichs und der katholische Teil des Fiirst-
bistums Basel. Bei einem international zusammengesetzten Konvent
wie Mariastein wire eine Bevorzugung einer Nation bei der Zulas-
sung zur Profess denkbar. Es folgt nun eine Liste der Postulanten nach
threr Heimat aufgegliedert:

Heimat Professen: Nicht-Professen:

Solothurn |
Fiirstbistum
Elsass
Vorderosterreich
Zug

Luzern

Sonstige

Total

e = N e e

S W=k W

3

(4
|

132 KIAMs Acta Capitularia 1739-1767, 101-102. «...Reverendissimus tres Juvenes ut
candidatos S.Ordinis proposuit pro Spe remota. N.B. Hi Juvenes praeter omnem
consuetudinem iam vocati, in Monasterio iam per duos septimanas comorati erant
cum promissione certae susceptionis.» Zwei dieser drei Kandidaten wurden vom
Konvent schon bei der ersten Gelegenheit abgelehnt.

153 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 27. Auch das Stift Einsiedeln musste aber
in Zeiten der wirtschaftlichen Schwierigkeiten die Novizenaufnahme beschrin-
ken. Die Benediktinerkloster Engelberg, Fischingen, Muri und Rheinau hatten im
18. Jh. einen relativ fixen Personalbestand von 20 bis 40 Konventualen, die Zister-
zienserkloster Wettingen und St. Urban immer ca. 40 Monche.

162



Es kann nicht behauptet werden, dass die nationale Herkunft einen
grossen Einfluss auf die Chancen, zur Profess zu kommen, hatte. Zu-
dem haben die Zahlen ihres geringen Umfanges wegen keinen sehr
grossen statistischen Wert. Es ist aber zu bemerken, dass die Elsédsser
eine ziemlich hohe Ausfallquote haben, aus dem Vorderosterreichi-
schen hingegen scheinen die Berufungen sicherer zu sein. Ein Grund
mag der gewesen sein, dass man wegen der Propstei Wittnau an Be-
rufungen aus Vorderosterreich interessierter war als aus dem Elsass,
wo man zwar Giiter, aber keine Expositur besass. Die oben schon
erwihnte Zusammensetzung des Konventes, die etwa zur Hilfte aus
Solothurner Monchen bestand, zeigt sich schon bei der Herkunft der
Postulanten: Von insgesamt 65 Postulanten waren 31 Solothurner, von
den insgesamt 35 Professen 18, von den 30, die nicht zur Profess
kamen, waren 13 Solothurner. Auch der Zeitpunkt des Austrittes kann
einige Hinweise zur Durchfiihrung der Novizenaufnahme geben:

Zeitpunkt des Austrittes: «pro spe remota» 14
«pro spe proxima» 4
im Noviziat 10
unbekannt 2

Den meisten Kandidaten wurde schon am Anfang keine Chance
gegeben, d. h. das Kapitel entschied hier wohl oft nach dusseren Ge-
sichtspunkten der Opportunitit einer gewissen Novizenzahl. Da man
aus wirtschaftlichen Griinden die Anzahl der Monche nicht beliebig
erhohen konnte, mussten viele schon am Anfang abgewiesen werden.
Hatten die Postulanten diese erste Hiirde geschafft, so wurde ihnen
meist der Eintritt ins Noviziat gewihrt, wo sie dann nochmals gepriift
wurden, wobei nun die charakterlichen und musikalischen Eigen-
schaften besonders beobachtet wurden. In Einsiedeln wurden die mei-
sten negativen Entscheide beim Kapitel unmittelbar vor dem Noviziat
gefillt, ein weiterer Hinweis, dass dort das Auswahlverfahren anders
gehandhabt wurde als in Mariastein. Das Durchschnittsalter der Po-
stulanten liegt in Mariastein knapp unter 20 Jahren, bei den Briidern
ist es etwas hoher.”* Der Jiingste war 16 Jahre alt, dann kommen zwel
mit 17 Jahren, der Alteste zihlte 24 Jahre.'s In Einsiedeln aber legten
44 % der Novizen schon mit 16, 17, oder 18 Jahren Profess ab, in
St. Gallen waren es 37 %. In Mariastein lag also das Eintrittsalter deut-

54 Im Kapitelsprotokoll ist nicht bei allen Postulanten das Alter angegeben.

153 Eine Ausnahme bildete der Weltpriester Ludwig Keller, der 1747 mit 47 Jahren im
Kloster um Aufnahme bat, aber abgelehnt wurde. KIAMs Acta Capitularia
1739-1767, 17.

163



lich héher als in diesen beiden Stiften, was auf den geringeren
Nachwuchs aus der eigenen Schule hinweist. Vielleicht erwartete man
auch eine grossere Reife der Kandidaten und wollte das Risiko einer
frithen Profess nicht eingehen.

Von den Novizen respektive von ihren Eltern erwartete man cine
Erbloskaufsumme und einen Beitrag zu den Lebenskosten wihrend
des Noviziatsjahres. Die Erbloskaufsumme spiegelt in gewisser Weise
die soziale und finanzielle Stellung der Familie oder auch die finanzi-
ellen Bediirfnisse des Klosters. Einige Novizen bringen gar nichts, wo-
durch sie aber nicht benachteiligt sind. Normalerweise bewegen sich
die Summen zwischen 200 und 1200 Pfund. In einem einzigen Fall, bei
Benedikt Miiller, dem nachmaligen P. Gregor und langjidhrigen Prior,
befand das Kapitel die angebotene Summe von 300 Pfund zu klein,
worauf der Vater noch 100 Gulden dazu stiftete. Die Kandidaten
brachten auch hiufig ein Bett mit und tibergaben eine Geldsumme fiir
Biicher, Kleider usw."® Bei Johann Baptist Siitterle (P. Beda)'”” aus
dem fiirstbischoflichen Oberwil ergaben sich in dieser Sache Schwie-
rigkeiten, weil die firstbischofliche Verwaltung die Auszahlung der
150 Louisdors Erbloskaufsumme verbot, bis mit dem Stand Solothurn
eine Vereinbarung getroffen sei.’® Bis zu diesem Zeitpunkt sollte das
Geld angelegt werden und dem Kloster die jahrlichen Zinsen zu 6 %
zukommen. Der Abt wandte sich aber direkt an den Fiirstbischof,
worauf dieser am 25. September 1788 die Auszahlung des Geldes an
das Kloster anordnete. Vater Johann Siitterlin sorgte aber auch noch

56 Aus BMA 277, 12 (Rubrikenrodel). Durchschnittlich (1767) mussten die Eltern
cines Novizen 45 Pfund an Noviziatskosten bezahlen. Die Erbloskaufsummen
flir einige Mariasteiner Mitbrider (BMA 227, 16. 28):

Fr. Joseph Noirjean (1768) 1200 Pfund

Fr. Alois Weber 1200 Pfund

Fr. Bonaventura Suidter (27 Louisdors) 324 Pfund

Br. Joachim Eggenschwiler (30 Louisdors) 368 Pfund

Fr. Edmund Biirgi (1771) 1200 Pfund

Fr. Franz Brosi 1200 Pfund

Im Zisterzienserkloster St. Urban waren die Noviziatskosten extrem hoch: 1771
fur einen Konversbruder 294 Gulden, fiir einen Klerikerfrater 785 Gulden: Wicki,
Hans, Zur Geschichte der Zisterzienserabtei St. Urban im 18. und 19. Jahrhundert
1700-1848, in: Der Geschichtsfreund 121 (1968), 64-228, 78. Im kurtricrischen Klo-
ster Laach betrug die sog. «Abgiitung» fiir den ausgeschlagenen Erbteil zwischen
600-800 Reichstaler (ca. 1760); Resmini, Bertram, Kloster zwischen Aufkldrung
und Sikularisation, in: Archiv fir mittelrheinische Kirchengeschichte 41 (1989),
243-273, 261.

MBYV 1V, 230.

BMA 4, 959-1000. Diec Summe von 150 Louisdors ist diec hochste nachweisbare
Erbloskaufsumme seit 1739. P. Beda war der einzige Sohn des wohlhabenden
Johannes Siitterle aus Oberwil.

~

15

15¢

3

164



in seinem Testament fiir seinen Sohn. Er vermachte verschiedenen
Verwandten Landstiicke mit der Auflage, P. Beda bis zu seinem Le-
bensende mit einem jidhrlichen Geldbetrag fiir «Taback, Biicher und
andere Nothwendigkeiten» zu versorgen.'™

Die Novizen aus drmeren Kreisen sind in der Minderzahl. Sind sie
einmal aber als Kandidaten angenommen, weil sie z. B. gute musikali-
sche und charakterliche Eigenschaften aufweisen, so haben sie nicht
schlechtere Professchancen als andere. Wieviele mittellose Kandida-
ten vom Abt gar nicht erst zum Kapitel «pro spe remota» zugelassen
wurden, entzieht sich unserer Kenntnis. In den anderen Schweizer
Klostern waren die Erbloskaufsummen verschieden. Im 18. Jh. lag
der mittlere Betrag in Einsiedeln bei 801 Gulden, in St. Gallen bei
283 Gulden, in Rheinau (1698-1762) bei 505 Gulden. Zudem waren
die Summen im 18. Jh. geringer als im 17. Jh. Salzgeber sicht den
Grund im grosseren Geldbedarf des Klosters Einsiedeln, das aufgrund
seines kleinen Herrschaftsgebietes auf mehr fliissiges Geld angewie-
sen war als das «Staats-und Verwaltungskloster» St. Gallen mit seinen
grossen Einkiinften.”® Fiir Mariastein bereitet die Berechnung des
Durchschnittswertes Schwierigkeiten, weil die Summen in den ver-
schiedensten Wihrungen angegeben sind. Er bewegt sich aber auf
dem niedrigen Niveau von St. Gallen, nicht weil man nicht mehr notig
hatte, sondern eher auf Grund der sozialen Herkunft der Kandidaten.
In Einsiedeln betrugen die Noviziats- und Professkosten ungefihr
280 Gulden, in der zweiten Halfte des 18. Jh. meist nur noch 200 Gul-
den oder noch weniger. Salzgeber hat sich ausfiihrlich mit der geist-
lichen Versorgungspolitik in den Klostern der Barockzeit beschiftigt.
Es gab seit der Mitte des 18. Jahrhunderts auch in der Schweiz einen
ausgedehnten literarischen Streit iiber den Sinn und die Bedeutung
der Kloster als Institutionen fiir eine standesgemisse Versorgung von
Sohnen und Tochtern aus wohlhabenden Familien.'!

1% 1826, nach dem Tod von P. Beda, beanspruchte das Kloster noch die ausstehenden
Zahlungen seit 1805.

160 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 30. 95-105. In den 6sterreichischen Erb-
landen wurde die maximale Hohe der Loskaufsumme staatlich festgelegt. Der
Betrag durfte die Hilfte des gesetzlichen Erbteils nicht iibersteigen und bei
Ordensklerikern nicht hoher als 1500 fl., bei Schwestern und Laienbriidern
nicht hoher als 300 fl. sein. Besonders in Vorderosterreich versuchten die Kloster
und Stifte immer wieder, diese Verordnungen zu umgehen. Geier, F., Breisgau,
144-146.

Salzgeber, ., Einsiedeln und St. Gallen, 123-136. Der Autor fiihrt viele Beispiele
aus Predigtwerken an, die auch eine innerkatholische Opposition gegen ein reines
Versorgungsdenken belegen. Ausfiihrliche Darstellung: Weber-Hug, Christine,
Der Klosterhandel von Luzern 1769/70, Bern 1971.

16

165



Je nach Standpunkt wurde das Versorgungsdenken als fir die
Gesellschaft schidlich abgelehnt oder als Mittel zur sozialen Sicher-
stellung vor allem von Personen aus kinderreichen Familien befiir-
wortet. Der aufkldrerische Vorwurf richtete sich vor allem gegen
das niedrige Professalter, wodurch unmiindige Kinder vergewaltigt
wiirden, und gegen eine angebliche Geldgier der Kloster. 1765 kamen
in der katholischen Schweiz auf ca. 130 Einwohner ein Welt- oder
Ordenspriester'®> Dasselbe Bild erhilt man auch bei den Reformier-
ten Kirchen; so kommen auf einen aus der Stadt Ziirich stammenden
reformierten Geistlichen 70 Einwohner.!®

Salzgeber kommt zum Schluss, dass man sich in den Klostern
erfolgreich gegen die negativen Auswirkungen der Versorgungspolitik
gewehrt hat. Die strengen Aufnahmebedingungen fiir die Schule und
fiirs Noviziat haben ungeeignete Kandidaten ferngehalten. Die Klo-
sterschulen wurden meist auch als eine Art von Nachwuchsschulen ge-
fiihrt, das heisst, die Schiiler waren schon eng in den klosterlichen All-
tag eingebunden.'® Die mehr oder weniger starke Beeinflussung der
Eltern fiir einen Klostereintritt kann auch nicht prinzipiell gegen die
Eignung eines Kandidaten angefiihrt werden. Seit 1760 machte sich
die Aufkldrung mit einer klosterfeindlichen Tendenz auch in den
katholischen Orten der Eidgenossenschaft bemerkbar, trotzdem blieb
die Zahl der austretenden Monche gering. '

102 Salzgeber, 1., Einsiedeln und St. Gallen, 124. Eine Zusammenstellung der katholi-
schen Welt- und Ordensgeistlichkeit der Schweiz 1765. Meyer von Schauensee,
Franz Joseph Lconz, Eidgendssisch Catholisches KirchenRegiment, oder deren
hohen Stinden zugewandt verkiindeten Orten und frey-gemein-herrschaftlichen
Landvogteyen des Catholischen Schweizerlandes — sowohl Welt- als Ordens-
Geistlichkeit, Luzern 1765.

103 Bei der reformierten Geistlichkeit stammte der Gberwiegende Anteil aus den
Stddten und nicht aus der Landschaft. Seit Beginn des 17. Jahrhunderts besetzte
auch der (katholische) Rat von Solothurn seine Pfarreien immer mehr mit Stadt-
biirgern. 1750 waren von den 36 vom Rat zu besetzenden Kollaturen 35 an Stadt-
biirger vergeben. Mosch, Johannes, Die solothurnische Volksschule vor 1830,
Band 2. (MHVSO 6). Solothurn 1913, 20-21.

164 Salzgeber, J.. Einsiedeln und St. Gallen, 23. 28. 222. Salzgeber sieht gerade in der
geringen Zahl der ins Noviziat eintretenden Klosterschiiler einen Hinweis auf die
strenge Kandidatenauswahl.

105 Salzgeber, I., Einsiedeln und St. Gallen, 136. In Mariastein gab es einen typischen
Fall von einem «Missvergniigten» zu verzeichnen. P. Bonaventura Suidter aus
Sackingen legte 1768 20jdhrig Profess ab, worauf schon bald Schwierigkeiten auf-
traten. 1782 wurde sein Gesuch um S#kularisation vom Papst angenommen. Als
Grund nannte er, vom Vater zum Klostereintritt gezwungen worden zu sein. MBH
IV, 225-226. In den relativ stark von der Aufkldrung beeinflussten schwibischen
Klostern stiegen die Austrittsgesuche in der 2. Halfte des 18. Jh. stark an; Mayer,
Konstantin, Auswirkungen der Aufklidrung in den schwiibischen Klostern, ZKG 86
(1975), 329-355.

166



Nachdem die klosterinternen Regelungsmassnahmen fiir den Nach-
wuchs dargestellt worden sind, soll nun auf die dusseren Einfliisse der
Mariasteiner Novizenaufnahme eingegangen werden. Der Stand So-
lothurn war immer bemiiht, dem Kloster Mariastein seinen solothur-
nischen Charakter zu erhalten. Schon bei der Abtswahl 1675 hitten es
die Gnéidigen Herren in der Aarestadt gern gesehen, wenn einer der
[hrigen Abt von Mariastein geworden wire.' 1683 bestimmten sie
dariiber hinaus, dass zwei Drittel, mindestens aber die Halfte der Kon-
ventualen Solothurner sein miissten!®’, was natiirlich den Spielraum
des Klosters emnschrinkte, zumal man geographisch eher gegen das
Fiirstbistum und das Elsass ausgerichtet war. Inwieweit diese Vor-
schrift spdter noch einmal erneuert wurde, ist nicht bekannt. Jedenfalls
sank der Anteil der Solothurner bis zur Helvetik nie unter 50 %.

Probleme mit der Herkunft der Nichtsolothurner traten erst unter

dem Eindruck der revolutionidren Unruhen in Frankreich auf, als der
Rat am 14. September 1791 den Vogt von Dorneck anwies, eine Liste
aller Konventualen von Mariastein mit ihrem Aufenthaltsort und ih-
rer Tatigkeit zu erstellen. Auch sollte man keinen ausldndischen Kan-
didaten ohne die Erlaubnis der Regierung aufnehmen. Die Pfrund-
und Einkiinftekammer sollte festlegen, wieviele fremde Konventua-
len in Mariastein sich authalten diirften.'®® Am 30. Oktober 1794 fragt
der Abt an, ob der im fiirstbischoflichen Pruntrut geborene Joseph
Locher mit zweil Landeskindern Profess machen diirfe.'® In unserem
Zusammenhang ist aber vor allem die Begriindung wichtig, die Abt
Hieronymus fiir die weitere Aufnahme von Auslidndern in den Kon-
vent gibt:

1. Kein Benediktinerkloster in der Schweiz sei solchen Beschrin-
kungen unterworfen. Man habe aber bisher immer die Landes-
kinder bevorzugt.

2. Man sei auf die Auslidnder angewiesen, da das Kloster Zehnten
und Pfarreien im Ausland besitze. In der Franzosischen Sprache
und in der Musik seien die Solothurner weniger bewandert.

3. Bei solchen Einschrinkungen wiirden die gutsituierten Familien
abgehalten, ihre S6hne ins Kloster zu schicken.

4. Fir die klosterliche Disziplin erwiichsen Nachteile. Die Auslidn-
der wiirden sich diskriminiert fiihlen. In Kléstern mit Einschrén-
kungen bei der Amterverteilung gibe es bald Uneinigkeit und
Unordnung.

e MBH 1V, 158.

167 Heer, Gall, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner, St. Gallen 1938,
291

165 StASO RM 1791, 971.

169 StASO MsS Band 3: 30. 10. 1794.

167



Diese Aussagen bedeuten in manchen Punkten ein «Eingestdnd-
nis» zu den oben dargestellten Aufnahmekriterien fiirs Noviziat: Das
ausschlaggebende Gewicht der Musik- und Franzosischkenntnisse, die
leichte Bevorzugung der Solothurner, was im Zusammenhang dieses
Briefes auch eine captatio benevolentiae sein kann, und die Bewer-
tung des sozialen Status der Kandidaten. Die Anfrage des Abtes hatte
Erfolg. Joseph Locher konnte mit seinen beiden solothurnischen Kon-
novizen am 23. November 1794 die Profess ablegen. Im gleichen Stil
verlief die Anfrage zur Noviziatsaufnahme fiir Alois Stierlin aus
Sdckingen, der am 15. Oktober 1797 Profess machte.!”

Trotz dieser Stellungnahme von Abt Hieronymus fiir die ausldndi-
schen Mitbriider konnen nationale Spannungen im Konvent nicht
ausgeschlossen werden. So beklagte sich 1805 der in Wiblingen bei
Ulm weilende P. Viktor Locher, er sei als Auslander in Mariastein nie
voll akzeptiert gewesen, man hitte gegeniiber den Gnédigen Herren
in Solothurn immer seine Nationalitdt verschwiegen oder entschul-
digt."”! So kann mit einer gewissen Sicherheit gesagt werden, dass na-
tionale Uberlegungen bei der Novizenaufnahme mitgespielt haben,
aber nicht dominierten.

Uber dic interne Noviziatsausbildung lassen sich nur sehr wenige
Aussagen machen. Da viele Novizen aus der eigenen Schule kamen,
bedeutete das Noviziat fiir sie keine grosse Lebensumstellung mehr.
Die enge Verbindung von Schule und Noviziat kommt schon in den
«Notae et observationes» zur Benediktsregel zum Ausdruck, weil das
Kapitel 58 («De disciplina suscipiendorum Fratrum») zuerst von der
Aufnahme der Schiiler spricht und sogleich zur Zulassung zum Novi-
ziat ibergeht.'” Wie wir schon beim Noviziat von Abt Hieronymus
gesehen haben, wurde das Philosophie- oder Theologiestudium im
Noviziat teils begonnen, teils fortgefiihrt. Oft ist auch derselbe Mit-
bruder sowohl als Magister novitiorum als auch Instructor der Pro-
fessfratres (auch Moderator genannt) titig. Eine Noviziatsordnung ist
uns erhalten, die aber auch fiir die Studenten zu gelten scheint.'”

170 StASO MsS Band 3: 22. 8. 1796. MBH 1V, 234.

"I BMA 34C, 336; Brief von P. Viktor an Abt Placidus Ackermann vom 18. Juli 1805:
«Ich kann nicht ldugnen, dass auch der Unterschied, den man von jeher in Schwei-
zer Klostern zwischen Landeseingebohrenen und Fremden machte und der ver-
muthlich noch nicht aufhéren wird, und der in meiner Hinsicht so auffallend war,
dass man oOfters vor Standespersonen von Solothurn meinen Geburtsort zu ver-
schweigen fiir nothig zu seyn glaubte, ...»

172 Staub, A., De Origine, 22.

5 BMA 80. Es handelt sich hierbei um die abgeschriebenen «Notae et observatio-
nes». Im selben Band sind Angaben iiber die Tagesordnung, geistliche und aszeti-
sche Ermahnungen und Merksitze fiir Novizen enthalten. Sehr wahrscheinlich

168



Der Novizenmeister wird aufgefordert, tiberfliissige Biicher aus
den Zellen der Novizen zu entfernen. Er soll den Novizen vor allem
drei Sachen beibringen: Liebe zum Gottesdienst, Arbeitseifer und
Eifer im Gemeinschaftsleben. Dabei sollen die Novizen aber jeden
Umgang mit den Patres, Fratres, Laienbriidern und Schiilern meiden.
Die Novizen waren gehalten, auch in der Rekreation miteinander
lateinisch zu sprechen.'” Vor der Profess haben die Novizen zehn-
tigige Exerzitien zu machen, bei denen die Lektiire und die einzelnen
Betrachtungen vorgeschrieben sind. Unmittelbar nach der Profess-
feier werden sie vom Novizenmeister wieder in ihre Zellen gefiihrt.
Dort verbringen sie die dreitdgige Sepultur, nehmen am gemein-
samen Tisch teil, nicht aber am Chorgebet, das sie in ithren Zellen
verrichten.'

5.2 Die theologische Ausbildung

Dem Studium der Theologie oblagen die Fratres ausschliesslich im
Kloster und nicht mehr an auswirtigen Lehrstitten, wie es im 17. Jahr-
hundert 6fters der Fall war.'” Die Verantwortung fiir die Philosophie
und Theologie lag meist auf den Schultern eines einzigen Paters.
Selten wurden die beiden Ficher auf zwei Patres aufgeteilt. Es ist
erstaunlich, dass man meist jiingere Patres, manchmal kurz nach der
Priesterweihe, fiir diesen Posten bestimmte, den sie dann oft nicht sehr
lange bekleideten. Im 18. Jh. hatten 14 Mitbriider diese Aufgabe inne,
wobei P. Gregor Miiller am lidngsten, ndmlich von 1765-1790, fiir die
theologische Ausbildung verantwortlich war. Schon diese dusseren
Daten lassen Riickschliisse auf den Studienhergang und Studieninhalt
zu. Die Ficher Philosophie und Theologie wurden quasi als Fortset-
zung des Schulunterrichtes verstanden, dies sowohl methodisch wie
inhaltlich. Bei einem kleinen Konvent musste jeder theologisch etwas
begabte Mitbruder damit rechnen, einmal als Professor zu amten und
dabei erst noch den ganzen Stoff allein zu dozieren. Unter diesen Vor-
aussetzungen war es gar nicht anders moglich, als dass der Professor

handelt es sich hierbei um ein im Verlauf des Unterrichtes auf das Diktat des
Magisters hin von einem Novizen verfasstes Buch. Zum Noviziat in Disentis:
Miiller, Iso, Die Abtei Disentis 1696-1742, in: ZSKG Beiheft 19 (1960), 548-551.

174 Staub, A., De origine, 38. BMA 80, 109 Nr. 22.

75 BMA 80, 197-203.

170 Bevorzugte Studienstitten im 17. Jh. unter Administrator Buri waren die Jesui-
tenschulen in Dillingen und Pruntrut: Fiirst, M., Wiedererrichtung, 65-67. Eine
Liste der Professoren zur vorrevolutiondren Zeit befindet sich in BMA 904.
Sie weist gewisse Unsicherheiten auf und bediirfte im Detail noch einiger Priizi-
sionen. Fiir unseren Zweck reicht sie aber aus.

169



sich vor allem auf gedruckte Standardwerke stiitzte."”” Wir kénnen uns
von den verwendeten Werken in etwa ein Bild machen mit Hilfe einer
Liste von Biichern, die zwischen 1766 und 1771 angeschafft worden
sind.”® Es handelt sich dabei durchwegs um damals aktuelle Werke,
wodurch das Interesse an der zeitgenossischen Theologie bewiesen ist.
Es wurden Werke franzosischer und deutscher Theologen ziemlich
gleichmissig angeschafft. Dabei wurden eher «konservative» Kontro-
verstheologen bevorzugt, die sich gegen den Jansenismus, Skeptizis-
mus und Deismus wandten. Durch diese Negativfolie war es durchaus
moglich, dass die jungen Studenten mit den neuen Gedanken in
Berithrung kamen. Neben den Kompendien der Dogmatik und der
Moraltheologie wurde auch eine Kirchengeschichte von Claude
Fleury (1640-1723) gekauft, die gewisse gallikanische Ziige triagt. Die
Wertschitzung fiir den hl. Thomas von Aquino ist auch durch die An-
schaffung eines Bildes von ihm fiir den Studiensaal der Fratres im
Jahre 1774 belegt.' Die Lernmethode war gewissermassen durch die
Konstitutionen der Schweizerischen Benediktinerkongregation vor-
geschrieben. Zuerst mussten die Studenten einen Teil eines Traktates
allein fiir sich lesen, worauf die Erkldrung des Professors folgte. Nun
galt es, das Gelesene auswendig zu lernen, wobei sich die Studenten
auch gegenseitig abfragen sollten.”™ Nach scholastischem Vorbild
wurde das Gelernte von Zeit zu Zeit durch eine Disputation unter
Beweis gestellt. Die Fratres mussten schriftlich Thesen zur Philoso-
phie, Dogmatik und Moraltheologie vorlegen und sie im lateinischen
Diskurs vor dem Abt, den Mitbriidern und geladenen Giésten vertei-
digen. Dadurch war auch eine gewisse theologische Weiterbildung des
Konventes gewihrleistet.

1774 wurden die «Theses Dogmatico-polemicae, Historico-Criticae,
Scholastico-Thomisticae, ex universa Theologia collectae» gedruckt

77 Zum Studium der Stift-St. Galler Weltpriester: Duft, J., Glaubenssorge, 103-109.
Zum Ausbildungsstand in den Katholischen Hochschulen, besonders zur Methode
des Diktierens und Auswendiglernens in der damaligen theologischen Aus-
bildung: Schniirer, Gustav, Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrhundert,
Paderborn 1941, 223-255.

" BMA 370. Die Werke stammen von den Theologen: Berthold Hauser SJ, Karl
Billuart OP, Sigismund Neudecker OFM, Pierre Collet CM, Coelestin Ober-
dorfer OSB, Nicolas-Sylvestre Bergier, Claude Fleury, Wilhelm Segaud SJ, Anton
Nikolaus Oberrauch OFM. Auf der Liste ist immer nur der Autor, manchmal ein
Kurztitel angefiihrt, sodass nicht jedes Werk eindeutig identifiziert werden kann.
Einige der damals angeschafften Werke befinden sich heute noch in der Kloster-
bibliothek Mariastein.

7 BMA 370, 173. BMA 227, 263.

150 Staub, A., De Origine, 50.

170



herausgegeben.'®! Sie waren von den Patres Aloisius Weber und Ed-
mund Biirgi unter der Leitung von P. Professor Gregor Miiller redi-
giert worden und enthalten neben einer Laudatio auf Abt
Hieronymus auf 77 Seiten einen Abriss der Moraltheologie und Dog-
matik. Ebenfalls unter P. Gregor Miiller legten die Patres Maurus
Jecker und Placidus Ackermann sowie die Fratres Bonifaz Pfluger
und Ambros Stierlin ithre «Theologia positiva, seu supernaturalis»
1789 in gedruckter Form vor.!®?

Manchmal waren auch auswirtige Lehrkrifte zur Disputation nach
Mariastein eingeladen, mit der Absicht, eine gewisse Erweiterung des
Lernprogramms zu erwirken. 1789 iibersandte der Abt Thesen von
P. Gregor Miiller an den Fiirstbischof nach Pruntrut und wiinschte,
dass von dort jemand nach Mariastein kommen wiirde. Der Fiirst-
bischof dusserte sich dann auch lobend iiber die Wissenschaftsliebe
und den Religionseifer in Mariastein, man habe ihm immer einen
guten Bericht gegeben.'™

Regelmissig wurden auch Mariasteiner Monche in andere Kloster
zur Teilnahme an Disputationen eingeladen; so ins benachbarte Zi-
sterzienserkloster Liitzel, nach Bellelay und Einsiedeln.'® Mit Be-
sorgnis sah Abt Hieronymus Brunner die Entwicklung im Breisgau,
wo Im Zuge der josephinischen Reformen das Generalseminar in
Freiburg 1. Br. versuchte, eine einheitliche Ausbildung fiir Welt- und
Ordensklerus einzurichten. Der Fiirstabt von St. Blasien musste seine
Kleriker dorthin zum Studium schicken, obwohl er im eigenen Hause
einen theologischen Lehrgang unterhielt.'®

Die theologische Hauslehranstalt in Mariastein war aber auch fiir
Nichtmonche offen. Dies beweisen die Eintragungen wie «Philoso-
phiae studiosus» oder «primi anni theologus», wie wir sie bei einigen
Klosterkandidaten im Kapitelsprotokoll finden. Wie gross der Anteil
dieser Theologiestudenten war, ist mangels eines Verzeichnisses nicht
festzustellen. Er wird aber nicht bedeutend gewesen sein: es waren
wohl vor allem Klosterschiiler, vielleicht auch solche, denen man Aus-
sichten auf eine Kandidatur gegeben hatte.

I8 Miiller, Gregor/ Weber, Aloysius/ Biirgi, Edmund, Theses Dogmatico-polemicae,
historico-criticae, scholastico-thomisticae, (Basel) 1774. Weitere handschriftliche
Thesen sind vorhanden in: BMA 877. Darunter auch ein umfangreiches Manu-
skript zur Kirchengeschichte. Andere Thesen in BMA §14.

82 Jecker, Maurus/ Ackermann, Placidus/ Pfluger, Bonifacius/ Stierlin, Ambrosius,
Theologia positiva, seu supernaturalis, Basel 1789.

S BMA 921, 688-691 (Supplement zur Chronik Acklins).

1 BMA 780, 428-437.

"3 Brief von Abt Hieronymus an den Fiirstbischof tiber das Generalseminar in Frei-
burg i. Br. vom 25. 2. 1786 in BMA 921, 679-683.

171



Aus diesen Informationen wird ersichtlich, dass man dem Theolo-
giestudium ein grosses Gewicht beimass. Es wurde nicht einfach, wie
damals teilweise noch {iiblich, als Einfiihrung in die rein praktischen
Verrichtungen eines Priesters und in die kirchenrechtlichen Minimal-
kenntnisse verstanden, sondern man bemiihte sich um eine gediegene
Ausbildung im monastischen Rahmen.

Das Studium dauerte in der Regel 4-5 Jahre. Dies ergibt sich aus dem
Zeitraum zwischen der Profess und der Priesterweihe, fiir die meist
cine Altersdispens notig war. Es ist allerdings zu beachten, dass die
Fratres durch den umfangreichen Chordienst und die anderen kl6-
sterlichen Pflichten stark beansprucht waren, so dass nicht {iberméssig
viel Zeit zum Studium iibrig blieb. Nach der Ordnung fiir die jiingeren
Mitbriider'®® war die erste Studienzeit nach der Prim, also von
7.30-8.30 Uhr. Nach dem Konventamt und der Sext, ungefihr um 9.30
Uhr, konnen sie wieder bis zum Mittagsmahl um 10 Uhr ithren Studien
obliegen. Nach der Rekreation ist entweder Zeit fiir Gesangsiibungen
oder fiir die Repetition des Gelernten, nach der Vesper sind an gewis-
sen Tagen geistliche Lesungen oder ein Vortrag vom P. Instruktor vor-
gesehen. Ab vier Uhr stehen wieder Repetitionen unter der Aufsicht
des Priors oder eines anderen Paters auf dem Programm. Nach der
Komplet und den vorgeschriebenen Privatgebeten blieb vor der
Nachtruhe auch noch eine gewisse Zeit zum Studium. Insgesamt
kommt man so auf eine ungefidhre Studienzeit von vier Stunden tédg-
lich, verteilt auf vier Termine.

Es ist ziemlich schwierig, iiber die Art, den Ort und die Dauer der
Ausbildung der einzelnen Konventualen und des gesamten Konventes
genaue Angaben zu machen. Die Informationen sind oft unvollstin-
dig oder ungenau. Aus dem Professbuch habe ich die Studienorte der
Kapitularen von 1695 (Wahl von Abt Esso Glutz) bis 1803 (Tod von
Abt Hieronymus Brunner) erhoben. Bei 41 Mitbriidern finden sich
keine Angaben, bei 37 ist mindestens ein Ausbildungsort angege-
ben."®” Von diesen 37 ist bei 21 nur ein Studienort, ndmlich Mariastein,
angefiihrt. Die iibrigen 16 haben zwei oder drei Studienorte, wobei
kein zweiter Ort bevorzugt erscheint. Es werden genannt: Solothurn,
Pruntrut, Colmar, Luzern, Freiburg in der Schweiz und Freiburg im
Breisgau sowie als Ausnahmefall Prag.’® Diese Bildungsstéiitten waren
fast ausnahmslos von Jesuiten gefiihrt, jedenfalls bis 1773 (Aufhebung

186 BMA 80, 105-113.

57 MBH 1V, 212-234. Es wird nicht unterschieden zwischen Schule und Studium.

188 P Marcel Choullat (1681-1756) hatte drei Jahre lang in Prag Jurisprudenz studiert,
MBH, IV 214.

172



des Jesuitenordens). Von 78 Patres ldsst sich im Professbuch also nur
ber 16 ein anderer Studienort als Mariastein nachweisen, was ein
schmales Spektrum verrit.

Eine weitere Quelle, die von P. Franz Brosi beantwortete Kloster-
enquéte von 1798, zeigt ein etwas anderes Bild."™ Die Studienorte
mehrerer Patres, tiber die das Professbuch schweigt, sind aufgefiihrt:

Name Professbuch  Klosterenquéte

Abt Hieronymus Mariastein Solothurn

Anselm Schmidlin Freiburg

Gregor Miiller Mariastein Solothurn

Rupert Bielmann Mariastein Freiburg

Ignaz Erb Solothurn

Joseph Noirjean Mariastein und Pruntrut
Alois Weber Mariastein Pruntrut

Edmund Biirgi Freiburg 1. Br. Solothurn und Mariastein
Stephan Bleyer Solothurn

Kolumban Wehrli Pruntrut

Fintan Jecker Mariastein

Beda Siitterle Mariastein

Joh. Bapt. Husi Solothurn

Bernhard Schérr Mariastein Solothurn

Mit einer Ausnahme gibt die Klosterenquéte alle im Professbuch ver-
zeichneten Studienorte an, gibt aber dariiber hinaus noch weitere
Informationen. Von den 21 Patres, die 1798 lebten, haben 16 nach-
weislich auch ausserhalb Mariasteins eine Schule, ein Seminar oder
eine Hochschule besucht. So kann man fiir das ganze 18. Jh. vermuten,
dass die meisten Mariasteiner Patres mindestens einen auswirtigen
Studienort hatten. Eine eigentliche Hochschulausbildung, wie sie im
17. Jahrhundert noch teilweise angestrebt wurde, wurde gegen Ende
des Ancien Régimes nicht mehr gesucht. Einzig P. Edmund Biirgi
hatte sich den Grad des Baccalaureates der Philosophie in Freiburg in
Breisgau erworben."

% StASO MsS Band 4 Nr.63. Wo «Freiburg» steht, kann nicht zwischen Freiburg in
der Schweiz oder im Breisgau unterschieden werden. Leider sind nur die Studien-
orte angegeben. Uber die Art, den Inhalt und die Dauer der Studien erfahren wir
nichts.

" MBH IV, 226. Eine Lebensbeschreibung von P. Gregor Miiller aus dem 19. Jh. gibt
an, dieser hitte sich in Luzern «den Ehrenkranz eines Baccalaurcus» verdient.
KIAMs «Gedenkbliimlein» 86.

173



Neben den oben erwiihnten theologischen Thesen sind aus Maria-
stein keine wissenschaftlichen Werke iiberliefert. Wesentlich hat auch
eine fehlende Klosterdruckerei die literarische Produktion behin-
dert.

In der Klerikerausbildung beschritt Mariastein denselben Weg wie
die anderen Schweizer Kloster, die ebenfalls fast alle das Hausstudium
kannten oder ihre Fratres zumindest in ein anderes Kloster zum
Studium schickten. Die Schweizerischen Benediktiner waren von
cinzelnen Ausnahmen abgesehen wissenschaftlich nicht so produktiv
wie die Mauriner in Frankreich und gewisse deutsche Abteien.'”

5.3 Kriterien zur Besetzung der klosterlichen Amter

In diesem Kapitel wird der Versuch unternommen, das innerklosterli-
che Leben etwas zu beleuchten. Die Quellenlage ist auch hier sehr
diirftig, da gerade die alltiglichsten Dinge einer schriftlichen Fixierung
nicht wert schienen. Zuerst fragen wir nach den verschiedenen Am-
tern im Kloster Mariastein und nach den Arbeitsfeldern der Monche.
Dabei wird besonders auf mogliche Kriterien in der Amterbesetzung
geachtet. Schon friither wurde darauf hingewiesen, dass von den sieben
Abten zwischen der Wiederherstellung der Abtei Beinwil im 17. Jh.
und der Franzosischen Revolution sechs Solothurner waren. Vom
Konvent waren meist die Hilfte Solothurner Untertanen oder Patri-
zier, die andere Hilfte verteilte sich auf die umliegenden Staaten.

Herkunft der Prioren (1633-1798)"?

Solothurn 15 (Stadt 9, Land 6)
Elsass 3
Freiamt 2
Vorderdosterreich 2
St. Gallen i
Total 23

' In fast allen anderen Benediktinerabteien der Schweiz war eine Druckerei vor-
handen, vor allem fiir Bediirfnisse des Hauses. In Einsiedeln wurden zwischen
1664 und 1798 1104 Druckwerke hergestellt, in St. Gallen 523. Von cinem Drittel
der St. Galler und einem Viertel der Einsiedler Monche sind noch schriftliche
Werke vorhanden. Der jeweiligen Eigenart dieser beiden Stifte entsprechend
tiberwogen in St.Gallen historische und archivalische Biicher, in Einsiedeln solche
zur praktischen Theologie. Salzgeber, I, Einsiedeln und St. Gallen, 157-159.

192 Heer, Gall, Mabillon, 429-438. Natiirlich gab es in den Schweizer Abteien Ende
des 18. Jh. auch einige bedeutsame Geschichtsforscher in der aufklidrerischen Tra-
dition. Zu nennen sind hier der Rheinauer Monch und Kongregationssekretir

174



Man sieht also, dass auch bei der Besetzung des zweitwichtigsten
Amtes des Klosters die Solothurner eindeutig bevorzugt waren, wenn
auch nicht so krass wie bei den Abtswahlen. Dies fillt umso stidrker ins
Gewicht, weil es keinen dusseren Druck von Solothurn her gab, wie
dies bei den Abtswahlen der Fall war. Das Fehlen eines Priors aus dem
Fiirstbistum ist wohl dem Zufall zuzuschreiben und darf nicht iiberin-
terpretiert werden. Die durchschnittliche Amtszeit eines Priors war
viel kiirzer als die eines Prilaten, sie betrug ungefihr 7 Jahre, doch
gab es natiirlich grosse Unterschiede. Verschiedene Patres waren
zwel- oder dreimal Prior, was auf eine hiufige Amterrochade inner-
halb des Konventes zuriickzufiihren ist. Insbesondere die Pfarrstellen
wurden héufig neu besetzt und die betreffenden Patres ins Kloster
zuriickgerufen. Das zog einen Wechsel bei vielen klosterlichen Am-
tern, auch dem des Priors, nach sich.

Die mit 25 Jahren lingste Amtsdauer als Prior hatte P. Fintan
Jecker, der von 1761 bis 1772 und 1776-1790 Prior war, also wihrend
eines Grossteils der Regierungszeit von Abt Hieronymus Brunner.
Von 1753 bis zum Ende des Jahrhunderts waren die Prioren durch-
wegs Solothurner. Von den sieben Abten nach der Wiedererrichtung
waren vier vorher Prioren gewesen.

Bei den Subprioren zeigt sich ein verandertes Bild:

Herkunft der Subprioren (1642-1798)

Solothurn 1
Elsass
Fiirstbistum
Freiamt
Vorderosterreich
Luzern

Sonstige

Total 29

WD R W

Von den Subprioren waren also nur etwa ein Drittel Solothurner, so
dass man fiir die Barockzeit in Mariastein den Grundsatz formulieren
kann: je hoher die Amter, je mehr Amtsinhaber aus dem solothurni-
schen Staatsgebiet. Bei den Nicht-Solothurnern hatte die Staatszu-

P. Mauriz Hohenbaum van der Meer (1718-1795): MBH 11, 326-333, und der Uni-
versalgelehrte P. Placidus Spescha aus Disentis: Miiller, Iso, P. Placidus Spescha
1752-1833. Ein Forscherleben im Rahmen der Zeitgeschichte, Disentis 1974.
Zur Theologic in Disentis: Miiller, Iso, Die Fiirstabtei Disentis im ausgehenden
18. Jahrhundert, (BGAM 25), Miinster 1963, 218-222.

193 BMA 903 Series Beinwilenses.

175



gehorigkeit keinen Einfluss auf das Erlangen eines Amtes als Kloster-
oberer.

Ein Blick auf die Liste der verschiedenen Aussenposten'™, die vom
Kloster zu besetzen waren, ldsst auch eine Personalpolitik nach der
staatlichen Provenienz der einzelnen Mitbriider erkennen.

Gemaiss den Konstitutionen der Schweizerischen Benediktinerkon-
gregation sollten immer mindestens zwei Monche auf einer Expositur
zusammenwohnen, wobel einer als Oberer auch die Aufsicht iiber die
Okonomie haben sollte.”” Diesem Ideal versuchte man moglichst
nachzukommen. Gewiinscht wurde auch, dass die Expositi zumindest
eine kurze Lesung bei Tisch aus der «Nachfolge Christi» oder einem
anderen erbaulichen Buch vornidhmen. Sie sollten jihrlich 8-10tégige
Exerzitien im Heimatkloster durchfiihren, fiir die iibrigen Mitbriider
waren nur drei Tage vorgesehen.

Das wichtige Amt eines Statthalters von Beinwil, der viel mit dem
Vogt von Thierstein und den Gniddigen Herren in Solothurn zu tun
hatte, wurde meist einem Solothurner anvertraut, wodurch sich das
Gotteshaus Vorteile versprach. Ab 1703 finden wir nur noch Solo-
thurner auf diesem Posten, wohingegen die dortigen Seelsorger 6fters
auch Landesfremde waren. Auch beim Vertreter des Abtes in Wirt-
schaftsangelegenheiten in Mariastein, dem Grosskellner, wiirde man
analog zum Statthalter in Beinwil einen hohen Prozentsatz Solothur-
ner erwarten. Von den 26 Grosskellnern in Beinwil-Mariastein
(1637-1798) waren aber nur die Hilfte, also 13, Solothurner. Auf die-
sem Posten war die Nationalitit nicht so wichtig. Gegeniiber der welt-
lichen Obrigkeit trat hier immer der Abt als Gespréachspartner in Er-
scheinung. Die Bewirtschaftung der klostereigenen Giiter in Maria-
stein fiihrte auch nicht zu so vielen Beriihrungspunkten mit der Ob-
rigkeit wie die Verwaltung in Beinwil mit den vielen Beschwerden der
Lehentrager. Unter die Verantwortung des Grosskellners fielen auch
die Besitzungen und Einkiinfte in Frankreich, so dass die Besetzung
dieses Amtes mit lauter Solothurnern keinen Vorteil gebracht hiitte. In
St. Pantaleon scheint man keine besonderen nationalen Riicksichten
bei der Besetzung des Propstenamtes genommen zu haben'™, dasselbe

" Exposituren des Klosters Mariastein: Propsteien von St. Pantaleon, Rohr, Witt-
nau; Statthalterei Beinwil (vicarius abbatis), zeitweise wohnte dort ein zusétzli-
cher Monch fiir die Seelsorge daselbst mit dem Titel «socius Beinwilensis». Ferner
ein Pfarrer von Erschwil-Biisserach, mit Wohnsitz entweder in Beinwil oder Rohr.
Liste der einzelnen Amtsinhaber in: MBH 1V, 280-290.

95 Staub, A., De Origine, 61-62.

0 Die Propstei wurde ab 1682 wieder mit einem eigenen Konventualen besetzt. Kein
Solothurner in der Zeit von 1690-1728, 1732-1735, 1739-1756, 1764-1768,
1790-1794.

176



gilt fiir die Propstei von Rohr."”” In Wittnau hingegen wurden fast nie
Solothurner als Propste eingesetzt, von 1750-1798 bekleideten zwei
«einheimische» Mitbriider dieses Amt, was sicher aus Riicksichten auf
die osterreichische, josephinische Verwaltung geschah.® Uberhaupt
zeichnet sich dieser Posten sowohl im 18. als auch im 19. Jahrhundert
durch eine lange Amtsdauer der einzelnen Propste aus. Bei den reinen
Seelsorgestellen wie den Pfarrern von Erschwil-Biisserach, den Seel-
sorgern in Beinwil und den Pfarrern von Metzerlen-Hofstetten lassen
sich keine Bevorzugungen feststellen. Man kann also schlussfolgernd
bemerken, dass die solothurnischen Staatsangehorigen cher fiir Lei-
tungs- und Verwaltungsaufgaben herangezogen wurden, die «Auslidn-
der» waren vor allem in der Seelsorge eingesetzt. Auffallend ist sicher
die oft ziemlich kurze Amtsdauer vor allem fiir Pfarrer. Von 1636-1797
gab es 38mal einen Pfarrwechsel in Metzerlen-Hofstetten, wobel ein
Pater wiihrend vier verschiedenen Perioden diese Stelle bekleidete.
Ein Blick ins Professbuch zeigt, dass die Patres durchaus auf verschie-
denartigen Posten eingesetzt wurden: sei es als Professor, Lehrer,
Kiichenmeister, Pfarrer, Propst usw. Dies setzt eine gewisse Beweg-
lichkeit und Lernbereitschaft voraus. Die Patres wurden in den ersten
Jahren nach der Primiz mehrheitlich im Kloster eingesetzt, vor allem
an der Schule, und kamen erst spéter auf einen Aussenposten. Einige
wenige Mitbriidder waren nie auf einer Expositur.

5.4 Klosterliche Lebensform und Askese

Die rechtliche Einflussnahme des Konventes bei innerklosterlichen
Entscheidungen war relativ gering. War ein Abt einmal gewdhlt, so
konnte er vor allem durch die Personalpolitik einen grossen Einfluss
ausiiben. Die Konstitutionen schrieben in den folgenden Fillen die
Einberufung eines Kapitels vor: Aufnahme ins Noviziat, Zulassung zur
Profess, Kaufe und Verkiufe von Giitern, grossere Anderungen in
klosterlichen Angelegenheiten und die kostspielige Errichtung neuer
Gebaude.”™ In Mariastein wurde zusétzlich iiber die Person des offizi-
ellen Klosterarztes abgestimmt, iiber die Eintragung einer Person in

T Ab 1688 wieder ununterbrochen Konventualen von Mariastein als Propste von
Rohr.

% In Wittnau seit 1702 wieder ununterbrochen ein Konventuale von Mariastein als
Propst und Pfarrer.

1% P, Maurus Briat von Delsberg (1612-1684), MBH 1V, 197. Als grosse Ausnahme be-
ziiglich der kurzen Amtsdauer ist P. Vinzenz Balthasar zu bezeichnen, der von
1772-1792 ununterbrochen Pfarrer von Metzerlen-Hofstetten war, MBH 1V, 220.

200 Staub, A., De Origine, 1-2.

177



das Buch der Wohltiter und iiber die Annahme von langzeitigen Jahr-
zeitstiftungen.””! Zu beachten ist aber, dass auch kapitelfreie Jahre
vorkamen.

Ein weiteres Mittel, das Konventsleben kennenzulernen, stellen die
kanonischen Visitationen und deren Rezesse (Schlussberichte) dar.
Uber ihre Durchfiihrung geben die Konstitutionen genaue Anweisun-
gen, nicht aber iiber die zeitliche Abfolge. So gab es im Ancien Ré-
gime keine regelmaissigen Visitationen, was zur Folge hatte, dass sie
sehr unterschiedlich durchgefiihrt wurden. Die Visitationen zeigten
auch relativ wenig Erfolg, wie die Bemiihungen der Kongregation im
18. Jahrhundert um das klosterliche Leben in Disentis erkennen las-
sen.””? Im 17. Jahrhundert, in den Anfangsjahren der Schweizerischen
Benediktinerkongregation und den ersten Jahrzehnten der Zu-
gehorigkeit des Mariasteiner Konventes zu derselben, waren Visita-
tionen viel héufiger als in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhun-
derts?® Man darf damit rechnen, dass die Uniformitat der Lebens-
form unter den Schweizer Klostern im 18. Jahrhundert hergestellt war,
womit das wichtigste Ziel der Kongregationsgriindung von 1602 er-
reicht wurde. Von diesem Gesichtspunkt her schienen Visitationen im
18. Jahrhundert auch nicht mehr so notwendig wie im Jahrhundert zu-
vor. 1775 beschlossen aber die in Pfifers versammelten Abte, inner-
halb von sechs Jahren in den Klostern die Visitation durchzufiihren,
was vier Jahre spiter in Muri bekriftigt wurde.”™ In Mariastein war
1755 eine Visitation durchgefiihrt worden, dann wieder 1761 auf Ver-
langen einiger Mitbriider wegen wirtschaftlicher Schwierigkeiten. Die
nichste fand erst wieder 1777 statt. Die Visitatoren von 1777, Fiirstabt
Beda Angehrn von St. Gallen und Fiirstabt Marian Miiller von Ein-
siedeln, lobten die gute klosterliche Disziplin und die briiderliche
Liebe im Konvent von Mariastein. Die drei Ermahnungen lassen
keine grossen Missstédnde erkennen: 1. Man moge zum Chor piinktlich
erscheinen. Zur besseren Beobachtung des Stillschweigens sollen die
auswiirtig tatigen Mitbriidder zum zweiten Tisch vor der Komplet
zuriick sein. Tischleser und Tischdiener sollen ihre Mahlzeit so friih
beenden, damit sie an der Gewissenserforschung vor der Komplet teil-
nehmen konnen. 2. Die Visitatoren loben den Eifer fiir den Beicht-
stuhl, doch soll man zu grosse Vertraulichkeit meiden. 3. Die Kon-

1 KIAMs Acta Capitularia 1739-1767. Ob die beiden letztgenannten Geschiifte von
Rechts wegen regelmdssig vor das Kapitel gebracht wurden, ist fraglich.

22 Miiller, 1., Disentis im 18. Jh., 77-92. ders. Disentis 16961742, 650.

3 Visitationen in Mariastein: 1649, 1652, 1655, 1657, 1659, 1660. 1661 usw., also unge-
fihr jedes zweite Jahr: BMA 779.

M StAEi Acta Congregationis Benedictinae Helveticae 1776-1791, A. HF (1) 1,
Tom. VI, 106.

178



ventualen werden zur ehrlichen Liebe dem Abt gegentiber aufge-
fordert.*5

Ob der letzte Punkt von einer gewissen Autorititskrise des Abtes
im Konvent zeugt, oder ob es sich hier um eine allgemeine Ermah-
nung handelt, kann nicht eindeutig entschieden werden. Jedenfalls er-
scheint hier das Kloster Mariastein in einem guten Zustand. Die néch-
ste nachweisbare Visitation in Mariastein fand erst wieder 1811 durch
Abt Januarius Frey von Rheinau statt (siche Kap. 10.2).

Die internen Probleme der Kloster kamen aber auch auf den ungefihr
alle drei Jahre stattfindenden Abteversammlungen, den sogenannten
Kongregationen, zumindest teilweise zur Sprache. Die Abte verab-
schiedeten jeweils einen Rezess an alle Kloster, bei denen sie auf
gewisse Probleme hinwiesen. Je nach Situation gab es auch eine
Ermahnung fiir einzelne Konvente. Auf der Versammlung vom
11./12.September 1772 in Einsiedeln beschwerte sich Abt Hieronymus
von Mariastein iiber einige seiner Expositi, die nicht téglich die Messe
zelebrieren wiirden und teilweise liber Nacht wegblieben?®, ein
Punkt, der fiinf Jahre spéter in den Visitationsrezess aufgenommen
wurde. Der Rezess enthielt dann auch eine Ermahnung ecigens fiir
den Konvent von Beinwil-Mariastein, der die Anliegen von Abt
Hieronymus verteidigte.?” Auf derselben Versammlung berichtete
Abt Hieronymus von dem Konflikt in der Abtskammer Beinwil mit
dem Stand Solothurn und bat die politisch einflussreicheren Prilaten
um Vermittlung. Diese wollten aber nicht auf das Geschift eintreten,
da es sich um keine innerklosterliche Angelegenheit handle. Es darf
aber auch vermutet werden, dass sie wenig Neigung auf eine Ausein-
andersetzung mit dem katholischen Stand Solothurn in einem relativ
unbedeutenden Konflikt verspiirten.?® Fiir die Kongregation war
Mariastein in dieser Zeitspanne ein unproblematisches Kloster, im
Gegensatz zu den Konventen in Disentis und auch in St. Gallen,
die mehr Schwierigkeiten verursachten.” Auch die allgemeinen

25 Korrespondenz zur Visitation und Rezesse (unvollstindig): BMA 779.

06 SHIAEL Acta Congregationis Benedictinae Helveticae 1745-1776, A.HF (1) 1,
Tom.V, 595.

T BMA 9, 804-805.

28 StAEi A.HF(1)1 Tom.V, 597.

2 Im Dezember 1788 gelangten die Patres Gerold Brandenberg und Pankraz Vor-
ster von St. Gallen an Abt Hieronymus. Sie gehdrten zu den Hauptgegnern von
Fiirstabt Beda Anghern und wurden im September 1788 in die Propstei Ebringen
versetzt. Von dort aus versuchten siec Abt Hieronymus zu einer Intervention gegen
Fiirstabt Beda zu bewegen. Er verwies aber auf die Organe der Kongregation;
BMA 62, 161-220.

179



Beschliisse der Kongregation waren fiir das monastische Leben in
Mariastein bindend und ergeben einen gewissen Einblick in die allge-
meine Problemlage der Konvente. Bei der Abteversammlung 1764 in
Wil gab es noch keine besonderen Probleme aus dem monastischen
Bereich zu besprechen, der Rezess fiel dann auch entsprechend kurz
und relativ unbestimmt aus. Spiter, 1768 in St. Gallen und 1782 in
Rheinau, beriet man iiber die Frage, ob die Fratres schon unmittelbar
nach der Profess zum Kapitel zugelassen werden sollten, sie seien in
viele der schwierigen Fragen noch gar nicht eingeweiht. Der Abt von
Mariastein wies auch auf das Problem hin, dass die Pfarreien und
Statthaltereien vollig verwaist seien, wenn alle Expositi zu einem
Klosterkapitel kdmen. So wurde auch im Rezess gewlinscht, dass
immer mindestens ein Pater auf den Aussenposten bleiben solle. Die
Abte versuchten, einen gewissen Luxus zu unterbinden. 1768 be-
schlossen sie, dass eine tragbare Uhr nur den Expositi gestattet sei.
Auch Pendeluhren sollten aus den Zellen der Monche verschwinden.
Ein Problempunkt bildete das sogenannte Peculium, eine Art
Taschengeld, mit dem sich die Patres manche Kleinigkeiten, oft wird
Tabak genannt, kaufen konnten. Teilweise durften die Patres auch die
Messe-Stipendien fiir diesen Zweck zuriickbehalten. Der Abt von
Mariastein votierte fiir eine Authebung des Peculiums, auf den Tabak-
genuss solle man ganz verzichten. Uberhaupt hiitten die Monche von
Mariastein wegen der grossen Zahl von gestifteten Jahrzeiten hoch-
stens ein Stipendium pro Woche fiir den Eigengebrauch. Der Rezess
von 1775 verbot dann das Peculium und mahnte zur besseren
Beobachtung der Armut.?!” Als neumodische Einrichtung wurde der
Tee- und Kaffeegenuss untersagt.

Mit einer gewissen Regelmissigkeit wird die Klausur und die
Zuriickhaltung im Umgang mit Weltleuten eingeschirft. 1768 wurde
bestimmt, dass man nur mit der Erlaubnis eines Visitators die Ver-
wandten besuchen darf und dass den Professoren und Studenten der
Theologie nach dem Studienabschluss hochstens fiinf oder sechs Tage
Rekreation gegonnt werden soll. Predigtaushilfen sollten nicht zum
Vorwand von Verwandtenbesuchen missbraucht werden, und die ein-
und ausgehende Post muss von den Obern kontrolliert werden. Uber-
haupt sollte man im Briefverkehr, vor allem auch mit Klosterfrauen,
sehr zuriickhaltend sein.”'" Auch hier handelt es sich nicht um beson-
ders gravierende Punkte, die einen Niedergang des monastischen und
religiosen Geistes vermuten lassen. Im allgemeinen standen die

210 Das Peculium wurde auch in Disentis verboten: ebenso das Kartenspielen um
Geld und das Kaffeetrinken: Miiller, .. Disentis im 18. Jh., 79. 81.
A Die Rezesse in: BMA 9, 799-847.

180



schweizerischen Stifte in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
sowohl personell wie ideell gut da, wenn es auch eher eine Zeit des
Bewahrens des Erreichten als des Neuaufbruches war.

5.5 Aufklarung in den Konventen?

Interessant sind vor allem aber jene Rezesspunkte, die sich wohl auf
das Eindringen aufkldrerischer Ideen in die Konvente beziehen. Seit
ca. 1760 vermochte die Aufklidrung auch in den katholischen Orten der
Eidgenossenschaft in emem gewissen Masse Fuss zu fassen.?'> Schon
1761 bei der Versammlung in Fischingen warnten die Abte ihre Mon-
che vor neuen und gefdhrlichen Meinungen in der Philosophie und
Theologie.”¥ 1768 sahen sie sich gezwungen, diesen Aufruf zu wieder-
holen und zu prizisieren, dass man keine Biicher von héretischen
Autoren, auch wenn sie von belanglosen Dingen handeln, anschaffen
solle. Man soll die Frommigkeit fordern, nicht die wissenschaftliche
Neugier.”* Die Versammlung 1782 sieht sich zu einer dramatischen
Lagebeurteilung veranlasst: die Kloster seien einer starken Kritik aus-
gesetzt, man betrachte das Ordensleben als nutzlos, ja sogar als schid-
lich. Besonders wird das antiklosterliche Schrifttum beklagt. Die Abte
mahnen aber die Monche, in dieser Kritik auch eine Folge der Regel-
und Geliibdeiibertretungen zu sehen.?™ 1785 wurde wiederum vor
dem schiidlichen Einfluss klosterfeindlicher Literatur gewarnt, die
man nur mit einer besonderen Erlaubnis des jeweiligen Oberen lesen
diirfe. Auch die Versammlungen von 1788 und 1791, die letzte vor der
Revolution, erwédhnen an erster Stelle dieses Problem. 1791 wurden
die Pfarrer und Beichtviter zusitzlich aufgefordert, auf der Kanzel
und im Beichtstuhl den Glidubigen Gehorsam gegeniiber Gott und
den kirchlichen Autoritidten einzuschirfen, was natiirlich spiter den

’2 Zur Aufkliarung in der katholischen Schweiz: Literatur und Forschungsbericht:
Rollin, Stefan, Pfarrer Karl Joseph Ringold (1737-1815). Ein Beitrag zur Ge-
schichte des Reformkatholizismus und der Okumene im spiten 18. und frithen
19. Jahrhundert. in: Der Geschichtsfreund 137 (1984), 4-330, 13-31. Ferner: Fleck,
Robert, Der Josephinismus in der Schweiz, in: Reinalter, Helmut (Hg.), Der Jose-
phinismus. Bedeutung, Einfliisse und Wirkungen, Frankfurt a. M., 1993, 137-147.
HSG. 2,741-743: Weber-Hug, C, Klosterhandel, 12-20; Kilin, Paul, Die Aufkldrung
in Uri, Schwyz und Unterwalden im 18. Jahrhundert, (Mitteilungen des Histori-
schen Vereins des Kantons Schwyz Heft 45), Schwyz 1946. Zur Aufkldrung in den
Klostern: Salzgeber, J.. Einsiedeln und St. Gallen, 141-144.

23 BMA 9,791-792.

4 BMA. 9,799,

25 BMA 9,833. Diese negative Einschidtzung der Lage schldgt sich auch in den Tage-
biichern verschiedener Schweizer Abte nieder: Weber, Ernst, Einsiedeln und
Engelberg, 17-20; Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 142.

181



Vorwurf der konterrevolutioniren Agitation einbrachte.”'® Es handelt
sich hier wohl um eine Reaktion auf die Ereignisse der Franzdsischen
Revolution, die Abt Hieronymus von Mariastein gehindert hatten, an
dieser Versammlung teilzunchmen.

Die Abte der Schweizerischen Benediktinerstifte, darunter auch
der Mariasteiner Abt, stellten sich entschlossen dem aufklirerischen
Gedankengut entgegen.’'” Thre bestdndigen Warnungen lassen aber
den Riickschluss auf das Vorhandensein neuer Stromungen in den
Konventen zu.

5.6 Fragmente der Aufklirung in Mariastein

Ob und inwieweit sich auch aufkldrerisches Gedankengut im Maria-
steiner Konvent Eingang verschafft hat, ist sehr schwierig zu beurtei-
len. Die Konventualen waren literarisch nicht sehr produktiv, zumal
eine Druckerei fehlte, und ausser der dbtlichen Korrespondenz sind
wenig private Briefe vorhanden, die Einblick in die Gesinnung der
Patres geben konnten. Trotzdem soll der Versuch gemacht werden,
die wenigen diesbeziiglichen Archivalien auszuwerten. Vor allem
zwischen den Patres Stephan Bleyer (1758-1810), Ignaz Erb
(1742-1812)*"% und Abt Hieronymus scheint es zu grosseren Kontro-
versen gekommen zu sein, die nicht nur aus personlichen Aversionen
zu erkldren sind. In einem Brief aus dem Jahre 1784 fordert P. Ignaz
den Abt auf, die in Breitenbach erfolgreich eingefiihrte sogenannte
«Normalschulmethode»?"” auch in Mariastein zu iibernechmen. Er
winscht sich auch seine frithere Stelle als Bibliothekar zuriick, weil sie
ihm viel Befriedigung und geistige Anregung verschafft habe.?” Als
Geometer besass er auch beachtliche mathematische Fihigkeiten,
betiitigte sich aber auch als eine Art Naturheiler, was thm vom Abt auf
einen Protest des Medicus Vogtli von Erschwil hin verboten wurde.*”!
Nach Mariastein zuriickgekehrt, scheint er aber auch mit dem Kon-
vent Schwierigkeiten gehabt zu haben, schrieb er doch, nicht mehr zu
den Herren in die Rekreation zu gehen und fiirchtete sogar um den

2le BMA 9, 837; 845.

*I7 Abt Leodegar Salzmann von Engelberg war bei vielen Aufklidrern schr geschiitzt.
Politisch und weltanschaulich kann aber auch er nicht zu den gemiissigten katho-
lischen Aufkldrern gezihlt werden. Er stand auch nicht in Konflikt mit den iibri-
gen Schweizer Abten, Weber, E.. Einsiedeln und Engelberg, 24-34.

28 MBH 1V, 225; 227.

29 Die Normalschulmethode war eine in Osterreich entwickelte neue Unterrichts-
form.

20 BMA 41, 129-132 Brief von P. Ignaz vom 14. 2. 1784.

=1 BMA 41, 179.

182



Untergang des Klosters, sollten die Gnddigen Herren von Solothurn
als Schutz- und Kastvogte nicht eingreifen.””> Worum es sich genau
handelt, kann leider nicht mehr rekonstruiert werden, vielleicht hat es
mit dem Verhalten des Klosters zu den schon spiirbaren Auswirkun-
gen der Franzosischen Revolution zu tun. P. Stephan Bleyer beklagt
sich in derselben Zeit, dass Abt Hieronymus Geldgeschifte tatigt,
ohne dafiir eine rechtliche Grundlage zu haben. Auch er hofft auf
das Eingreifen der staatlichen Obrigkeit.””* Auch P. Alois Weber
(1750-1812), dessen Zurechnungsfihigkeit allerdings gewissen Zwei-
feln unterliegt, beschuldigte den Abt, mit den Verwandten in einem
verbotenen Geldverkehr zu stehen. P. Alois beschiiftigte sich aber an-
scheinend auch mit anderen, dem Geist der Aufkldrung entspringen-
den Fragen: nimlich der Existenz der Holle, der Heilsfiahigkeit aller
Menschen, auch der Heiden.?® Es kommen hier also sowohl grund-
sétzliche, weltanschauliche Differenzen zur Sprache als auch solche,

22 BMA 41, 197-200 Brief von P. Ignaz vom 5. 1. 1792, Adressat konnte P. Stephan in
Beinwil gewesen sein.

' BMA 41, 201 Abschrift eines Briefes von P. Stephan an einen «besten Freund»
durch Abt Hieronymus, Beinwil 2.3.1792 «... vor drei Wochen soll es im Stein sehr
unruhig hergegangen seyn, und die jingeren Herren fangen auch an zu merken,
wie die Brunnerische Club die franzosische Louisdor zu brauchen weiss, die die
jungen Religiosen ins Kloster gebracht haben. Aber wie? werden Sie sagen, was
sagt das Kapitel dazu? Mein licber Herr! Wenn einer was sagt, so fahrt ihm der
Prélat tibers Maul, so, dass der gute Religios froh ist, aus dem Angesicht seines
Tyrannen zu kommen. Und wie mich P. Ignaz berichtet, geht es in Mariastein
erbiarmlich zu, und wenn U.G.H. und Obern unsern Gniddigen Herren Casten-
vogt nicht zu Hiilfe kommen, so ist das Gotteshaus hin und verloren.»

24 BMA 41, 149, P. Roman, damals Statthalter in Beinwil, berichtet dem Abt am
17.4. 1787: «Auf dero gestriges an mich erlassenes Schreiben hab ich die Ehr in al-
ler Aufrichtigkeit zu dienen, dass P. Aloysius in der That mit des Kopf Krankheit
behaftet seyn, wie ein anderer Augustinus trachtet er die Geheimnusse Gottes zu
ergrunden, sonderheitlich, dass Gott ecin Todtstinde nit mit der Hollen abstrafen
konnen: dass er nit schuldig seyn zu glauben, dass multi vocati, pauci vero electi
seyen: dass die Juden, Tiirckhen, die Heyden so wohl seelig werden kénnen, als die
Christen: dass die Superiores strafméssiger seyen, als ihre Untergebenen; dass Sie
in offentlichen Capitul keinem seine Fehler ausbringen sollen, sie sollen zuerst
ohne Fehler seyn; dass Ihnen Scepter und Inful nit gehore; dass ihnen nit mehr er-
laubt seyn zu schenken, zu verehren, und ihren Anverwandten anzuhencken, als
gemeinen Religiosen; dass das peculium zu entzichen gar nit recht seyn; und Spil
gelt gehor thnen nit mehr als anderen; Secundum merito soll sowohl der Fiirst als
andern Superiores, denen Untergebenden begegnen; Es gehe allenthalben par-
teysch zu in Vergebung der Pfarreyen, und Amthern. Mehr im Kloster als bei ge-
meinen Leuthen werde der Ehren Name angegriffen. Er haltet sich selbst als den
Verninftigsten, keines anderen Sentenz nimbt er an, fragt niemahl um Rat, alles
macht er nach seinem Gutachten, kein Respect hat er, verachtet alle so zu befeh-
len haben....»

183



die in alltdglichen Aversionen begriindet sind. Der Abt wandte sich
aber gleich selbst an die hochste Stelle in Solothurn, den Schultheissen
und den Geheimen Rat, und bat um Hilfe, weil er mit eigenen Mitteln
seine Autoritdt wohl nicht durchsetzen konnte. Von einem Hilfe-
gesuch an die Visitatoren der Kongregation ist nichts bekannt. Der
Rat schickte Jungrat Leonz Franz Hieronymus Byss nach Mariastein,
um den Patres Ignaz und Stephan in Gegenwart des Abtes und eini-
ger Mitbriider einen «kriftigen Zuspruch» zu erteilen, was am 30. Mai
1792 auch geschah. Nach dem Bericht von Abt Hieronymus sei dies
dergestalt geschehen, «das gemelte zwey Patres nicht anderst, als hitte
siec der Donner getroffen, stumm, erstaunt, und ganz beschiamet da
stunden, so, das thnen nicht das mindeste einfiel, womit sie ihre straf-
liche Auffiithrung entschuldigen kénnten».”> Allerdings scheint die
Wirkung nicht lange angedauert zu haben, beschwert sich doch Abt
Hieronymus schon im Juli desselben Jahres iiber die mangelnde Bes-
serung der beiden. Der Abt verlangte vergeblich, ein von P. Stephan an
die Rite eingesandtes Schreiben solle ithm iibergeben werden.?*

Die Entfremdung dieser beiden Patres von Abt und Konvent war
ziemlich gross, denn wihrend der Helvetik brachen beide den Kontakt
mit dem Abt ab und suchten eigenstindig eine Seelsorgestelle zu er-
langen. P. Ignaz arbeitete zu Beginn der Helvetischen Revolution auch
mit der Verwaltungskammer in Solothurn zusammen, indem er die
aus dem Kloster gefliichteten Giiter und Kapitalien zur Anzeige
brachte.?” Zeitweise galten die beiden auch als ausgetreten, kehrten
aber nach der Restauration des Klosters wieder in dieses zuriick.
P. Alois Weber, der 1781-1787 und 1792-1798 fiir die Seelsorge in
Beinwil verantwortlich war, beschwerte sich 1794 in einem verlet-
zenden Ton tber die Kritik des Abtes an seiner Predigt- und Kate-
chesetitigkeit.””® Er scheint allgemein einen schwierigen Charakter
gechabt zu haben, denn bei der Klosterenquéte von 1798 wird als seine
Lieblingsbeschiftigung die «Einsamkeit» angegeben.?” In den letzten
Jahren vor der Helvetischen Revolution gab es also interne Spannun-
gen 1m Konvent sowie zwischen dem Abt und einigen Konventualen,
die aber nur teilweise mit dem Auftreten eines neuen Geistes erklirt

23 BMA 41,207-221.

26 BMA 41,227.

27 StASO Protokoll der Verwaltungskammer 1798, 354-357.

S BMA 41,165. 259-260. Der Abt sprach P. Aloisius einmal wihrend zweieinhalb
Stunden ins Gewissen, was diesen aber nicht zu einer Entschuldigung bewegen
konnte.

227 StASO MsS Band 4. Die Fragen wurden fiir den ganzen Konvent von P. Franz
Brosi beantwortet. Bei den meisten Mitbriiddern wird sonst unter der Rubrik
«Lieblingsbeschiftigung» die Seelsorge genannt.

184



werden konnen. Diese Spannungen werden sich iibrigens in der
Restaurationsepoche noch verstiarken. Proteste von Konventmitglie-
dern gegen das Finanzgebaren der Abte sind eine allgemeine, nicht
nur mit einem freiheitlichen Gedankengut begriindbare Erscheinung.
Nach der bescheidenen Quellenlage beurteilt, hatte die Aufkldrung in
Mariastein nur wenige Vertreter, ein Sachverhalt der auch fiir das
grosse Wallfahrtskloster Einsiedeln zutrifft.>

5.7 Die Klosterschule im Ancien Régime

Schon im Kapitel iiber das Noviziat wurde gezeigt, dass die Kloster-
schulen der Schweizer Benediktiner im eigentlichen Sinn Nachwuchs-
schulen waren. Man hielt sich eine relativ kleine Zahl von Schiilern,
die teilweise auch in den klosterlichen Tagesrhythmus einbezogen
wurden. Trotzdem rechtfertigt sich eine gesonderte Darstellung, war
doch die Schule eine institutionell feste und relativ eigenstédndige
Grosse 1m Kloster. Der gegenseitige Verkehr zwischen den Patres
und den Schiilern sollte unterbunden werden. Auch die Tatsache, dass
viele Schiiler eben nicht ins Kloster eintraten, weist auf eine gewisse
bildungsmiissige Ausstrahlung des Klosters tiber seinen eigenen Be-
reich hinaus hin. Das auch in dieser Hinsicht nur spérlich vorhandene
Quellenmaterial wurde grosstenteils schon von Mosch?'! gesichtet und
dargestellt. Im ausgehenden Ancien Régime lag die Zahl der Schiiler
ungefihr bei 10, wobei etwa vier kein Kostgeld bezahlen mussten.?*
Andere Schweizer Kloster hatten eine dhnliche oder etwas grossere
Schiilerzahl: in Einsiedeln waren es im 18. Jh. jeweils etwa 25-30%%, in
Muri etwa 12, in St. Gallen 14-16, in Disentis zwischen 17 (1706) und

20 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 136.

> Mésch, Johannes, Die solothurnische Volksschule vor 1830, IV Der Einzug der
Normalschulmethode in die solothurnische Volksschule (1782-1798), in: MHVSO
9 (1918), V-VIII, 1-336, 241; ders.: Die Schule von Mariastein, in: Sondernummer
«Glocken von Mariastein». Festbericht zum 300-jdhrigen Jubilium in Mariastein
1936, 21-36.

#2 Mosch, J.. Mariastein, 23. Eine Schiilerliste des ausgehenden Ancien Régimes ist
leider nicht zu erstellen. Schiilerliste 1622—-1648 in: Fiirst, M., Wiedererrichtung,
249-252. Zur Schule und cinem Theologenkurs im 17. Jh., Fiirst, M., Wiedererrich-
tung, 236-240. BMA 370, 172. Aus den Quotidian-Rodeln von Abt Hieronymus
Altermatt mit den Einnahmen des Schulgeldes wird die durchschnittliche Schiiler-
zahl errechnet. Als jdhrliches Schulgeld nimmt man 80 Pfund an, damit kommt
man auf ca. 6 Schiler. Die kostfrei gehaltenen Singknaben sind noch dazuzu-
zihlen.

23 Henggeler, Rudolf, Kurze Geschichte der Stiftsschule Einsiedeln, Beigabe zum
109. Jahresbericht der Stiftsschule Einsiedeln 1947-1948, 27.

185



50 (1768)**. Die Schiiler waren vor allem als Sangerknaben fiir die
Unterstiitzung des Chorgesanges bestimmt. Jeden Tag durften einige
Schiiler in der Vesper das Responsorium und den Versikel singen und
wirkten im mehrstimmigen Salve Regina in der Gnadenkapelle mit. In
der Karwoche waren sie tiberhaupt nur mit dem Chordienst beschiif-
tigt.>> An Sonn- und Feiertagen durften sie bis um 6 Uhr ausschlafen,
an Werktagen war um 5 Uhr Tagwache. Die Schulordnung scheint auf
den ersten Blick sehr streng zu sein, doch gibt es Klagen iiber das Ver-
halten der Klosterschiiler, die in der Kirche sich ungezogen verhielten
und teilweise in den Dorfern rund ums Kloster verbotene Besuche
machten.”® Die Person des verantwortlichen Paters, Prizeptor
genannt, war wohl entscheidend fiir die Schuldisziplin. Uber die Art
und Weise sowie den Inhalt der Ausbildung schweigen die Quellen.
Bei einer so kleinen Schiilerzahl wird es auch keine Unterteilung in
verschiedene Klassen gegeben haben. Es handelte sich aber im
wesentlichen um eine Lateinschule, welche auch die Funktion eines
Gymnasiums Ubernehmen konnte. Das Erlernen der lateinischen
Sprache mit dem Lernziel der fliessenden Konversation nahm im
Unterricht eine dominierende Stellung ein. Es bestand fiir die Kandi-
daten zum Weltpriesteramt sogar die Moglichkeit, einen Teil der phi-
losophischen und theologischen Ausbildung in Mariastein zu absol-
vieren (vgl. Kap. 5.2). Im damaligen Schulsystem war ein Schulwech-
sel, z. B. vom oder ins Jesuitenkollegium in Solothurn relativ einfach,
auch wihrend eines Schuljahres.>” Dies ist auch von Mariastein anzu-

2% Miiller, I., Disentis im 18. Jh., 230. Gegen Ende des Jahrhunderts verringerte sich
die Schiilerzahl in Disentis immer mehr. Kiem. M.. Muri-Gries, 2, 230; Salzgeber,
J., Einsiedeln und St. Gallen, 14.

23 KIAMs «Gedenkbliimlein», 50-52. Die starke Ausrichtung der Schiiler auf die
Musik wurde mitunter auch kritisiert. So klagt Fiirstabt Beat Kiittel von Einsie-
deln: «Was iibrigens die eben zuweilen fast gar nothwendige Aufnahme der
Discantisten und Altisten, auf welche denn o6fters unsere Patres Musikanten drin-
gen, dem lieben Gotteshaus fiir Widerwirtigkeiten und Nachtheile mitgebracht
und nach sich gezogen haben, dieses wollen und sollen wir hier nicht anbringen.»
Zitiert nach: Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 15 (Anm. 13).

2 BMA 41, 156. Brief von P. Edmund Biirgi an Abt Hieronymus von 4. 11. 1788. Es
handelt sich hier um ein Anklage- und Verteidigungsschreiben. Interessant ist,
dass noch im Jahr 1788 P. Edmund Biirgi Prizeptor wird und dabei den im obigen
Brief kritisierten P. Morand Broglin ablost. Vielleicht war dieser Brief das auslo-
sende Element.

7 Zur Jesuitenschule in Solothurn: Fiala, Friedrich, Geschichtliches tiber die Schule
von Solothurn, [V. Das Jesuiten-Collegium im XVII. und XVIII. Jahrhundert. Das
Collegium des Professoren-Convictes im XVIII. u. XIX. Jahrhundert, Solothurn
1880. Ebenso: HS, VII 307-317. Gesamtdarstellung: Bolzern, Rudolf, Das hohere
katholische Bildungswesen der Schweiz im Ancien Régime (16.-18. Jahrhundert):
Eine Zeit ohne eigene Universitit, in: ZSKG 83 (1989), 7-38.

186



nechmen, wo aufgrund der kleinen Schiilerzahl ein Eingehen auf den
Ausbildungsstand eines Einzelschiilers moglich war. Vereinzelt wurde
aber auch Kritik im Konvent gegen veraltete Lehrmethoden laut. 1784
schlug, wie erwihnt, P. Ignaz Erb dem Abt vor, die in Breitenbach
erfolgreich eingefithrte «Normalschulmethode»®® in Mariastein zu
tibernehmen. Ein anderer Vorschlag von P. Edmund Biirgi hob die
Wichtigkeit eines neugestalteten, die Katechismusmethode iiberstei-
genden Religionsunterrichtes hervor. Auch Rechnen, eine Einfiihrung
in die franzosische Sprache, gute Kenntnis der Muttersprache, Ortho-
graphie und eine vertiefte Einfiihrung in die klassischen Autoren seien
unumginglich.”* Aus diesem Mingelkatalog kénnen wir ersehen,
welche Ficher in Mariastein nicht oder zu wenig berticksichtigt wur-
den. P. Edmund versuchte also das stark auf das Erlernen der latei-
nischen Sprache fixierte Lernangebot zu erweitern. Diese Vorschlige
sollten aber erst nach der Helvetik zum Zuge kommen.

Trotz des bescheidenen Ausmasses war die Mariasteiner Kloster-
schule eine wichtige Bildungsinstitution auf der Solothurner Land-
schaft. Das Stadtpatriziat war bemiiht, alle Beamtenstellen auf dem
Land, auch die durch die Stadt zu besetzenden Pfriinden, an Stadt-
biirger zu vergeben, so dass die «[Landeskinder» keine Aussicht auf ein
hoheres Amt hatten. Die Priesteramtskandidaten der Landschaft hat-
ten folgende Moglichkeiten: Klostereintritt, Kaplansstelle an den Stif-
ten St. Urs, Schonenwerd und auf den obrigkeitlichen Schléssern, Leh-
rer am Kollegium in Solothurn.”* Mit seiner Schule bot das Kloster
den Bewohnern der Landschaft zumindest die Gelegenheit, sich die
notige Bildung anzueignen. Dies belegen auch die vergleichsweise vie-
len Klostereintritte aus der Landschaft in den letzten Jahrzehnten des

*% Die Normalschulmethode wurde durch den schlesischen Abt Felbinger (1724-
1788) mit der Forderung der Kaiserin Maria Theresia eingefiihrt. Die zentrale
Stellung des Katechismus wurde durch einen systematischen Unterricht im Lesen.
Schreiben und Rechnen ergiinzt. Von der Gesamtschule wurde auf ein System mit
verschiedenen Klassen umgestellt. In der Schweiz wurde die Normalschule ab
1781 durch das Kloster St. Urban eingefiithrt und von Solothurn in der Waisen-
hausschule iibernommen; Mosch, J., Volksschule, 1V, 1-14.

9 BMA 41, 132. 157-158.

20 Mosch, J., Volksschule, IV, 179-184. StASO RM 1783, 805. «Da die Anzeig besche-
hen, dass seit einiger Zeit schr viele Bauernsohne, ohngeacht selbige zu geistlichen
Beneficien, wenn je thro Gnaden Burgersbhne mit selbigen harzu praetendieren,
nicht gelangen konnen, dennoch sich den Studiis widmen und das Priesteramt an-
treten, somit hochdero Landen dereinst mit miissigen Geistlichen allzufast tiber-
laden werden dorften, wurde erkannt und Mhgn.Herren den Schulherren aufge-
tragen, wie dem diesorts einschleichen wollenden Missbrauche vorzubeugen, ein
Gutachten abzufassen und solches ihro Gnaden vorzulegen.»

187



18. Jahrhunderts. Der Stand Solothurn war bildungspolitisch gesehen
in dieser Zeit eher riickstindig. Im benachbarten Fiirstbistum waren
die Bischofe aktiv um die Hebung der Volksbildung besorgt. So galt
dort nicht nur die im Solothurnischen tibliche Winterschule, sondern
auch im Sommer sollte Unterricht gehalten werden.?*!

Auch in Beinwil bemiihte sich P. Stephan Bleyer, der von 1789 bis
1792 Pfarrer war, um die Erncuerung der Schule. 1790 richteten die
Verantwortlichen der Gemeinde eine Bittschrift an Abt Hieronymus
in diesem Sinne. Im alten Konventstock wurde eine Schule emngerich-
tet, wo ein Schulmeister in sehr bescheidenen Verhiltnissen wohnte.>*

5.8 Musik in Mariastein

Sowohl im Konvent wie auch in der Schule legte man grosses Gewicht
auf die musikalische Ausbildung. Die Kloster der Benediktiner und
Zisterzienser in der Schweiz waren zusammen mit den Jesuiten die
grossen Forderer der Barockkultur, wobei die alten Orden neben der
kiinstlerischen Ausstattung von Kirche und Kloster vor allem um die
feierliche musikalische Gestaltung der Gottesdienste bemiiht waren.
Dabei wurde der gregorianische Choral immer mehr durch mehr-
stimmige Gesidnge, teilweise mit Orchesterbegleitung, zuriickge-
drangt.**

Die grosse Wertschiitzung der Musik konnten wir schon bei den
Aufnahmebedingungen ins Noviziat feststellen (Kap. 5.1). Die Fertig-
keit im Spielen von mindestens einem Instrument war gewiinscht und

21 Mosch, J., Volksschule, IV 258-262. Allerdings wiire zu untersuchen, inwieweit die
weitgehenden Reformvorschlidge im Fiirstbistum auch verwirklicht wurden. Im
allgemeinen galt aber das Schulwesen in geistlichen Staaten als besser entwickelt
als in weltlichen. Salzgeber. J.. Einsiedeln und St. Gallen, 83. Von 1792 bis 1797
beherbergte die Stadt Solothurn eine der modernsten Schulen der damaligen
Schweiz, das Pensionat des Pramonstratenserklosters Bellelay, das auch von pro-
testantischen Schiilern besucht wurde; Fiala, F.. Schule von Solothurn,V 40-41.

2 Mosch, J., Volksschule, IV 256. ZBSO SII 19/1 Dietler, Anselm, Analecta majora,
191. «Schon vor der Schweizerrevolution 1798 hatte P. Stephan in Beinwyl cine
Schule fiir die Kinder in Beinwil errichtet. Der erste Lehrer war der sog. Kasten-
benedikt. auf ithn folgte Flury, dann Hofer. ... Das Schulzimmer im alten Con-
ventstock des Klosters rechts wenn man im Erdgeschoss hineingeht. In der alten
Kiiche kochte sich der Lehrer: er schlief im Schulzimmer.»

23 Zur Musik in den Schweizer Klostern: Heer, G., Mabillon; 30-32. Schwegler. Theo-
dor, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, Stans 1943, 239-240. Zur
Musikpflege in Mariastein: Grossheutschi, Vinzenz, Musikalisches Streben im
Kloster Mariastein, in: Sondernummer «Glocken von Mariastein». Festbericht
zum 300jdhrigen Jubilium in Mariastein 1936, 40-44,

188



auch die Qualitidt der Stimme hatte einen Einfluss auf die Zulassung
zum Noviziat und zur Profess. Die Mariasteiner Patres waren aber
nicht nur Musikinterpreten, sondern sie traten auch als Komponisten
in Erscheinung. Dies ist umso beachtenswerter, als die schriftstelle-
rische Tétigkeit in unserem Untersuchungszeitraum sehr gering war.
Als Komponisten sind zu nennen: die Patres Gregor Miiller, Kolum-
ban Wehrli, Maurus Jecker, Ambros und Augustin Stierlin.?* Von
Bedeutung ist aber nur P. Ambros Stierlin, der neben Messen und
anderen Kirchengesidngen auch profane Musik wie Klaviersonaten
und eine Operette komponierte. Die weltlichen Werke wurden vor
allem bei Klosterfesten, an der Fastnacht, zum Schulschluss und am
6. Dezember, dem Tag des hl. Nikolaus von Myra?®, aufgefiihrt.
Besonders zu erwihnen sind die Abschriften der Werke der Wiener
Klassiker, u. a. Joseph Haydn und W. A. Mozart, durch P. Ambros, die
zu den frihsten Rezeptionen dieser Komponisten im Gebiet der
Schweizerischen Eidgenossenschaft gehoren.?*® Dabei unterlegte er
nach der damals gidngigen Praxis die Musik profaner Werke oft mit
einem geistlichen Text (Parodieverfahren). So kann man die Musik als
cinzigen Bereich bezeichnen, in dem dic Monche von Mariastein an
der Spitze der kulturellen und geistigen Entwicklung teilhatten.
P. Ambros Stierlin starb 39jdhrig am 21. September 1806. Da man ihn
als Hauptstiitze des nach der Helvetik in Mariastein neu aufzubauen-
den Schulbetricbes vorgesehen hatte, stellte sein Tod fiir Abt und
Konvent einen herben Verlust dar. Zur Musikpflege in Kirche und
Schule berief der damalige Abt Placidus Ackermann (1804-1841) den
aus der bayrischen Oberpfalz gebiirtigen Wandermusiker Martin Vogt
nach Mariastein, dessen Memoiren?*’ uns einen kleinen Einblick in
das damalige Musikleben in Mariastein geben. Er konnte auf die
tatige Mitwirkung der Patres bei seinen musikalischen Auffiihrungen

# Das Werkverzeichnis befindet sich bei den Biographien der jeweiligen Patres im
MBH IV.

5 Am Nikolaustag fand jeweils eine Feier statt, bei der die Mitbriider den Abt in
lateinischen und deutschen Gedichten um eine Gabe baten; BMA 41, 113-119.

#6 Renggli, Hanspeter, Artikel in der NZZ vom 22./23. Februar 1986 «Im Dienst der
Schweizer Musikgeschichte», 69-70.

7 Martin Vogt (1781-1854). Organist, Dirigent und Komponist, kam mit Mariastein
im Benediktinerkloster St. Trutpert in Kontakt, wo sich die beiden Patres Joseph
Noirjean und Alois Weber als Emigranten aufhielten. Nach sciner kurzen Lehr-
tatigkeit in Mariastein im Sommer 1807 war er im Elsass, in Arlesheim, in
St. Urban, in St. Gallen und schliesslich in Colmar tatig. Abt Placidus von Maria-
stein erbat fiir ihn im Sommer 1807 beim Nuntius in Luzern die Mithilfe zur
Erlangung cines Tischtitels an einem Solothurner Chorherrenstift, doch kam dies
nicht zustande; BMA 34 C, 823-825.

189



zidhlen. Zudem berichtet er von einem auswértigen Engagement aller
musikalisch gewandten Schiiler und Patres.**

Uber den Rahmen der feierlichen Gestaltung der Gottesdienste
hinaus, wie sie in der Tradition des benediktinischen Monchtums
stand, hatte die Musik im Kloster einen Unterhaltungszweck. Auch
hierbei stand Mariastein ganz in der Tradition der siiddeutschen und
schweizerischen Benediktinerabteien.

6. Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

6.1 Mariastein als Wallfahrtsort

Mariastein als Kloster hatte eine lokale und regionale Bedeutung,
als Wallfahrtsort aber eine internationale. Fiir die Bevolkerung war
vor allem der Pilgerort von Gewicht, der deshalb mitunter die obrig-
keitliche Aufmerksamkeit auf sich zog. Die Zahl der jidhrlichen Pilger
im 18. Jh. wird auf etwa 50-60000 geschitzt**, was im Vergleich
mit der Einwohnerzahl des Standes Solothurn, die damals 45300
betrug>’, eine beachtliche Zahl ist. Fiir Einsiedeln wurde fiir den
Zeitraum zwischen 1734 und 1771 eine jdhrliche Pilgerzahl von
150000 Personen errechnet.!

% Vogt, Martin, Erinnerungen eines wandernden Musikers, Basel 1971, 72-73: «Herr
Prilat Placidus war grosser Liebhaber der Musik, und da schon seit einigen
Jahren ein Knabeninstitut wieder errichtet war, war es leicht, die Musik wieder
emporzubringen. ... Pater Columban war sehr guter Klarinettist, und wir brachten
es so weit, dass wir schon an Fastnacht eine kleine Operette, «Der Telegraph»,
mit schwacher Instrumentalbegleitung auffiihren konnten. Beim Sopran und Alt
waren immer ausgezeichnete Stimmen. ... An den drei Pfingsttagen wurde in
Dornach bei den Kapuzinern die Seligsprechung des Bruders Krispin gefeiert,
wo wir an drei Tagen Amt und Vesper mit Instrumentalmusik machten. Alle Reli-
giosen und Studenten aus Mariastein. die Musiker waren, befanden sich an diesen
drei Tagen in Dornach. Das war wirklich ein seliges Leben, und hitte diese Feier-
lichkeit nur noch drei Tage gedauert, so wiren wir alle selig geworden.»

¥ BMA 38 B, 522. Diese Angabe stammt aus dem Manuskript eines Wallfahrts- und

Gebetsbuches ungefdhr Beginn des 19. Jh. Die élteste Angabe, auf die sich die

spéateren Autoren alle stiitzen: Gink. Dominikus, Lapis probatus angularis Mariae.

Bewihrter Eck- und Gnadenstein Mariae. Das ist griindlich wahrhafter und

umstandlicher Entwurf und Beschreibung der wunderthitigen heiligen Wallstatt

zu U. Lieben Frauen im Stein, Pruntrut (1693) 1751, 53. Die zweite Auflage (1751)

wurde von P. Leo Wegbecher (1682-1755) redigiert und umgearbeitet. Da er auf

dem Titelblatt nicht erwihnt ist, zitieren wir dieses Werk weiterhin unter dem Au-
tor Dominikus Gink.

Braun, R., Ancien Régime, 21.

Ringholz, Odilo, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Ein

Beitrag zur Kulturgeschichte. Freiburg i. Br. 1896, 80—83. Es kann sich hierbei nur

um Schétzungen handeln. Als Grundlage dient die Kommunikantenzahl. Von ihr

5

25

190



	Klösterliches Leben

