
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 70 (1997)

Artikel: Das Kloster Beinwil-Mariastein von 1765 bis 1815

Autor: Lüber, Alban Norbert

Kapitel: 5: Klösterliches Leben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geldanteil am Gesamtlohn auf 15%; 75-80% wurden in Naturalien
entrichtet, der Rest bestand aus Trinkgeldern, Spesenvergütungen
usw. Die Konventdiener wurden meist aus älteren Dienstboten rekrutiert,

die bis ans Lebensende im Kloster versorgt wurden. Die soziale
Sicherung war in den Klöstern damals ziemlich gut ausgebaut. Ein
Vergleich mit den Löhnen der Angestellten am fürstbischöflichen Hof
in Pruntrut zeigt für die dortigen Bediensteten eine leicht bessere
Entlöhnung.140 Allerdings musste man alle sonstigen Naturalabgaben und
Dienstleistungen kennen, um gerecht vergleichen zu können.

Umfangmässig lässt sich die Zahl der Angestellten mit denen im
Stift Rheinau vergleichen, das bei der Beschlagnahme durch die
helvetische Verwaltung im Dezember 1799 26 Dienste beschäftigte.141

5. Klösterliches Leben

Die Klöster des Ancien Régimes hatten vom Mittelalter her immer
noch einen stark institutionellen Charakter, wobei nicht wie bei einer
modernen Betrachtung der Konvent mit seinen Mitgliedern im
Vordergrund stand, sondern die rechtliche und wirtschaftliche Einheit der
Institution «Kloster». Das Stiftungsgut hatte im Bewusstsein der
Zeitgenossen den Status einer, modern gesprochen, öffentlich-rechtlichen
Institution und wurde keinesfalls als Privateigentum behandelt. Im
Falle Mariasteins umfasste das Stiftungsgut nur den Güterkomplex in
Beinwil. Als Kastvogt hatte der Rat von Solothurn ein Oberaufsichtsrecht

über die Güterverwaltung, in Krisenzeiten aber auch die Pflicht,
das Stiftungsgut zusammenzuhalten und möglichst stiftungsgemäss zu
verwalten. Nur so war es möglich, dass das Kloster Beinwil nach dem
Tod des letzten Konventualen 1555 weiterexistierte und seit dem von
Solothurn eingesetzten Administrator P.Wolfgang Spiess (1589-1614
ein neuer Konvent aufgebaut werden konnte.142

SHKBA 28, Göttingen 1986, 137. Mariastein weist im Kleinformat noch andere
Ähnlichkeiten zu den von Stutzer untersuchten bayrischen Klöstern punkto
Anstellungsverhältnis auf: die Beschäftigung von Laien in hohen Verwaltungsstellen
sowie ein Wundarzt im Kloster sind verbreitet. Stutzer errechnete eine tägliche
Arbeitszeit von 8,6 Stunden, ca. 120 Tage im Jahr waren arbeitsfrei. Die Klöster
besassen ein ziemlich gut funktionierendes soziales Netz, vor allem auch bezüglich
der Altersversorgung.

1411 Jorio, M., Untergang, 196. Beim Fürstbischof verdiente der Koch 100 Pfund jährlich,

ein Knecht 45 eine Magd 37.
141 StAZH J31 (Rheinauer Archiv), 1261.
142 1555 Tod des letzten Konventualen, 1622 P. Urs Buri aus Rheinau tritt sein Amt als

Administrator in Beinwil an und kann den Konvent dauerhaft konsolidieren.
Fürst, M., Wiedererrichtung, 22-27.

157



Dieses Kapitel will aber den Konvent und seine Mitglieder in den

Mittelpunkt der Betrachtung stellen. Wie war der Ausbildungsgang
eines Mönches und welche Prägungen waren dadurch vorgegeben?
Durch eine massvolle Anwendung sozialgeschichtlicher Methoden
kommt man zu Ergebnissen, die man so in den Quellen nicht findet.
Manche interessante Fragestellungen müssen aber aufgrund der
schlechten Quellenlage unbeantwortet bleiben. Das Alltägliche wurde
nicht aufgezeichnet und aufbewahrt, persönliche Quellen wie
Briefsammlungen und Tagebücher sind im Gegensatz zum 19. Jh. sehr spärlich

gestreut. Die Schweizerklöster boten im 18. Jh. vorwiegend ein
Bild des Erhaltes des im 17. Jh. Aufgebauten, wodurch es auch weniger

Veränderungen zu verzeichnen gibt als aus der Zeit der
Kongregationsgründung. Aus diesem Grund gibt es seit dem zweiten Drittel
des 18. Jh. weniger Kongregationsakten als in der vorherigen Periode.
Ausserdem scheint in der unsicheren Zeit nach 1798 viel an persönlichen

Aufzeichnungen verlorengegangen zu sein.

5.1 Das Noviziat

Das Noviziat bildete nicht nur in zeitlicher Hinsicht den Anfang eines
Mönchslebens, es wirkte auch auf asketischem und geistigem Gebiet
prägend auf den jungen Mönch und bestimmte in gewisser Weise den
«Kurs» des Einzelnen und der Gemeinschaft schon stark voraus.
Deshalb steht das Noviziat in Mariastein am Anfang des Kapitels über
den Konvent. Für die Durchführung des Noviziates galten die
allgemeinen Normen des kirchlichen Rechts und des Sonderrechtes der
Schweizerischen Benediktinerkongregation, das einerseits aus den
Bemerkungen vom 12. September 1748 zu den einzelnen Kapiteln der
Benediktusregel, andererseits aus den Statuten vom 29. August 1757
bestand.143 Der normale Weg ins Noviziat führte über die Klosterschule,

wo ein möglicher Kandidat schon früh beobachtet wurde und
er selbst das Leben des Konventes kennenlernen konnte. Je nach
Vermögen mussten die Eltern für einen Teil der Lebenskosten aufkommen.

Schon der Aufnahme in die Schule sollte eine einmonatige
Prüfungszeit vorangehen. Die Auswahl der Schüler sollte auch in grossen

Notae et observationes in Regulam Ss. P. N. Benedicti, abgedruckt in: Staub.
Athanas, De Origine et Actibus Congregationis Helveto-Benedictinae, Einsiedeln
1924,1-29. Die «Notae et Observationes» wurden am 7. September 1636 beschlossen

und verabschiedet, am 12. September 1748 aber erweitert und neu bestätigt.
Sie blieben bis Mitte des 19. Jahrhunderts in Kraft. Constitutiones et Statuta de
Forma et Ordinalione Congregationis Helveto-Benedictinae, in, Staub, A., De
Origine, 29-60. Zum Noviziat: Salzgeber. Einsiedeln und St. Gallen, 24-30.

158



Stiften wie Einsiedeln und St. Gallen persönlich vom Abt erfolgen, ein
Hinweis, welches Gewicht man schon hier der Auswahl geeigneter
Kandidaten beimass. Nach Vollendung des 15. Lebensjahres konnten
sie ins Noviziat aufgenommen werden.144 Der Abt musste das Kapitel
befragen, ob man den Postulanten überhaupt zur Bitte um die
Aufnahme zulassen kann, erst später erfolgte das eigentliche Zulassungskapitel

zum Noviziat. Dem Kandidaten und seinen Eltern145 wurden
einige Fragen gestellt, die uns Einblick in damalige Problemlagen und
mögliche Missbräuche geben. So wurde gefragt, ob der Kandidat wirklich

aus Gründen der Gottesverehrung ins Kloster komme, ob er aus
einer ehelichen Verbindung stamme und ob er gefirmt sei. Man
forderte auch, dass er in keinem rechtlichen Hörigkeitsverhältnis stehe
und keine schwere Krankheit oder körperliches Leiden habe. Sollte
dies bewusst verschwiegen werden, so wäre die Profess ungültig.
Der Ordenseintritt sollte ohne Furcht und Zwang erfolgen. Ebenso
wurde gefragt, ob im Kapitel schon ein Verwandter bis zum vierten
Grad sei. Es sollten Probleme wie Nepotismus im Kloster, reines
Versorgungsdenken, sei es aus familiären oder gesundheitlichen Gründen,

und ein aufgezwungener Eintritt vermieden werden. Von den
Verwandtschaftsgraden wurde aber öfters dispensiert, entweder durch
die Visitatoren der Kongregation, den Abt, oder es war gar keine
Dispens notwendig. Für die Zulassung zum Noviziat und zur Profess war
die Zustimmung der Mehrheit der Konventualen erforderlich. Zum
Halbjahreskapitel mussten nur die im Haus wohnenden Mitbrüder
eingeladen werden. Mit Ablegung der Profess und der drei Tage später

durch den Abt vollzogenen «Öffnung der Kapuze» wurde der
Neuprofesse mit aktivem und passivem Stimm- und Wahlrecht zum
Kapitel zugelassen.146 Laienbrüder wurden ebenfalls zur Profess
zugelassen, galten aber nicht als Kapitularen und unterschieden sich auch
in der Kleidung von diesen. Sie sollten vor allem zu den verschiedenen
Diensten in der Kirche und im Konvent herangezogen werden. Vier-

144 Staub, A., De Origine, 22: Caput 58.
I4^ Ob die Eltern oder gesetzlichen Vertreter wirklich immer anwesend waren, bleibt

fraglich. Rechtsbestimmungen geben nicht unbedingt die wahren Verhältnisse
wieder, sie können auch nur den Problemkreis illustrieren. Staub, A., De Origine,
22.

""' Staub. A., De Origine. 23. Der Ritus der «Öffnung der Kapuze» geht bis ins frühe
Mittelalter zurück. Der Neuprofesse trug während mehrerer Tage die Kukulle,
wobei die Kapuze teilweise vom Abt zugenäht wurde. Am Ende der «Sepultura»
genannten Frist wurde sie wieder geöffnet. Dieser Brauch hat sich in verschiedenen

Orden, Kongregationen und Klöstern erhalten, unter anderem auch in
der Schweizerischen Benediklinerkongregation; Molitor, Raphael, Symbolische
Grablegung bei der Ordensprofess, in: BM 6 (1924), 54-57.

159



mal im ganzen wurde über einen Kandidaten abgestimmt: Bei der
Annahme des Postulanten mussten die Kapitularen «pro spe remota no-
vitiatus» abstimmen, quasi eine Aufnahme ins Postulat. Nach ungefähr
einem Monat wurde nochmals ein Kapitel «pro spe proxima novitia-
tus» gehalten, worauf der Kandidat vom Prior oder Subprior
eingekleidet wurde.147 Die Art und Weise der Aufnahme und die Anzahl der
ausscheidenden Kandidaten weist für Mariastein verglichen mit
Einsiedeln und St. Gallen einige Besonderheiten auf. In Einsiedeln wurde
im ganzen Zeitraum von 1641 bis 1798 nur achtmal die «spes remota
novitiatus» verweigert und nur 29 Kandidaten nicht zum Noviziat
zugelassen, bei insgesamt 347 Mönchen von 1600 bis 1796. Im
Zeitraum von 1653 bis 1790 verliessen nur 22 Novizen das Kloster Einsiedeln,

was ein Zwölftel des Novizenbestandes darstellt. In St. Gallen ist
der Anteil der Abgewiesenen und jener, die aus eigenem Entschluss
gehen, noch kleiner.148 Da uns für die Zeit von Abt Hieronymus Brunner

weitgehend die Mariasteiner Kapitelsprotokolle fehlen, sind wir
auf die Angaben der Jahre 1739-1767 (und 1783) angewiesen.149 Von
den 65 Kandidaten, die die Äbte in diesem Zeitraum dem Kapitel
vorschlagen, kommen nur 35, also ein wenig mehr als die Hälfte, zur
Profess. Ungefähr drei Viertel der Nichtprofitenten müssen das

Kloster verlassen, weil das Kapitel sie ablehnt, ungefähr ein Viertel
geht aus eigenem Antrieb.150

Die Gründe für den Austritt sind verschieden, doch lassen sich

einige Schwerpunkte ausmachen. Am meisten werden charakterliche
Mängel festgestellt. Der Mangel an Demut und Gehorsam wird oft

Die Bezeichnung «pro spe remota» war auch in Einsiedeln üblich, nicht aber in St.

Gallen. In diesen beiden Stiften konnten die Postulanten nach dem Kapitel «pro
spe proxima novitiatus» für 2-3 Monate nach Hause gehen, um sich bei den
Eltern nochmals die Frage der Berufung zu stellen. Salzgeber, J., Einsiedeln und
St. Gallen, 25. Dies war in Mariastein nicht der Fall, weil die Einkleidung fast
immer kurz, nach dem Kapitel erfolgte.
Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 26. 28.

KlAMs Acta Capitularia 1739-1767.
1 Genaue Zahlen können nicht eruiert werden, weil nicht bei jedem Austritt der
Grund angegeben wird. Oft wird auch die Kritik des Konventes an einem Kandidaten

erwähnt, der dann schliesslich von selber geht. Es ist also anzunehmen, dass

noch mehr als drei Viertel der Austritte auf den Druck des Konventes hin
zustande kamen. Das Kapitelsprotokoll ist auch mit einer gewissen Vorsicht zu
lesen, da die Kapilelssekretäre ihre persönliche Meinung in die Darstellung ein-
fliessen liessen. Die jeweiligen Sekretäre unterscheiden sich auch in der Auswahl
und Darstellung der Informationen. Trotzdem ergibt sich schon deshalb ein relativ

geschlossenes Bild, weil es im untersuchten Zeitraum fünf Kapitclssekretäre
gab, was die Einseitigkeit in der Darstellung verringert. Die Gründe, die für den
Ausschluss angegeben werden, sind bei allen etwa die gleichen.

160



genannt, aber auch eine gewisse Unstetigkeit und Mühe mit dem
klösterlichen Leben. An zweiter Stelle wird die angeschlagene
Gesundheit erwähnt. Es kann ein Leiden sein, das der Kandidat schon

mitbringt, oder eines, das sich aus der klösterlichen Lebensart ergibt.
Im zweiten Fall kann bei einigen Kandidaten vermutet werden, dass
sie fürs Kloster nicht geeignet waren und psychosomatisch reagierten.
Bei fast jedem Kandidaten finden wir eine Beurteilung seiner
Musikalität. Es wurde erwartet, dass er mindestens ein Instrument spielt
und eine gute Stimme hat. Waren diese Bedingungen nicht erfüllt, so
wurde manchmal auch ein charakterlich geeigneter Kandidat nicht
aufgenommen. Bei einem relativ kleinen Konvent wie Mariastein, bei
dem noch vergleichsweise viele Mitbrüder auf Aussenposten weilten,
war man auf jede Unterstützung im anspruchsvollen Chorgebet
angewiesen. Der musikalischen Gestaltung der Hochämter mit mehrstimmigem

Gesang und Instrumentalmusik mass man eine grosse Bedeutung

bei. Ein weiterer, nicht sehr häufig genannter Grund für die
Nichtaufnahme bildet mangelnde Sprachkenntnis. Bei den Kandidaten

mit französischer Muttersprache aus Teilen des Elsasses und des
Fürstbistums betraf dies das im Konvent vorherrschende Deutsch, bei
Mönchen deutscher Zunge aber das vor allem im Beichtstuhl und an
der Pforte öfters benötigte Französisch. Br. Joachim Eggenschwiler151
wurde vor dem Noviziat in die verbrüderte Prämonstratenserkanonie
Bellelay geschickt, um Französisch zu lernen; er sollte Pfortenbruder
werden.

Selten werden auch Schwierigkeiten beim Studium und bei der
Ausbildung genannt, sei es aus mangelnder Intelligenz oder Lernüber-
druss, was wiederum unter die Charaktermängel gerechnet werden
kann. Die Wertschätzung einer guten Ausbildung ergibt sich auch aus
dem Umstand, dass neben der Musikalität auch bei fast jedem Kandidaten

der Ausbildungsstand erwähnt wird. Die wenigen Bruderkandidaten

waren fast alle gelernte Handwerker. Ein Kandidat schien den
Kapitularen zu jung, und ein als geeignet beurteilter Bruderkandidat
wurde nur deshalb nicht aufgenommen, weil man schon einen
Brudernovizen hatte und keinen weiteren wollte.

In Mariastein war der prozentuale Anteil der Austretenden viel
grösser als in den Stiften Einsiedeln und St. Gallen. Die Gründe hierfür

können verschieden sein: einerseits liegt es wohl an der weniger
sorgfältigen Auswahl jener, die überhaupt sich als Kandidaten melden
durften. Viele Kandidaten wurden in Mariastein «pro spe remota»
zugelassen, ohne dass sie der Konvent wirklich kannte. Der Kapitels-

MBH IV. 226.

161



sekretär P. Johann Baptist Wallier beklagt sich einmal, dass drei
Postulanten, entgegen der normalen Übung, schon vor dem Kapitel
ins Kloster gerufen wurden, wo sie sich schon seit zwei Wochen
aufhielten.152 Dieser Bemerkung ist zu entnehmen, dass viele Postulanten
nicht aus der Klosterschule kamen und normalerweise erst kurz vor
oder während des Kapitels dem Konvent vorgestellt wurden. Man
muss aber auch bedenken, dass es ein Überangebot von Kandidaten
gab, so dass das Kloster sich nicht in der Lage sah, für alle «standes-

gemäss» aufzukommen. Mariastein hat wie die andern Schweizer
Klöster, Einsiedeln und St. Gallen ausgenommen, im 17. und 18.

Jahrhundert einen relativ fixen Personalbestand, der sich bei etwa 30

Mitgliedern einpendelte. Die beiden grossen Stifte Einsiedeln und
St. Gallen hatten auch die wirtschaftliche Möglichkeit, ihre Konvente
in dieser Zeit entscheidend zu vergrössern.153

Das Einzugsgebiet von Berufungen für Mariastein kann als relativ
gross angesehen werden; dazu gehören das Oberelsass, Solothurn, die
südlichen Teile Vorderösterreichs und der katholische Teil des
Fürstbistums Basel. Bei einem international zusammengesetzten Konvent
wie Mariastein wäre eine Bevorzugung einer Nation bei der Zulassung

zur Profess denkbar. Es folgt nun eine Liste der Postulanten nach
ihrer Heimat aufgegliedert:

Heimat Professen: Nicht-Pro

Solothurn 18 13

Fürstbistum 7 4

Elsass 4 6

Vorderösterreich 4 1

Zug 1 2

Luzern 1 1

Sonstige - 3

Total 35 30

1,2 KlAMs Acta Capitularia 1739-1767,101-102. «...Reverendissimus très Juvenes ut
candidatos S.Ordinis proposuit pro Spe remota. N.B. Hi Juvenes praeter omnem
consuetudinem iam vocali, in Monasterio iam per duos septimanas comorati erant
cum promissione certae susceptionis.» Zwei dieser drei Kandidaten wurden vom
Konvent schon bei der ersten Gelegenheit abgelehnt.

153 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 27. Auch das Stift Einsiedeln musste aber
in Zeiten der wirtschaftlichen Schwierigkeiten die Novizenaufnahme beschränken.

Die Benediktinerklösler Engclberg, Fischingen, Muri und Rheinau hatten im
18. Jh. einen relativ fixen Personalbestand von 20 bis 40 Konventualen. die
Zisterzienserklöster Wettingen und St. Urban immer ca. 40 Mönche.

162



Es kann nicht behauptet werden, dass die nationale Herkunft einen

grossen Einfluss auf die Chancen, zur Profess zu kommen, hatte.
Zudem haben die Zahlen ihres geringen Umfanges wegen keinen sehr

grossen statistischen Wert. Es ist aber zu bemerken, dass die Elsässer
eine ziemlich hohe Ausfallquote haben, aus dem Vorderösterreichischen

hingegen scheinen die Berufungen sicherer zu sein. Ein Grund
mag der gewesen sein, dass man wegen der Propstei Wittnau an
Berufungen aus Vorderösterreich interessierter war als aus dem Elsass,

wo man zwar Güter, aber keine Expositur besass. Die oben schon
erwähnte Zusammensetzung des Konventes, die etwa zur Hälfte aus
Solothurner Mönchen bestand, zeigt sich schon bei der Herkunft der
Postulanten: Von insgesamt 65 Postulanten waren 31 Solothurner, von
den insgesamt 35 Professen 18, von den 30, die nicht zur Profess
kamen, waren 13 Solothurner. Auch der Zeitpunkt des Austrittes kann
einige Hinweise zur Durchführung der Novizenaufnahme geben:

Zeitpunkt des Austrittes: «pro spe remota» 14

«pro spe proxima» 4

im Noviziat 10

unbekannt 2

Den meisten Kandidaten wurde schon am Anfang keine Chance
gegeben, d.h. das Kapitel entschied hier wohl oft nach äusseren
Gesichtspunkten der Opportunität einer gewissen Novizenzahl. Da man
aus wirtschaftlichen Gründen die Anzahl der Mönche nicht beliebig
erhöhen konnte, mussten viele schon am Anfang abgewiesen werden.
Hatten die Postulanten diese erste Hürde geschafft, so wurde ihnen
meist der Eintritt ins Noviziat gewährt, wo sie dann nochmals geprüft
wurden, wobei nun die charakterlichen und musikalischen
Eigenschaften besonders beobachtet wurden. In Einsiedeln wurden die meisten

negativen Entscheide beim Kapitel unmittelbar vor dem Noviziat
gefällt, ein weiterer Hinweis, dass dort das Auswahlverfahren anders
gehandhabt wurde als in Mariastein. Das Durchschnittsalter der
Postulanten liegt in Mariastein knapp unter 20 Jahren, bei den Brüdern
ist es etwas höher.154 Der Jüngste war 16 Jahre alt, dann kommen zwei
mit 17 Jahren, der Älteste zählte 24 Jahre.155 In Einsiedeln aber legten
44% der Novizen schon mit 16, 17, oder 18 Jahren Profess ab, in
St. Gallen waren es 37%. In Mariastein lag also das Eintrittsalter deut-

|i4 Im Kapitelsprotokoll ist nicht bei allen Postulanten das Alter angegeben.
155 Eine Ausnahme bildete der Weltpriester Ludwig Keller, der 1747 mit 47 Jahren im

Kloster um Aufnahme bat. aber abgelehnt wurde. KlAMs Acta Capitularia
1739-1767.17.

163



lieh höher als in diesen beiden Stiften, was auf den geringeren
Nachwuchs aus der eigenen Schule hinweist. Vielleicht erwartete man
auch eine grössere Reife der Kandidaten und wollte das Risiko einer
frühen Profess nicht eingehen.

Von den Novizen respektive von ihren Eltern erwartete man eine
Erbloskaufsumme und einen Beitrag zu den Lebenskosten während
des Noviziatsjahres. Die Erbloskaufsumme spiegelt in gewisser Weise
die soziale und finanzielle Stellung der Familie oder auch die finanziellen

Bedürfnisse des Klosters. Einige Novizen bringen gar nichts,
wodurch sie aber nicht benachteiligt sind. Normalerweise bewegen sich
die Summen zwischen 200 und 1200 Pfund. In einem einzigen Fall, bei
Benedikt Müller, dem nachmaligen P. Gregor und langjährigen Prior,
befand das Kapitel die angebotene Summe von 300 Pfund zu klein,
worauf der Vater noch 100 Gulden dazu stiftete. Die Kandidaten
brachten auch häufig ein Bett mit und übergaben eine Geldsumme für
Bücher, Kleider usw.156 Bei Johann Baptist Sütterle (P. Beda)157 aus
dem fürstbischöflichen Oberwil ergaben sich in dieser Sache
Schwierigkeiten, weil die fürstbischöfliche Verwaltung die Auszahlung der
150 Louisdors Erbloskaufsumme verbot, bis mit dem Stand Solothurn
eine Vereinbarung getroffen sei.158 Bis zu diesem Zeitpunkt sollte das

Geld angelegt werden und dem Kloster die jährlichen Zinsen zu 6%
zukommen. Der Abt wandte sich aber direkt an den Fürstbischof,
worauf dieser am 25. September 1788 die Auszahlung des Geldes an
das Kloster anordnete. Vater Johann Sütterlin sorgte aber auch noch

'Aus BMA 277. 12 (Rubrikenrodel). Durchschnittlich (1767) mussten die Ellern
eines Novizen 45 Pfund an Noviziatskosten bezahlen. Die Erbloskaufsummen
für einige Mariasteiner Mitbrüder (BMA 227, 16. 28):
Fr. Joseph Noirjean 1768) 1200 Pfund
Fr. Alois Weber 1200 Pfund
Fr. Bonaventura Suidler (27 Louisdors) 324 Pfund
Br. Joachim Eggenschwiler (30 Louisdors) 368 Pfund
Fr. Edmund Bürgi (1771 1200 Pfund
Fr. Franz Brosi 1200 Pfund
Im Zisterzienserkloster St. Urban waren die Novizialskosten extrem hoch: 1771

für einen Konversbruder 294 Gulden, für einen Klerikerlrater 785 Gulden: Wicki.
Hans, Zur Geschichte der Zisterzienserabtei St. Urban im 18. und 19. Jahrhundert
1700-1848, in: Der Geschichtsfreund 121 (1968), 64-228,78. Im kurtrierischen Kloster

Laach betrug die sog. «Abgütung» für den ausgeschlagenen Erbteil zwischen
600-800 Reichstaler (ca. 1760); Resmini, Bertram, Klöster zwischen Aufklärung
und Säkularisation, in: Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 41 (1989),
243-273,261.

' MBV IV, 230.
1 BMA 4. 959-1000. Die Summe von 150 Louisdors ist die höchste nachweisbare
Erbloskaufsumme seit 1739. P. Beda war der einzige Sohn des wohlhabenden
Johannes Sütterle aus Oberwil.

164



in seinem Testament für seinen Sohn. Er vermachte verschiedenen
Verwandten Landstücke mit der Auflage, R Beda bis zu seinem
Lebensende mit einem jährlichen Geldbetrag für «Taback, Bücher und
andere Nothwendigkeiten» zu versorgen.159

Die Novizen aus ärmeren Kreisen sind in der Minderzahl. Sind sie
einmal aber als Kandidaten angenommen, weil sie z. B. gute musikalische

und charakterliche Eigenschaften aufweisen, so haben sie nicht
schlechtere Professchancen als andere. Wieviele mittellose Kandidaten

vom Abt gar nicht erst zum Kapitel «pro spe remota» zugelassen
wurden, entzieht sich unserer Kenntnis. In den anderen Schweizer
Klöstern waren die Erbloskaufsummen verschieden. Im 18. Jh. lag
der mittlere Betrag in Einsiedeln bei 801 Gulden, in St. Gallen bei
283 Gulden, in Rheinau (1698-1762) bei 505 Gulden. Zudem waren
die Summen im 18. Jh. geringer als im 17. Jh. Salzgeber sieht den
Grund im grösseren Geldbedarf des Klosters Einsiedeln, das aufgrund
seines kleinen Herrschaftsgebietes auf mehr flüssiges Geld angewiesen

war als das «Staats-und Verwaltungskloster» St. Gallen mit seinen

grossen Einkünften.160 Für Mariastein bereitet die Berechnung des
Durchschnittswertes Schwierigkeiten, weil die Summen in den
verschiedensten Währungen angegeben sind. Er bewegt sich aber auf
dem niedrigen Niveau von St. Gallen, nicht weil man nicht mehr nötig
hatte, sondern eher auf Grund der sozialen Herkunft der Kandidaten.
In Einsiedeln betrugen die Noviziats- und Professkosten ungefähr
280 Gulden, in der zweiten Hälfte des 18. Jh. meist nur noch 200 Gulden

oder noch weniger. Salzgeber hat sich ausführlich mit der
geistlichen Versorgungspolitik in den Klöstern der Barockzeit beschäftigt.
Es gab seit der Mitte des 18. Jahrhunderts auch in der Schweiz einen
ausgedehnten literarischen Streit über den Sinn und die Bedeutung
der Klöster als Institutionen für eine standesgemässe Versorgung von
Söhnen und Töchtern aus wohlhabenden Familien.161

1826, nach dem Tod von P. Beda. beanspruchte das Kloster noch die ausstehenden
Zahlungen seit 1805.

Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 30. 95-105. In den österreichischen
Erblanden wurde die maximale Höhe der Loskaufsumme staatlich festgelegt. Der
Betrag durfte die Hälfte des gesetzlichen Erbteils nicht übersteigen und bei
Ordensklerikern nicht höher als 1500 fl., bei Schwestern und Laienbrüdern
nicht höher als 300 fl. sein. Besonders in Vorderösterreich versuchten die Klöster
und Stifte immer wieder, diese Verordnungen zu umgehen. Geier, F., Breisgau,
144-146.
Salzgeber, I, Einsiedeln und St. Gallen, 123-136. Der Autor führt viele Beispiele
aus Predigtwerken an, die auch eine innerkatholische Opposition gegen ein reines
Versorgungsdenken belegen. Ausführliche Darstellung: Weber-Hug, Christine.
Der Klosterhandel von Luzern 1769/70. Bern 1971.

165



Je nach Standpunkt wurde das Versorgungsdenken als für die
Gesellschaft schädlich abgelehnt oder als Mittel zur sozialen
Sicherstellung vor allem von Personen aus kinderreichen Familien
befürwortet. Der aufklärerische Vorwurf richtete sich vor allem gegen
das niedrige Professalter, wodurch unmündige Kinder vergewaltigt
würden, und gegen eine angebliche Geldgier der Klöster. 1765 kamen
in der katholischen Schweiz auf ca. 130 Einwohner ein Welt- oder
Ordenspriester162 Dasselbe Bild erhält man auch bei den Reformierten

Kirchen; so kommen auf einen aus der Stadt Zürich stammenden
reformierten Geistlichen 70 Einwohner.163

Salzgeber kommt zum Schluss, dass man sich in den Klöstern
erfolgreich gegen die negativen Auswirkungen der Versorgungspolitik
gewehrt hat. Die strengen Aufnahmebedingungen für die Schule und
fürs Noviziat haben ungeeignete Kandidaten ferngehalten. Die
Klosterschulen wurden meist auch als eine Art von Nachwuchsschulen
geführt, das heisst, die Schüler waren schon eng in den klösterlichen Alltag

eingebunden.164 Die mehr oder weniger starke Beeinflussung der
Eltern für einen Klostereintritt kann auch nicht prinzipiell gegen die

Eignung eines Kandidaten angeführt werden. Seit 1760 machte sich
die Aufklärung mit einer klosterfeindlichen Tendenz auch in den
katholischen Orten der Eidgenossenschaft bemerkbar, trotzdem blieb
die Zahl der austretenden Mönche gering.165

162 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 124. Eine Zusammenstellung der katholischen

Welt- und Ordensgeistlichkeit der Schweiz 1765. Meyer von Schauensee,
Franz Joseph Leonz, Eidgenössisch Catholischcs KirchenRcgiment, oder deren
hohen Ständen zugewandt verkündeten Orten und frey-gemein-herrschaftlichen
Landvogteyen des Catholischen Schweizerlandes - sowohl Welt- als Ordens-
Geistlichkeit, Luzern 1765.

163 Bei der reformierten Geistlichkeit stammte der überwiegende Anteil aus den
Städten und nicht aus der Landschaft. Seit Beginn des 17. Jahrhunderts besetzte
auch der (katholische) Rat von Solothurn seine Pfarreien immer mehr mit
Stadtbürgern. 1750 waren von den 36 vom Rat zu besetzenden Kollaturen 35 an
Stadtbürger vergeben. Mösch, Johannes, Die solothurnische Volksschule vor 1830,

Band 2, (MHVSO 6), Solothurn 1913,20-21.
164 Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 23. 28. 222. Salzgeber sieht gerade in der

geringen Zahl der ins Noviziat eintretenden Klosterschüler einen Hinweis auf die

strenge Kandidatenauswahl.
165 Salzgeber, L, Einsiedeln und St. Gallen, 136. In Mariastein gab es einen typischen

Fall von einem «Missvergnügten» zu verzeichnen. P. Bonaventura Suidter aus

Säckingen legte 1768 20jährig Profess ab, worauf schon bald Schwierigkeiten
auftraten. 1782 wurde sein Gesuch um Säkularisation vom Papst angenommen. Als
Grund nannte er, vom Vater zum Klostereintritt gezwungen worden zu sein. MBH
IV, 225-226. In den relativ stark von der Aufklärung beeinflussten schwäbischen
Klöstern stiegen die Austrittsgesuche in der 2. Hälfte des 18. Jh. stark an; Mayer,
Konstantin, Auswirkungen der Aufklärung in den schwäbischen Klöstern, ZKG 86

(1975), 329-355.

166



Nachdem die klosterinternen Regelungsmassnahmen für den
Nachwuchs dargestellt worden sind, soll nun auf die äusseren Einflüsse der
Mariasteiner Novizenaufnahme eingegangen werden. Der Stand
Solothurn war immer bemüht, dem Kloster Mariastein seinen solothurnischen

Charakter zu erhalten. Schon bei der Abtswahl 1675 hätten es
die Gnädigen Herren in der Aarestadt gern gesehen, wenn einer der
Ihrigen Abt von Mariastein geworden wäre.166 1683 bestimmten sie
darüber hinaus, dass zwei Drittel, mindestens aber die Hälfte der
Konventualen Solothurner sein mussten167, was natürlich den Spielraum
des Klosters einschränkte, zumal man geographisch eher gegen das
Fürstbistum und das Elsass ausgerichtet war. Inwieweit diese
Vorschrift später noch einmal erneuert wurde, ist nicht bekannt. Jedenfalls
sank der Anteil der Solothurner bis zur Helvetik nie unter 50 %.

Probleme mit der Herkunft der Nichtsolothurner traten erst unter
dem Eindruck der revolutionären Unruhen in Frankreich auf, als der
Rat am 14. September 1791 den Vogt von Dorneck anwies, eine Liste
aller Konventualen von Mariastein mit ihrem Aufenthaltsort und
ihrer Tätigkeit zu erstellen. Auch sollte man keinen ausländischen
Kandidaten ohne die Erlaubnis der Regierung aufnehmen. Die Pfrund-
und Einkünftekammer sollte festlegen, wieviele fremde Konventualen

in Mariastein sich aufhalten dürften.168 Am 30. Oktober 1794 fragt
der Abt an, ob der im fürstbischöflichen Pruntrut geborene Joseph
Locher mit zwei Landeskindern Profess machen dürfe.169 In unserem
Zusammenhang ist aber vor allem die Begründung wichtig, die Abt
Hieronymus für die weitere Aufnahme von Ausländern in den Konvent

gibt:
1. Kein Benediktinerkloster in der Schweiz sei solchen Beschränkungen

unterworfen. Man habe aber bisher immer die Landeskinder

bevorzugt.
2. Man sei auf die Ausländer angewiesen, da das Kloster Zehnten

und Pfarreien im Ausland besitze. In der Französischen Sprache
und in der Musik seien die Solothurner weniger bewandert.

3. Bei solchen Einschränkungen würden die gutsituierten Familien
abgehalten, ihre Söhne ins Kloster zu schicken.

4. Für die klösterliche Disziplin erwüchsen Nachteile. Die Ausländer

würden sich diskriminiert fühlen. In Klöstern mit Einschränkungen

bei der Ämterverteilung gäbe es bald Uneinigkeit und
Unordnung.

166 MBH IV. 158.
167 Heer. Gall. Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner, St. Gallen 1938.

291.
m StASO RM 1791.971.
,("> StASO MsS Band 3: 30. 10. 1794.

167



Diese Aussagen bedeuten in manchen Punkten ein «Eingeständnis»

zu den oben dargestellten Aufnahmekriterien fürs Noviziat: Das
ausschlaggebende Gewicht der Musik- und Französischkenntnisse, die
leichte Bevorzugung der Solothurner, was im Zusammenhang dieses
Briefes auch eine captatio benevolentiae sein kann, und die Bewertung

des sozialen Status der Kandidaten. Die Anfrage des Abtes hatte
Erfolg. Joseph Locher konnte mit seinen beiden solothurnischen
Konnovizen am 23. November 1794 die Profess ablegen. Im gleichen Stil
verlief die Anfrage zur Noviziatsaufnahme für Alois Stierlin aus

Säckingen, der am 15. Oktober 1797 Profess machte.170

Trotz dieser Stellungnahme von Abt Hieronymus für die ausländischen

Mitbrüder können nationale Spannungen im Konvent nicht
ausgeschlossen werden. So beklagte sich 1805 der in Wiblingen bei
Ulm weilende P. Viktor Locher, er sei als Ausländer in Mariastein nie
voll akzeptiert gewesen, man hätte gegenüber den Gnädigen Herren
in Solothurn immer seine Nationalität verschwiegen oder entschuldigt.171

So kann mit einer gewissen Sicherheit gesagt werden, dass
nationale Überlegungen bei der Novizenaufnahme mitgespielt haben,
aber nicht dominierten.

Über die interne Noviziatsausbildung lassen sich nur sehr wenige
Aussagen machen. Da viele Novizen aus der eigenen Schule kamen,
bedeutete das Noviziat für sie keine grosse Lebensumstellung mehr.
Die enge Verbindung von Schule und Noviziat kommt schon in den
«Notae et observationes» zur Benediktsregel zum Ausdruck, weil das

Kapitel 58 («De disciplina suscipiendorum Fratrum») zuerst von der
Aufnahme der Schüler spricht und sogleich zur Zulassung zum Noviziat

übergeht.172 Wie wir schon beim Noviziat von Abt Hieronymus
gesehen haben, wurde das Philosophie- oder TTieologiestudium im
Noviziat teils begonnen, teils fortgeführt. Oft ist auch derselbe
Mitbruder sowohl als Magister novitiorum als auch Instructor der Pro-
fessfratres (auch Moderator genannt) tätig. Eine Noviziatsordnung ist
uns erhalten, die aber auch für die Studenten zu gelten scheint.173

1711 StASO MsS Band 3: 22. 8. 1796. MBH IV 234.
171 BMA 34C, 336; Brief von P. Viktor an Abt Placidus Ackermann vom 18. Juli 1805:

«Ich kann nicht läugnen, dass auch der Unterschied, den man von jeher in Schweizer

Klöstern zwischen Landeseingebohrenen und Fremden machte und der ver-
muthlich noch nicht aufhören wird, und der in meiner Hinsicht so auffallend war,
dass man öfters vor Standespersonen von Solothurn meinen Geburtsort zu
verschweigen für nöthig zu seyn glaubte,...»

172 Staub, A., De Origine, 22.
173 BMA 80. Es handelt sich hierbei um die abgeschriebenen «Notae et observationes».

Im selben Band sind Angaben über die Tagesordnung, geistliche und aszeti-
sche Ermahnungen und Merksätze für Novizen enthalten. Sehr wahrscheinlich

168



Der Novizenmeister wird aufgefordert, überflüssige Bücher aus
den Zellen der Novizen zu entfernen. Er soll den Novizen vor allem
drei Sachen beibringen: Liebe zum Gottesdienst, Arbeitseifer und
Eifer im Gemeinschaftsleben. Dabei sollen die Novizen aber jeden
Umgang mit den Patres, Fratres, Laienbrüdern und Schülern meiden.
Die Novizen waren gehalten, auch in der Rekreation miteinander
lateinisch zu sprechen.174 Vor der Profess haben die Novizen
zehntägige Exerzitien zu machen, bei denen die Lektüre und die einzelnen
Betrachtungen vorgeschrieben sind. Unmittelbar nach der Professfeier

werden sie vom Novizenmeister wieder in ihre Zellen geführt.
Dort verbringen sie die dreitägige Sepultur, nehmen am gemeinsamen

Tisch teil, nicht aber am Chorgebet, das sie in ihren Zellen
verrichten.175

5.2 Die theologische Ausbildung

Dem Studium der Theologie oblagen die Fratres ausschliesslich im
Kloster und nicht mehr an auswärtigen Lehrstätten, wie es im 17.

Jahrhundert öfters der Fall war.176 Die Verantwortung für die Philosophie
und Theologie lag meist auf den Schultern eines einzigen Paters.
Selten wurden die beiden Fächer auf zwei Patres aufgeteilt. Es ist
erstaunlich, dass man meist jüngere Patres, manchmal kurz nach der
Priesterweihe, für diesen Posten bestimmte, den sie dann oft nicht sehr
lange bekleideten. Im 18. Jh. hatten 14 Mitbrüder diese Aufgabe inne,
wobei P Gregor Müller am längsten, nämlich von 1765-1790, für die
theologische Ausbildung verantwortlich war. Schon diese äusseren
Daten lassen Rückschlüsse auf den Studienhergang und Studieninhalt
zu. Die Fächer Philosophie und Theologie wurden quasi als Fortsetzung

des Schulunterrichtes verstanden, dies sowohl methodisch wie
inhaltlich. Bei einem kleinen Konvent musste jeder theologisch etwas
begabte Mitbruder damit rechnen, einmal als Professor zu amten und
dabei erst noch den ganzen Stoff allein zu dozieren. Unter diesen
Voraussetzungen war es gar nicht anders möglich, als dass der Professor

handelt es sich hierbei um ein im Verlauf des Unterrichtes auf das Diktat des

Magisters hin von einem Novizen verfassles Buch. Zum Noviziat in Disentis:
Müller. Iso, Die Abtei Disentis 1696-1742, in: ZSKG Beiheft f9 (1960), 548-551.

174 Staub, A., De origine, 38. BMA 80,109 Nr. 22.
175 BMA 80,197-203.
176 Bevorzugte Studienstätten im 17. Jh. unter Administrator Buri waren die Jesui¬

tenschulen in Dillingen und Pruntrut: Fürst, M., Wiedererrichtung, 65-67. Eine
Liste der Professoren zur vorrevolutionären Zeit befindet sich in BMA 904.
Sie weist gewisse Unsicherheiten auf und bedürfte im Detail noch einiger
Präzisionen. Für unseren Zweck reicht sie aber aus.

169



sich vor allem auf gedruckte Standardwerke stützte.177 Wir können uns
von den verwendeten Werken in etwa ein Bild machen mit Hilfe einer
Liste von Büchern, die zwischen 1766 und 1771 angeschafft worden
sind.178 Es handelt sich dabei durchwegs um damals aktuelle Werke,
wodurch das Interesse an der zeitgenössischen Theologie bewiesen ist.
Es wurden Werke französischer und deutscher Theologen ziemlich
gleichmässig angeschafft. Dabei wurden eher «konservative»
Kontroverstheologen bevorzugt, die sich gegen den Jansenismus, Skeptizismus

und Deismus wandten. Durch diese Negativfolie war es durchaus
möglich, dass die jungen Studenten mit den neuen Gedanken in
Berührung kamen. Neben den Kompendien der Dogmatik und der
Moraltheologie wurde auch eine Kirchengeschichte von Claude
Fleury (1640-1723) gekauft, die gewisse gallikanische Züge trägt. Die
Wertschätzung für den hl. Thomas von Aquino ist auch durch die
Anschaffung eines Bildes von ihm für den Studiensaal der Fratres im
Jahre 1774 belegt.179 Die Lernmethode war gewissermassen durch die
Konstitutionen der Schweizerischen Benediktinerkongregation
vorgeschrieben. Zuerst mussten die Studenten einen Teil eines Traktates
allein für sich lesen, worauf die Erklärung des Professors folgte. Nun
galt es, das Gelesene auswendig zu lernen, wobei sich die Studenten
auch gegenseitig abfragen sollten.180 Nach scholastischem Vorbild
wurde das Gelernte von Zeit zu Zeit durch eine Disputation unter
Beweis gestellt. Die Fratres mussten schriftlich Thesen zur Philosophie,

Dogmatik und Moraltheologie vorlegen und sie im lateinischen
Diskurs vor dem Abt, den Mitbrüdern und geladenen Gästen verteidigen.

Dadurch war auch eine gewisse theologische Weiterbildung des

Konventes gewährleistet.
1774 wurden die «Theses Dogmatico-polemicae, Historico-Criticae,

Scholastico-Thomisticae, ex universa Theologia collectae» gedruckt

Zum Studium der Stift-St. Galler Wcltpriester: Duft, J.. Glaubenssorge, 103-109.
Zum Ausbildungsstand in den Katholischen Hochschulen, besonders zur Methode
des Diktierens und Auswendiglernens in der damaligen theologischen
Ausbildung: Schnürer, Gustav. Katholische Kirche und Kullur im 18. Jahrhundert.
Paderborn 1941.223-255.
BMA 370. Die Werke stammen von den Theologen: Berthold Hauser SJ, Karl
Billuart OP, Sigismund Neudeckcr OFM, Pierre Collet CM, Coelestin
Oberdorfer OSB, Nicolas-Sylvestre Bcrgier, Claude Fleury, Wilhelm Segaud SJ, Anton
Nikolaus Oberrauch OFM. Auf der Liste ist immer nur der Autor, manchmal ein
Kurztitel angeführt, sodass nicht jedes Werk eindeutig identifiziert werden kann.
Einige der damals angeschafften Werke befinden sich heute noch in der
Kloslerbibliothek Mariastein.
BMA 370,173. BMA 227.263.
Staub, A., De Origine. 50.

170



herausgegeben.181 Sie waren von den Patres Aloisius Weber und
Edmund Bürgi unter der Leitung von R Professor Gregor Müller redigiert

worden und enthalten neben einer Laudatio auf Abt
Hieronymus auf 77 Seiten einen Abriss der Moraltheologie und
Dogmatik. Ebenfalls unter P. Gregor Müller legten die Patres Maurus
Jecker und Placidus Ackermann sowie die Fratres Bonifaz Pfluger
und Ambros Stierlin ihre «Theologia positiva, seu supernaturalis»
1789 in gedruckter Form vor.182

Manchmal waren auch auswärtige Lehrkräfte zur Disputation nach
Mariastein eingeladen, mit der Absicht, eine gewisse Erweiterung des

Lernprogramms zu erwirken. 1789 übersandte der Abt Thesen von
P. Gregor Müller an den Fürstbischof nach Pruntrut und wünschte,
dass von dort jemand nach Mariastein kommen würde. Der
Fürstbischof äusserte sich dann auch lobend über die Wissenschaftsliebe
und den Religionseifer in Mariastein, man habe ihm immer einen
guten Bericht gegeben.183

Regelmässig wurden auch Mariasteiner Mönche in andere Klöster
zur Teilnahme an Disputationen eingeladen; so ins benachbarte
Zisterzienserkloster Lützel, nach Bellelay und Einsiedeln.184 Mit
Besorgnis sah Abt Hieronymus Brunner die Entwicklung im Breisgau,
wo im Zuge der josephinischen Reformen das Generalseminar in
Freiburg i. Br. versuchte, eine einheitliche Ausbildung für Welt- und
Ordensklerus einzurichten. Der Fürstabt von St. Blasien musste seine
Kleriker dorthin zum Studium schicken, obwohl er im eigenen Hause
einen theologischen Lehrgang unterhielt.185

Die theologische Hauslehranstalt in Mariastein war aber auch für
Nichtmönche offen. Dies beweisen die Eintragungen wie «Philoso-
phiae Studiosus» oder «primi anni theologus», wie wir sie bei einigen
Klosterkandidaten im Kapitelsprotokoll finden. Wie gross der Anteil
dieser Theologiestudenten war, ist mangels eines Verzeichnisses nicht
festzustellen. Er wird aber nicht bedeutend gewesen sein; es waren
wohl vor allem Klosterschüler, vielleicht auch solche, denen man
Aussichten auf eine Kandidatur gegeben hatte.

Müller, Gregor/ Weber. Aloysius/ Bürgi, Edmund, Theses Dogmatico-polemicae,
historico-criticae. scholastico-thomisticae, (Basel) 1774. Weitere handschriftliche
Thesen sind vorhanden in: BMA 877. Darunter auch ein umfangreiches Manuskript

zur Kirchengeschichte. Andere Thesen in BMA 814.
: Jecker, Maurus/ Ackermann, Placidus/ Pfluger. Bonifacius/ Stierlin, Ambrosius,
Theologia positiva, seu supernaturalis, Basel 1789.

; BMA 921,688-691 (Supplement zur Chronik Acklins).
BMA 780.428-437.
Brief von Abi Hieronymus an den Fürstbischof über das Generalseminar in Freiburg

i. Br. vom 25. 2. 1786 in BMA 921,679-683.

171



Aus diesen Informationen wird ersichtlich, dass man dem
Theologiestudium ein grosses Gewicht beimass. Es wurde nicht einfach, wie
damals teilweise noch üblich, als Einführung in die rein praktischen
Verrichtungen eines Priesters und in die kirchenrechtlichen
Minimalkenntnisse verstanden, sondern man bemühte sich um eine gediegene
Ausbildung im monastischen Rahmen.

Das Studium dauerte in der Regel 4-5 Jahre. Dies ergibt sich aus dem
Zeitraum zwischen der Profess und der Priesterweihe, für die meist
eine Altersdispens nötig war. Es ist allerdings zu beachten, dass die
Fratres durch den umfangreichen Chordienst und die anderen
klösterlichen Pflichten stark beansprucht waren, so dass nicht übermässig
viel Zeit zum Studium übrig blieb. Nach der Ordnung für die jüngeren
Mitbrüder186 war die erste Studienzeit nach der Prim, also von
7.30-8.30 Uhr. Nach dem Konventamt und der Sext, ungefähr um 9.30

Uhr, können sie wieder bis zum Mittagsmahl um 10 Uhr ihren Studien
obliegen. Nach der Rekreation ist entweder Zeit für Gesangsübungen
oder für die Repetition des Gelernten, nach der Vesper sind an gewissen

Tagen geistliche Lesungen oder ein Vortrag vom P. Instruktor
vorgesehen. Ab vier Uhr stehen wieder Repetitionen unter der Aufsicht
des Priors oder eines anderen Paters auf dem Programm. Nach der
Komplet und den vorgeschriebenen Privatgebeten blieb vor der
Nachtruhe auch noch eine gewisse Zeit zum Studium. Insgesamt
kommt man so auf eine ungefähre Studienzeit von vier Stunden
täglich, verteilt auf vier Termine.

Es ist ziemlich schwierig, über die Art, den Ort und die Dauer der
Ausbildung der einzelnen Konventualen und des gesamten Konventes
genaue Angaben zu machen. Die Informationen sind oft unvollständig

oder ungenau. Aus dem Professbuch habe ich die Studienorte der
Kapitularen von 1695 (Wahl von Abt Esso Glutz) bis 1803 (Tod von
Abt Hieronymus Brunner) erhoben. Bei 41 Mitbrüdern finden sich
keine Angaben, bei 37 ist mindestens ein Ausbildungsort angegeben.187

Von diesen 37 ist bei 21 nur ein Studienort, nämlich Mariastein,
angeführt. Die übrigen 16 haben zwei oder drei Studienorte, wobei
kein zweiter Ort bevorzugt erscheint. Es werden genannt: Solothurn,
Pruntrut, Colmar, Luzern, Freiburg in der Schweiz und Freiburg im
Breisgau sowie als Ausnahmefall Prag.188 Diese Bildungsstätten waren
fast ausnahmslos von Jesuiten geführt, jedenfalls bis 1773 (Aufhebung

BMA 80.105-113.
MBH IV 212-234. Es wird nicht unterschieden zwischen Schule und Studium.
P.Marcel Choullat (1681-1756) hatte drei Jahre lang in Prag Jurisprudenz studiert.
MBH. IV 214.

172



des Jesuitenordens). Von 78 Patres lässt sich im Professbuch also nur
bei 16 ein anderer Studienort als Mariastein nachweisen, was ein
schmales Spektrum verrät.

Eine weitere Quelle, die von P. Franz Brosi beantwortete Klosterenquete

von 1798, zeigt ein etwas anderes Bild.189 Die Studienorte
mehrerer Patres, über die das Professbuch schweigt, sind aufgeführt:

Name

Abt Hieronymus
Anselm Schmidlin
Gregor Müller
Rupert Bielmann
Ignaz Erb
Joseph Noirjean
Alois Weber
Edmund Bürgi
Stephan Bleyer
Kolumban Wehrli
Fintan Jecker
Beda Sütterle
Joh. Bapt. Husi
Bernhard Scharr

Professbuch Klosterenquete

Mariastein

Mariastein
Mariastein

Mariastein
Freiburg i. Br.

Mariastein

Solothurn
Freibürg
Solothurn
Freiburg
Solothurn
Mariastein und Pruntrut
Pruntrut
Solothurn und Mariastein
Solothurn
Pruntrut
Mariastein
Mariastein
Solothurn
Solothurn

Mit einer Ausnahme gibt die Klosterenquete alle im Professbuch
verzeichneten Studienorte an, gibt aber darüber hinaus noch weitere
Informationen. Von den 21 Patres, die 1798 lebten, haben 16

nachweislich auch ausserhalb Mariasteins eine Schule, ein Seminar oder
eine Hochschule besucht. So kann man für das ganze 18. Jh. vermuten,
dass die meisten Mariasteiner Patres mindestens einen auswärtigen
Studienort hatten. Eine eigentliche Hochschulausbildung, wie sie im
17. Jahrhundert noch teilweise angestrebt wurde, wurde gegen Ende
des Ancien Régimes nicht mehr gesucht. Einzig P. Edmund Bürgi
hatte sich den Grad des Baccalaureates der Philosophie in Freiburg in
Breisgau erworben.190

1 StASO MsS Band 4 Nr.63. Wo «Freiburg» steht, kann nicht zwischen Freiburg in
der Schweiz oder im Breisgau unterschieden werden. Leider sind nur die Studienorte

angegeben. Über die Art, den Inhalt und die Dauer der Studien erfahren wir
nichts.

1 MBH IV, 226. Eine Lebensbeschreibung von P Gregor Müller aus dem 19. Jh. gibt
an, dieser hätte sich in Luzern «den Ehrenkranz eines Baccalaureus» verdient.
KlAMs «Gedcnkblümlein» 86.

173



Neben den oben erwähnten theologischen Thesen sind aus Mariastein

keine wissenschaftlichen Werke überliefert. Wesentlich hat auch
eine fehlende Klosterdruckerei die literarische Produktion
behindert.191

In der Klerikerausbildung beschritt Mariastein denselben Weg wie
die anderen Schweizer Klöster, die ebenfalls fast alle das Hausstudium
kannten oder ihre Fratres zumindest in ein anderes Kloster zum
Studium schickten. Die Schweizerischen Benediktiner waren von
einzelnen Ausnahmen abgesehen wissenschaftlich nicht so produktiv
wie die Mauriner in Frankreich und gewisse deutsche Abteien.192

5.3 Kriterien zur Besetzung der klösterlichen Ämter

In diesem Kapitel wird der Versuch unternommen, das innerklösterliche

Leben etwas zu beleuchten. Die Quellenlage ist auch hier sehr

dürftig, da gerade die alltäglichsten Dinge einer schriftlichen Fixierung
nicht wert schienen. Zuerst fragen wir nach den verschiedenen Ämtern

im Kloster Mariastein und nach den Arbeitsfeldern der Mönche.
Dabei wird besonders auf mögliche Kriterien in der Ämterbesetzung
geachtet. Schon früher wurde darauf hingewiesen, dass von den sieben
Äbten zwischen der Wiederherstellung der Abtei Beinwil im 17. Jh.

und der Französischen Revolution sechs Solothurner waren. Vom
Konvent waren meist die Hälfte Solothurner Untertanen oder Patrizier,

die andere Hälfte verteilte sich auf die umliegenden Staaten.

Herkunft der Prioren (1633-1798) 193

Solothurn 15 (St;adt 9, Land
Elsass 3

Freiamt 2

Vorderösterreich 2

St. Gallen 1

Total 23

In fast allen anderen Benediklinerabteien der Schweiz war eine Druckerei
vorhanden, vor allem für Bedürfnisse des Hauses. In Einsiedeln wurden zwischen
1664 und 1798 1104 Druckwerke hergestellt, in St. Gallen 523. Von einem Drittel
der St. Galler und einem Viertel der Einsiedler Mönche sind noch schriftliche
Werke vorhanden. Der jeweiligen Eigenart dieser beiden Stifte entsprechend
überwogen in St.Gallen historische und archivalische Bücher, in Einsiedeln solche

zur praktischen Theologie. Salzgeber, J., Einsiedeln und St. Gallen, 157-159.
Heer. Gall, Mabillon, 429-438. Natürlich gab es in den Schweizer Abteien Ende
des 18. Jh. auch einige bedeutsame Geschichtsforscher in der aufklärerischen
Tradition. Zu nennen sind hier der Rheinauer Mönch und Kongregationssekretär

174



Man sieht also, dass auch bei der Besetzung des zweitwichtigsten
Amtes des Klosters die Solothurner eindeutig bevorzugt waren, wenn
auch nicht so krass wie bei den Abtswahlen. Dies fällt umso stärker ins
Gewicht, weil es keinen äusseren Druck von Solothurn her gab, wie
dies bei den Abtswahlen der Fall war. Das Fehlen eines Priors aus dem
Fürstbistum ist wohl dem Zufall zuzuschreiben und darf nicht
überinterpretiert werden. Die durchschnittliche Amtszeit eines Priors war
viel kürzer als die eines Prälaten, sie betrug ungefähr 7 Vi Jahre, doch
gab es natürlich grosse Unterschiede. Verschiedene Patres waren
zwei- oder dreimal Prior, was auf eine häufige Ämterrochade innerhalb

des Konventes zurückzuführen ist. Insbesondere die Pfarrstellen
wurden häufig neu besetzt und die betreffenden Patres ins Kloster
zurückgerufen. Das zog einen Wechsel bei vielen klösterlichen Ämtern,

auch dem des Priors, nach sich.
Die mit 25 Jahren längste Amtsdauer als Prior hatte P. Fintan

Jecker, der von 1761 bis 1772 und 1776-1790 Prior war, also während
eines Grossteils der Regierungszeit von Abt Hieronymus Brunner.
Von 1753 bis zum Ende des Jahrhunderts waren die Prioren durchwegs

Solothurner. Von den sieben Äbten nach der Wiedererrichtung
waren vier vorher Prioren gewesen.

Bei den Subprioren zeigt sich ein verändertes Bild:

Herkunft der Subprioren (1642-1798)

Solothurn 10

Elsass 5

Fürstbistum 3

Freiamt 4

Vorderösterreich 2

Luzern 2

Sonstige _3

Total 29

Von den Subprioren waren also nur etwa ein Drittel Solothurner, so
dass man für die Barockzeit in Mariastein den Grundsatz formulieren
kann: je höher die Ämter, je mehr Amtsinhaber aus dem solothurnischen

Staatsgebiet. Bei den Nicht-Solothurnern hatte die Staatszu-

P. Mauriz Hohenbaum van der Meer (1718-1795): MBH IL 326-333, und der Uni-
vcrsalgelehrte P. Placidus Spescha aus Disentis: Müller. Iso. P. Placidus Spescha
1752-1833. Ein Forscherleben im Rahmen der Zeitgeschichte. Disentis 1974.

Zur Theologie in Disentis: Müller. Iso. Die Fürstabtei Disentis im ausgehenden
18. Jahrhundert. (BGAM 25), Münster 1963.218-222.
BMA 903 Series Beinwilenses.

175



gehörigkeit keinen Einfluss auf das Erlangen eines Amtes als Klosteroberer.

Ein Blick auf die Liste der verschiedenen Aussenposten194, die vom
Kloster zu besetzen waren, lässt auch eine Personalpolitik nach der
staatlichen Provenienz der einzelnen Mitbrüder erkennen.

Gemäss den Konstitutionen der Schweizerischen Benediktinerkongregation

sollten immer mindestens zwei Mönche auf einer Expositur
zusammenwohnen, wobei einer als Oberer auch die Aufsicht über die
Ökonomie haben sollte.195 Diesem Ideal versuchte man möglichst
nachzukommen. Gewünscht wurde auch, dass die Expositi zumindest
eine kurze Lesung bei Tisch aus der «Nachfolge Christi» oder einem
anderen erbaulichen Buch vornähmen. Sie sollten jährlich 8-10tägige
Exerzitien im Heimatkloster durchführen, für die übrigen Mitbrüder
waren nur drei Tage vorgesehen.

Das wichtige Amt eines Statthalters von Beinwil, der viel mit dem
Vogt von Thierstein und den Gnädigen Herren in Solothurn zu tun
hatte, wurde meist einem Solothurner anvertraut, wodurch sich das
Gotteshaus Vorteile versprach. Ab 1703 finden wir nur noch
Solothurner auf diesem Posten, wohingegen die dortigen Seelsorger öfters
auch Landesfremde waren. Auch beim Vertreter des Abtes in
Wirtschaftsangelegenheiten in Mariastein, dem Grosskellner, würde man
analog zum Statthalter in Beinwil einen hohen Prozentsatz Solothurner

erwarten. Von den 26 Grosskellnern in Beinwil-Mariastein
(1637-1798) waren aber nur die Hälfte, also 13, Solothurner. Auf
diesem Posten war die Nationalität nicht so wichtig. Gegenüber der
weltlichen Obrigkeit trat hier immer der Abt als Gesprächspartner in
Erscheinung. Die Bewirtschaftung der klostereigenen Güter in Mariastein

führte auch nicht zu so vielen Berührungspunkten mit der
Obrigkeit wie die Verwaltung in Beinwil mit den vielen Beschwerden der
Lehenträger. Unter die Verantwortung des Grosskellners fielen auch
die Besitzungen und Einkünfte in Frankreich, so dass die Besetzung
dieses Amtes mit lauter Solothurnern keinen Vorteil gebracht hätte. In
St. Pantaleon scheint man keine besonderen nationalen Rücksichten
bei der Besetzung des Propstenamtes genommen zu haben196, dasselbe

Exposituren des Klosters Mariastein: Propsteien von St. Pantaleon, Rohr, Wittnau;

Statthalterei Beinwil (vicarius abbalis), zeitweise wohnte dort ein zusätzlicher

Mönch für die Seelsorge daselbst mit dem Titel «socius Beinwilensis». Ferner
ein Pfarrer von Erschwil-Büsserach, mit Wohnsitz entweder in Beinwil oder Rohr.
Liste der einzelnen Amisinhaber in: MBH IV, 280-290.
Staub, A., De Origine, 61-62.
Die Propstei wurde ab 1682 wieder mit einem eigenen Konventualen besetzt. Kein
Solothurner in der Zeit von 1690-1728, 1732-1735. 1739-1756. 1764-1768,
1790-1794.

176



gilt für die Propstei von Rohr.197 In Wittnau hingegen wurden fast nie
Solothurner als Pröpste eingesetzt, von 1750-1798 bekleideten zwei
«einheimische» Mitbrüder dieses Amt, was sicher aus Rücksichten auf
die österreichische, josephinische Verwaltung geschah.198 Überhaupt
zeichnet sich dieser Posten sowohl im 18. als auch im 19. Jahrhundert
durch eine lange Amtsdauer der einzelnen Pröpste aus. Bei den reinen
Seelsorgestellen wie den Pfarrern von Erschwil-Büsserach, den

Seelsorgern in Beinwil und den Pfarrern von Metzerlen-Hofstetten lassen
sich keine Bevorzugungen feststellen. Man kann also schlussfolgernd
bemerken, dass die solothurnischen Staatsangehörigen eher für Lei-
tungs- und Verwaltungsaufgaben herangezogen wurden, die «Ausländer»

waren vor allem in der Seelsorge eingesetzt. Auffallend ist sicher
die oft ziemlich kurze Amtsdauer vor allem für Pfarrer. Von 1636-1797

gab es 38mal einen Pfarrwechsel in Metzerlen-Hofstetten, wobei ein
Pater während vier verschiedenen Perioden diese Stelle bekleidete.199

Ein Blick ins Professbuch zeigt, dass die Patres durchaus auf
verschiedenartigen Posten eingesetzt wurden: sei es als Professor, Lehrer,
Küchenmeister, Pfarrer, Propst usw. Dies setzt eine gewisse Beweglichkeit

und Lernbereitschaft voraus. Die Patres wurden in den ersten
Jahren nach der Primiz mehrheitlich im Kloster eingesetzt, vor allem
an der Schule, und kamen erst später auf einen Aussenposten. Einige
wenige Mitbrüder waren nie auf einer Expositur.

5.4 Klösterliche Lebensform und Askese

Die rechtliche Einflussnahme des Konventes bei innerklösterlichen
Entscheidungen war relativ gering. War ein Abt einmal gewählt, so
konnte er vor allem durch die Personalpolitik einen grossen Einfluss
ausüben. Die Konstitutionen schrieben in den folgenden Fällen die

Einberufung eines Kapitels vor: Aufnahme ins Noviziat, Zulassung zur
Profess. Käufe und Verkäufe von Gütern, grössere Änderungen in
klösterlichen Angelegenheiten und die kostspielige Errichtung neuer
Gebäude.200 In Mariastein wurde zusätzlich über die Person des offiziellen

Klosterarztes abgestimmt, über die Eintragung einer Person in

197 Ab 1688 wieder ununterbrochen Konventualen von Mariastein als Pröpste von
Rohr.

198 In Wittnau seit 1702 wieder ununterbrochen ein Konventuale von Mariastein als

Propst und Pfarrer.
'"" P. Maurus Briat von Delsberg (1612-1684). MBH IV197. Als grosse Ausnahme

bezüglich der kurzen Amtsdauer ist P. Vinzenz Balthasar zu bezeichnen, der von
1772-1792 ununterbrochen Pfarrer von Metzerlen-Hofstetten war. MBH IV 220.

71,1 Staub. A.. De Origine. 1-2.

177



das Buch der Wohltäter und über die Annahme von langzeitigen
Jahrzeitstiftungen.201 Zu beachten ist aber, dass auch kapitelfreie Jahre
vorkamen.

Ein weiteres Mittel, das Konventsleben kennenzulernen, stellen die
kanonischen Visitationen und deren Rezesse (Schlussberichte) dar.
Über ihre Durchführung geben die Konstitutionen genaue Anweisungen,

nicht aber über die zeitliche Abfolge. So gab es im Ancien
Régime keine regelmässigen Visitationen, was zur Folge hatte, dass sie
sehr unterschiedlich durchgeführt wurden. Die Visitationen zeigten
auch relativ wenig Erfolg, wie die Bemühungen der Kongregation im
18. Jahrhundert um das klösterliche Leben in Disentis erkennen
lassen.202 Im 17. Jahrhundert, in den Anfangsjahren der Schweizerischen
Benediktinerkongregation und den ersten Jahrzehnten der
Zugehörigkeit des Mariasteiner Konventes zu derselben, waren Visitationen

viel häufiger als in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts.203

Man darf damit rechnen, dass die Uniformität der Lebensform

unter den Schweizer Klöstern im 18. Jahrhundert hergestellt war,
womit das wichtigste Ziel der Kongregationsgründung von 1602
erreicht wurde. Von diesem Gesichtspunkt her schienen Visitationen im
18. Jahrhundert auch nicht mehr so notwendig wie im Jahrhundert
zuvor. 1775 beschlossen aber die in Pfafers versammelten Äbte, innerhalb

von sechs Jahren in den Klöstern die Visitation durchzuführen,
was vier Jahre später in Muri bekräftigt wurde.204 In Mariastein war
1755 eine Visitation durchgeführt worden, dann wieder 1761 auf
Verlangen einiger Mitbrüder wegen wirtschaftlicher Schwierigkeiten. Die
nächste fand erst wieder 1777 statt. Die Visitatoren von 1777, Fürstabt
Beda Angehrn von St. Gallen und Fürstabt Marian Müller von
Einsiedeln, lobten die gute klösterliche Disziplin und die brüderliche
Liebe im Konvent von Mariastein. Die drei Ermahnungen lassen
keine grossen Missstände erkennen: 1. Man möge zum Chor pünktlich
erscheinen. Zur besseren Beobachtung des Stillschweigens sollen die
auswärtig tätigen Mitbrüder zum zweiten Tisch vor der Komplet
zurück sein. Tischleser und Tischdiener sollen ihre Mahlzeit so früh
beenden, damit sie an der Gewissenserforschung vor der Komplet
teilnehmen können. 2. Die Visitatoren loben den Eifer für den Beichtstuhl,

doch soll man zu grosse Vertraulichkeit meiden. 3. Die Kon-

2111 KlAMs Acta Capitularia 1739-1767. Ob die beiden letztgenannten Geschäfte von
Rechts wegen regelmässig vor das Kapitel gebracht wurden, ist fraglich.

2,12 Müller. L, Disentis im 18. Jh.. 77-92. ders. Disentis 1696-1742.650.
203 Visitationen in Mariastein: 1649. 1652. 1655.1657. 1659.1660. 1661 usw.. also ungefähr

jedes zweite Jahr: BMA 779.
2u4StiAEi Acta Congregationis Benedictinae Helveticae 1776-1791. A. HF (1) 1.

Tom.VI. 106.

178



ventualen werden zur ehrlichen Liebe dem Abt gegenüber
aufgefordert.205

Ob der letzte Punkt von einer gewissen Autoritätskrise des Abtes
im Konvent zeugt, oder ob es sich hier um eine allgemeine Ermahnung

handelt, kann nicht eindeutig entschieden werden. Jedenfalls
erscheint hier das Kloster Mariastein in einem guten Zustand. Die nächste

nachweisbare Visitation in Mariastein fand erst wieder 1811 durch
Abt Januarius Frey von Rheinau statt (siehe Kap. 10.2).

Die internen Probleme der Klöster kamen aber auch auf den ungefähr
alle drei Jahre stattfindenden Äbteversammlungen, den sogenannten
Kongregationen, zumindest teilweise zur Sprache. Die Äbte
verabschiedeten jeweils einen Rezess an alle Klöster, bei denen sie auf
gewisse Probleme hinwiesen. Je nach Situation gab es auch eine

Ermahnung für einzelne Konvente. Auf der Versammlung vom
11 ./12. September 1772 in Einsiedeln beschwerte sich Abt Hieronymus
von Mariastein über einige seiner Expositi, die nicht täglich die Messe
zelebrieren würden und teilweise über Nacht wegblieben206, ein
Punkt, der fünf Jahre später in den Visitationsrezess aufgenommen
wurde. Der Rezess enthielt dann auch eine Ermahnung eigens für
den Konvent von Beinwil-Mariastein, der die Anliegen von Abt
Hieronymus verteidigte.207 Auf derselben Versammlung berichtete
Abt Hieronymus von dem Konflikt in der Abtskammer Beinwil mit
dem Stand Solothurn und bat die politisch einflussreicheren Prälaten
um Vermittlung. Diese wollten aber nicht auf das Geschäft eintreten,
da es sich um keine innerklösterliche Angelegenheit handle. Es darf
aber auch vermutet werden, dass sie wenig Neigung auf eine
Auseinandersetzung mit dem katholischen Stand Solothurn in einem relativ
unbedeutenden Konflikt verspürten.208 Für die Kongregation war
Mariastein in dieser Zeitspanne ein unproblematisches Kloster, im
Gegensatz zu den Konventen in Disentis und auch in St. Gallen,
die mehr Schwierigkeiten verursachten.209 Auch die allgemeinen

203 Korrespondenz zur Visitation und Rezesse (unvollständig): BMA 779.

2ü6StiAEi Acta Congregationis Benedictinae Helvcticae 1745-1776. A.HF (1) 1,

Tom.V, 595.
207 BMA 9,804-805.
2US StiAEi A.HF(1)1 Tom.V, 597.
209 Im Dezember 1788 gelangten die Patres Gerold Brandcnberg und Pankraz Vor-

ster von St. Gallen an Abt Hieronymus. Sic gehörten zu den Hauptgegnern von
Fürstabt Beda Anghcrn und wurden im September 1788 in die Propstei Ebringen
versetzt. Von dort aus versuchten sie Abt Hieronymus zu einer Intervention gegen
Fürstabt Beda zu bewegen. Er verwies aber auf die Organe der Kongregation;
BMA 62. 161-220.

179



Beschlüsse der Kongregation waren für das monastische Leben in
Mariastein bindend und ergeben einen gewissen Einblick in die
allgemeine Problemlage der Konvente. Bei der Äbteversammlung 1764 in
Wil gab es noch keine besonderen Probleme aus dem monastischen
Bereich zu besprechen, der Rezess fiel dann auch entsprechend kurz
und relativ unbestimmt aus. Später, 1768 in St. Gallen und 1782 in
Rheinau, beriet man über die Frage, ob die Fratres schon unmittelbar
nach der Profess zum Kapitel zugelassen werden sollten, sie seien in
viele der schwierigen Fragen noch gar nicht eingeweiht. Der Abt von
Mariastein wies auch auf das Problem hin, dass die Pfarreien und
Statthaltereien völlig verwaist seien, wenn alle Expositi zu einem
Klosterkapitel kämen. So wurde auch im Rezess gewünscht, dass

immer mindestens ein Pater auf den Aussenposten bleiben solle. Die
Äbte versuchten, einen gewissen Luxus zu unterbinden. 1768
beschlossen sie, dass eine tragbare Uhr nur den Expositi gestattet sei.

Auch Pendeluhren sollten aus den Zellen der Mönche verschwinden.
Ein Problempunkt bildete das sogenannte Peculium, eine Art
Taschengeld, mit dem sich die Patres manche Kleinigkeiten, oft wird
Tabak genannt, kaufen konnten. Teilweise durften die Patres auch die
Messe-Stipendien für diesen Zweck zurückbehalten. Der Abt von
Mariastein votierte für eine Aufhebung des Peculiums, auf den Tabak-

genuss solle man ganz verzichten. Überhaupt hätten die Mönche von
Mariastein wegen der grossen Zahl von gestifteten Jahrzeiten höchstens

ein Stipendium pro Woche für den Eigengebrauch. Der Rezess

von 1775 verbot dann das Peculium und mahnte zur besseren
Beobachtung der Armut.210 Als neumodische Einrichtung wurde der
Tee- und Kaffeegenuss untersagt.

Mit einer gewissen Regelmässigkeit wird die Klausur und die
Zurückhaltung im Umgang mit Weltleuten eingeschärft. 1768 wurde
bestimmt, dass man nur mit der Erlaubnis eines Visitators die
Verwandten besuchen darf und dass den Professoren und Studenten der
Theologie nach dem Studienabschluss höchstens fünf oder sechs Tage
Rekreation gegönnt werden soll. Predigtaushilfen sollten nicht zum
Vorwand von Verwandtenbesuchen missbraucht werden, und die ein-
und ausgehende Post muss von den Obern kontrolliert werden. Überhaupt

sollte man im Briefverkehr, vor allem auch mit Klosterfrauen,
sehr zurückhaltend sein.211 Auch hier handelt es sich nicht um besonders

gravierende Punkte, die einen Niedergang des monastischen und
religiösen Geistes vermuten lassen. Im allgemeinen standen die

1 Das Peculium wurde auch in Disentis verboten: ebenso das Karlenspielen um
Geld und das Kaffeetrinken: Müller. L, Disentis im 18. Jh.. 79. 81.
Die Rezesse in: BMA 9.799-847.

180



schweizerischen Stifte in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
sowohl personell wie ideell gut da, wenn es auch eher eine Zeit des
Bewahrens des Erreichten als des Neuaufbruches war.

5.5 Aufklärung in den Konventen?

Interessant sind vor allem aber jene Rezesspunkte, die sich wohl auf
das Eindringen aufklärerischer Ideen in die Konvente beziehen. Seit
ca. 1760 vermochte die Aufklärung auch in den katholischen Orten der
Eidgenossenschaft in einem gewissen Masse Fuss zu fassen.212 Schon
1761 bei der Versammlung in Fischingen warnten die Äbte ihre Mönche

vor neuen und gefährlichen Meinungen in der Philosophie und
Theologie.213 1768 sahen sie sich gezwungen, diesen Aufruf zu wiederholen

und zu präzisieren, dass man keine Bücher von häretischen
Autoren, auch wenn sie von belanglosen Dingen handeln, anschaffen
solle. Man soll die Frömmigkeit fördern, nicht die wissenschaftliche
Neugier.214 Die Versammlung 1782 sieht sich zu einer dramatischen
Lagebeurteilung veranlasst: die Klöster seien einer starken Kritik
ausgesetzt, man betrachte das Ordensleben als nutzlos, ja sogar als schädlich.

Besonders wird das antiklösterliche Schrifttum beklagt. Die Äbte
mahnen aber die Mönche, in dieser Kritik auch eine Folge der Regel-
und Gelübdeübertretungen zu sehen.215 1785 wurde wiederum vor
dem schädlichen Einfluss klosterfeindlicher Literatur gewarnt, die
man nur mit einer besonderen Erlaubnis des jeweiligen Oberen lesen
dürfe. Auch die Versammlungen von 1788 und 1791, die letzte vor der
Revolution, erwähnen an erster Stelle dieses Problem. 1791 wurden
die Pfarrer und Beichtväter zusätzlich aufgefordert, auf der Kanzel
und im Beichtstuhl den Gläubigen Gehorsam gegenüber Gott und
den kirchlichen Autoritäten einzuschärfen, was natürlich später den

Zur Aufklärung in der katholischen Schweiz: Literatur und Forschungsbericht:
Röllin. Stefan. Pfarrer Karl Joseph Ringold (1737-1815). Ein Beitrag zur
Geschichte des Reformkatholizismus und der Ökumene im späten 18. und frühen
19. Jahrhundert, in: Der Geschichtsfreund 137 (1984), 4-330,13-31. Ferner: Fleck,
Robert. Der Josephinismus in der Schweiz, in: Reinalter, Helmut (Hg.), Der
Josephinismus. Bedeutung. Einflüsse und Wirkungen, Frankfurt a. M., 1993, 137-147.
HSG. 2.741 -743: Weber-Hug. C, Klosterhandel, 12-20; Kälin, Paul, Die Aufklärung
in Uri, Schwyz und Unterwaiden im 18. Jahrhundert, (Mitteilungen des Historischen

Vereins des Kantons Schwyz Heft 45), Schwyz 1946. Zur Aufklärung in den
Klöstern: Salzgeber, J.. Einsiedeln und St. Gallen, 141-144.

'BMA 9,791-792.
BMA 9,799.
BMA 9,833. Diese negative Einschätzung der Lage schlägt sich auch in den
Tagebüchern verschiedener Schweizer Äbte nieder: Weber, Ernst, Einsiedeln und
Engelberg, 17-20; Salzgeber. J.. Einsiedeln und St. Gallen. 142.

181



Vorwurf der konterrevolutionären Agitation einbrachte.216 Es handelt
sich hier wohl um eine Reaktion auf die Ereignisse der Französischen
Revolution, die Abt Hieronymus von Mariastein gehindert hatten, an
dieser Versammlung teilzunehmen.

Die Äbte der Schweizerischen Benediktinerstifte, darunter auch
der Mariasteiner Abt, stellten sich entschlossen dem aufklärerischen
Gedankengut entgegen.217 Ihre beständigen Warnungen lassen aber
den Rückschluss auf das Vorhandensein neuer Strömungen in den
Konventen zu.

5.6 Fragmente der Aufklärung in Mariastein

Ob und inwieweit sich auch aufklärerisches Gedankengut im
Mariasteiner Konvent Eingang verschafft hat, ist sehr schwierig zu beurteilen.

Die Konventualen waren literarisch nicht sehr produktiv, zumal
eine Druckerei fehlte, und ausser der äbtlichen Korrespondenz sind
wenig private Briefe vorhanden, die Einblick in die Gesinnung der
Patres geben könnten. Trotzdem soll der Versuch gemacht werden,
die wenigen diesbezüglichen Archivalien auszuwerten. Vor allem
zwischen den Patres Stephan Bleyer (1758-1810), Ignaz Erb
(1742-1812)218 und Abt Hieronymus scheint es zu grösseren Kontroversen

gekommen zu sein, die nicht nur aus persönlichen Aversionen
zu erklären sind. In einem Brief aus dem Jahre 1784 fordert P. Ignaz
den Abt auf, die in Breitenbach erfolgreich eingeführte sogenannte
«Normalschulmethode»219 auch in Mariastein zu übernehmen. Er
wünscht sich auch seine frühere Stelle als Bibliothekar zurück, weil sie

ihm viel Befriedigung und geistige Anregung verschafft habe.220 Als
Geometer besass er auch beachtliche mathematische Fähigkeiten,
betätigte sich aber auch als eine Art Naturheiler, was ihm vom Abt auf
einen Protest des Medicus Vögtli von Erschwil hin verboten wurde.221

Nach Mariastein zurückgekehrt, scheint er aber auch mit dem Konvent

Schwierigkeiten gehabt zu haben, schrieb er doch, nicht mehr zu
den Herren in die Rekreation zu gehen und fürchtete sogar um den

2I" BMA 9,837; 845.
217 Abt Leodegar Salzmann von Engelberg war bei vielen Aufklärern sehr geschätzt.

Politisch und weltanschaulich kann aber auch er nicht zu den gemässigten
katholischen Aufklärern gezählt werden. Er stand auch nicht in Konflikt mit den übrigen

Schweizer Äbten, Weber. E., Einsiedeln und Engelberg, 24-34.
218 MBH IV, 225; 227.
219 Die Normalschulmethode war eine in Österreich entwickelte neue Unterrichtsform.

2211 BMA 41. 129-132 Brief von P. Ignaz vom 14. 2. 1784.
221 BMA 4L 179.

182



Untergang des Klosters, sollten die Gnädigen Herren von Solothurn
als Schutz- und Kastvögte nicht eingreifen.222 Worum es sich genau
handelt, kann leider nicht mehr rekonstruiert werden, vielleicht hat es

mit dem Verhalten des Klosters zu den schon spürbaren Auswirkungen

der Französischen Revolution zu tun. P. Stephan Bleyer beklagt
sich in derselben Zeit, dass Abt Hieronymus Geldgeschäfte tätigt,
ohne dafür eine rechtliche Grundlage zu haben. Auch er hofft auf
das Eingreifen der staatlichen Obrigkeit.223 Auch R Alois Weber
(1750-1812), dessen Zurechnungsfähigkeit allerdings gewissen Zweifeln

unterliegt, beschuldigte den Abt, mit den Verwandten in einem
verbotenen Geldverkehr zu stehen. P. Alois beschäftigte sich aber
anscheinend auch mit anderen, dem Geist der Aufklärung entspringenden

Fragen: nämlich der Existenz der Hölle, der Heilsfähigkeit aller
Menschen, auch der Heiden.224 Es kommen hier also sowohl
grundsätzliche, weltanschauliche Differenzen zur Sprache als auch solche,

222 BMA 41,197-200 Brief von R Ignaz vom 5. 1. 1792, Adressat könnte P Stephan in
Beinwil gewesen sein.

22i BMA 41, 201 Abschrift eines Briefes von P. Stephan an einen «besten Freund»
durch Abt Hieronymus, Beinwil 2.3.1792 «... vor drei Wochen soll es im Stein sehr

unruhig hergegangen seyn, und die jüngeren Herren fangen auch an zu merken,
wie die Brunnerische Club die französische Louisdor zu brauchen weiss, die die
jungen Religiösen ins Kloster gebracht haben. Aber wie'? werden Sie sagen, was
sagt das Kapitel dazu? Mein lieber Herr! Wenn einer was sagt, so fährt ihm der
Prälat übers Maul, so, dass der gute Religiös froh ist, aus dem Angesicht seines

Tyrannen zu kommen. Und wie mich R Ignaz berichtet, geht es in Mariastein
erbärmlich zu, und wenn U.G.H. und Obern unsern Gnädigen Herren Casten-

vögt nicht zu Hülfe kommen, so ist das Gotteshaus hin und verloren.»
224 BMA 41, 149, P. Roman, damals Statthalter in Beinwil, berichtet dem Abt am

17.4. 1787: «Auf dero gestriges an mich erlassenes Schreiben hab ich die Ehr in
aller Aufrichtigkeit zu dienen, dass P. Aloysius in der That mit des Kopf Krankheit
behaftet seyn, wie ein anderer Augustinus trachtet er die Geheimnussc Gottes zu
ergrunden, sonderheitlich, dass Gott ein Todtsünde nit mit der Höllen abstrafen
können: dass er nit schuldig seyn zu glauben, dass multi vocati, pauci vero electi

seyen: dass die Juden,Türckhen, die Heyden so wohl seelig werden können, als die
Christen: dass die Superiores strafmässiger seyen, als ihre Untergebenen; dass Sie
in öffentlichen Capitul keinem seine Fehler ausbringen sollen, sie sollen zuerst
ohne Fehler seyn; dass Ihnen Scepter und Inful nit gehöre; dass ihnen nit mehr
erlaubt seyn zu schenken, zu verehren, und ihren Anverwandten anzuhencken, als

gemeinen Religiösen: dass das peculium zu entziehen gar nit recht seyn; und Spil
gelt gehör ihnen nit mehr als anderen; Secundum merito soll sowohl der Fürst als

andern Superiores, denen Untergebenden begegnen; Es gehe allenthalben par-
teysch zu in Vergebung der Pfarreyen, und Ämthern. Mehr im Kloster als bei
gemeinen Leuthen werde der Ehren Name angegriffen. Er haltet sich selbst als den
Vernünftigsten, keines anderen Sentenz nimbt er an, fragt niemahl um Rat, alles
macht er nach seinem Gutachten, kein Respect hat er, verachtet alle so zu befehlen

haben....»

183



die in alltäglichen Aversionen begründet sind. Der Abt wandte sich
aber gleich selbst an die höchste Stelle in Solothurn, den Schultheissen
und den Geheimen Rat, und bat um Hilfe, weil er mit eigenen Mitteln
seine Autorität wohl nicht durchsetzen konnte. Von einem
Hilfegesuch an die Visitatoren der Kongregation ist nichts bekannt. Der
Rat schickte Jungrat Leonz Franz Hieronymus Byss nach Mariastein,
um den Patres Ignaz und Stephan in Gegenwart des Abtes und einiger

Mitbrüder einen «kräftigen Zuspruch» zu erteilen, was am 30. Mai
1792 auch geschah. Nach dem Bericht von Abt Hieronymus sei dies

dergestalt geschehen, «das gemelte zwey Patres nicht änderst, als hätte
sie der Donner getroffen, stumm, erstaunt, und ganz beschämet da
stunden, so. das ihnen nicht das mindeste einfiel, womit sie ihre sträfliche

Aufführung entschuldigen könnten».225 Allerdings scheint die
Wirkung nicht lange angedauert zu haben, beschwert sich doch Abt
Hieronymus schon im Juli desselben Jahres über die mangelnde
Besserung der beiden. Der Abt verlangte vergeblich, ein von P. Stephan an
die Räte eingesandtes Schreiben solle ihm übergeben werden.226

Die Entfremdung dieser beiden Patres von Abt und Konvent war
ziemlich gross, denn während der Helvetik brachen beide den Kontakt
mit dem Abt ab und suchten eigenständig eine Seelsorgestelle zu
erlangen. P. Ignaz arbeitete zu Beginn der Helvetischen Revolution auch
mit der Verwaltungskammer in Solothurn zusammen, indem er die
aus dem Kloster geflüchteten Güter und Kapitalien zur Anzeige
brachte.227 Zeitweise galten die beiden auch als ausgetreten, kehrten
aber nach der Restauration des Klosters wieder in dieses zurück.
R Alois Weber, der 1781-1787 und 1792-1798 für die Seelsorge in
Beinwil verantwortlich war, beschwerte sich 1794 in einem
verletzenden Ton über die Kritik des Abtes an seiner Predigt- und
Katechesetätigkeit.228 Er scheint allgemein einen schwierigen Charakter
gehabt zu haben, denn bei der Klosterenquete von 1798 wird als seine

Lieblingsbeschäftigung die «Einsamkeit» angegeben.229 In den letzten
Jahren vor der Helvetischen Revolution gab es also interne Spannungen

im Konvent sowie zwischen dem Abt und einigen Konventualen,
die aber nur teilweise mit dem Auftreten eines neuen Geistes erklärt

225 BMA 4L 207-221.
226 BMA 41.227.
227 StASO Protokoll der Verwaltungskammer 1798.354-357.
rs BMA 41.165. 259-260. Der Abt sprach P. Aloisius einmal während zweieinhalb

Stunden ins Gewissen, was diesen aber nicht zu einer Entschuldigung bewegen
konnte.

229 StASO MsS Band 4. Die Fragen wurden für den ganzen Konvent von P. Franz
Brosi beantwortet. Bei den meisten Milbrüdern wird sonst unter der Rubrik
«Lieblingsbeschäftigung» die Seelsorge genannt.

184



werden können. Diese Spannungen werden sich übrigens in der
Restaurationsepoche noch verstärken. Proteste von Konventmitgliedern

gegen das Finanzgebaren der Äbte sind eine allgemeine, nicht
nur mit einem freiheitlichen Gedankengut begründbare Erscheinung.
Nach der bescheidenen Quellenlage beurteilt, hatte die Aufklärung in
Mariastein nur wenige Vertreter, ein Sachverhalt der auch für das

grosse Wallfahrtskloster Einsiedeln zutrifft.230

5.7 Die Klosterschule im Ancien Regime

Schon im Kapitel über das Noviziat wurde gezeigt, dass die Klosterschulen

der Schweizer Benediktiner im eigentlichen Sinn Nachwuchsschulen

waren. Man hielt sich eine relativ kleine Zahl von Schülern,
die teilweise auch in den klösterlichen Tagesrhythmus einbezogen
wurden. Trotzdem rechtfertigt sich eine gesonderte Darstellung, war
doch die Schule eine institutionell feste und relativ eigenständige
Grösse im Kloster. Der gegenseitige Verkehr zwischen den Patres
und den Schülern sollte unterbunden werden. Auch die Tatsache, dass

viele Schüler eben nicht ins Kloster eintraten, weist auf eine gewisse
bildungsmässige Ausstrahlung des Klosters über seinen eigenen
Bereich hinaus hin. Das auch in dieser Hinsicht nur spärlich vorhandene
Quellenmaterial wurde grösstenteils schon von Mösch231 gesichtet und
dargestellt. Im ausgehenden Ancien Régime lag die Zahl der Schüler
ungefähr bei 10, wobei etwa vier kein Kostgeld bezahlen mussten.232

Andere Schweizer Klöster hatten eine ähnliche oder etwas grössere
Schülerzahl: in Einsiedeln waren es im 18. Jh. jeweils etwa 25-30233, in
Muri etwa 12, in St. Gallen 14-16, in Disentis zwischen 17 (1706) und

27(1 Salzgeber, I, Einsiedeln und St. Gallen, 136.
2,1 Mösch. Johannes, Die solothurnische Volksschule vor 1830, IV Der Einzug der

Normalschulmethode in die solothurnische Volksschule (1782-1798). in: MHVSO
9 (1918).V-VIII, 1-336.241; ders.: Die Schule von Mariastein, in: Sondernummer
«Glocken von Mariastein». Festbericht zum 300-jährigen Jubiläum in Mariastein
1936,21-36.

232 Mösch. J, Mariastein, 23. Eine Schülerliste des ausgehenden Ancien Régimes ist
leider nicht zu erstellen. Schülerliste 1622-1648 in: Fürst. M.. Wiedererrichtung.
249-252. Zur Schule und einem Theologenkurs im 17. Jh., Fürst, M., Wiedererrichtung,

236-240. BMA 370, 172. Aus den Quotidian-Rodeln von Abt Hieronymus
Altermatt mit den Einnahmen des Schulgeldes wird die durchschnittliche Schülerzahl

errechnet. Als jährliches Schulgeld nimmt man 80 Pfund an, damit kommt
man auf ca. 6 Schüler. Die kostfrei gehaltenen Singknaben sind noch dazuzu-
zählen.

233 Henggeler, Rudolf, Kurze Geschichte der Stiftsschule Einsiedeln, Beigabe zum
109. Jahresbericht der Stiftsschule Einsiedeln 1947-1948,27.

185



50 (1768)234. Die Schüler waren vor allem als Sängerknaben für die

Unterstützung des Chorgesanges bestimmt. Jeden Tag durften einige
Schüler in der Vesper das Responsorium und den Versikel singen und
wirkten im mehrstimmigen Salve Regina in der Gnadenkapelle mit. In
der Karwoche waren sie überhaupt nur mit dem Chordienst beschäftigt.235

An Sonn- und Feiertagen durften sie bis um 6 Uhr ausschlafen,
an Werktagen war um 5 Uhr Tagwache. Die Schulordnung scheint auf
den ersten Blick sehr streng zu sein, doch gibt es Klagen über das
Verhalten der Klosterschüler, die in der Kirche sich ungezogen verhielten
und teilweise in den Dörfern rund ums Kloster verbotene Besuche
machten.236 Die Person des verantwortlichen Paters, Präzeptor
genannt, war wohl entscheidend für die Schuldisziplin. Über die Art
und Weise sowie den Inhalt der Ausbildung schweigen die Quellen.
Bei einer so kleinen Schülerzahl wird es auch keine Unterteilung in
verschiedene Klassen gegeben haben. Es handelte sich aber im
wesentlichen um eine Lateinschule, welche auch die Funktion eines

Gymnasiums übernehmen konnte. Das Erlernen der lateinischen
Sprache mit dem Lernziel der fliessenden Konversation nahm im
Unterricht eine dominierende Stellung ein. Es bestand für die Kandidaten

zum Weltpriesteramt sogar die Möglichkeit, einen Teil der
philosophischen und theologischen Ausbildung in Mariastein zu
absolvieren (vgl. Kap. 5.2). Im damaligen Schulsystem war ein Schulwechsel,

z. B. vom oder ins Jesuitenkollegium in Solothurn relativ einfach,
auch während eines Schuljahres.237 Dies ist auch von Mariastein anzu-

2,4 Müller, L, Disentis im 18. Jh., 230. Gegen Ende des Jahrhunderts verringerte sich
die Schülerzahl in Disentis immer mehr. Kiem, M., Muri-Gries, 2. 230; Salzgeber,
J., Einsiedeln und St. Gallen, 14.

2" KlAMs «Gedenkblümlein», 50-52. Die starke Ausrichtung der Schüler auf die
Musik wurde mitunter auch kritisiert. So klagt Fürslabt Beat Kültcl von Einsiedeln:

«Was übrigens die eben zuweilen fast gar nothwendige Aufnahme der
Discantisten und Altisten, auf welche denn öfters unsere Patres Musikanten dringen,

dem lieben Gotteshaus für Widerwärtigkeiten und Nachtheile mitgebrachl
und nach sich gezogen haben, dieses wollen und sollen wir hier nicht anbringen.»
Zitiert nach: Salzgeber. J., Einsiedein und St. Gallen. 15 (Anm. 13).

2i" BMA 41, 156. Brief von P. Edmund Bürgi an Abt Hieronymus von 4. 11. 1788. Es
handelt sich hier um ein Anklage- und Verteidigungsschreiben. Interessant ist.
dass noch im Jahr 1788 R Edmund Bürgi Präzeptor wird und dabei den im obigen
Brief kritisierten P. Morand Broglin ablöst. Vielleicht war dieser Brief das auslösende

Element.
237 Zur Jesuitenschule in Solothurn: Fiala, Friedrich, Geschichtliches über die Schule

von Solothurn. IV. Das Jesuiten-Collegium im XVII. und XVIII. Jahrhundert. Das
Collegium des Professoren-Convictes im XVIII. u. XIX. Jahrhundert. Solothurn
1880. Ebenso: HS, VII 307-317. Gesamtdarstellung: Bolzern. Rudolf. Das höhere
katholische Bildungswesen der Schweiz im Ancien Régime (16.-18. Jahrhundert):
Eine Zeit ohne eigene Universität, in: ZSKG 83 (1989). 7-38.

186



nehmen, wo aufgrund der kleinen Schülerzahl ein Eingehen auf den
Ausbildungsstand eines Einzelschülers möglich war. Vereinzelt wurde
aber auch Kritik im Konvent gegen veraltete Lehrmethoden laut. 1784

schlug, wie erwähnt, P. Ignaz Erb dem Abt vor, die in Breitenbach
erfolgreich eingeführte «Normalschulmethode»238 in Mariastein zu
übernehmen. Ein anderer Vorschlag von P. Edmund Bürgi hob die
Wichtigkeit eines neugestalteten, die Katechismusmethode übersteigenden

Religionsunterrichtes hervor. Auch Rechnen, eine Einführung
in die französische Sprache, gute Kenntnis der Muttersprache,
Orthographie und eine vertiefte Einführung in die klassischen Autoren seien

unumgänglich.239 Aus diesem Mängelkatalog können wir ersehen,
welche Fächer in Mariastein nicht oder zu wenig berücksichtigt wurden.

P. Edmund versuchte also das stark auf das Erlernen der
lateinischen Sprache fixierte Lernangebot zu erweitern. Diese Vorschläge
sollten aber erst nach der Helvetik zum Zuge kommen.

Trotz des bescheidenen Ausmasses war die Mariasteiner Klosterschule

eine wichtige Bildungsinstitution auf der Solothurner
Landschaft. Das Stadtpatriziat war bemüht, alle Beamtenstellen auf dem
Land, auch die durch die Stadt zu besetzenden Pfründen, an
Stadtbürger zu vergeben, so dass die «Landeskinder» keine Aussicht auf ein
höheres Amt hatten. Die Priesteramtskandidaten der Landschaft hatten

folgende Möglichkeiten: Klostereintritt, Kaplansstelle an den Stiften

St. Urs, Schönenwerd und auf den obrigkeitlichen Schlössern, Lehrer

am Kollegium in Solothurn.240 Mit seiner Schule bot das Kloster
den Bewohnern der Landschaft zumindest die Gelegenheit, sich die
nötige Bildung anzueignen. Dies belegen auch die vergleichsweise vielen

Klostereintritte aus der Landschaft in den letzten Jahrzehnten des

2W Die Normalschulmethode wurde durch den schlesischen Abt Felbinger (1724-
1788) mit der Förderung der Kaiserin Maria Theresia eingeführt. Die zentrale
Stellung des Katechismus wurde durch einen systematischen Unterricht im Lesen.
Schreiben und Rechnen ergänzt. Von der Gesamtschule wurde auf ein System mit
verschiedenen Klassen umgestellt. In der Schweiz wurde die Normalschule ab
1781 durch das Kloster St. Urban eingeführt und von Solothurn in der
Waisenhausschule übernommen: Mösch. J., Volksschule, IV, 1-14.

239 BMA 4L 132. 157-158.
24,1 Mösch. J.. Volksschule. IV. 179-184. StASO RM 1783,805. «Da die Anzeig besehenen,

dass seit einiger Zeit sehr viele Bauernsöhne, ohngeacht selbige zu geistlichen
Beneficien. wenn je ihro Gnaden Burgersöhne mit selbigen harzu praetendieren,
nicht gelangen können, dennoch sich den Studiis widmen und das Priesteramt
antreten, somit hochdero Landen dereinst mit müssigen Geistlichen allzulasl
überladen werden dörften, wurde erkannt und Mhgn.Herren den Schulherren
aufgetragen, wie dem diesorts einschleichen wollenden Missbrauche vorzubeugen, ein
Gutachten abzufassen und solches ihro Gnaden vorzulegen.»

187



18. Jahrhunderts. Der Stand Solothurn war bildungspolitisch gesehen
in dieser Zeit eher rückständig. Im benachbarten Fürstbistum waren
die Bischöfe aktiv um die Hebung der Volksbildung besorgt. So galt
dort nicht nur die im Solothurnischen übliche Winterschule, sondern
auch im Sommer sollte Unterricht gehalten werden.241

Auch in Beinwil bemühte sich R Stephan Bleyer, der von 1789 bis
1792 Pfarrer war, um die Erneuerung der Schule. 1790 richteten die
Verantwortlichen der Gemeinde eine Bittschrift an Abt Hieronymus
in diesem Sinne. Im alten Konventstock wurde eine Schule eingerichtet,

wo ein Schulmeister in sehr bescheidenen Verhältnissen wohnte.242

5.8 Musik in Marinstem

Sowohl im Konvent wie auch in der Schule legte man grosses Gewicht
auf die musikalische Ausbildung. Die Klöster der Benediktiner und
Zisterzienser in der Schweiz waren zusammen mit den Jesuiten die

grossen Förderer der Barockkultur, wobei die alten Orden neben der
künstlerischen Ausstattung von Kirche und Kloster vor allem um die
feierliche musikalische Gestaltung der Gottesdienste bemüht waren.
Dabei wurde der gregorianische Choral immer mehr durch
mehrstimmige Gesänge, teilweise mit Orchesterbegleitung, zurückgedrängt.243

Die grosse Wertschätzung der Musik konnten wir schon bei den

Aufnahmebedingungen ins Noviziat feststellen (Kap. 5.1). Die Fertigkeit

im Spielen von mindestens einem Instrument war gewünscht und

241 Mösch, .1, Volksschule, IV 258-262. Allerdings wäre zu untersuchen, inwieweit die
weitgehenden Reformvorschläge im Fürstbistum auch verwirklicht wurden. Im
allgemeinen galt aber das Schulwesen in geistlichen Staaten als besser entwickelt
als in weltlichen. Salzgeber. J.. Einsiedeln und St. Gallen. 83. Von 1792 bis 1797

beherbergte die Stadt Solothurn eine der modernsten Schulen der damaligen
Schweiz, das Pensionat des Prämonstratenserklosters Bellelay, das auch von
protestantischen Schülern besucht wurde; Fiala, F., Schule von Solothurn, V 40-41.

242 Mösch, I, Volksschule, IV 256. ZBSO Sil 19/1 Dieller. Anselm, Analecla majora,
191. «Schon vor der Schweizerrevolution 1798 hatte R Stephan in Beinwvl eine
Schule für die Kinder in Beinwil errichtet. Der erste Lehrer war der sog.
Kastenbenedikt, auf ihn folgte Flury. dann Hofer. Das Schulzimmer im alten Con-
ventstock des Klosters rechts wenn man im Erdgeschoss hineingeht. In der alten
Küche kochte sich der Lehrer: er schlief im Schulzimmer.»

247 Zur Musik in den Schweizer Klöstern: Heer, G, Mabillon; 30-32. Sehwegler. Theodor,

Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, Stans 1943, 239-240. Zur
Musikpflege in Mariaslein: Grossheutschi, Vinzenz, Musikalisches Streben im
Kloster Mariastein, in: Sondernummer «Glocken von Mariastein». Festbericht
zum 300jährigen Jubiläum in Mariastein 1936.40-44.

188



auch die Qualität der Stimme hatte einen Einfluss auf die Zulassung
zum Noviziat und zur Profess. Die Mariasteiner Patres waren aber
nicht nur Musikinterpreten, sondern sie traten auch als Komponisten
in Erscheinung. Dies ist umso beachtenswerter, als die schriftstellerische

Tätigkeit in unserem Untersuchungszeitraum sehr gering war.
Als Komponisten sind zu nennen: die Patres Gregor Müller, Kolum-
ban Wehrli, Maurus Jecker, Ambros und Augustin Stierlin.244 Von
Bedeutung ist aber nur P. Ambros Stierlin, der neben Messen und
anderen Kirchengesängen auch profane Musik wie Klaviersonaten
und eine Operette komponierte. Die weltlichen Werke wurden vor
allem bei Klosterfesten, an der Fastnacht, zum Schulschluss und am
6. Dezember, dem Tag des hl. Nikolaus von Myra245, aufgeführt.

Besonders zu erwähnen sind die Abschriften der Werke der Wiener
Klassiker, u. a. Joseph Haydn und W. A. Mozart, durch R Ambros, die
zu den frühsten Rezeptionen dieser Komponisten im Gebiet der
Schweizerischen Eidgenossenschaft gehören.246 Dabei unterlegte er
nach der damals gängigen Praxis die Musik profaner Werke oft mit
einem geistlichen Text (Parodieverfahren). So kann man die Musik als

einzigen Bereich bezeichnen, in dem die Mönche von Mariastein an
der Spitze der kulturellen und geistigen Entwicklung teilhatten.
P. Ambros Stierlin starb 39jährig am 21. September 1806. Da man ihn
als Hauptstütze des nach der Helvetik in Mariastein neu aufzubauenden

Schulbetriebes vorgesehen hatte, stellte sein Tod für Abt und
Konvent einen herben Verlust dar. Zur Musikpflege in Kirche und
Schule berief der damalige Abt Placidus Ackermann (1804-1841) den
aus der bayrischen Oberpfalz gebürtigen Wandermusiker Martin Vogt
nach Mariastein, dessen Memoiren247 uns einen kleinen Einblick in
das damalige Musikleben in Mariastein geben. Er konnte auf die
tätige Mitwirkung der Patres bei seinen musikalischen Aufführungen

44 Das Werkvcrzeichnis befindet sich bei den Biographien der jeweiligen Patres im
MBH IV

45 Am Nikolaustag fand jeweils eine Feier statt, bei der die Mitbrüder den Abt in
lateinischen und deutschen Gedichten um eine Gabe baten; BMA 41. 113-119.

49 Renggli, Hanspeter, Artikel in der NZZ vom 22723. Februar 1986 «Im Dienst der
Schweizer Musikgeschichte», 69-70.

47 Martin Vogt (1781-1854), Organist, Dirigent und Komponist, kam mit Mariastein
im Benediktinerkloster St. Trutpert in Kontakt, wo sich die beiden Patres Joseph
Noirjean und Alois Weber als Emigranten aufhielten. Nach seiner kurzen
Lehrtätigkeit in Mariastein im Sommer 1807 war er im Elsass, in Ariesheim, in
St.Urban, in St. Gallen und schliesslich in Colmar tätig. Abt Placidus von Mariastein

erbat für ihn im Sommer 1807 beim Nuntius in Luzern die Mithilfe zur
Erlangung eines Tischtitels an einem Solothurner Chorherrenstift, doch kam dies
nicht zustande; BMA 34 C, 823-825.

189



zählen. Zudem berichtet er von einem auswärtigen Engagement aller
musikalisch gewandten Schüler und Patres.248

Über den Rahmen der feierlichen Gestaltung der Gottesdienste
hinaus, wie sie in der Tradition des benediktinischen Mönchtums
stand, hatte die Musik im Kloster einen Unterhaltungszweck. Auch
hierbei stand Mariastein ganz in der Tradition der süddeutschen und
schweizerischen Benediktinerabteien.

6. Die pastorale Ausstrahlung Mariasteins

6.1 Mariastein als Wallfahrtsort

Mariastein als Kloster hatte eine lokale und regionale Bedeutung,
als Wallfahrtsort aber eine internationale. Für die Bevölkerung war
vor allem der Pilgerort von Gewicht, der deshalb mitunter die
obrigkeitliche Aufmerksamkeit auf sich zog. Die Zahl der jährlichen Pilger
im 18. Jh. wird auf etwa 50-60000 geschätzt249, was im Vergleich
mit der Einwohnerzahl des Standes Solothurn, die damals 45 300
betrug250, eine beachtliche Zahl ist. Für Einsiedeln wurde für den
Zeitraum zwischen 1734 und 1771 eine jährliche Pilgerzahl von
150000 Personen errechnet.251

24» Vogt. Martin. Erinnerungen eines wandernden Musikers. Basel 1971.72-73: «Herr
Prälat Placidus war grosser Liebhaber der Musik, und da schon seit einigen
Jahren ein Knabeninstilul wieder errichtet war, war es leicht, die Musik wieder
emporzubringen.... Pater Columban war sehr guter Klarinettist, und wir brachten
es so weit, dass wir schon an Fastnacht eine kleine Operette. «Der Telegraph»,
mit schwacher Instrumentalbegleitung aufführen konnten. Beim Sopran und Alt
waren immer ausgezeichnete Stimmen. An den drei Pfingsttagen wurde in
Dornach bei den Kapuzinern die Seligsprechung des Bruders Krispin gefeiert,
wo wir an drei Tagen Amt und Vesper mit Instrumentalmusik machten. Alle
Religiösen und Studenten aus Mariastein, die Musiker waren, befanden sich an diesen
drei Tagen in Dornach. Das war wirklich ein seliges Leben, und hätte diese
Feierlichkeit nur noch drei Tage gedauert, so wären wir alle selig geworden.»

249 BMA 38 B. 522. Diese Angabe stammt aus dem Manuskript eines Wallfahrls- und
Gebetsbuches ungefähr Beginn des 19. Jh. Die älteste Angabe, auf die sich die

späteren Autoren alle stützen: Gink. Dominikus. Lapis probatus angularis Mariae.
Bewährter Eck- und Gnadenstein Mariae. Das ist gründlich wahrhafter und
umständlicher Entwurf und Beschreibung der wunderthätigen heiligen Wallslau
zu U.Lieben Frauen im Stein. Pruntrut (1693) 1751.53. Die zweite Auflage (1751)
wurde von P Leo Wegbecher (1682-1755) redigiert und umgearbeitet. Da er auf
dem Titelblatt nicht erwähnt ist. zitieren wir dieses Werk weiterhin unter dem Autor

Dominikus Gink.
:<" Braun. R.. Ancien Regime, 21.
'%l Ringholz. Odilo. Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Ein

Beilrag zur Kuliurgeschichte. Freiburg i. Br. 1896. 80-83. Es kann sich hierbei nur
um Schätzungen handeln. Als Grundlage dient die Kommunikantenzahl. Von ihr

190


	Klösterliches Leben

