Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn
Band: 66 (1993)

Artikel: Die Franziskanerkirche und das Franziskanerkloster in Solothurn 1280-
1992 : Kunst- und Baugeschichte der Franziskanerkirche, des Konvents

und des Ambassadorenhofes

Autor: Schneller, Daniel

Kapitel: IV: Die Blutezeit des Konventes : das Franziskanerkloster im 17.
Jahrhundert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV. DIE BLUTEZEIT DES KONVENTES

Das Franziskanerkloster im 17. Jahrhundert

«Der Barock sucht weniger das Uberzeu-
gende, als das durch Wucht und Uber-
schwang Uberwiiltigende, er ist der Aus-
druck von Kollektivititen, von autoritirer
Macht (...)» Peter Meyer

1. Das Franziskanerkloster als kultureller Mittelpunkt Solothurns

Wihrend des 17. Jahrhunderts stand das Kloster der Minderbriider
im Mittelpunkt des kulturellen und politischen Lebens der Stadt. Der
Einfluss der franzosischen Gesandtschaft wrude in dieser Zeit pragend
fir die Entwicklung des Klosters. Die Stiftungen der Franzosen
bestimmten die kiinstlerische Ausschmiickung der Kirche. Der
Ambassador sprach vom Chor der Kirche als von «sa chapelle» und
einige der Gesandten liessen sich im Kloster begraben. An wichtigen
Festtagen nahmen sie an den Gottesdiensten teil und standen im Mit-
telpunkt der Liturgie. Die «allerchristlichste Majestit Europas» wurde
gepriesen und gefeiert. Im Baumgarten des Klosters wurde fiir den
Botschafter eine neue Residenz gebaut, ein vornehmer franzosischer
«palace» mit «cour d’honneur». Vergeblich versuchten die Monche
ihren Anspruch auf das ganze Kloster durchzusetzen. Sie wussten die
Situation aber auch zu nutzen: Man liess sich gerne mit kostbaren
Geschenken und Stiftungen besénftigen. Franzosisches Selbstbewusst-
sein und Eleganz zogen nicht nur die Solothurner Patrizier, welche fiir
die Franzosen «Provinzler» waren, sondern auch die Monche in ihren
Bann.

Wiederum offenbart sich die enge Schicksalsverkniipfung zwi-
schen der stadtischen Gemeinschaft und dem Barfiisserkloster. Mit
der Bliite des Stadtstaates im 17. Jahrhundert welche auch der Allianz
mit Frankreich zu verdanken war, entfaltete sich im Franziskanerklo-
ster entgegen den Ordensgeboten von Demut und Armut eine Stitte
der Gelehrsamkeit und Kunst. Unter Guardian Johannes a Musis
(«Ungelert», 1635-58) wurde — trotz seines Beinamens — die Kirche
vollstidndig barockisiert. Sein Nachfolger Eustachius Wey (1658-65)

81



nahm sich grosse Bauaufgaben vor: die Antoniuskapelle und das
grosse noch bestehende Konventgebiude. Die Zahl der Monche, die
nach der Reformation noch kiimmerlich gewesen war, nahm zu. Den-
noch wurde eine volle Entfaltung des Klosters verhindert, da es sich
nicht nach Osten ausdehnen konnte.

Die Kirche war damals eine der schonsten und am reichsten ausge-
statteten in Solothurn. Die bekanntesten Kiinstler aus der Stadt und
von auswirts arbeiteten in der Kirche und brachten wunderbare
Schopfungen hervor: darunter Caspar Beutlers Malereien im Chor,
den von Ludwig XIV. gestifteten Hochaltar, der mit einem Bild Karl
Stauders ausgeschmiickte Schiffleutenaltar und die Antoniuskapelle.
Die Kirche erstrahlte in warmen und lichten Farben, wovon die neu-
lich entdeckten Fresken eine schwache aber eindrucksvolle Ahnung
vermitteln. Gold schimmerte zwischen der Farbenpracht hindurch und
liess die Kirche zum Abbild des «himmlischen Jerusalems» werden.
Reich verzierte und pompose Altire entfalteten ihre Kraft und Maje-
stat, um den Glaubigen in ehrfurchtsvollen Gefiihlen zum Gebet zu
bewegen. Welche ein feierlich-vornehmer Raum fiir die Gottesdienste
des Abgesandten der «allerchristlichsten Majestit» Europas! Der
Reichtum der Patrizier und des franzosischen Hofes warf seinen
Glanz iiber das Innere der Kirche. Es war, wie wenn sich die Strahlen
des Sonnenkdnigs im Gold der Altiire brechen und alles in ihren Bann
werfen wiirden. Die Monche schienen nicht mehr Gott, sondern ihn,
den Sonnenkonig, den «rex noster», anzubeten. Franziskus von Assisi
hitte wohl kaum erraten, dass hier der von ihm gegriindete Orden
wirkte. Einzig das Aussere der Kirche zeigte nach wie vor das
demiitige und bescheidene Bettlergewand aus spitgotischer Zeit.

Innerhalb der Klostermauern waren die Monche der Bildung und
Kunst zugetan, obwohl Franziskus nutzlose Wissensanhidufung als
hochmiitig verurteilt hatte. Allerdings hatten die Franziskaner schon
im 13. Jahrhundert die Ndhe der Universitdaten gesucht.! Die Schulen
der «BettelmOnche» bildeten zunichst nur die eigenen Novizen aus.
Solothurner Fibeln, welche dem Unterricht zu Grunde lagen, haben
sich erhalten und sind heute im Besitz der Zentralbibliothek. Sie ent-
halten ausfiihrliche Kapitel zur Theologie und Mystik sowie einen
Anhang mit der Biographie des Ordensgriinders, Franziskus von
Assisi.? Erst um 1700 teilten sich die Franziskaner mit den Jesuiten in
den offentlichen Unterricht von Theologie und Philosophie. Die

U Vgl. Schenkluhn (wie Anm. 11/12), S. 46 ff.
2 ZBS, S. 174-185, Diarien von Novizen aus dem 17. oder frithen 18. Jahrhundert.

82



Altarbild mit Maria und Christuskind aus der Franziskanerkirche. Es gehort zu den
Uberresten der prachtvollen barocken Ausstattung der Kirche im 17. Jahrhundert.

83



Lehrer wurden vom Rat der Stadt bezahlt.? 1718 wurde der Versuch
abgebrochen und der offentliche Unterricht allein von den Jesuiten
gehalten.* Die franziskanischen Schulen waren wieder den Novizen
vorbehalten. Aus dem 18. Jahrhundert haben sich einige theologische
Thesen von Abgingern der Schule mit prachtvollen Titelblattern
erhalten.’

Unter den Monchen waren begabte Musiker und Komponisten. So
schrieb der Vikar Pater Suevus Faelicianus 1645 eine Messe fiir «qua-
tuor et quinque vocum, adiuncto choro, sive ripieni, ut vocant, tam
vocali, quam instrumentali pro beneplacitu», die er den «gnidigen
Herren» zueignete. Gedruckt wurde sie mit Unterstiitzung der Stadt
bei Michael Wagner in Innsbruck. Leider sind von ihr nurmehr zwei
Stimmen erhalten, welche sich in der Musiksammlung der Bayeri-
schen Staatsbibliothek in Miinchen befinden.®

Das von Demut, Armut und Bescheidenheit erfiillte Leben des Bet-
telordens gehorte der Vergangenheit an. Auch der Kiichenzettel des
Klosters spiegelt ein lippiges und genussreiches Leben im Wohlstand:
Im September 1655 kaufte der Kiichenmeister fiir seine Briider bei-
spielsweise Hasen, Rebhiihner, Tauben, Rindfleisch, Fisch, Krebse
und Kise — ob neben so viel Fleisch auch Gemiise auf dem Speise-
zettel stand, lasst sich aus der Aufstellung nicht ersehen.’

Die Mittelpunktstellung im kulturellen und gesellschaftlichen
Leben Solothurns verloren die Franziskaner indessen allméhlich an die
Jesuiten. Das Jesuitenkolleg war 1646 gegriindet worden. Zu Beginn
des 18. Jahrhunderts ging die Bliitezeit des Franziskanerklosters
seinem Ende entgegen und die Patrizier wie auch der Ambassador
wandten sich nach anfinglicher Skepsis dem schillernden, militanten,
aber geistig sich nach allen Seiten 6ffnenden Orden des Ignatius von
Loyola zu.? Ein Weiteres muss im Auge behalten werden: Blickt man
auf die Entwicklung des Klosters mit den Massstidben franziskani-
schen Denkens, so muss man die Zeit des 17. Jahrhunderts als dieje-

3 Vgl. bspw. StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1707, S. 68; 21. November 1711, S.
52; 13. November 1715, S. 53.

4 Sigrist (wie Anm. II/13), S. 238.

5 Vgl. Rudolf Henggeler, Schweizerische Thesenblitter, in: Zeitschrift fiir Kunst und
Archidologie, Bd. 10, 1948, S. 85 und Bd. 21, 1961, S. 220.

¢ Ich danke Herrn Jiirg Schlédpfer, ZBS, fiir die Hinweise auf die Sekundirliteratur:
E. Refardt, Historisch-Biographisches Musikerlexikon der Schweiz, Leipzig 1928,
S. 306. — RISM, Répertoire International des Sources Musicales, hrsg. v. d. Inter-
nationalen Gesellschaft fiir Musikwissenschaft und der Internationalen Vereini-
gung der Musikbibliotheken, Musikarchive und Musikdokumentationszentren,
Basel, London, New York 1971 ff., Bd. 8, S. 7193. — Ausserdem StASQO, Seckel-
meisterrechnungen, Februar 1645, S. 93.

84



nige der grossten Dekadenz bezeichnen — im eigentlichen Sinne des
Wortes als «Abfall» vom Geist der Lehre von Armut und Demut des
grossen Franziskus von Assisi.

2. Die Franziskanerkirche: Entfaltung kiinstlerischer Krifte

a) Die dussere Gestalt der Kirche

Die dussere Gestalt der Kirche blieb im wesentlichen unveréndert.
Nach wie vor zeigte sie nach aussen die Gestalt der spitgotischen
Bettlerkirche. Der Baukorper wurde durch den Anbau der Antonius-
kapelle 1662 gestaltenreicher. Vielleicht wurden die Spitzbogenfen-
ster des Kirchenschiffs schon im 17. Jahrhundert mit runden
Abschliissen versehen und die Masswerke teilweise beseitigt. Die
Vermauerung des ostlichen Chorfensters konnte mit der Aufstellung
des von Ludwig XIV. Mitte des 17. Jahrhunderts gestifteten Altars
verkniipft sein.

Die Westfassade gibt Riitsel auf: Mit oder ohne Mittelfenster?

Die Westfassade des Kirchenbaues hat im Laufe der Zeit ihr
Gesicht in den Hauptziigen beibehalten, erfuhr aber dennoch einige
Anderungen. Grafs zwischen 1504 und 1515 entstandene Ansicht
zeigt nur ein kleines (Giebel-?)Fenster. Auf dem Holzschnitt nach
Hans Asper von 1548 ist ein grosses Mittelfenster in Spitzbogenform
erkennbar, das die Fassade beherrscht. Bei Schlenrit 1653 fehlt das
Mittelfenster. Nur die zwei seitlichen, zu kleinen «Gucklochern»
reduzierten Fenster und das Giebelfenster sind erkennbar. So finden
wir die Westfassade auch auf einem Stadtprospekt von Johann Jakob
Bernhart, der den Ratswappenkalender von 1661 ziert, dargestellt.?
Thm folgte offensichtlich auch Jakob Kolin, der die Ansicht der Stadt
um 1664 auf dem Deckenbild im Refektorium wiedergab.

Merkwiirdigerweise finden wir aber aus dem beginnenden 17. Jahr-
hundert in den Staatsrechnungen Arbeiten fiir die Erneuerung des
Fensters «iiber dem grossen Portal» verzeichnet. 1616 hatte Gregor
Bienckher das Fenster renoviert!® und der Schmied Benedict Gott-

7 StASO, Franziskaner, Bd. 117, Kiichenrechnung, September 1655.

8 Vgl. Amiet und Sigrist (wie Anm. I11/73), S. 371 f. — Benno Schubiger, Die Jesui-
tenkirche in Solothurn, Geschichte, Bau und Ausstattung der ehemaligen Kolleg-
kirche und des Jesuitenkollegiums, Solothurn 1987, S. 16 ff.

? StASO, Stadtprospekt, Stich auf Bernharts Regimentskalender, ca. 1660.

10 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1616, S. 72.

85



Ry S8 ‘f»’r—" |

' \vr”,,-.-
y ! "
)

Das Franziskanerkloster und der erste Ambassadorenhof im 17. Jahrhundert (Aus-
schnitt aus dem Stadtprospekt von Schlenrit nach Kiing, 1653).

hardt lieferte das «FEisenwerk»."! Die erhaltenen Formen des Mittel-
fensters konnten stilgeschichtlich ins 17. Jahrhundert datiert werden
und somit auf Bienckher zuriickgehen: Sie imitieren die gotischen
Formen in friihbarocker Manier. Die drei Fensterbahnen werden von
Rundbdgen abgeschlossen und iiber ihnen sind zwei stark verein-
fachte Fischblasen.

Wie bringen wir die schriftlichen mit den bildlichen Quellen in
Ubereinstimmung? Wem sollen wir glauben? Irrten die Maler, sahen
sie nicht allzu «genau» hin? Deuten wir die Schriftstiicke falsch? Oder
war das Mittelfenster zwischenzeitlich vermauert? Stammt es etwa
gar nicht aus dem 17. Jahrhundert, sondern von der Renovation in den
1820er Jahren? Solange wir keine weiteren Moglichkeiten haben, die
uns iiberlieferten Nachrichten zu priifen, miissen wir die Fragen unbe-

' StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1616, S. 73.

86



Das Franziskanerkloster im 17. Jahrhundert (Ausschnitt aus einem fantastischen
Stadtprospekt auf einem Staatskalenderblatt, um 1688?).

antwortet stehenlassen, ohne uns fiir diese oder jene Lésung zu ent-
scheiden.

b) Die innere Gestaltung der Kirche: Barockisierung (1645-1650)
Bedeutende Verinderungen wurden im 17. Jahrhundert im Innern
der Kirche vorgenommen. Der Bau muss damals eine prichtige und
farbenfrohe Schopfung des Friihbarocks gewesen sein. Die Peterska-
pelle mag eine schwache Vorstellung der Ausstrahlung vermitteln,
welche der Innenraum der Franziskanerkirche damals besass.

b.a) Der Chor: Die Fresken von Caspar Beutler (1645/46)

Der Chor wurde vollkommen neu gestaltet. 1642 begann man mit
einer Erneuerung des Lettners durch Steinhauer Urs Reinhart.'> Um
1645 wurde der Boden neu belegt.!* Das war das Vorspiel einer gross-
ziigigen testamentarischen Stiftung des in franzosischen Diensten
stechenden Oberleutnants Jacob von Mollondin: Er liess den Chor
durch den Maler Jakob Beutler ausmalen.

Am 20. Mai 1645 wurde der Vertrag zwischen der Witwe Mollon-
dins und Caspar Beutler abgeschlossen.'* Er umreisst die Aufgabe des

12 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1643, S. 82.

13 StASO, Franziskaner, Bd. 155, Ausgaben 1643—-1656, S. 69: «Verzeichniss der
Ausgab fiir Maister Nicl. Matthis Kupfer (?7) weg. besetzung des Chors.»

14 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 25: «Den 20.May mit dem Mahler M.Caspar
von Miinster wegen renovierung des chor ein verding gemacht auf bezahlung des
wohledlen Gn.Herren Jacob von Molondin Konigl May zue Franckhreich
bestelten Ob. und Veldmarschhallen (...).» — StASO, Franziskaner, Bd. 171, Ver-
trag zwischen Feldmarschall und Oberst Jacob von Mollondin und dem Maler
Caspar Beutler, 20. Mai 1645.

87



Kiinstlers sehr genau und gibt ein anschauliches Bild von der Umge-
staltung des Chores in der Mitte des 17. Jahrhunderts:

«1. Dass Er M. Caspar das gantze paviment oder dickhen und
daran die brdtter (...) graw in graw, die leisten und dar neben beyder-
seits einen drey finger breiten strich, weiss, die durchgehenden breitte
ietz griinen Creiitz latten aber blau fein sauber nach mahlerischer
kunst erleiichte, die neben leisten aber, die ietz gesagte griine leisten
beschliessen, sambt auch zwo grosse und vierzehn kleine getrehete
rosen so hie und hdr an der deckhe versetzt werden sollen. sambt dem
wappen wohlgemelten herren Obersten wass daran von Gold sein
muss, matt vergulden solle.

2. Dass er auch Zierhe und Mahle under dem Thdiffer ein schon
breidtes und woll auss geladenes gesimbs.

3. Ferners die siben fdnster so in dem gesicht |7] stehend, sambt
den fiinff thiiren, dreVen Epitaphien, sacra piscina und dem Sacrario,
so es nit geschlissen wird, nach kunst und seiner ardt Cum Emblema-
tibus graw in graw einfasse.

4. Uber dass solle er auch zum vierten den litner vornen fiir den
Altar Conform weiss graw und etwass vergult und unden her die
deckhen der obern gleich anstreichen und mahlen.

5. Item dass er auff die Maur mit dhlfarben neiinzehen biltnussen
der ienigen heiligen so ihme von P. Guardiano angeben werden, iedes
nach proportion dess lebens Grosse scheine an gehoriger stdll und ort
frisch und kunstreiche mahle, und entlich

6. Zu aller dieser arbejit alle erfordernde Materialia und zu gehor
alss Gold bleyweiss, khreyden, ohifarben etc. von selbsten iiber sich
neme erkhauffe und hergebe.»">

Die neue Bemalung verliech dem Chor eine lichte Stimmung mit
viel Weiss, Grau und Gold in den ornamental-vegetativen Dekorati-
onsmalereien an der Decke und den Fenstereinfassungen. An der
Decke verkiindete stolz das Wappen der Mollondins, wer die Bema-
lung gestiftet hatte. Die (roten?) Rosen stachen leuchtend vom hellen
Untergrund der Decke ab. Sie konnten als Emblem der Mollondins
gedeutet werden (als solches sind sie auch am Epitaph der Familie in
der Kirche zu sehen), oder als Symbol der Leiden und der Auferste-
hung Jesu Christi. Die Fresken mit den zwolf Aposteln waren
bestimmt in starken Farben und mit viel Erzahlfreude, die sich in zahl-

w

StASO, Vertrag mit Caspar Beutler (wie Anm. 14).
Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 50.
StASOQ, Vertrag mit Caspar Beutler (wie Anm. 14).

8 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 25.

¢ StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 27.

-~

88



losen Details erging, gemalt, wie es fiir Beutlers Malweise charakteri-
stisch ist. Leider fanden sich bei den Untersuchungen im Jahre 1981
nur geringe Reste der Dekorationsmalerei:!'® Die entdeckten Blattor-
namente zeigen Anlichkeiten mit den vegetativen Verzierungen in der
St. Peterskapelle.

Fiir seine Arbeit wurden Beutler 220 Kronen versprochen. 100
Kronen sollte er auf Vorschuss erhalten, um die notwendigen Materia-
lien kaufen zu konnen. Zusitzlich erhielt er fiinf Kronen Trinkgeld,
vielleicht als Anerkennung seiner kiinstlerischen Begabung.'” Beutler
begann mit seiner Arbeit sogleich.'®* Wann er sie beendete, ist nicht
klar: Die Zahlungen im Ausgabenbuch der Franziskaner, die mogli-
cherweise im Auftrag von Frau Mollondin das Geld laufend dem
Kiinstler iiberwiesen, gehen bis in den April 1646.'° Vielleicht war das
Werk damals bereits vollendet. Aus einer undatierten Abschlussrech-
nung geht hervor, dass Beutler neben den neunzehn im Vertrag vorge-
sehenen Heiligenbildern ein weiteres Wandbild mit Olfarben gemalt
hatte.?¢

Der Maler Caspar Beutler

Caspar Beutler (um 1600 — nach 1671) stammte aus Sackingen in
Deutschland und war ausserdem Biirger von Beromiinster. Er wirkte
zunichst lange in Beromiinster (1627-16447), wo unter anderem das
Deckengemélde Mariae Himmelfahrt in der Stiftssakristei von ihm
stammt. Viele seiner Arbeiten aus dieser Zeit sind verlorengegangen.

Er hatte sich als Meister seines Fachs ausgewiesen, als er 1644 nach
Solothurn kam und der St.Lukas-Bruderschaft beitrat. Vielleicht hatte
man ihn fiir den Auftrag in der Franziskanerkirche herbeigeholt,
bestimmt war dies aber sein erster Auftrag in Solothurn. Parallel dazu
entstand 1646 im Auftrag des Klosters St.Blasien ein Altarbild. Oft
arbeitete er mit zwei Kiinstlern zusammen, mit denen er anscheinend
eine Art «Dreigestirn» bildete, und die alle auch in der Franziskaner-
kirche kiinstlerisch titig gewesen sind: mit dem Solothurner Maler
Moritz Dorner und dem Bildhauer Niklaus Hermann.

Mit der Ausmalung der Franziskanerkirche scheint er sich in Solo-
thurn einen Namen gemacht zu haben, da er danach zwei weitere
bedeutende Auftrige erhielt: 1649—-1651 die Ausmalung von Teilen

2 BiA, A 1669, Schlussrechnung der Chor-Erneuerungsarbeiten durch Caspar
Beutler, undatiert. — Diese Rechnung enthélt ausserdem Ausgaben fiir einen Mehr-
verbrauch an Gold fiir die Decke, die Emeuerung von Deckenlatten, das Drechseln
der 14 kleinen und zwei grossen Rosen, das Herstellen des Wappen der Mollondins
und das Aufstellen des Geriistes.

89



des St.Ursenmiinsters und 1652 die Neuausstattung der St.Peters-
kapelle zusammen mit Hermann und Dorner. Von diesen zahlreichen
Solothurner Arbeiten blieb leider nur das Altarbild in der Peterska-
pelle erhalten. Wann Beutler Solothurn verliess, ldsst sich nicht aus-
machen. Nach 1660 befand er sich wieder in seiner Heimatstadt
Séackingen.?!

Beutler hatte eine genaue Vorstellung von der Aufgabe seiner
Kunst: Seine Zeichnung im Buch der St.Lukas-Bruderschaft zeigt die
Allegorie der Kunst iiber einer lasterhaften Welt schwebend. Einzig
die Kunst kann das Schlechte der irdischen Welt iiberwinden und
besiegen: «Kunst hat das Lob, schwebt aller faulkeit ob, auch andern
lastern grob.»?* Beutler glaubte als begnadeter Kiinstler liber das
Gewohnliche hinauszugehen. Im Franziskaner-Vertrag heisst es, dass
er «frisch und kunstreiche» und «nach kunst und seiner ardt» zu
malen habe. Man behandelte ihn nicht wie einen Handwerker, sondern
mit der Ehrfurcht, die man einem Kiinstler entgegenbringt, der seinen
unverwechselbaren Stil entwickelt hat.

Beutlers malerische Fihigkeiten hatten gewiss ihre Grenzen:
Schwichen in den Proportionen und Perspektiven auf dem Hochaltar-
bild von St.Peter machen das nur allzu deutlich. Seine Stirken lagen
in der Spontaneitit des Ausdrucks, der Erzédhlfreude und dem naiven
Schwung. Das Bild ist voller amiisanter Details, welche vergessen
lassen, dass wir es mit der Darstellung einer Mirtyrerszene zu tun
haben. Fiir die Leiden des gekreuzigten Petrus fehlen Beutler die
kiinstlerischen Ausdrucksmittel.

Wir konnen uns die Malereien im Chor der Franziskanerkirche ent-
sprechend vorstellen: in einem naiven unbekiimmerten Stil, schwung-
voll, voller Erzédhlfreude und einem grossen Detailreichtum sowie in
sehr bunten und grellen Farben gemalt.

21 Zu Caspar Beutler vgl.: Carl Brun, Schweizerisches Kiinstlerlexikon, Frauenfeld
1905, Bd. 1, S. 121 f. — Max Banholzer, Der Maler Caspar Beutler, in: Jurablitter,
1981, S. 61 ft.

2 7ZBS, Caspar Beutler, Zeichnung im Bruderschaftsbuch St. Lukas, Bd. 2, S. 23;
Zitat nach: Banholzer (wie Anm. 21), S. 62, Abb. S. 63.

23 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 81.

24 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 39.

25 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 129.

26 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 11. — Zu Hans Aebi, vgl.: StASO, Ratsma-
nuale, 4. November 1639, S. 657.

27 Erhaltene Beispiele dafiir finden sich in Liibeck im Dom und in der St. Aegidien-
kirche.

90



Kleinere Reparaturen im Chor (1649/50): Chor- und Altargitter

Kleinere bauliche Verbesserungen wurden im Chor 1649 nach der
Ausmalung durch Caspar Beutler vorgenommen.* Erstmals wird in
diesem Jahr ein Chorgitter erwihnt, das neben dem Lettner als tren-
nendes Element zwischen Volks- und Monchskirche bestand: Der
Maurer Urs Biittickher flickte die Stufen vor dem Gitter.** 1650 wurde
es von Schlosser Heinrich Gunzinger erneuert.”

Im gleichen Jahr arbeitete der Schreiner Hans Aebi am Altargitter.
Die Ausfiihrung wurde im Vertrag umschrieben: «zwischen die seiilen
des Altar gdtters lilien, undt zue iedem thiirlein eine runde seiil
darand d[ie] thiirlein ufgehn.»** Nicht zufillig diirften als Emblem die
Lilien des franzosischen Konigshauses gewiihlt worden sein: Das
Gitter entstand wahrscheinlich anldsslich der Stiftung des Hauptaltars
durch Ludwig XIV.

b.b) Der Lettner: Holzbriistung eines unbekannten Meisters
(um 16457)

Aus der Zeit der grossen Erneuerung um 1645 stammen wohl auch
die reich geschnitzten Holztafeln, die sich heute teils im Kunstmu-
seum Solothurn und teils im Besitz der christkatholischen Kirchge-
meinde befinden. Ziemlich sicher hatten sie als Briistung fiir den
Lettner gedient. Holzerne Briistungen oder gar ganze Lettner aus Holz
sind schon in der Gotik nichts Ungewdéhnliches.?’

Auch weist die originale Rahmung der drei Tafeln, die im Besitz
der Kirchgemeinde sind, mit den Pilastern und dem oberen Abschluss
in der Art eines verkropften Gesimses auf einen entsprechenden
Gebrauch hin. Leider gibt es im reichen Quellenmaterial zum Umbau

Teil der Briistung vom ehemaligen Lettner (?), um 1645 (?). Die Figuren in der Mitte
zeigen von links nach rechts: Petrus, Paulus und Anna selbdritt (Im Besitz der christ-
katholischen Kirche).

91



Einzelnes Feld der
Briistung vom ehe-
maligen Lettner (?).

In der Nische ist Anna
selbdritt dargestellt.

der Kirche im 17. Jahrhundert keinen Hinweis auf die Entstehung der
Holztafeln. Vielleicht hat sie Niklaus Hermann geschaffen, der auch
fiir andere bildhauerische Arbeiten in der Kirche beigezogen worden
1st. Hermann arbeitete oft mit Caspar Beutler und Moritz Dorner
zusammen, die beide mit den Fresken der Kirche beschiftigt waren.
In die einzelnen Felder der sechzehn Tafeln sind von Muscheln
gezierte Nischen eingelassen, in deren Mitte Figuren von Heiligen
stehen. Unter ihnen sind solche, denen Altire geweiht waren: Maria,
Anna selbdritt, Antonius, Petrus, Paulus, Sebastian und Christo-
phorus. Den Ordensgriinder finden wir neben Jakobus (das Kloster
war am Tag des hl.Jakobus gegriindet worden!), Franz-Xaver, Ste-
phan, Andreas sowie einigen nicht ndher identifizierbaren Bischofen.
Alle Bildnisse sind sehr fein geschnitzt und prisentieren sich in
bewegten Stellungen, so dass man zuweilen glaubt, sie seien lebendig.
Oberhalb jeder Nische wacht ein Engelskopf iiber den Heiligen. Jedes
Engelsgesicht stellt eine eigene Individualitidt dar mit grimassenartig
lachendem Gesicht. Die Fliigel gehen in reich geschnitzte, wuchernd
vegetative Ornamentik iiber, die sich schwungvoll seitlich um die

92



Nischen legt. Metamorphotisch entwickelt sich eine Form aus der
anderen. Unwillkiirlich denkt man an die Portale norwegischer Stab-
kirchen. Unter den Nischen wichst das wilde Pflanzengeschlinge aus
Blattmasken heraus. Jede von ihnen ist anders gestaltet. Es kann kein
Zweifel bestehen, dass hinter diesem Werk eine grosse Kiinstlerper-
sonlichkeit steht.

Das Schicksal, welches die Tafeln erlitten, ist ihrem Wert nicht
angemessen: Zu Beginn unseres Jahrhunderts gelangten dreizehn
Tafeln auf verschlungenen Pfaden ins Kunstmuseum und dienen dort
seither als Briistung. Wahrscheinlich geschah die Versetzung auf
Anlass des damaligen Konservators, des Architekten Edgar Schlatter,
der auch Mitglied der christkatholischen Gemeinde war. Drei weitere
Tafeln waren auf einen Kasten als Aufsatz montiert worden, der auf
ebenso verschlugenen Pfaden in die Einsiedelei St. Verena gelangte.
Heute sind sie im Besitz der christkatholischen Kirche.

b.c) Das Schiff: Fresken von Moritz Dorner und dem
«Burgunder Maler» (1647/48)

Nach der Erneuerung des Chores schritt das Kloster zur Neugestal-
tung des Kirchenschiffes. Bereits 1634 wurden Malerarbeiten ausge-
fiihrt. Ein Geriist wurde in der Kirche aufgestellt, damit sie «ordent-
lich khonne gemahlet werden.»*

1647/48 wurden Fresken vom Solothurner Moritz Dorner und
einem Burgunder Maler angefertigt. Dorners Aufgabe geht aus den
erhaltenen Quellen nicht hervor. Wir wissen nur, dass er vom Sommer
1647 bis zum April 1648 in der Kirche beschiftigt war.?®

Genauer informiert sind wir iiber die Titigkeit des «Burgunder
Malers», der 1648 in den Akten des Klosters erstmals auftaucht.?
Leider wird nirgends sein Name erwdhnt. Hat zu dieser Zeit ein
«Burgunder Maler» in Solothurn anderswo Spuren hinterlassen? Im
Ratsmanuale finden wir 1647 einen Prozess zwischen den beiden
Franzosen Gerard Voisin de Grez en Bourgogne und Cleriac
d’Angein.’! Da wir nicht wissen, ob d’Angein Burgunder und ob
Gerard Voisin de Grez Maler war, konnen wir keinen der beiden mit
dem «Burgunder Maler» identifizieren. Moglicherweise hielten sich

8 StASO, Ratsmanuale, 18. November und 30. Dezember 1634, S. 474 und S. 536.
— 1640 baten die Franziskaner den Rat um einen Beitrag fiir die Renovationen:
StASO, Ratsmanuale, 27. Januar 1640, S. 65.

¥ StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 122 f.

%0 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 37.

31 StASO, Ratsmanuale, 4. September 1647, S. 731.

93



Altarbild aus der
Franziskanerkirche,
Mitte 17. Jahrhundert:
Dem jungen Johannes
von Capistrano
erscheint der

hl. Franziskus. Das Bild
konnte vom «Burgunder
Maler» stammen, der

in den Akten des
Klosters erwihnt wird
(Im Besitz der christ-
katholischen Kirche).

noch andere franzosische Kiinstler in Solothurn auf, denn 1647
klagten die Solothurner Maler Dorner und Konig gegen die auswér-
tigen Maler, die ithnen die Arbeit wegnehmen wiirden.?*

Von den Franziskanern erhielt der Burgunder Maler im Januar 1648
die Aufgabe, 14 Tafelgemiilde mit Olfarben auf Leinwand zu malen.
Die vorgeschriebenen Bildinhalte waren die Passion Christi und 13
Mirtyrer des Franziskaner Ordens, darunter der hl. Elzear von Saban
und der hl. Johannes von Capistrano. Ein Altarbild mit der Franziskus-
Vision des hl. Johannes von Capistrano ist erhalten und kénnte mit
dem in den Akten erwihnten Gemilde identisch sein. Ausserdem
sollte der Burgunder Maler Dekorationsmalereien anbringen und die
Fenster, den Lettner und die Altire in Grisaille einfassen. Dafiir
wurden thm 320 Kronen bezahlt, das waren rund 100 Kronen mehr als
Beutler fiir die Malereien im Chor erhalten hatte.’* Im September

94



Fragmente von Fresken
im Kirchenschiff mit fran-
ziskanischen Miirtyrern,
Mitte 17. Jahrhundert.
(Rechts: An der Nord-
wand oberhalb der Orgel-
empore. Oben: An der
Stidwand oberhalb der
Orgelempore. Inschrift:
Elzearus. Burgund
Mart|yr]?).

32 StASO, Ratsmanuale, 13. November 1647, S. 914.

3 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 37: «Den 19.Jan. 1648 dem Burgunder

Mohler in beysein Hern Frantz Haffneren statschreiber die dusser khiirchen so vill
die mauren, fenster und lettner anthrift zue mohlen verdingt volgender gestalt.

1. Dass er 14 stuckh auf thuech zue 10 schueh hoch undt 6 schueh breit darin der
gantzen passion unseres liben Herrn begriffen khunstlich undt gleichfals hiipsch
von Olfarben mohlen soll auf ied seiten der andern 13 statuen Sanctoris Martyris
nostri ordinis wie hinder der orgell auff einer seiten S.Elzearus auf der andern aber
S.Joannem Capiteanum.

2. Oben von dester her auch beidseits der khirchen weit ausgeladener gestimbs und
die fenster durch undt durch wie auch den Lettner und Altir fein zierlich grau in
grau infassen soll.

Von dieser arbeit aber hat ihme d[as].Gottshauss versprochen an brieffen 300
[Kreuzer] und an gelt 20 [Kreuzer] (...).»

95



1648 wurde ihm ein Franziskus-Zyklus am Lettner iibertragen, den er
im Sommer 1649 vollendete.*

Reste der Bemalung aus dem 17. Jahrhundert

Bei Nachforschungen im Jahre 1981 kamen unter der klassizisti-
schen Gipsverkleidung Fragmente der barocken Bemalung zum Vor-
schein.?> Auf der Orgelempore fand man an der Siid- und Nordmauer
gut erhaltene Reste eines Freskenzyklus franziskanischer Heiliger.
Diese tragen Palmenzweige in ihren Hénden als Zeichen des Marty-
riums, das sie durchlitten. Die Darstellungen {iberraschen durch ihre
Realisitk. Sie sind von hoher Qualitit. Uber den Bildern ist ein Orna-
mentband in Grisaille mit Blittern erkennbar. Vielleicht sind es Frag-
mente der im Vertrag mit dem «Burgunder Maler» erwéhnten Darstel-
lungen: «wie hinder der orgell auff einer seiten S. Elzear auf der
andern aber S. Joannem Capiteanum.» Ein anderer Eintrag im Aus-
gabenbuch, der sich auf diese Fresken beziehen konnte, lautet: « Dem
Burgunder Mohler, (...) die heiligen auf der Mauer alles mit
olfarben.»*% Der vom Altarbild des Johannes von Capistrano, das wir
dem Burgunder Maler zugeschrieben haben, abweichende Stil, wirft
die Frage auf, wer als Urheber ausserdem in Frage kommt.

Moritz Dorner als Schopfer der entdeckten Fresken?

Fir die qualitidtvollen Darstellungen kommt Caspar Beutler als
Maler nicht in Betracht. Als ihr moglicher Schopfer bleibt nur Moritz
Dorner iibrig. Uber ihn und sein kiinstlerisches Schaffen ist aber nur
wenig bekannt, so dass ein Stilvergleich nicht durchfiihrbar ist. 1644
war Dorner der Lukasbruderschaft beigetreten und 1653 wurde er
deren Bruderschaftsmeister. 1647 beklagte er sich beim Rat wegen der
fremden Maler, die den einheimischen die Arbeit wegnehmen
wiirden.?” War Dorner eifersiichtig auf den Burgunder Maler, der wie
er in der Franziskanerkirche beschiftigt war? Etwa zehn Jahre nach
seiner Téatigkeit bei den Solothurner Minoriten, arbeitete er 1655 in
Mariastein.*®

¥ StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 38: «lhme wird verdingt S.Francisci
leg[ende]. an den lettner zue mohlen 11.9bris 1648.»

3 Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 47 ff.

% StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 30.

37 StASO, Ratsmanuale, 26. November 1647, S. 944,

3 Zu Dorner vgl.: Jacob Amiet, Solothurner Kunstbestrebungen vergangener Zeit
und dessen Lukasbruderschaft, Solothurn 1859, S. 17 und 48. — Hugo Dietschi,
Solothurnisches Kiinstlerlexikon, Manuskript, (Kunstmuseum Olten), S. 139.

96



Das Bildprogramm: eine franziskanische Predigt

Die Volkskirche war mit Fresken und Tafelbildern geschmiickt, die
sich inhaltlich auf die Ideale des Franziskanerordens bezogen. Die
Menschen, die sich hier die Predigt anhorten, sollten die Taten des
Ordensstifters und seiner Nachfolger vor Augen haben. Die Legende
des hl. Franziskus befand sich am Lettner an zentraler Stelle. Die Sei-
tenwinde zeigten die Heiligen und Martyrer, welche sich den Ordens-
griinder zum Vorbild genommen hatten. Namentlich werden in den
Quellen nur zwei erwihnt: Elzear von Saban und Johannes von Capi-
strano.

Elzear war 1284-1323 Graf von Ariano gewesen und trat dem
dritten Orden bei. Der dritte Orden ist eine franziskanische Laienge-
meinschaft, deren Mitglieder das Leben in der weltlichen Gesellschaft
nicht aufgeben mussten. Der Legende nach soll Elzear Wunder voll-
bracht haben. Meist ist er als bdrtiger Adliger mit einem Rosenkranz
zu sehen.?

Johannes von Capistrano (1386-1456) war, nachdem ihm der
Legende gemiss im Gefidngnis der hl. Franz von Assisi erschienen
war, dem Orden der strikten Observanz beigetreten. Er war als Inqui-
sitor, Visitator und besonders als Wanderprediger titig. Seine Reisen
fiihrten ihn in zahlreiche Lander Europas, unter anderem auch in die
Niederlande, nach Deutschland, Osterreich, Béhmen, Polen und
Ungarn. Er wurde deshalb «Apostel Europas» genannt. Meist wird er
in einer Franziskanerkutte predigend und mit einer Kreuzfahne in den
Hinden gemalt. Seine Heiligsprechung erfolgte 1640.4

b.d) Die Orgel
Eine Orgel war in der Klosterkirche schon im 15. Jahrhundert vor-
handen.*! Im Mai 1659 wurde eine Orgel von Franz Sebald aus Frei-
burg (i.Ue.?) iiberarbeitet.*’> Das Riickpositiv sollte auf den «vorderen
Lettner» versetzt werden.*

3 Lexikon der christlichen Ikonographie (wie Anm. 11/46), Bd. 6, Rom, Freiburg,
Basel und Wien 1974, S. 143.

40 Lexikon der christlichen Ikonographie (wie Anm. 11/46), Bd. 7, Rom, Freiburg,
Basel und Wien 1974, S. 89 f.

41 Vgl. Morgenthaler (wie Anm. 11/5), S. 224.

2 BiA, A 1669, Vertrag mit dem Orgelbauer Franz Sebald, 20. Mai 1659.

4 BiA, A 1669, Anderung des Vertrages mit Orgelbauer Franz Sebald, 27. April
1660.

9



c) Die Erneuerung der Altdire (1646—1654)
Im Zusammenhang mit der Barockisierung des Inneren der Kirche
wurden auch einige der Altére erneuert.

Ludwig von Roll stiftet den Altar der Webernzunft (1646)

1646 stiftete Ludwig von Roll einen neuen Altar fiir die Webern-
zunft. Das Gehiduse wurde bei Niklaus Hermann in Auftrag gegeben.*
Am 25. Mai 1654 wurde der Altar vom Lausanner Bischof dem
hl.Severus, den Aposteln Petrus und Paulus sowie allen anderen Apo-
steln, der hl. Anna, dem hl. Ludwig und der hl.Clara geweiht.*> Dass
der Altar unter anderem dem hl. Ludwig geweiht wurde, diirfte mit
den Beziehungen der Familie von Roll zum franzdsischen Konigshaus
zusammenhédngen. Als Oberst in franzosischen Diensten wurde
Ludwig von Roll sogar von Ludwig XIV. ausgezeichnet.* Der hl.
Ludwig erscheint auch in den franziskanischen Legenden. Der pil-
gernde Konig besuchte einst den Bruder Egidio, einen Jiinger des hl.
Franziskus.’

Ludwig von Roll war seit 1641 Wohltater der Franziskaner und
unterstiitzte die Erneuerung des Kircheninneren seit Beginn der
Arbeiten. 1645 stiftete er bei den Bettelmonchen eine Litanei des
Namens Jesu.*® Nach seinem Tod gab das Kloster Niklaus Hermann
den Auftrag, die Marienfigur vom alten Altar der Webernzunft auf
sein Grab zu stellen.*

Der Holzbildhauer und Altarbauer Niklaus Hermann (1605-7)
stammte aus Beromiinster und war wie Beutler zunichst dort beschif-
tigt, bevor er 1641 in Luzern auftauchte. Spétestens seit 1647 befand
er sich in Solothurn.’® Wahrscheinlich kam er aber schon 1645 mit
Caspar Beutler in die Stadt, da er bereits in Beromiinster mit diesem
zusammengearbeitet hatte. Die beiden Kiinstler waren zunichst fiir
die Franziskanerkirche titig und arbeiteten seit 1652 in der Peterska-
pelle.”!

4 Von Roll-Archiv, Konvolut Nr. 410, Auftrag an Niklaus Hermann, 20. Dezember
1646.

% AcKg, B.B.1.1, Urkunde zur Einweihung des Altars der Webernzunft, 25. Mai
1654.

4 Ludwig Rochus Schmidlin, Genealogie der Freiherren von Roll, Solothurn 1914, S.
69 f. und S. 108 f.

47 Bliitenkranz des heiligen Franziskus von Assisi, 34. Kapitel, in: Thode (wie Anm.
Einleitung/1), S. 721 f.

48 Von Roll-Archiv, Quittung des Guardians fiir die Stiftung der Litanei, 19. April
1645.

49 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 100.

0 StASO, Ratsmanuale, 10. Juli 1647, S. 585.

98



Die Reliquien des hl. Anastasius von Salona

1654 wurden die Reliquien des hl. Anastasius, die 1651 nach Solo-
thurn gelangt waren, von der St.Ursenkirche zu den Barfiissern iiber-
fiihrt. 1652 hatte man bei Niklaus Hermann einen Sarg und ein
Gehause bestellt>? — vielleicht fiir die Gebeine des hl. Anastasius? Der
Schrein fiir die Reliquien wurde von Moritz Dorner bemalt und ver-
goldet.>? Erhalten geblieben ist ein Reliquiar mit Knochen des hl. Ana-
stasius, das aus spéterer Zeit stammt. Aus dem beigefiigten Zettel geht
hervor, dass es sich um Reliquien des Anastasius von Salona handelt.
Allerdings gibt es zwei Mirtyrer dieses Namens, die aus Salona
stammen.>*

Ludwig XIV. stiftet einen neuen Choraltar (1655)

Im Juli 1650 wurde der Hauptaltar aus dem 16. Jahrhundert von
Gieng aus dem Chor entfernt und nach Flumenthal gegeben.>> 1655
wurde ein neuer Altar durch Johannes von Wattenwyl, Bischof von
Lausanne, eingeweiht. Der Altar war von verschiedenen Spendern
gestiftet worden, hauptsichlich war er aber durch Gelder des franzosi-
schen Konigs Ludwig XIV. erméglicht worden.>

Uber die niheren Umstiinde der Schenkung, ihren Anlass und ihre
Hintergriinde wissen wir noch nichts. Ebenso sind Aussehen und
Kiinstler unbekannt. Forschungen in Pariser Archiven konnten da-
riiber Klarheit verschaffen. Erhalten geblieben ist nur das Altarbild.
Ausserdem werden in einem Bittschreiben an Ludwig XV. zwei
Figuren und der Tabernakel erwihnt: «(...) les Armes sont en grand au
milieu du maitre-Autel, sur le tabernacle, et dans plusieurs autre
endroits, de meme que la Statue du Grand S. Louis en grandeur natu-
relle, decorée de Ses ornemens Royaux, placé d’un Coté aussy sur le
maitre Autel, et de ’autre le Bien-heureux et Grand Empereur Char-
lemagne predecesseur De Vitre Majesté.»>’

Moglicherweise hat Ludwig XIV. die Stiftung aus Anlass der
Erneuerung des Biindnisses des ewigen Friedens aus der Zeit Franz 1.

51 Schweizerisches Kiinstlerlexikon, Bd. 2, Frauenfeld 1908 (Reprint Nendeln 1982),
S.46 f.

52 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 132.

33 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 142.

54 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie (wie Anm. I1/46), Bd. 5, Rom, Frei-
burg, Basel und Wien 1973, S. 133 f.

55 StASO, Seckelmeisterrechnungen, Juli 1650, fol. 46r. — StASO, Ausgaben (wie
Anm. 13), S. 129.

% BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. I/1).

57 StASO, Franziskaner, Bd. 169, A Sa Majesté Royale et Tres Chretienne Louis
Quinze, Sire Roy De France et Navarra (Entwurf fiir ein Bittschreiben), nach 1715.

99



vorgenommen: Solothurn unterzeichnete den Biindnisvertrag am 2.
Juli 1653, zwei Jahre vor der Einweihung des Altares und drei Jahre
nach der Entfernung des alten.

Das Altarbild der Himmelfahrt Marias:
Die Gottwerdung des Menschen

Das Hauptaltarbild stellt die Himmelfahrt Marias dar. Die Franzis-
kaner gehorten zu den grossten Verehrern der Muttergottes und brei-
teten den Marienkult im 13. Jahrhundert iiber ganz Europa aus. Thre
Kirchen waren der gottlichen Jungfrau geweiht. Die Darstellung der
Himmelfahrt war ein Leitbild fiir den Gottsuchenden. Der mittelalter-
lichen Theologie zufolge war Christus der Mensch gewordene Gott,
wihrend Maria zum Urbild des Gott gewordenen Menschen wurde.

Die Legende der Himmelfahrt Marias sei hier in den Worten Emile
Males erzihlt: «Die Apostel, die iiber die Welt zerstreut waren, um das
Evangelium zu predigen, fiihlten sich plotzlich durch eine geheimnis-
volle Macht entfiihrt. Sie finden sich alle eine Tages im Zimmer der
Jungfrau versammelt. Maria lag auf dem Bett ausgestreckt, den Tod
erwartend. In der dritten Stunde der Nacht erschien Jesus, von einer
grossen Zahl Engel, Mdrtyrer und Jungfrauen begleitet. Und wéihrend
des Gesangs der Engel entspann sich ein Gesprdch zwischen Mutter
und Sohn. Jesus sagte: <Komm, Du Auserwdhlite, dass ich Dich auf
meinen Thron setze, denn ich habe Deine Schonheit gewollt.>» Maria
antwortete: <Ich komme, denn es steht von mir geschrieben, dass ich
Deinen Willen erfiillen werde.> Dann entfloh ihre Seele dem Korper
und schwebte in den Armen des Sohnes. Und alle Chdre der Seligen
stiegen wieder empor und trugen die Seele derjenigen, die ihren Konig
geboren hatte, indem sie sangen: <Wer ist sie, die aus der Wiiste her-
aufkommt? Sie ist schon iiber alle Jungfrauen von Jerusalems. »>

Dieses Ereignis erzédhlt unser Bild in zwei Hauptteilen: Der obere
zeigt Marias Himmelfahrt, der untere die aufgeregte Menge, welche
Augenzeuge des Geschehens wird. Maria schwebt schwerelos auf
Wolken sitzend in einer dramatischen Lichtbahn, von Engeln
getragen, Christus entgegen. Sie ist im Stadium der héchsten Ver-
zlickung und ergriffen von den hohen Gefiihlen, bewusst in das himm-
lische Paradies einzugehen. Auf der Erde zuriick lasst sie die Apostel,
die thren Sarg umstehen. Von dem erhabenen Wunder ergriffen,
erheben Einzelne ehrfurchtsvoll ihre Hénde und folgen mit ihren

8 StASO, Urkunde, 2. Juli 1653.

% Emil Mdle, Die Gotik, Kirchliche Kunst des XIII. Jahrhunderts in Frankreich,
Stuttgart und Ziirich 1986 (L’art religieux du XIII® siecle en France, Etude sur
I’iconographie du Moyen Age et sur ses sources d’inspiration, Paris 1898), S. 229.

100



o A

Hochaltarbild mit Mariae Himmelfahrt, um 1655. Der Hauptaltar war von Ludwig
XIV. gestiftet worden, dessen Wappen am unteren Rand des Gemiildes erscheint.

101



Peter Paul Rubens,
Himmelfahrt Marias,
1618-1620.

Ein Kupferstich dieses
Gemildes hatte als
Vorlage fiir das
Solothurner Hochaltar-
bild gedient.

Blicken der Entschwebenden. Am unteren Rande des Gemildes weist
das Lilien-Wappen der franzosischen Konige das Bild als Schenkung
des Sonnenkonigs aus.

Die Solothurner Altartafel stellt eine freie seitenverkehrte Kopie
von Rubens zwischen 1618-1620 entstandenem Gemilde fiir die
Briisseler Notre Dame de la Chapelle dar. Als Vorlage hatte wahr-
scheinlich ein Stich von Paulus Pontius (1603—-1658) gedient. Das
Briisseler Bild diirfte von Rubens Schiilern gemalt worden sein und
wurde spiter vom Meister iibergangen.® Die Ahnlichkeit der Apostel
mit denjenigen auf Raphaels Verkldrung Christi verleitete Strohmeier
zur Behauptung, das Solothurner Bild sei ein Werk des italienischen
Meisters!®!

Die Kopie besitzt nicht den klaren Aufbau und die Dramatik des
Originals. Wihrend die Madonna auf Rubens Gemiilde in einer dra-

102



matischen Aufwértsbewegung in den Himmel entschwebt, scheint die
Solothurner Maria eher an Ort und Stelle zu verharren. Der Maler
folgt der traditionellen Darstellungsweise, der auch Tizians Venezi-
aner Assunta verpflichtet ist. Wahrend dort die Menschen den
Himmel, in den Maria entschwebt, zu beriihren scheinen, befindet sie
sich auf dem Solothurner Bild in einer den Menschen unerreichbaren
Zone zwischen Himmel und Erde. Die grossartige Wirkung des «Ent-
schwebens» bei Rubens wird durch die theatralisch dramatische
Lichtregie hervorgerufen: Das Licht flutet Maria aus dunklen Wol-
kengebilden, die es sieghaft durchbricht, entgegen. Der Himmel 6ffnet
sich, und vom Lichtglanz umstrahlt streckt Christus seine Arme aus,
um die Mutter willkommen zu heissen. In Solothurn fehlt diese dra-
matische Lichtregie. Der Maler beschrénkt sich auf die Erscheinung
Christi, der die Mutter mit offenen Armen in Empfang nimmt. Engel
tragen Maria zu ihrem Sohn empor. Bei Rubens sind sie nur ihre
Begleiter. Die Muttergottes erobert den Himmel aus eigener Kraft.

Die innere Bewegung der Zeugen des Geschehens ist bei Rubens
zuriickhaltender. Sie sind vom himmlischen Anblick innerlich
beriihrt. Es ist kein Staunen iiber ein Unfassliches, als vielmehr das
Bewundern von etwas Erwartetem. Der Kopist dagegen zeigt ein
Erschrecken iiber etwas Unwahrscheinliches: Wir sehen Menschen,
die ein Ereignis, das einer geistigen Welt angehért, unglidubig und
bestiirzt verfolgen.

Das Empfinden und Denken, aus denen heraus die beiden Bilder
gemalt wurden, sind grundverschieden: Rubens malt aus tiefem
inneren Verstehen. Erde und Jenseits werden bei ihm fiir den kurzen
Augenblick der Himmelfahrt zu einer Einheit verschmolzen. Der
himmlische Lichtstrahl verbindet die Welten fiir einen Moment. Die
Menschen, welche den Sarg umstehen, werden verklidrt vom tiberirdi-
schen Licht, zu dem die Jungfrau emporschwebt. Sie wird zur Mitt-
lerin: Indem sie die Erde verldsst und in das «himmlische Jerusalem»
eingeht, hebt sie einen Teil des materiellen Daseins ins Uberirdische
empor und lédsst ein Stiick des Paradieses gegenwirtig werden. Diese
Verschriankung der gegensitzlichen Sphiren findet auf dem Bild des
Kopisten nicht statt. Die Menschen stehen an der Grenze zur geistigen

% Heute befindet es sich im Kunstmuseum Diisseldorf. — Vgl. Rudolf Oldenbourg
(Hrsg.), Peter Paul Rubens, Stuttgart und Berlin 1921, S. 193 und S. 463. — Vgl.
auch: Kunst im Kanton Solothurn vom Mittelalter bis Ende 19. Jahrhundert,
Kunstmuseum Solothurn 1981, S. 102 f. Hier noch keine sichere Datierung der
Stiftung, da die Quellen offensichtlich noch nicht bekannt waren.

81 Strohmeier (wie Anm. I1/47), S. 258.

103



Welt, ohne in sie hineinzublicken. Maria entschwebt in ein Paradies,
das ihnen noch verschlossen ist. Sie vermittelt nicht, sondern geht den
anderen voraus und wird zum Vorbild.

d) Die Antoniuskapelle (1661-1663)

Der Bau der Antoniuskapelle

1661 erhielten die Franziskaner unter Guardian Eustachius Wey
vom Stadtrat die Erlaubnis, eine Kapelle fiir den hl. Antonius auf dem
Friedhof siidlich des Klosters «gleich under der Zunfft zue Schif-
fleiithen, gegen dem steinigen Creiitz», zu errichten. Die Bauherren
der Regierung sollten dabei behilflich sein, falls sie benotigt wiirden.
Als die Briider ihre Bitte am 28. November vorbrachten, war der Altar
bereits nahezu vollendet.®? Die finanziellen Mittel wurden von den
Patriziern und der Stadt bereitgestellt.s

Unter den Stiftern finden sich die namhaftesten Familien: Schult-
heiss Mollondin,%* Stadtschreiber Wagner, Johannes von Roll, Werner
Gugger, Anna Maria Stauder sowie die Besenval, Wallier, Schwaller
und andere.® Einzelne Biirger und die Schwestern des St. Joseph-Klo-
sters leisteten wie im Mittelalter Fronarbeit, unter anderem mit Sand-
fuhren.® Die Kapelle war wie die Kirche des 13. und 15. Jahrhunderts
ein Bau der Stadt!

Mit den Maurerarbeiten wurde Meister Hans Ludwig Reinhart
betraut.’ Die ersten Zahlungen an ihn sind im Dezember 1661 ver-
zeichnet. Im April 1662 wurde bereits der Dachstuhl an den Zimmer-
mann Meister «Urs» vergeben. Im Mai begannen die Maler zu
arbeiten: Wahrscheinlich war der in den Abrechnungen mehrfach
erwihnte «Benedicto» mit ihnen beschiftigt. Im selben Monat wurden
die ersten Schindeln fiir das Dach bezahlt. Im August deckte man den
Turm der Kapelle. Heute ist nichts mehr von ihm vorhanden, doch ist
er auf einem Stadtprospekt von 1688 zu sehen.5®

62 StASO, Ratsmanuale, 28. November 1661, S. 530.

63 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1662, S. 79: «Ebenmissig haben Hoch Erwelt
Hr.G. den Ehrwiirdigen Viadteren Frantziscaneren zu Ehren dess H.Anthony de
Padua allhier neiiw Erbaudte Capell gesteiiert 200 [Kreuzer].»

64 Zur Gruft der Familie Mollondin in der Antoniuskapelle vgl. S. 50 f.

65 StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92).

6 StASO, Beilage zu Liber Elemosynarum (wie Anm. I11/92): Pro Sacello S.Antoniy
et eius structura, S. 5 ff.

67 StASO, Beilage zu Liber Elemosynarum (wie Anm. [1/92): Rechnung undt Ver-
ding der Capellen S.Antoni den Murer betreffendt.

6 StASO, Kalenderblatt eines Staatskalenders um 1688.

104



Die Fensterscheiben zeigten die Wappen der Stifter: bei den Glas-
malereien werden im Méirz und September 1663 «schilte», das heisst
Wappen, erwihnt. Neben Victor Thoman beschiftigte man einen

Glasmaler aus Sursee.®?

Der Altar

Von der Innenausstattung der Antoniuskapelle sind nur der Altar
und Reste der Wanddekoration erhalten geblieben. Der Altar war vor

% StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. I1/92).

Der Altar der Antonius-
kapelle, um 1661/62.
Das grosse Altarbild
wurde erst in spiterer
Zeit

(anfangs 19. Jahrhundert?)
eingefiigt. Das Bild

(17. Jahrhundert?)
stammt wahrscheinlich
aus dem Speisesaal des
Konventes.

Urspriinglich befand sich
an seiner Stelle eine
Gruppe von
Holzplastiken.

105



der Kapelle begonnen worden. Im April 1662 rechnete man mit dem
Schreinermeister Hans Jost ab. Im Juni begann man, den Altar «zue
zieren». Am 30. Mai holte Frater Euprepio einen Maler in Luzern ab.
Vielleicht handelte es sich um Mauritius Seelig, der von da an in den
Rechnungen aufgefiihrt wird. Die Beiziehung eines Luzerner Malers
fiir den Altar geht wohl auf die Initiative von Eustachius Wey zurtick,
der 1653-1656 Guardian in Luzern gewesen war. Wilhelm Stibler fer-
tigte die Kapitelle an. Im Mai 1663 wurde der Altar vom Bischof von
Lausanne, Jacobus Knab, eingeweiht.”

Der Antoniusaltar muss ein kostbares Kunstwerk gewesen sein: Er
besass geschnitzte, plastische Figuren. Der Kasten, in dem sie standen

Rekonstruktionsversuch
der im Altargehduse

des Antoniusaltares
entdeckten Dekorations-
malerei
(Rekonstruktion:
Atelier Arn, Lyss).

0 StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. I1/92). — Zum Weihedatum vgl. auch:
BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. I/1).

' Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 11.

2 Vgl. Karl Kiinstle, Ikonographie der christlichen Kunst, Freiburg i.Br. 1926, Bd. 2,
S. 82.

(%)

106



ist heute mit Holzbrettern verschlossen. Auf seinen Innenwénden
haben sich Reste einer Architekturmalerei erhalten.”! Der Altar besitzt
von seinem figiirlichen Schmuck nur noch zuoberst ein kleines Holz-
relief. Es zeigt den von Engeln getragenen hl. Franziskus mit den
Wundmalen Christi. Der Stil des Reliefs ist etwas naiv, doch sehr
lebendig. Die Szene gehort ikonographisch zur Predigt des hl. Anto-
nius auf einer Ordensversammlung in der Provence. Wihrend der Hei-
lige sprach, soll ihm Franziskus von Assisi erschienen sein. Die
Skulpturen im Altargehduse zeigten Antonius auf der Versammlung
seines Ordens.”

Die Kirchengerite fiir die Kapelle

Fiir die Kapelle wurden verschiedene Geritschaften angefertigt: im
Juni 1662 «ein spanisch Creiiz mit silber eingefast», im September
von einem Goldschmied eine Lichtampel sowie ein Kelch und im
November Spitzen zu einem Antependium.”

Reste der Wandmalereien

Die Wanddekorationen zeigten Blattbinder, die sich um die Fenster
rankten und den Gewdlbegraten entlang wuchsen. Unter den Kon-
solen, auf die sich die Rippen aufstiitzten, waren hdlzerne Frucht-
biindel aufgehéangt.” Die Ausmalungen der Antoniuskapelle bildeten
mit der in der {ibrigen Kirche eine Einheit: Die Fragmente der Verzie-
rungen in der Kapelle sind verwandt mit den anderen Dekorationsma-
lereien.

e) Die Umgestaltung der Schiffleutenkapelle (1692—1704)

1692 beschloss das Kloster die Sakristei auf der Siidseite der
Kirche zu vergrossern und nach Westen auszudehnen. Fiir diese
Erweiterung sollte die Schiffleutenkapelle verwendet werden. Im
April 1692 ersuchten die Monche die Schiffleutenzunft, die Kapelle
ins siidliche Seitenschift zu verlegen. Der Guardian Seraphinus versi-
cherte, die Zunft werde «ein grosses Werckh gegen Gott undt seine
Hejyligen» leisten. Es konnten nach der Verlegung des Altares mehr
Messen gelesen werden als bisher. Ausserdem sei der Altar leichter
zuginglich. Die jetzige Kapelle wiirde nur selten besucht.”

3 StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. [1/92).

" Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 15 ff. — Die holzernen Frucht-
biindel sind erhalten.

5 BiA, A 1669, Schreiben an die gniddigen Herren und die Zunft zu Schiffleuten,
April 1692. — BiA, A 1669, Schreiben an die gnidigen Herren und die Zunft zu
Schiffleuten, April 1692.

107



Die Zunft erkldrte sich mit dem Vorschlag einverstanden. Die
Kapelle wurde im stidostlichen Winkel der Volkskirche, teils unter der
siidlichsten Arkade des Lettners, neu angelegt. Sie erstreckte sich «bis
an den Ldchtner hinauf und bis an den aiisseren Eggen der Saiil, allwo
S. Francisci Bildniss steht.»™ Die Kapelle war durch ein Gitter einge-
fasst. In die Siidmauer wurde ein Fenster eingebrochen.”” Im Jahre
1704 wurde die Kapelle der Schiffleutenzunft vollendet.”®

Der Altar war vollstindig erneuert worden. Der Bildhauer Joseph
Frohlicher hatte das Gehiduse geschaffen. Das Altarbild wurde bei
keinem geringerem als Franz Karl Stauder bestellt. Kerler verfertigte
das Gitter, das mit Olfarben bemalt wurde. Weitere Auftrige sind fiir
den Maler Moritz Zoberist verzeichnet.”

Erhalten geblieben ist nicht mehr als das Altarbild von Franz Karl
Stauder. Die obere Bildhilfte zeigt die Kronung Mariens, wihrend
unten die Patrone der Zunft, St.Petrus und St.Nikolaus, als Fiirbitter

Franz Karl Stauder,
Altarbild der ehemaligen §
Schiffleutenkapelle,
um 1704. Die obere
Hilfte zeigt die Kronung
Mariens, wiihrend
unten die Patrone der
Zunft, St. Petrus und
St. Nikolaus, dargestellt
sind.

108



dargestellt sind. St. Nikolaus deutet auf ein in einem wilden Sturm in
Seenot geratenes Schiff, Maria um Hilfe anflehend. Der Maler Franz
Karl Stauder, der Vater des beriihmteren Jakob Carl Stauder, war seit
1701 in Solothurn ansissig. In der zweiten Hilfte der 1680er Jahre
hatte er in Konstanz gewirkt, wo er Mitglied der Armee war. Er deser-
tierte und floh in die Schweiz. Zunichst wohnte er in Oberwil, dann in
Solothurn, wo er dank zahlreichen Auftrigen wohlhabend wurde. Zu
seinen Hauptwerken gehoren die 1707-1723 entstandenen sieben
Altarbilder fiir die Klosterkirche in Rheinau,? darunter als Hauptaltar-
bild die wirkungsvoll inszenierte Himmelfahrt Marias.?!

3. Das Konventgebiude: Der Neubau (1663-1668)

Obwohl das Kloster in der Mitte des 17. Jahrhunderts eine kiinstle-
rische und geistige Bliitezeit erlebte, wohnten die Monche immer
noch in dem Ende des 15. Jahrhunderts errichteten Konventbau. Die
Verhiltnisse miissen beengend gewesen sein: Die Zahl der Moénche
war gestiegen (sie bewegte sich um die zwanzig). Da der Ostfliigel
vom Ambassador bewohnt wurde, verfiigte man iiber weniger Rdum-
lichkeiten. Die spitmittelalterlichen Zellen waren zu klein und unbe-
quem geworden. Wihrend die Kirche in feierlichem Glanz erstrahlte,
lebte in den Zellen noch die mittelalterliche Atmosphére franziskani-
scher Demut. Sie widersprach dem weltlicheren Empfinden und
Denken der Franziskaner des 17. Jahrhunderts, die sich der Gelehr-
samkeit und dem Kunstgenuss zuwandten.

Guardian Eustachius Wey versuchte den Problemen mit einem
Neubau des Konvents zu begegnen. Wey arbeitete die Pline selbst
aus.’? Im September 1663 begannen die Abbrucharbeiten am alten

7% StASO, Jahrzeitenbuch V (wie Anm. I/14), S. 359,

77 StASO, Jahrzeitenbuch V (wie Anm. I/14), S. 360.

8 Die Sakristei ist parallel dazu vergrossert worden. Vgl. StASO, Ratsmanuale, 14.
Dezember 1703, S. 676: «Die (...) Bauw- undt Holtzherren werden denen (...)
Vitteren Franciscaneren das nothwendige Bauwholtz zu ihrer Sacristey (...) ver-
abvolgen lassen.»

7 StASQO, BN 3.3, Zunft zu Schiffleuten, Akten und Schriften, Bauw-Rodel fiir den
Kapellenneubau 1704, 11. Januar 1705.

8 Schweizerisches Kiinstler-Lexikon, hrsg. von Carl Brun, Frauenfeld 1913, Bd. 3,
S. 217. — Thomas Onken, Der Konstanzer Barockmaler Jakob Carl Stauder
1694-1756, Ein Beitrag zur Geschichte der siiddeutschen Barockmalerei, Sigma-
ringen.

8 Vgl. Abb. 191, in: Reinhard Hootz (Hrsg.), Kunstdenkmiiler in der Schweiz, Ein
Bildhandbuch, Bd. 1, Miinchen und Berlin 1969.

82 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. I/1).

109



1. Siidansichi des ehemaligen Franziskaner-Klosters

Aufriss der Siidfassade des zwischen 1663—1668 errichteten Konventgebiudes. Links
aussen das «Franziskanertor» aus dem 19. Jahrhundert (Teilrekonstruktion von Edgar
Schlatter).

Haus.®?* Im Sommer 1664 schloss man einen Vertrag mit dem Maurer
Balthasar Miiller und dem Zimmermeister Urs Wirz zur Ausfiihrung
der Pldne.?* Der Grundstein wurde am 5. November gelegt. Thm wurde
ein Text mitgegeben, der in einer Chronik iiberliefert wird: Darin
werden Namen wichtiger Personlichkeiten und Kuriosititen aus dem
Alltag Solothurns mitgeteilt.®

Fiir das noch bestehende Deckenbild im Refektorium und die Male-
reien in der Konventsstube wurde der Zuger Maler Jakob Kolin beige-
zogen. Die Gipserarbeiten iibernahm ein Italiener, «Meister Claudio».
Glasmaler Geiliger und ein weiterer aus Sursee, der schon in der Anto-

8 Haffner (wie Anm. I/27), S. 316a.

8 BiA, A 1669, Vertrag wegen des neuen Konventsgebdudes mit Maurer Balthasar
Miiller und Zimmermeister Urs Wirz, 7. Juni 1664.

8 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. I/1). — Der Text des Grundsteins ist tiber-
setzt und publiziert in: Klemens Arnold, Die Grundsteinlegung zum Franziskaner-
kloster in Solothurn am 5. November 1664, in: St.Ursen-Kalender, Solothurn
1969, S. 71 ff.

% StASO, Franziskaner, Bd. 153, Ausgab undt Einnamb dess gantzen Closter Bauws
der Vetter Franciscaner in Solothurn so von Unseren Gnéddigen Herren undt
Oberen dem Mr. Balthasar Miiller dem Murer von Balsthal und Mr. Urs dem Zim-
mermann ist verdingt worden, 2. Juni 1664.

110



niuskapelle mitgewirkt hatte, gestalteten die Fensterscheiben. Die
Portale schuf Hans Ludwig.? Da das Kloster direkt an die Stadtmauer
angebaut wurde, musste diese ausgebaut und verbessert werden.?” Im
Frithling 1668 sind Ausgaben fiir den Dachdecker verzeichnet: Der
Bau ging seiner Vollendung entgegen.®

Ein neues Eingangsportal in das Kloster wurde von der Stadt
gestiftet.?® Die Statue des hl.Franziskus (die im 19. Jahrhundert dem
St. Josephskloster geschenkt wurde) diirfte damals liber dem Haupt-
portal plaziert worden sein.*

Wie beim Bau der Antoniuskapelle wurde ein grosser Teil der
benotigten Gelder von den Bilirgern geschenkt: Hauptmann Carl
Grimm, Altrat Werner Gugger, die Familien Sury und von Roll
gehorten zu den Beitragenden.®! Einzelne Gemeinden wie die Stédte
Luzern und Zug sowie das Kloster Muri und andere schenkten Fen-
sterscheiben mit ihren Wappen. Ein Hauptteil der Baukosten wurde
mit dem Geld bestritten, das man beim Verkauf des Ambassadoren-
hofes von der Stadt erhalten hatte (vgl. unten). 1674 wurde zum Dank
das vergoldete Wappen der «Gnéddigen Herren» an den Stukkaturen
der Konventsstube angebracht.”

Das neue bis heute erhaltene Konventgebidude wurde mehr als dop-
pelt so gross wie das spatmittelalterliche. Dadurch erhielt das Haus
mehr Raum fiir Zellen. Es ist dreigeschossig, besitzt einen Mittelrisalit
und ist streng symmetrisch konzipiert. Die Siidfassade verzichtet auf
kiinstlerische Gestaltung. Einzig die beiden Portale im Westen und
Osten sind in einem expressionistisch wirkenden Barock gehalten.
Die Tiirfliigel aus Eichenholz befinden sich jetzt im Depot der Kanto-
nalen Denkmalpflege. Die Stadtmauer schliesst den Bau nach Norden
ab. Hier wird die Mitte von einem halbrunden, aufgestockten alten
Wehrturm eingenommen, der als Treppenhaus dient. Die strenge und
kasernenartige Gestaltung der Siidfassade ist charakteristisch fiir die
Ordensbauten des Barock. Die Auffassung der Kirche als «ecclesia
militans» spiegelt sich darin. Vergleichbare Beispiele in der Schweiz
finden sich in St. Gallen und Einsiedeln.

87 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1667, S. 42; 23. Juni 1668, S. 53; 12. April
1669, S. 55 und 59.

8 StASO, Ausgab undt Einnamb (wie Anm. 86).

8 StASO, Seckelmeisterrechnungen, August 1667, S. 48.

% Die Statue befindet sich noch heute im Kloster. — StASO, Ratsmanuale, 9. Juli
1877, Nr. 1309.

?1 StASO, Ausgab undt Einnamb (wie Anm. 86).

22 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1674, S. 53.

111



Uber die Aufteilung der Raume im Inneren sind wir durch Planauf-
nahmen von 1854 unterrichtet.®> Wie heute lagen die Ginge auf der
Nordseite. Im Erdgeschoss des Mittelrisalits war das Refektorium.
Die etwa 24 Zellen verteilten sich auf die beiden Hauptgeschosse und
den Dachstock. Von der Innenaustattung ist nur eine massive Holztiire
und das Deckenbild im Refektorium von Jakob Kolin (1634-1694)
erhalten geblieben. Es zeigt die Stigmatisation des hl.Franz. In Ver-
ziickung erlebt der Heilige auf einem Berg die Vision Jesu Christi. Der
sich 6ffnende Himmel ist voller Engel. Christus offenbart sich von
hellstem Licht umstrahlt. Unter dem Heiligen ist die Stadt Solothurn
zu erkennen. Kolin war ein Zuger Maler. Von seinen Werken ist nur
noch Weniges erhalten, darunter das Altarbild in Maria Stein, das
jedoch weitgehend iibermalt wurde.** 1709/10 liess man den Boden
des Refektoriums erneuern: In den Boden aus Eichenholz legte
Schreiner Joseph Graf einen Ahornfries ein.> Im 18. Jahrhundert
wurde ein zweigeschossiger Ostfliigel erstellt, der den Hauptbau mit
der Klosterkirche verband.

Der Kreuzgang

Der mittelalterliche Kreuzgang war schon 1617 durch toskanische
Arkaden, die sich schwerelos iiber den Boden erhoben, ersetzt
worden.” Sie stiessen im Norden an die Kirche und im Osten an den
Ambassadorenhof an. Im 18. Jahrhundert fiel ihr ostlicher Teil dem
Verbindungsbau zwischen Konvent und Kirche zum Opfer. Sie hatten
nichts von der ernsten und diisteren Besinnlichkeit gotischer Kreuz-
ginge. In ithnen lebte norditalienische, lichte Heiterkeit. Im Gegensatz
zu einem gotischen, der zu innerer Einkehr einlddt, weckte ein solcher
Kreuzgang im wandelnden Moénch eher Gefiihle und Gedanken hei-
terer Art, die sich nach aussen wenden.Dennoch war der Tod gegen-
wirtig: Hier befanden sich Grabplatten und in der Nordmauer der
Kirche waren die Epitaphe der Ambassadoren eingelassen. Diese
wurden 1901 in die Seitenschiffe versetzt.”’

Als letzte Erinnerung an den Kreuzgang stand bis vor kurzem eine
toskanische Sdule im Innenhof des ehemaligen Konventes. Heute ist
sie spurlos verschwunden!

% StASO, P 23, J. Sager, Plan des Franziskanerklosters mit Umbauprojekt, 1854.

% Vgl. Georg Carlen, Der Zuger Barockmaler Johannes Brandenberg 1661-1729,
Diss. Zug 1977, 8. 27 1.

% AdCF, O 4, Acta Capituli Conventus Solodorani 17061736 (Protokoll), 16. April
1709 und 13. August 1710.

% StASO, Franziskaner, Bd. 170, Rechnungen des Gottshuss zu Denn Barfiissern,
1617.

112



4. Der franzosische Ambassador und das Franziskanerkloster

a) Der Bau des ersten Ambassadorenhofes (1611-1620)

Um 1600 wohnte der Ambassador nach wie vor eng mit den Mon-
chen zusammen im Ostfliigel des Klosters. 1604 beschloss der Rat, fiir
den franzdsischen Gesandten einen separaten Eingang zu seinem
Wohntrakt im Konventsbau zu erstellen und seinen Zugang zum
Kreuzgang der Barfiisser abzuschliessen.®® Dadurch vermied man
allzu haufige und beldstigende Kontakte zwischen den Monchen und
dem Gefolge der Botschaft.

W ol

\\Nt «'\

Der erste Ambassadorenhof erbaut 1611-1620 (Ausschmtt aus dem Stadtprospekt
von Schlenrit nach Kiing, 1653).

9 vgl. S. 167 f.
%8 StASO, Ratsmanuale, 8. Mai 1604, S. 173. — 1611 wird dieser Eingang verbessert;
StASO, Ratsmanuale, 9. November 1611, S. 395.

113



Nach und nach wurde die Sphire der Monche von derjenigen des
Gesandten abgetrennt. Die Ambassadoren hatten das Bediirfnis nach
einem eigenen Haus, wo sie sich mehr Unabhiéngigkeit von den Mon-
chen und grossere Wohnqualitét erhofften. Zunichst versuchten sie
ihren Wohnraum auszudehnen: 1612 liess Botschafter de Castille
neben der Kiiche des Konvents, in dessen Speisekammer, «einn Saall»
einrichten.®® 1611 baute man an die Ostliche Gartenmauer im «Fran-
zosenhof» einen Pferdestall.'® Auf dem Stadtprospekt von Schlenrit
aus dem Jahre 1653 sind die Stallungen zu sehen. Nach wie vor blieb
der Garten in zwei Hélften aufgeteilt, in eine geistliche und eine welt-
liche: 1613 liess der Rat die baufillige Gartenmauer von 1590 durch
den Solothurner Maurer Gregor Bienckher ausbessern.'! Die Kosten
fiir die Arbeiten mussten zur Hilfte vom Kloster getragen werden. !

Endlich entschloss sich die Regierung zum Bau eines Hauses fiir
die franzosische Gesandtschaft im Baumgarten des Klosters. Es
wurde im Norden entlang der Stadtmauer aufgefiihrt. 1618 iibertrug
der Stadtrat die Ausfithrung dem Zimmermann Conrad Niinlist sowie
den Maurern Gregor Bienckher und Peter Parady.!® Man hob einen
Keller aus, der sich parallel zur Wehrmauer zwischen dem Konvent
und dem Schollenlochturm erstreckte.! Dariiber kam das «Palais»

% StASO, Ratsmanuale, 7. Mai 1612, S. 155: «Min gniddigen Herren haben Herrn
Ambassadoren bewilliget ein nebendtsaal gegen Herrn Guardians Kuchi zu
bouwen, mitt Geding, dass Er gemelttem (...) Guardian ein andere Spisskammeren
wll die alte verschlagen wirtt, In sinen Costen, wie auch den Saal ohnne des Gott-
shus undt miner Herren Endtgeltnuss lasse machen.»

10 Der Begriff «Franzosenhof» fiir den Teil des Franziskanerklosters, der von der

franzosischen Gesandtschaft bewohnt wurde, taucht im Ratsmanuale erstmals

1610 auf und wird in der Folgezeit immer wieder verwendet: StASO, Ratsma-

nuale, 13. Oktober 1610, S. 358. — Zum Stall vgl.: StASO, Ratsmanuale, 1. Juli

1611, S. 242: «Kiinftig Zinstag soll der Franzosen Stall ufgerichtt werden.» —

StASO, Ratsmanuale, 9. Mai 1611: «Gerathen diew¥1 man thunlich befunden des

Herrn Ambassador Ross stal an der muren gegen dem Riedholtz zemachen, so

solle es noch bim selben verbliben.» — StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1611, S.

96: Dem Zimmermann Jakob Schwaller werden fiir den Stall im Franzosenhof 400

Pfund ausbezahlt; S. 97: Ausgaben fiir das Mauerwerk des neuen Stalles im

«Frantzosen Closter»; 1612, 25. November, S. 85: Stallung im Franzosenhof «zu

beschlachen».

StASO, Seckelmeisterbuch, [Allerley Verding], angefangen 12. Januar 1601, 16.

September 1613. — Vgl. auch StASO, Ratsmanuale, 23. August 1613: Die Bau-

herren sollen zusammen mit dem Seckelmeister «die Muren by dem Frantzosen

gartten verdingen unndt (...) widerumb vor dem Wintter machen lassen.»

102 StASQO, Ratsmanuale, 2. April 1612, S. 129.

103 StASO, Seckelmeisterbuch (wie Anm. 101), 22. Oktober, 14. November und 10.
Dezember 1618.

14 StASO, Seckelmeisterbuch (wie Anm. 101), 14. November 1618.

10

114



zwischen die dussere und innere Ringmauer zu stehen. Die baufillige
innere wurde abgebrochen.!® Im Herbst 1619 oder im Friihling 1620
war der erste Ambassadorenhof vollendet. Sein Innenausbau zog sich
bis in den Herbst 1620 hin.!%

Eine Darstellung des an franzosischen Verhiltnissen gemessen
wohl eher bescheidenen dreigeschossigen «Palais» finden wir auf dem
Stadtprospekt von Schlenrit. Nach Haffner soll es «mit grossen
Kosten» in «frantzosischer Manier» ausgefiihrt worden sein'”’ — eine
kleine Residenz im Stil der franzosischen Renaissance. Im Hof der
Anlage ist bei Schlenrit eine hohe Sdule mit einer nicht identifizier-
baren Skulptur zu sehen.

Das Grundkonzept des ersten Ambassadorenhofes sollte auch fiir
Beers Botschaftsgebidude Giiltigkeit haben: eine U-férmige Anlage
mit cour d’honneur, wie wir sie aus Frankreich kennen. Im Norden
wurde sie vom Neubau abgeschlossen. Der westliche Fliigel war iden-
tisch mit dem ehemaligen Ostfliigel des Klosters. Sein Ausbau wurde
von de la Barde 1649 vollendet: Die ehemaligen Klosterrdaume liess er
in fiirstliche Sidle umwandeln.'® Im gleichen Jahr protestieren die
Monche energisch gegen einen «Schnegg», das heisst einen Treppen-
turm, und eine Latrine gegeniiber dem Chor der Franziskanerkirche.!%

105 Haffner (wie Anm. 1/27), S. 277a.

106 StASO, Seckelmeisterbuch (wie Anm. 101), 4. Januar bis 11. Oktober 1619. Zim-
mermeisterarbeiten sind noch im Friihling 1620 verzeichnet. — Vgl. auch: StASO,
Ratsmanuale, 25. September 1619, S. 564: «Die Buwherren sollent denn Inbaw In
Herrn Ambassadoren neliwen Behusung verdingen, undt verschaffen dz derselb
fiirderlich vollendet werden.» — StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1618, S. 73:
Wand im Ambassadorenhof; 1619, S. 60: «Steigmauern» im Ambassadorenhof
durch Gregor Bienckher abgemessen und gemauert; 1619, 13. September, S. 81:
Ofen in den Ambassadorenhof; 1619, 2. November, S. 84: Arbeiten am Innern des
Ambassadorenhofes; 1619, 6. Dezember, S. 88: Gregor Bienckher wird bezahlt fiir
Arbeiten an einer Treppe und einer Mauer im Ambassadorenhof; 1619, 14.
Dezember, S. 91: Gregor Bienckher fiir Arbeiten am Neubau des Ambassadoren-
hofes; 1620, S. 55: Gregor Bienckher fiir Arbeiten am Ambassadorenhof; 1620,
22. Mai, S. 60v: Schornstein im Ambassadorenhof; 1620, S. 62: Niinlist, dem Zim-
mermann fiir Arbeit im Neubau; 1620, 10. Juli, S. 68: Gregor Bienckher fiir Arbeit
im Neubau; 1620, 18. September, S. 75: dito; 1620, 30. Oktober, S. 77: Schlosser-
arbeit; 1620, 30. Oktober, S. 77: Gipserarbeiten; 1623, 16. Juni, S. 77: Maurerar-
beit in der Kiiche.

107 Haffner (wie Anm. 1/27), S. 277a.

108 BjA, A 1669, Schreiben des Guardians des Franziskanerklosters an den Rat der
Stadt und den Schultheissen, 23. August 1649. — StASO, Ratsmanuale, 13. August
1649, S. 529.

109 BiA, A 1669, Schreiben des Guardians (wie Anm. 108). — StASO, Ratsmanuale,
13. August 1649, S. 529; 7. September 1649, S. 585 und 9. August 1648, S. 591.

115



Die ostlichen Fliigel wurden durch die 1611 erstellten Pferdestal-
lungen gebildet. Spiter kamen weitere Oekonomiebauten hinzu, und
die Stallungen wurden erweitert (beispielsweise 1655).11

b) Die Anspriiche der Franziskaner auf den Ambassadorenhof
(1626—1664)

Das Zusammenleben der Franziskanermonche mit der franzosi-
schen Gesandtschaft war nicht unproblematisch. Das Kloster war eng
und besass nur einen kleinen Hof. Der «Ambassadorenpalast»
dagegen war ein grossziigiges Haus mit einem stattlichen Hof. Die
Franziskaner forderten deshalb immer wieder seine Riickgabe, um
sich nach Osten ausdehnen zu konnen.

Der Stadtrat beantwortete alle Gesuche der Barfiisser negativ.
Zweifellos wollte man sich die guten Beziehungen zum franzdsischen
Hof nicht verscherzen. Die Patrizier und Biirger waren auf die Zuwen-
dungen der Franzosen angewiesen und hatten ein grosses Interesse
daran, den Sitz der Gesandtschaft in Solothurn zu erhalten. Die These
von Ferdinand von Arx, regierende Patrizier seien dem biirgerfreund-
lichen Kloster gegeniiber misstrauisch gewesen, diirfte kaum der
Wahrheit entsprechen.!!" Die Situation hatte sich seit dem Mittelalter
gedndert: Die Patrizier des 17. Jahrhunderts sind nicht mit den
Adligen des 14. und 15. Jahrhunderts zu vergleichen. Ehemalige Biir-
gerfamilien hatten dank dem Aufbrechen gesellschaftlicher
Schranken den Aufstieg in eine hohere Klasse geschafft. Gerade die
Patrizier beschenkten das Kloster im 17. Jahrhundert besonders gross-
ziigig. Die vornehmsten Familien liessen sich bei den Barfiissern
begraben, bezahlten den Bau des Konvents sowie der St. Antoniuska-
pelle und stifteten Altidre. Auch die innere Haltung der Franziskaner
hatte sich gewandelt: Mittlerweile zu Reichtum gelangt, waren sie

110 StASO, Seckelmeisterrechnungen, August 1655, fol. 31v.: Erweiterung und
Erneuerung des Stalls im Ambassadorenhof.

W yon Arx (wie Anm. III/73), S. 12 {.

112 Eine ausfiihrliche Darstellung, der die folgenden Abschnitte weitgehend folgen,
findet sich bei: Ferdinand von Arx (wie Anm. I11/73).

113 BiA, A 1668, Schreiben des Guardians des Franziskanerklosters an die gniadigen
Herren, 30. Oktober 1626: «Die ander ursach ist, die weill d[a]z Closter under der
Zeit, als ich hier, nit bewohnt worden, doch tag und nacht offen gestanden,
frembde und allerley volck den auss und eingang gehabt, unnd d[as] gottshauss
gleich ein spill und tantzplatz gewesen; underschidliche wdschen gehalten
worden, in der kiichen dar durch die weibes personen tag und nacht den auss und
eingang gehabt, in dem keller [wo die M&nche zum Teil ihren Wein aufbewahrten]
anderer Leiitt wein gelegt, frembde Ross und Vieh auffgehalten worden, und dem
Closter kein Zins erfolgt (...). Hingegen aber wir kiimmerlich einen Winckell, d[a]
wir (...) schier beiiy dem halben tag ein licht brennen miissen (...).»

116



dem Patriziat giinstig gesinnt, um ihre Hauptquelle finanzieller Ein-
kiinfte nicht versiegen zu lassen.

Die wichtigsten Stationen der Auseinandersetzungen zwischen den
Franziskanern und dem Rat der Stadt um den Ambassadorenhof bis zu
dessen Verkauf im Jahre 1664 seien hier nachgezeichnet:!!?

1626 forderte der Provinzial des Ordens erstmals die Riickgabe des
Franzosenhofes an das Kloster. Als Griinde fiihrte er die Schwierig-
keiten zur Einhaltung der Klausur, die engen Platzverhiltnisse, den
dunklen Klosterhof und den Aufenthalt von allerhand Gesindel in der
Abwesenheit des Ambassadors im Franzosenhof an.!'’ Da der Rat
nicht darauf einging, wiederholte der Guardian im folgenden Jahr das
Verlangen. Die Regierung versteckte sich hinter einer unklaren und
ausweichenden Antwort, die im Klartext eine Absage bedeutete.

1630 forderte der Guardian nach der Abreise des Botschafters die
Schliissel fiir die Ambassade. Als der Verwalter des Franzosenhofs
dem Wunsch nicht nachkam, wurden zwei der Franziskaner gewalt-
titig: Sie brachen die Schldsser an den Eingangstiiren der Gesandt-
schaft auf und drangen in die Gemécher ein. Der Rat reagierte emport
und liess dem Guardian mitteilen, er solle sich mit seinem Teil des
Klosters begniigen.

1634 meldeten die Monche ihre Anspriiche wiederum ohne Erfolg
an und machten darauf aufmerksam, dass ihnen der Botschafter
bereits fiinf Hauszinse schulde. ,

1640 erklirte sich der Rat bereit, den Franzosenhof an das Kloster
zuriickzugeben, sobald der Gesandte abgereist sei. Eine Erh6hung des
Mietzinses hielt er dagegen nicht fiir angebracht, da dies dem Armuts-
gebot des Bettelordens widerspreche. Als der Ambassador am 20. Juni
abreiste, wurde jedoch nichts aus dem Versprechen: Man erklérte sich
gezwungen, den Nachfolger, Caumartin, wiederum im Kloster einzu-
logieren, da keine andere Unterkunft bereitstiinde.

1648 sandten die Franziskaner ein weiteres Protestschreiben an die
Regierung. Sie wiesen wieder darauf hin, dass der Konvent ihren
Bediirfnissen nicht entspreche und die Gesandtschaft ein Teil des Klo-
sters sei, das «dem heiligen Francisco zur ehren gebawen worden».''*
Die Ratsherren antworteten lapidar: «Haben Unssere ghn. Herren
dariiber gerathen, dass sie es einfeltig dabej bewenden lassen.»"*

Im November desselben Jahres folgten Protestschreiben an den
Ordensprovinzial und im August 1649 an Rat und Schultheiss gegen
Verdnderungen, die Ambassador de la Barde in alten Klosterrdaumen

114 StASQ, Franziskaner, Bd. 171, Schreiben des Guardian des Franziskanerklosters
an den Rat der Stadt und den Schultheiss, 18. Juli 1648.

117



vorgenommen hatte."'> Guardian Johann Ludwig a Musis verlangte
einen «revers», welcher dem Kloster den Besitz der Ambassade
bestitigen sollte, damit «wir gleich nach abzug ietzigen hern Ambas-
sadorens, ohne weiteres fragen, unser hauss undt hoof selbsten zur
hand nemen dorfen». So wiirde es jeder normale Biirger mit seinem
Lehen tun. Die «gnddigen Herren» gaben zu verstehen, dass sie es
gerne sihen, wenn der Botschafter eine andere Wohnung finden
konnte. Doch dies sei zur Zeit unmdoglich. Die Monche miissten sich
gedulden.'®

Der Brief des Guardians Johann Ungelert ist voll verzweifelter
Ohnmacht und fiihrt die vergeblichen Bemiithungen der Franziskaner,
die tauben Ohren des Rates und die Forderungen der Moénche vor
Augen: «(...) beelendiget unss am allermeisten dass nach dem vorigen
Herren Ambassadoren (...) unser (...) Patronen (...) nicht zue
gelassen, dass wissentlich unss einige ungelegenheit gemacht werde,
ja haben doch in Ansehung dass ihrenthalben wir grosse Ungelegen-
heiten leiden unndt so eng eingethan sein miissen, unss freiindlich ett-
liche Commoditeten cediret unndt zusagen pflegt, dass sie ehender
umb ein ander gelegenheit schawen alss unss ver(u)nruhigen wollten;
dieser aber nicht allein mit mehrgedachten dem Gottshauss so schdd-
lichen verdnderungen unndt gebeiiwen, unss zuwider ist, sonder noch
sagen darf, dass Gottshauss seye entweder unsser oder einmahl
unsser gewesen, also seine procedieren auf ein dem orden gantz
widerwerig unndt verderbliches fundament setzet weliches weder
Ewer Gnaden noch Ewer fromme liebe Vordern niemallen ins gemiith
nemmen oder vorgeben dorfen, sonder allzeit unlaiigbahr bekannt,
dass solicher hoff unndt wohnung ein theil dess Closters, unndt dem
Closter zugehorig seye (...). Es kombt unss auch (...) hochst bedaur-
lich fohr, dass eben zur zeit da wir wieder auss Gottes gnaden unndt
sorgen an gliickh unndt an zahl zugenommen unndt gewachsen, unndt
allermeist wegen unssers engen wiinckhels der Restitution vonndthen
weren unss durch soliche verwerungen unndt Contradictiones die
hoffnung darzue gantz gesperrt unndt benomben wirdt.» Am Schluss
des Briefes fleht der Guardian noch einmal eindringlich die Rite und
den Schultheiss um Hilfe an, da es ihre Aufgabe sei das Kloster «wie
bis dato beschehen [zu] defendiren [und zu] beschiitzen (...)».""7

1660 erreichte der Streit unter Eustachius Wey seinen Héhepunkt.
Nach der Abreise von Botschafter de la Barde verlangte der Guardian

115 StASO, Schreiben des Guardians (wie Anm. 114). — BiA, Schreiben des Guardians
(wie Anm. 108).

16 BiA, Schreiben des Guardians (wie Anm. 108), Notiz von dritter Hand.

117 BiA, Schreiben des Guardians (wie Anm. 108).

118



die Herausgabe der Schliissel zur Ambassade. Die Regierung ver-
suchte zu beschwichtigen. Sie erinnerte daran, dass das Kloster aus
der Einquartierung der Gesandtschaft auch Profit zoge. Es kam nun zu
einem seltsamen Zwischenfall: Pater Anselm entriss der Frau des Ver-
walters die Schliissel, machte sich wutentbrannt in das verlassene
Haus der Gesandtschaft auf und veriibte einige Gewalttatigkeiten. Der
Provinzial exkommunizierte die ahnungslose Frau, weil sie dem Pater
in den Bart gegriffen habe.

Der Rat versuchte den Monchen zu beweisen, dass sie keinen
rechtsgiiltigen Anspruch auf den Ambassadorenhof hitten. Das Klo-
ster sei nach der Reformation in den Besitz der Stadt iibergegangen,
die auch das Haus der Gesandtschaft aufgefiihrt habe. Sie sollten
darauf verzichten. Die «gnéddigen Herren» wiirden als Entschadigung
den Bau des Konvents bezahlen. Der Guardian gab die Schliissel
zuriick, und man schloss einen Vergleich: Die Monche durften in der
Abwesenheit des Gesandten im Hof der Ambassade Erholung suchen
und den Ausgang beim Zeughaus benutzen.

1664 nahm der Streit ein Ende: Die Franziskaner traten den Ambas-
sadorenhof an die Stadt ab. Als Gegenleistung erhielten sie den ver-
sprochenen Beitrag von 3000 Kronen fiir die Errichtung des Kon-
ventes.''® Im Vertrag vom 16. November 1667 heisst es unter Punkt
sieben: «Hiermit soll man bejderseits wohl betragen vereinbart, undt
zufrieden sein, auch kein Theill an dem andern kein weiter anspruch
fliehren noch gewinnen.»'?

c) Die Franziskanerkirche: Kapelle des franzosischen Ambassadors

Die Verbindungstiire zwischem dem Ambassadorenhof
und dem Chor (1621-1634)

Im Laufe des 17. Jahrhunderts wurde der Chor der Franziskaner-
kirche mehr und mehr zur «Hauskirche» des franzosischen Ambassa-

118 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1666, fol. 29v.: «So haben Ihr Gnaden von Ehr-
wiirdigen Vittern Franciscaneren d. Hauss samt zugehor d. franzosen Closter
genannt kiuflichen ahn sich erhandlet und bezahlt 10000 [lb.].» Es handelt sich
dabei scheinbar um einen Teilbetrag der den Franziskanern versprochenen 3000
Kronen.

119 StASOQ, Franziskaner, Bd. 171, Kaufvertrag betreffend den Ambassadorenhof zwi-
schen Rat und Schultheiss der Stadt Solothurn und Provinzial Eustachius Wey,
16. November 1667. — Von diesem Vertrag existiert ausserdem eine Abschrift aus
dem friihen 18. Jahrhundert: StASO, Franziskaner, Bd. 171, 12. Januar 1717. — Die
Kaufsumme wurde von der Stadt im April 1668 abbezahlt, wie aus einer Quittung
hervorgeht: StASO, Franziskaner, Bd. 171, Quittung von Guardian Ferdinand
Bielmann fiir den Seckelmeister der Stadt Solothurn, 17. April 1668.

119



dors. Dieser besuchte hier die Gottesdienste und suchte nach Mog-
lichkeiten, seine Person angemessen zur Schau zu stellen. Um die
Besuche moglichst bequem zu gestalten, wiinschte er eine direkte Ver-
bindung zwischen der Kirche und seinem Palais.

1621 wollte der Ambassador den Rat veranlassen, ithm einen
Zugang vom Ambassadorenhof in den Chor der Kirche zu bewilligen.
Die Ratsherren nahmen einen Augenschein an Ort und Stelle vor und
beschlossen, das Projekt mit dem Guardian zu besprechen.!?® Dieser
konnte sich mit dem Vorhaben nicht befreunden, worauf man auf
dessen Ausfiihrung verzichtete.'?!

Der Gesandte und sein Gefolge beniitzten daher weiterhin den Ein-
gang der Monche, der vom Kreuzgang aus in den Chor fiihrte. Die
Franziskaner waren aber auch damit unzufrieden. 1626 protestierten
sie energisch gegen diese Gewohnheit der Franzosen.'?? Die Monche
begriindeten ihre Beschwerde damit, dass die Klausur gebrochen
wiirde, wenn das Gefolge der Gesandtschaft mit den Frauen durch den
Kreuzgang in die Kirche ziehen wiirde. Man fiirchtete um das Seelen-
heil der Ménche nach ihrem Tod.!??

Als sich im Friihjahr 1634 ein neuer Botschafter einfand, suchte der
Rat nach einer Losung des Problems. Wiederum wurde das 1621 ver-
worfene Projekt eines eigenen Zugangs fiir den Ambassadoren in
Erwigung gezogen. Erneut zogerte der Guardian mit der Einwilli-
gung. Er gestattete dem Botschafter im April vorerst, den Kreuzgang
zu benutzen — trotz den Befiirchtungen um das Seelenheil der Briider.
Schliesslich gab man nach. Der Eingang in den Chor wurde im Juli
1634 ausgefiihrt.'>* Bei den Renovationsarbeiten von 1922 kam auf
der Nordseite des Chores die vermauerte Tiire zum Vorschein.

120 StASO, Ratsmanuale, 17. Dezember 1621, S. 755.

121 StASO, Ratsmanuale, 18. Dezember 1621, S. 758.

122 BiA, A 1668, Schreiben des Guardians an die gniddigen Herren, 30. Oktober 1626.

123 BiA, Schreiben des Guardians (wie Anm. 122): «(...) und dass doch unsere Con-
stitutiones su excommunicatione starck da hin halten, (...) auch so gar kein Weibes
person einigen tritt in den Criitzgang solle setzen (...). (...) konnte man solche
Clausur nit halten, miissten wir alzeit in Excommunicatione verbleiben, und in
grosser gefahr der seelen stecken.»

124 StASO, Ratsmanuale, 17. Mirz 1634, S. 129: «Die Buwherren sollent sechen, ob
etwas Im Chloster, wylen der Ambassador khommen soll, zu verenderen.» — dass.,
27. Mirz 1634: «Der Gang in die Barfuosserkilchen, so gut befunden wordenn,
soll gemacht werden, mit verhoffen der Herr Ambassador werde sy darmit verg-
niiegen, wo nit solle Ime der alt gang offen stehn.» — dass., 3. April 1634: Es soll
mit Pater Guardian gesprochen werden und «mit der vorhabenden Porten stillge-
stehen bis Herr Ambassador angelanget.» — dass., 6. April 1634: «Es soll mit Herrn
Pater Guardian geredt werden, dz er den alten Ingang In Criitzgang Herrn Ambas-
sadoren nit wolle versagen (...).» — dass., 13. April 1634: Schultheiss von Roll

120



Die Ambassadoren-Loge im Chor (1665/66)

Geriichte, die von einer Ambassadorenloge zu erzahlen wussten,
gaben 1981 Anlass zu entsprechenden Bauuntersuchungen an der
Nordwand des Chores. Sie forderten jedoch nichts zu Tage, was den
Erwartungen entsprochen hitte: Es gab keine Galerie und keinen
Balkon. Stattdesen wurden zwei Fenster mit direktem Blick auf den
Hochaltar entdeckt. Die nun aufgefundenen Quellen belegen, dass es
sich dabei um die fraglichen Ambassadorenlogen handelte.

Im Oktober 1665 bat der Stadtrat den Provinzial des Ordens, Pater
Bonaventura, um die Genehmigung, ein Fenster in die ndrdliche
Chorwand einbrechen zu diirfen.' Die Anfrage erfolgte im Auftrag
des Botschafters. Die «gnddigen Herren» versuchten dem Provinzial
die Vorteile einer solchen Einrichtung schmackhaft zu machen: «All-
dieweilen hierdurch weder dem Gottesdienst noch des Ordens vdittern
innig sonderbares nachdencken (...) ungelegenheit zugezogen, vill-
mehr Ihnen unnd der Kirchen hirvoriger Unruhe halber verschonet,
unnd die Clausur besser alls vor disem beschechen, observiert
wirt».1?6 Aus einem Zeremoniale des 18. Jahrhunderts geht allerdings
hervor, dass der Ambassador den Chor der Kirche auch nach der Aus-
fiihrung der Loge betrat.'?’

Dem Schreiben gemiss war das Fenster schon einige Jahre zuvor
geplant gewesen, aber unterlassen worden, weil man es als zu auf-
wendig betrachtet hatte. Es wurde vom Provinzialkapital unter der
Voraussetzung genehmigt, dass der Botschafter die ausstehenden
Zinsen an das Kloster zahle und der Stadtrat weiterhin den gerade im
Bau befindlichen Konvent unterstiitze.!?® Ausgefiihrt wurde die Loge

berichtet «was by Herrn Ambassadoren (...) verrichtet worden, sonderlich (...) der
niiwen Pforten in die Kilch zuo Barfuossen da sie sich verglichen, d[a]z Herr
Ambassador noch ein gang so der Patribus gsin, verwilliget.» — StASO, Seckel-
meisterrechnungen, 27. Juli 1634, S. 86: «Victor Christen von dem Diirgestell und
tritten zuo H.Ambassadoren Zugang in die Barfuoser Kilchen zalt 10 [Ib.].»

125 BiA, A 1669, Schreiben des Stadtrats und Schultheiss von Solothurn an den Pro-
vinzial des Franziskanerordens, 3. Oktober 1665. — Vgl. auch StASO, Copien der
Missiven und Concepten, 1665, Bd. 86, S. 379.

126 BiA, Schreiben an den Provinzial (wie Anm. 125): «(...) damit sie [die Gesandt-
schaft] weder den Chor noch die Kirchen betreten, sonders dem hl. Messopfer
unnd anderen Tagszeiten beywohnen unnd von dannen zusehen mochten, ein Fen-
ster in der Maur gegen den hochen Altar bereits vor etlichen Jahren und diesmahl
von neiiwem begehrt, so aber biss dahin von seiner Ursach und Erheblikeit wegen
underbliben und biss uf gegenwertige Zeit verschoben worden (...).»

127 vgl. S. 124 ff.

128 StASO, Franziskaner, Bd. 169, Schreiben des Provinzials des Franziskanerordens
an die Rite und gnidigen Herren der Stadt Solothurn, 15. Oktober 1665.

121



Innenseite der Nordwand des Chores: Rechts unten befindet sich die zugemauerte
Offnung der Ambassadorenloge von 1665/66. Rechts oben ist eine weitere Loge aus-
zumachen, die nach dem Neubau des Ambassadorenhofes von 1717-1724 einge-
richtet worden sein diirfte. Links ist der profilierte Rahmen eines gotischen Kranken-
fensters zu erkennen (Befunde der Bauuntersuchung von 1981, Zustand 1992).

vom Maurermeister «Balthasar», der 1666 «wegen der durchgebro-
chenen Thiir, pfenster undt uffgefiierten Muren im Franzosen Closter
und Kirchen der Viitteren Franciscaneren zalt (...)»"'* wurde. Bei den
Bauuntersuchungen von 1981 kamen an der Nordwand des Chores
zwei Fenster zum Vorschein. Das untere entspricht den Ausfiihrungs-
vorschriften, die der Provinzial seiner Genehmigung beigefligt hatte:
«nicht gerad, sondern (...) gegen den Altar (...), wie bejligender
abriss mit sich bringt, vier schue breit, drey hoch, mit einem eisernen
gdtter wohl verwahret (...).»"3° Spuren des eisernen Gitters sind noch
vorhanden.

Die obere Loge befindet sich etwas westlicher. Moglicherweise ist
sie jiinger und entstand im 18. Jahrhundert gleichzeitig mit dem Beer-

129 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1666, fol. 25v.
130 StASO, Franziskaner, Bd. 169, Schreiben des Provinzialkapitels an die gniddigen
Herren und den Rat, 15. Oktober 1665.

122



s Wl <

ILLUMINATION <5 ETDECORAT

S 1 Ty i ', ~ : 8
cuitens - Soleare lo-26 « Aoust 1>=5 . daws for B Covr e /s Kot dos fom Civerllence /%vw. steter
A > / fte ! 4 L i . .
,f?//iryzfot:zé' 7 5/;/;/;{@@.‘.. ;ﬁfz&.y{tméf/cfé‘ « e+ B Haperte tres Areleis, e ff//’fefd é'{??(r‘(fﬂ/ln(’f :
Henreneocllesment o Theerser entoe £ f;@w,lf( 2 Conbvine e France of b Aeurendte /(/'/%rf - 7}4471{;«# it
.

Sieiuel ey R e i3

Laurent Louis Midart, Festarchitektur im Ambassadorenhof anlisslich der Biindnis-
beschwdérung von 1777. Rechts ist zwischen dem Westfliigel des zweiten Ambassa-
dorenhofes (1717-1724) und dem Chor der Franziskanerkirche der Verbindungsbau
erkennbar, durch den man zur Ambassadorenloge gelangen konnte (Radierung,
Kunstmuseum Solothurn).

schen Ambassadorenhof. Laut zeitgendssischen Berichten konnte der
Gesandte direkt von seinen Gemichern aus in die Logen gelangen.'!

Beide Fenster waren von einem kleinen Verbindungsbau aus
erreichbar, der sich zwischen dem Chor der Kirche und dem West-
fliigel des Ambassadorenhofes befand. Er entstand wohl gleichzeitig
mit den Logen und ist mit den «uffgefiierten Muren» in der erwihnten
Notiz des Seckelmeisters angesprochen. Auf einem Stich von Midart
aus dem Jahre 1779 ist er in der Ausformung des 18. Jahrhunderts
sichtbar. Vom Verbindungsbau aus wurde 1665 eine noch vorhandene
Tiire in den Kreuzgang des Klosters (heutige Sakristei) eingerichtet.
Dadurch konnten die Monche in ihren Garten siidostlich des Chores

B Vgl. Edward Gibbon, Journal, in: Paul Ludwig Feser, Reisen im schonen alten
Solothurnerland, Bilder und Berichte aus sechs Jahrhunderten, Solothurn 1989,
S.45

123



gelangen. 1666 forderte die franzdsische Gesandtschaft einen
Schliissel zu dieser Tiire, der ihr aber vom Guardian verweigert
wurde. '

Dank der Loge war die Franziskanerkirche dem Gesandten wie eine
Hauskapelle jederzeit verfiigbar. Er konnte sie inkognito besuchen.
Eine dhnliche Anlage aus dem 16. Jahrhundert ist uns im Escorial
bekannt. Dort konnte der Konig vom Bett aus durch ein Fenster direkt
auf den Hochaltar blicken.'** Der sinnenfreudige danische Monarch
Christian IV. liess sich im 17. Jahrhundert eine Loge in seiner Schloss-
kirche auf Kronborg in Helsingor einrichten. Sie war mit derart dicken
Gittern versehen, dass niemand sehen konnte, wie sich der Konig
wihrend den Messen mit umfangreichen Menues verpflegen liess. Ob
der Botschafter den Absichten des frommen spanischen oder denje-
nigen des lebensfreudigen dénischen Konigs nacheiferte?

Theatralische Zeremonien: Der Ambassador wohnt dem Gottesdienst
bei den Franziskanern bei

Ein Zeremoniale der franzosischen Botschaft aus dem 18. Jahrhun-
dert enthélt strenge Verhaltensvorschriften fiir feierliche Anlisse.
Geregelt wird darin auch der Besuch des Gottesdienstes. Je nach
Anlass sass der Gesandte mit seinem Gefolge bei den Biirgern im
Schiff, bei den Monchen im Chor oder er verbarg sich in der Loge.
Einige Beispiele sollen dies vor Augen fiihren.

Am Fest der drei Konige schreibt das Buch dem Botschafter vor,
ohne grosse vorausgehende Empfinge am Gottesdienst teilzu-
nehmen.!3* Der Zeitpunkt der Messe wird von ihm selbst am Vortag
bestimmt. Er betritt mit seinem Gefolge den Chor, «qui est censée sa
chapelle» (!), direkt vom Ambassadorenhof aus. Wihrend des Gottes-
dienstes verwendet er einen Gebetsstuhl, der mit einem «tapis de
velours cramois avec carreau» geschmiickt ist, und einen gepolsterten
Stuhl. Sein Gefolge nimmt im Chorgestiihl Platz.!3> Falls der Ambas-
sador verheiratet ist, hat seine Gattin ebenfalls Anspruch auf einen

132 StASO, Ratsmanuale, 6. August 1666, S. 534: Der «Resident» verlangt «(...)
einen Schliissel zu der neiiwen Porten von dem P. Guardiano zu Parfiiesseren,
(...).» Ihm wird «aber wegen auferlegter Clausur dieses nicht zugesagt.»

133 Vgl. Braunfels (wie Anm. 1/7), S. 226 {f.

134 ZBS, S II 27, Essai de Cérémonial pour I’Ambassade du Roy en Suisse, franzosi-
sches Manuskript aus der Mitte des 18. Jahrhunderts, publiziert in: Ein hand-
schriftliches Ceremonial fiir die franzdsischen Ambassadoren in Solothurn, hrsg.
von F. A. Zetter-Collin, Solothurn 1913, S. 8 ff. — Die Quellennachweise beziehen
sich jeweils auf die gedruckte Ausgabe: Essai de Cérémonial, S. 12.

135 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.

124



Betschemel und die Ehrenbezeugungen der Geistlichen.!’¢ Diese
Gewohnheit geht auf die erste Hilfte des 17. Jahrhunderts zuriick, als
der Frau des Botschafters vom Stadtrat erstmals ein Stuhl im Chor
bewilligt wurde.'*” Nach dem Einzug des Ambassadors betritt der
Guardian, gefolgt von seinem Diakon, dem Subdiakon und vier Mes-
sedienern von der Sakristei aus (damals im Siiden) den Chor. Sie
wenden sich dem Ambassadoren zu und verneigen sich. Dieser kniet
auf seinen Gebetsstuhl nieder und erwidert die Begriissung der Geist-
lichen mit einem Neigen seines Kopfes.!*® Nach dem Offertorium ver-
ldsst der Diakon den Altar und stellt sich mit dem Weihrauchfass in
der Hand vor den Gesandten. Der Diakon verbeut sich und «I’Ambas-
sadeur, qui est assis ou a genoux, se leve gravement, regardent ce
diacre.» Der Diakon berduchert den Botschafter dreimal und zollt ihm
am Schluss der Zeremonie mit einer Verbeugung seinen Respekt.!*
Vor dem Agnus Dei wird dem Gesandten eine Reliquie gebracht, die
er kniend kiissen muss. Zum Abschluss der Dreikonigstags-Messe
wird das «Domine salvum fac Regem» gesungen und vom Priester das
«Oremus» rezitiert, in dem er auch fiir den «Ludovicus Rex Noster»
betet. Darauf verbeugen sich die Geistlichen vor dem Altar und ver-
neigen sich vor dem Botschafter. Dieser kniet nieder und neigt seinen
Kopf.'% Der Botschafter soll sich nun nach den Notablen der Stadt
umsehen, die am Gottesdienst teilgenommen haben und mit ihnen die
Kirche verlassen. Wenn er Lust hat, soll er sie zum Dinieren ein-
laden.'#!

Die hier beschriebene Zeremonie war eine der einfacheren. Das
Buch beschreibt weit kompliziertere Anlisse, bei denen die Gefolg-
schaft in bestimmter Reihenfolge auf vorgeschriebene Art und Weise
die Kirche betreten musste.'4> Nichts wurde dem Zufall iiberlassen.
Bis zu Ostern gab es nach dem Dreikénigsfest kaum Gottesdienste mit
vorgeschriebenen Zeremonien.'#?

Am Aschermittwoch besuchte der Ambassador die Gottesdienste in
drei verschiedenen Klostern: In der Jesuitenkirche sass er auf einer
Tribline im Chor, bei den Franziskanern verwendete er den Gebets-
schemel und bei den Kapuzinern sass er im Chor, seine Gattin aber im

136 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.

137 StASO, Ratsmanuale, 1634, S. 355.

138 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.

139 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.

140 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.

141 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.

142 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 16 f. und S. 19.
143 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.

125



Schiff. Am Morgen des Griindonnerstags war die Gesandtschaft bei
den Franziskanern «dans la tribune» (gemeint ist wohl die Loge). Am
Karfreitag sass der Ambassador im Kirchenschiff, am Samstagmorgen
wieder in der Loge.!'** An Ostern sollte er sich zur hl. Kommunion in
die Gemeindekirche St.Ursen begeben. Falls er es vorzog bei den
Franziskanern zu kommunizieren, musste er sich bei thnen anmelden:
«cette demande ne tire point en conséquence, parce qu’on sait que
[’Ambassadeur est en droit de faire ses pdques aux Cordeliers, o est
sa chapelle (...).» Er sollte dabei auf jeden Prunk verzichten und dem
Gottesdienst vom Schiff aus beiwohnen. !4

Einer der feierlichsten Anlidsse war der St. Ludwigstag
(25. August), der jeweils am néchstfolgenden Sonntag bei den Fran-
ziskanern begangen wurde. Der Ambassador nahm am Gottesdienst
auf seinem Gebetsschemel im Chor teil. Die Notablen der Stadt sassen
im Gestiihl. Nach dem Ende der Messe mussten die Offiziere der
Gesandtschaft die Kirche «par la porte intérieur du Cloitre» (die Tiire
zum Kreuzgang) vor dem Botschafter verlassen und ihn im Hof (der
Ambassade?) erwarten. Der Gesandte begab sich mit den Gnidigen
Herren konversierend und von den Riten der Stadt gefolgt «par la
porte auprés du sanctuaire» (die Tiire in den Hof der Ambassade).
Auf diese Weise mussten die franzosischen Offiziere nicht die Solo-
thurner «Messieurs» kreuzen!'4¢

Zwar stammt die Beschreibung der Zeremonien aus der Mitte des
18. Jahrhunderts, doch diirfen wir davon ausgehen, dass sie sich
bereits im 17. Jahrhundert herausgebildet hatten. Manche Zeremonien
mogen im 18. Jahrhundert strenger gewesen sein als in der ersten
Hilfte des 17. Jahrhunderts. Ihr Vorbild war das Hofzeremoniell des
franzosischen Sonnenkonigs. So wie er gleich einer Sonne im Planeten-
system der Mittelpunkt der gesellschaftlichen Hierarchien und des
gesamten Landes war, wollte der Botschafter als sein Stellvertreter im
Zentrum des sozialen Lebens in Solothurn stehen. In die Zeremonien
wurde die gesamte gesellschaftliche Umgebung eingebunden: das
Gefolge der Gesandtschaft, die Notablen der Stadt und die Geistli-
chen. Die beiden letzteren wurden zu Statisten in einem «Theater-
stiick», dessen Hauptrolle vom Ambassador gespielt wurde. Der Bot-
schafter fiihrte Regie. Das Kirchengebdude diente mit all seinen
Moglichkeiten fiir wirkungsvolle Auftritte als Biihne. Die Franzis-

144 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.
143 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 15.
146 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 21.

126



kaner unterwarfen sich dem Willen des Ambassadors. Die in den
Zeremonien enthaltenen Respektsbezeugungen der Franziskaner
gegeniiber dem Gesandten sind zweideutig: Vom Botschafter konnte
die Verbeugung des Diakons als Ehrenbezeugung aufgefasst werden.
Der Diakon hatte die Moglichkeit, sie als ein Zeichen zum Beginn der
folgenden Zeremonie zu verstehen. Wenn der Ambassador dem
Diakon gegeniiber den Kopf neigte, konnte er die Geste als Gruss
interpretieren. Dem Diakon blieb es offen, sie als Zeichen der Unter-
werfung unter die Vormacht der Kirche zu deuten. Das diplomatische
Gleichgewicht wurde gewahrt. Dennoch stand bei den wichtigsten
Kirchenfesten der Botschafter im Zentrum. Heiligenfeste, welche mit
dem franzosischen Konigshaus in Verbindung standen, wurden beson-
ders feierlich begangen. Die Zeremonien sind ein Abbild der Abhén-
gigkeit der Franziskaner vom franzosischen Ambassador und vom
Verhiltnis der Stadt zur «allerchristlichsten Majestét» Europas.

127



	Die Blütezeit des Konventes : das Franziskanerkloster im 17. Jahrhundert

