
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 66 (1993)

Artikel: Die Franziskanerkirche und das Franziskanerkloster in Solothurn 1280-
1992 : Kunst- und Baugeschichte der Franziskanerkirche, des Konvents
und des Ambassadorenhofes

Autor: Schneller, Daniel

Kapitel: IV: Die Blütezeit des Konventes : das Franziskanerkloster im 17.
Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV DIE BLÜTEZEIT DES KONVENTES

Das Franziskanerkloster im 17. Jahrhundert

«Der Barock sucht weniger das Überzeugende,

als das durch Wucht und
Überschwang Überwältigende, er ist der
Ausdruck von Kollektivitäten, von autoritärer
Macht (...)» Peter Meyer

1. Das Franziskanerkloster als kultureller Mittelpunkt Solothurns

Während des 17. Jahrhunderts stand das Kloster der Minderbrüder
im Mittelpunkt des kulturellen und politischen Lebens der Stadt. Der
Einfluss der französischen Gesandtschaft wrude in dieser Zeit prägend
für die Entwicklung des Klosters. Die Stiftungen der Franzosen
bestimmten die künstlerische Ausschmückung der Kirche. Der
Ambassador sprach vom Chor der Kirche als von «sa chapelle» und
einige der Gesandten liessen sich im Kloster begraben. An wichtigen
Festtagen nahmen sie an den Gottesdiensten teil und standen im
Mittelpunkt der Liturgie. Die «allerchristlichste Majestät Europas» wurde
gepriesen und gefeiert. Im Baumgarten des Klosters wurde für den
Botschafter eine neue Residenz gebaut, ein vornehmer französischer
«palace» mit «cour d'honneur». Vergeblich versuchten die Mönche
ihren Anspruch auf das ganze Kloster durchzusetzen. Sie wussten die
Situation aber auch zu nutzen: Man liess sich gerne mit kostbaren
Geschenken und Stiftungen besänftigen. Französisches Selbstbewusstsein

und Eleganz zogen nicht nur die Solothurner Patrizier, welche für
die Franzosen «Provinzler» waren, sondern auch die Mönche in ihren
Bann.

Wiederum offenbart sich die enge Schicksalsverknüpfung
zwischen der städtischen Gemeinschaft und dem Barfüsserkloster. Mit
der Blüte des Stadtstaates im 17. Jahrhundert welche auch der Allianz
mit Frankreich zu verdanken war, entfaltete sich im Franziskanerkloster

entgegen den Ordensgeboten von Demut und Armut eine Stätte
der Gelehrsamkeit und Kunst. Unter Guardian Johannes a Musis
(«Ungelert», 1635-58) wurde - trotz seines Beinamens - die Kirche
vollständig barockisiert. Sein Nachfolger Eustachius Wey (1658-65)

81



nahm sich grosse Bauaufgaben vor: die Antoniuskapelle und das

grosse noch bestehende Konventgebäude. Die Zahl der Mönche, die
nach der Reformation noch kümmerlich gewesen war, nahm zu. Dennoch

wurde eine volle Entfaltung des Klosters verhindert, da es sich
nicht nach Osten ausdehnen konnte.

Die Kirche war damals eine der schönsten und am reichsten
ausgestatteten in Solothurn. Die bekanntesten Künstler aus der Stadt und

von auswärts arbeiteten in der Kirche und brachten wunderbare
Schöpfungen hervor: darunter Caspar Beutlers Malereien im Chor,
den von Ludwig XIV gestifteten Hochaltar, der mit einem Bild Karl
Stauders ausgeschmückte Schiffleutenaltar und die Antoniuskapelle.
Die Kirche erstrahlte in warmen und lichten Farben, wovon die neulich

entdeckten Fresken eine schwache aber eindrucksvolle Ahnung
vermitteln. Gold schimmerte zwischen der Farbenpracht hindurch und
liess die Kirche zum Abbild des «himmlischen Jerusalems» werden.
Reich verzierte und pompöse Altäre entfalteten ihre Kraft und Majestät,

um den Gläubigen in ehrfurchtsvollen Gefühlen zum Gebet zu
bewegen. Welche ein feierlich-vornehmer Raum für die Gottesdienste
des Abgesandten der «allerchristlichsten Majestät» Europas! Der
Reichtum der Patrizier und des französischen Hofes warf seinen
Glanz über das Innere der Kirche. Es war, wie wenn sich die Strahlen
des Sonnenkönigs im Gold der Altäre brechen und alles in ihren Bann
werfen würden. Die Mönche schienen nicht mehr Gott, sondern ihn,
den Sonnenkönig, den «rex noster», anzubeten. Franziskus von Assisi
hätte wohl kaum erraten, dass hier der von ihm gegründete Orden
wirkte. Einzig das Äussere der Kirche zeigte nach wie vor das

demütige und bescheidene Bettlergewand aus spätgotischer Zeit.
Innerhalb der Klostermauern waren die Mönche der Bildung und

Kunst zugetan, obwohl Franziskus nutzlose Wissensanhäufung als

hochmütig verurteilt hatte. Allerdings hatten die Franziskaner schon
im 13. Jahrhundert die Nähe der Universitäten gesucht.1 Die Schulen
der «Bettelmönche» bildeten zunächst nur die eigenen Novizen aus.
Solothurner Fibeln, welche dem Unterricht zu Grunde lagen, haben
sich erhalten und sind heute im Besitz der Zentralbibliothek. Sie
enthalten ausführliche Kapitel zur Theologie und Mystik sowie einen
Anhang mit der Biographie des Ordensgründers, Franziskus von
Assisi.2 Erst um 1700 teilten sich die Franziskaner mit den Jesuiten in
den öffentlichen Unterricht von Theologie und Philosophie. Die

1 Vgl. Schenkluhn (wie Anm. 11/12), S. 46 ff.
2 ZBS, S. 174-185, Diarien von Novizen aus dem 17. oder frühen 18. Jahrhundert.

82



Altarbild mit Maria und Christuskind aus der Franziskanerkirche. Es gehört zu den
Überresten der prachtvollen barocken Ausstattung der Kirche im 17. Jahrhundert.

83



Lehrer wurden vom Rat der Stadt bezahlt.3 1718 wurde der Versuch
abgebrochen und der öffentliche Unterricht allein von den Jesuiten
gehalten.4 Die franziskanischen Schulen waren wieder den Novizen
vorbehalten. Aus dem 18. Jahrhundert haben sich einige theologische
Thesen von Abgängern der Schule mit prachtvollen Titelblättern
erhalten.5

Unter den Mönchen waren begabte Musiker und Komponisten. So
schrieb der Vikar Pater Suevus Faelicianus 1645 eine Messe für «quatuor

et quinque vocum, adiuncto choro, sive ripieni, ut vocant, tarn
vocali, quam instrumentali pro beneplacitu», die er den «gnädigen
Herren» zueignete. Gedruckt wurde sie mit Unterstützung der Stadt
bei Michael Wagner in Innsbruck. Leider sind von ihr nurmehr zwei
Stimmen erhalten, welche sich in der Musiksammlung der Bayerischen

Staatsbibliothek in München befinden.6
Das von Demut, Armut und Bescheidenheit erfüllte Leben des

Bettelordens gehörte der Vergangenheit an. Auch der Küchenzettel des

Klosters spiegelt ein üppiges und genussreiches Leben im Wohlstand:
Im September 1655 kaufte der Küchenmeister für seine Brüder
beispielsweise Hasen, Rebhühner, Tauben, Rindfleisch, Fisch, Krebse
und Käse - ob neben so viel Fleisch auch Gemüse auf dem Speisezettel

stand, lässt sich aus der Aufstellung nicht ersehen.7

Die Mittelpunktstellung im kulturellen und gesellschaftlichen
Leben Solothurns verloren die Franziskaner indessen allmählich an die
Jesuiten. Das Jesuitenkolleg war 1646 gegründet worden. Zu Beginn
des 18. Jahrhunderts ging die Blütezeit des Franziskanerklosters
seinem Ende entgegen und die Patrizier wie auch der Ambassador
wandten sich nach anfänglicher Skepsis dem schillernden, militanten,
aber geistig sich nach allen Seiten öffnenden Orden des Ignatius von
Loyola zu.8 Ein Weiteres muss im Auge behalten werden: Blickt man
auf die Entwicklung des Klosters mit den Massstäben franziskanischen

Denkens, so muss man die Zeit des 17. Jahrhunderts als dieje-

Vgl. bspw. StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1707, S. 68; 21. November 1711, S.

52; 13. November 1715, S. 53.

Sigrist (wie Anm. 11/13), S. 238.

Vgl. RudolfHenggeler, Schweizerische Thesenblätter, in: Zeitschrift für Kunst und

Archäologie, Bd. 10, 1948, S. 85 und Bd. 21, 1961, S. 220.
Ich danke Herrn Jürg Schläpfer, ZBS, für die Hinweise auf die Sekundärliteratur:
E. Refardt, Historisch-Biographisches Musikerlexikon der Schweiz, Leipzig 1928,
S. 306. - RISM, Répertoire International des Sources Musicales, hrsg. v. d.
Internationalen Gesellschaft für Musikwissenschaft und der Internationalen Vereinigung

der Musikbibliotheken, Musikarchive und Musikdokumentationszentren,
Basel, London, New York 1971 ff, Bd. 8, S. 7193. - Ausserdem StASO,
Seckelmeisterrechnungen, Februar 1645, S. 93.

84



nige der grössten Dekadenz bezeichnen - im eigentlichen Sinne des

Wortes als «Abfall» vom Geist der Lehre von Armut und Demut des

grossen Franziskus von Assisi.

2. Die Franziskanerkirche: Entfaltung künstlerischer Kräfte

a) Die äussere Gestalt der Kirche
Die äussere Gestalt der Kirche blieb im wesentlichen unverändert.

Nach wie vor zeigte sie nach aussen die Gestalt der spätgotischen
Bettlerkirche. Der Baukörper wurde durch den Anbau der Antoniuskapelle

1662 gestaltenreicher. Vielleicht wurden die Spitzbogenfenster
des Kirchenschiffs schon im 17. Jahrhundert mit runden

Abschlüssen versehen und die Masswerke teilweise beseitigt. Die
Vermauerung des östlichen Chorfensters könnte mit der Aufstellung
des von Ludwig XIV Mitte des 17. Jahrhunderts gestifteten Altars
verknüpft sein.

Die Westfassade gibt Rätsel auf: Mit oder ohne Mittelfenster?
Die Westfassade des Kirchenbaues hat im Laufe der Zeit ihr

Gesicht in den Hauptzügen beibehalten, erfuhr aber dennoch einige
Änderungen. Grafs zwischen 1504 und 1515 entstandene Ansicht
zeigt nur ein kleines (Giebel-?)Fenster. Auf dem Holzschnitt nach
Hans Asper von 1548 ist ein grosses Mittelfenster in Spitzbogenform
erkennbar, das die Fassade beherrscht. Bei Schlenrit 1653 fehlt das
Mittelfenster. Nur die zwei seitlichen, zu kleinen «Gucklöchern»
reduzierten Fenster und das Giebelfenster sind erkennbar. So finden
wir die Westfassade auch auf einem Stadtprospekt von Johann Jakob
Bernhart, der den Ratswappenkalender von 1661 ziert, dargestellt.9
Ihm folgte offensichtlich auch Jakob Kolin, der die Ansicht der Stadt
um 1664 auf dem Deckenbild im Refektorium wiedergab.

Merkwürdigerweise finden wir aber aus dem beginnenden 17.
Jahrhundert in den Staatsrechnungen Arbeiten für die Erneuerung des
Fensters «über dem grossen Portal» verzeichnet. 1616 hatte Gregor
Bienckher das Fenster renoviert10 und der Schmied Benedict Gott-

7 StASO, Franziskaner, Bd. 117, Küchenrechnung, September 1655.
8 Vgl. Amiet und Sigrist (wie Anm. HI/73), S. 371 f. - Benno Schubiger, Die

Jesuitenkirche in Solothurn, Geschichte, Bau und Ausstattung der ehemaligen Kollegkirche

und des Jesuitenkollegiums, Solothurn 1987, S. 16 ff.
9 StASO, Stadtprospekt, Stich auf Bernharts Regimentskalender, ca. 1660.

10 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1616, S.72.

85



&*
1 ^#4

^X ^i utr-.
J u-*iÉM1 n

J7_
uniW sla-

3LJI ««W»

M
w tt&,

ï«=» \,^ *texj'
WW.1S

I ÎW S'TFT
Hi *GPL.ihiit ,f|rj

Jfi1 !?»W 7T9

%,^Wi ÏVÏI
Das Franziskanerkloster und der erste Ambassadorenhof im 17. Jahrhundert
(Ausschnitt aus dem Stadtprospekt von Schlenrit nach Küng, 1653).

hardt lieferte das «Eisenwerk».11 Die erhaltenen Formen des
Mittelfensters könnten stilgeschichtlich ins 17. Jahrhundert datiert werden
und somit auf Bienckher zurückgehen: Sie imitieren die gotischen
Formen in frühbarocker Manier. Die drei Fensterbahnen werden von
Rundbögen abgeschlossen und über ihnen sind zwei stark vereinfachte

Fischblasen.
Wie bringen wir die schriftlichen mit den bildlichen Quellen in

Übereinstimmung? Wem sollen wir glauben? Irrten die Maler, sahen
sie nicht allzu «genau» hin? Deuten wir die Schriftstücke falsch? Oder
war das Mittelfenster zwischenzeitlich vermauert? Stammt es etwa
gar nicht aus dem 17. Jahrhundert, sondern von der Renovation in den
1820er Jahren? Solange wir keine weiteren Möglichkeiten haben, die
uns überlieferten Nachrichten zu prüfen, müssen wir die Fragen unbe-

11 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1616, S. 73.

86



m Uli
' ' ' : :

I fi r

«" ¦ 1 '

Das Franziskanerkloster im 17. Jahrhundert (Ausschnitt aus einem fantastischen
Stadtprospekt auf einem Staatskalenderblatt, um 1688?).

antwortet stehenlassen, ohne uns für diese oder jene Lösung zu
entscheiden.

b) Die innere Gestaltung der Kirche: Barockisierung (1645-1650)
Bedeutende Veränderungen wurden im 17. Jahrhundert im Innern

der Kirche vorgenommen. Der Bau muss damals eine prächtige und
farbenfrohe Schöpfung des Frühbarocks gewesen sein. Die Peterskapelle

mag eine schwache Vorstellung der Ausstrahlung vermitteln,
welche der Innenraum der Franziskanerkirche damals besass.

b.a) Der Chor: Die Fresken von Caspar Beutler (1645/46)
Der Chor wurde vollkommen neu gestaltet. 1642 begann man mit

einer Erneuerung des Lettners durch Steinhauer Urs Reinhart.12 Um
1645 wurde der Boden neu belegt.13 Das war das Vorspiel einer
grosszügigen testamentarischen Stiftung des in französischen Diensten
stehenden Oberleutnants Jacob von Mollondin: Er liess den Chor
durch den Maler Jakob Beutler ausmalen.

Am 20. Mai 1645 wurde der Vertrag zwischen der Witwe Mollondins

und Caspar Beutler abgeschlossen.14 Er umreisst die Aufgabe des

StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1643, S. 82.

StASO, Franziskaner, Bd. 155, Ausgaben 1643-1656, S. 69: «Verzeichniss der
Ausgab für Maister Nicl. Matthis Kupfer weg. besetzung des Chors.»
StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 25: «Den 20.May mit dem Mahler M.Caspar
von Münster wegen renovierung des chor ein verding gemacht auf bezahlung des

wohledlen Gn. Herren Jacob von Molondin Königl May zue Franckhreich
bestehen Ob. und Veldmarschhallen (...).» - StASO, Franziskaner, Bd. 171, Vertrag

zwischen Feldmarschall und Oberst Jacob von Mollondin und dem Maler
Caspar Beutler, 20. Mai 1645.

87



Künstlers sehr genau und gibt ein anschauliches Bild von der
Umgestaltung des Chores in der Mitte des 17. Jahrhunderts:

«1. Dass Er M. Caspar das gantze paviment oder däckhen und
daran die brätter graw in grow, die leisten und dar neben beiderseits

einen drey finger breiten strich, weiss, die durchgehenden breitte
ietz grünen Creütz latten aber blau fein sauber nach mahlerischer
kunst erleuchte, die neben leisten aber, die ietz gesagte grüne leisten
beschliessen, sambt auch zwo grosse und vierzehn kleine getrehete
rosen so hie und här an der deckhe versetzt werden sollen, sambt dem

wappen wohlgemelten herren Obersten wass daran von Gold sein
muss, matt vergulden solle.

2. Dass er auch Zierhe und Mahle under dem Thäffer ein schön
breidtes und woll auss geladenes gesimbs.

3. Ferners die siben fänster so in dem gesicht [?] stehend, sambt
den fünff thüren, dreyen Epitaphien, sacra piscina und dem Sacrario,
so es nit geschlissen wird, nach kunst und seiner ardt Cum Emblematibus

graw in graw einfasse.
4. Über dass solle er auch zum vierten den lätner vornen für den

Altar Conform weiss graw und etwass vergult und unden her die
deckhen der obern gleich anstreichen und mahlen.

5. Item dass er auff die Maur mit öhlfarben neünzehen biltnussen
der ienigen heiligen so ihme von P. Guardiano angeben werden, iedes
nach proportion dess lebens Grösse scheine an gehöriger stall und ort
frisch und kunstreiche mahle, und entlich

6. Zu aller dieser arbeyt alle erfordernde Materialia und zu gehör
alss Gold bleyweiss, khreyden, öhlfarben etc. von selbsten über sich
neme erkhauffe und hergebe.»15

Die neue Bemalung verlieh dem Chor eine lichte Stimmung mit
viel Weiss, Grau und Gold in den ornamental-vegetativen
Dekorationsmalereien an der Decke und den Fenstereinfassungen. An der
Decke verkündete stolz das Wappen der Mollondins, wer die Bemalung

gestiftet hatte. Die (roten?) Rosen stachen leuchtend vom hellen
Untergrund der Decke ab. Sie konnten als Emblem der Mollondins
gedeutet werden (als solches sind sie auch am Epitaph der Familie in
der Kirche zu sehen), oder als Symbol der Leiden und der Auferstehung

Jesu Christi. Die Fresken mit den zwölf Aposteln waren
bestimmt in starken Farben und mit viel Erzählfreude, die sich in zahl-

StASO, Vertrag mit Caspar Beutler (wie Anm. 14).

Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 50.
StASO, Vertrag mit Caspar Beutler (wie Anm. 14).
StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 25.
StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 27.

88



losen Details erging, gemalt, wie es für Beutlers Malweise charakteristisch

ist. Leider fanden sich bei den Untersuchungen im Jahre 1981

nur geringe Reste der Dekorationsmalerei:16 Die entdeckten
Blattornamente zeigen Änlichkeiten mit den vegetativen Verzierungen in der
St. Peterskapelle.

Für seine Arbeit wurden Beutler 220 Kronen versprochen. 100
Kronen sollte er auf Vorschuss erhalten, um die notwendigen Materialien

kaufen zu können. Zusätzlich erhielt er fünf Kronen Trinkgeld,
vielleicht als Anerkennung seiner künstlerischen Begabung.17 Beutler
begann mit seiner Arbeit sogleich.18 Wann er sie beendete, ist nicht
klar: Die Zahlungen im Ausgabenbuch der Franziskaner, die
möglicherweise im Auftrag von Frau Mollondin das Geld laufend dem
Künstler überwiesen, gehen bis in den April 1646.19 Vielleicht war das
Werk damals bereits vollendet. Aus einer undatierten Abschlussrechnung

geht hervor, dass Beutler neben den neunzehn im Vertrag
vorgesehenen Heiligenbildern ein weiteres Wandbild mit Ölfarben gemalt
hatte.20

Der Maler Caspar Beutler
Caspar Beutler (um 1600 - nach 1671) stammte aus Säckingen in

Deutschland und war ausserdem Bürger von Beromünster. Er wirkte
zunächst lange in Beromünster (1627-1644?), wo unter anderem das

Deckengemälde Mariae Himmelfahrt in der Stiftssakristei von ihm
stammt. Viele seiner Arbeiten aus dieser Zeit sind verlorengegangen.

Er hatte sich als Meister seines Fachs ausgewiesen, als er 1644 nach
Solothurn kam und der St. Lukas-Bruderschaft beitrat. Vielleicht hatte
man ihn für den Auftrag in der Franziskanerkirche herbeigeholt,
bestimmt war dies aber sein erster Auftrag in Solothurn. Parallel dazu
entstand 1646 im Auftrag des Klosters St.Blasien ein Altarbild. Oft
arbeitete er mit zwei Künstlern zusammen, mit denen er anscheinend
eine Art «Dreigestirn» bildete, und die alle auch in der Franziskanerkirche

künstlerisch tätig gewesen sind: mit dem Solothurner Maler
Moritz Dorner und dem Bildhauer Niklaus Hermann.

Mit der Ausmalung der Franziskanerkirche scheint er sich in
Solothurn einen Namen gemacht zu haben, da er danach zwei weitere
bedeutende Aufträge erhielt: 1649-1651 die Ausmalung von Teilen

BiA, A 1669, Schlussrechnung der Chor-Erneuerungsarbeiten durch Caspar
Beutler, undatiert. - Diese Rechnung enthält ausserdem Ausgaben für einen
Mehrverbrauch an Gold für die Decke, die Erneuerung von Deckenlatten, das Drechseln
der 14 kleinen und zwei grossen Rosen, das Herstellen des Wappen der Mollondins
und das Aufstellen des Gerüstes.

89



des St. Ursenmünsters und 1652 die Neuausstattung der St.
Peterskapelle zusammen mit Hermann und Dorner. Von diesen zahlreichen
Solothurner Arbeiten blieb leider nur das Altarbild in der Peterskapelle

erhalten. Wann Beutler Solothurn verliess, lässt sich nicht
ausmachen. Nach 1660 befand er sich wieder in seiner Heimatstadt
Säckingen.21

Beutler hatte eine genaue Vorstellung von der Aufgabe seiner
Kunst: Seine Zeichnung im Buch der St.Lukas-Bruderschaft zeigt die

Allegorie der Kunst über einer lasterhaften Welt schwebend. Einzig
die Kunst kann das Schlechte der irdischen Welt überwinden und
besiegen: «Kunst hat das Lob, schwebt aller faulkeit ob, auch andern
lästern grob.»22 Beutler glaubte als begnadeter Künstler über das

Gewöhnliche hinauszugehen. Im Franziskaner-Vertrag heisst es, dass

er «frisch und kunstreiche» und «nach kunst und seiner ardt» zu
malen habe. Man behandelte ihn nicht wie einen Handwerker, sondern
mit der Ehrfurcht, die man einem Künstler entgegenbringt, der seinen
unverwechselbaren Stil entwickelt hat.

Beutlers malerische Fähigkeiten hatten gewiss ihre Grenzen:
Schwächen in den Proportionen und Perspektiven auf dem Hochaltarbild

von St.Peter machen das nur allzu deutlich. Seine Stärken lagen
in der Spontaneität des Ausdrucks, der Erzählfreude und dem naiven
Schwung. Das Bild ist voller amüsanter Details, welche vergessen
lassen, dass wir es mit der Darstellung einer Märtyrerszene zu tun
haben. Für die Leiden des gekreuzigten Petrus fehlen Beutler die
künstlerischen Ausdrucksmittel.

Wir können uns die Malereien im Chor der Franziskanerkirche
entsprechend vorstellen: in einem naiven unbekümmerten Stil, schwungvoll,

voller Erzählfreude und einem grossen Detailreichtum sowie in
sehr bunten und grellen Farben gemalt.

21 Zu Caspar Beutler vgl.: Carl Brun, Schweizerisches Künstlerlexikon, Frauenfeld
1905, Bd. 1, S. 121 f. - Max Banholzer, Der Maler Caspar Beutler, in: Jurablätter,
1981, S.61 ff.

22 ZBS, Caspar Beutler. Zeichnung im Bruderschaftsbuch St. Lukas, Bd. 2, S. 23;
Zitat nach: Banholzer (wie Anm. 21), S. 62, Abb. S. 63.

23 StASO. Ausgaben (wie Anm. 13), S. 81.
24 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 39.
25 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 129.
26 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 11. - Zu Hans Aebi, vgl.: StASO, Ratsmanuale,

4. November 1639, S. 657.
27 Erhaltene Beispiele dafür finden sich in Lübeck im Dom und in der St.Aegidien-

kirche.

90



Kleinere Reparaturen im Chor (1649/50): Chor- und Altargitter
Kleinere bauliche Verbesserungen wurden im Chor 1649 nach der

Ausmalung durch Caspar Beutler vorgenommen.23 Erstmals wird in
diesem Jahr ein Chorgitter erwähnt, das neben dem Lettner als
trennendes Element zwischen Volks- und Mönchskirche bestand: Der
Maurer Urs Büttickher flickte die Stufen vor dem Gitter.24 1650 wurde
es von Schlosser Heinrich Gunzinger erneuert.25

Im gleichen Jahr arbeitete der Schreiner Hans Aebi am Altargitter.
Die Ausführung wurde im Vertrag umschrieben: «zwischen die seülen
des Altar gutters lilien, undt zue iedem thürlein eine runde seül

darandd[ie] thürlein ufgehn.»26 Nicht zufällig dürften als Emblem die
Lilien des französischen Königshauses gewählt worden sein: Das
Gitter entstand wahrscheinlich anlässlich der Stiftung des Hauptaltars
durch Ludwig XIV

b.b) Der Lettner: Holzbrüstung eines unbekannten Meisters
(um 1645?)

Aus der Zeit der grossen Erneuerung um 1645 stammen wohl auch
die reich geschnitzten Holztafeln, die sich heute teils im Kunstmuseum

Solothurn und teils im Besitz der christkatholischen Kirchgemeinde

befinden. Ziemlich sicher hatten sie als Brüstung für den

Lettner gedient. Hölzerne Brüstungen oder gar ganze Lettner aus Holz
sind schon in der Gotik nichts Ungewöhnliches.27

Auch weist die originale Rahmung der drei Tafeln, die im Besitz
der Kirchgemeinde sind, mit den Pilastern und dem oberen Abschluss
in der Art eines verkröpften Gesimses auf einen entsprechenden
Gebrauch hin. Leider gibt es im reichen Quellenmaterial zum Umbau

fr r^S

* ^

Teil der Brüstung vom ehemaligen Lettner um 1645 Die Figuren in der Mitte
zeigen von links nach rechts: Petrus, Paulus und Anna selbdritt (Im Besitz der
christkatholischen Kirche).

91



Einzelnes Feld der
Brüstung vom
ehemaligen Lettner
In der Nische ist Anna
selbdritt dargestellt.

n. '*%•1»*^
**

W> 0^

der Kirche im 17. Jahrhundert keinen Hinweis auf die Entstehung der
Holztafeln. Vielleicht hat sie Niklaus Hermann geschaffen, der auch
für andere bildhauerische Arbeiten in der Kirche beigezogen worden
ist. Hermann arbeitete oft mit Caspar Beutler und Moritz Dorner
zusammen, die beide mit den Fresken der Kirche beschäftigt waren.

In die einzelnen Felder der sechzehn Tafeln sind von Muscheln
gezierte Nischen eingelassen, in deren Mitte Figuren von Heiligen
stehen. Unter ihnen sind solche, denen Altäre geweiht waren: Maria,
Anna selbdritt, Antonius, Petrus, Paulus, Sebastian und Christophorus.

Den Ordensgründer finden wir neben Jakobus (das Kloster
war am Tag des hl. Jakobus gegründet worden!), Franz-Xaver,
Stephan, Andreas sowie einigen nicht näher identifizierbaren Bischöfen.
Alle Bildnisse sind sehr fein geschnitzt und präsentieren sich in
bewegten Stellungen, so dass man zuweilen glaubt, sie seien lebendig.
Oberhalb jeder Nische wacht ein Engelskopf über den Heiligen. Jedes

Engelsgesicht stellt eine eigene Individualität dar mit grimassenartig
lachendem Gesicht. Die Flügel gehen in reich geschnitzte, wuchernd
vegetative Ornamentik über, die sich schwungvoll seitlich um die

92



Nischen legt. Metamorphotisch entwickelt sich eine Form aus der
anderen. Unwillkürlich denkt man an die Portale norwegischer
Stabkirchen. Unter den Nischen wächst das wilde Pflanzengeschlinge aus
Blattmasken heraus. Jede von ihnen ist anders gestaltet. Es kann kein
Zweifel bestehen, dass hinter diesem Werk eine grosse Künstlerpersönlichkeit

steht.
Das Schicksal, welches die Tafeln erlitten, ist ihrem Wert nicht

angemessen: Zu Beginn unseres Jahrhunderts gelangten dreizehn
Tafeln auf verschlungenen Pfaden ins Kunstmuseum und dienen dort
seither als Brüstung. Wahrscheinlich geschah die Versetzung auf
Anlass des damaligen Konservators, des Architekten Edgar Schlatter,
der auch Mitglied der christkatholischen Gemeinde war. Drei weitere
Tafeln waren auf einen Kasten als Aufsatz montiert worden, der auf
ebenso verschlugenen Pfaden in die Einsiedelei St. Verena gelangte.
Heute sind sie im Besitz der christkatholischen Kirche.

b.c) Das Schiff: Fresken von Moritz Dorner und dem

«Burgunder Maler» (1647/48)
Nach der Erneuerung des Chores schritt das Kloster zur Neugestaltung

des Kirchenschiffes. Bereits 1634 wurden Malerarbeiten ausgeführt.

Ein Gerüst wurde in der Kirche aufgestellt, damit sie «ordentlich

khönne gemahlet werden.»2*
1647/48 wurden Fresken vom Solothurner Moritz Dorner und

einem Burgunder Maler angefertigt. Dorners Aufgabe geht aus den
erhaltenen Quellen nicht hervor. Wir wissen nur, dass er vom Sommer
1647 bis zum April 1648 in der Kirche beschäftigt war.29

Genauer informiert sind wir über die Tätigkeit des «Burgunder
Malers», der 1648 in den Akten des Klosters erstmals auftaucht.30
Leider wird nirgends sein Name erwähnt. Hat zu dieser Zeit ein
«Burgunder Maler» in Solothurn anderswo Spuren hinterlassen? Im
Ratsmanuale finden wir 1647 einen Prozess zwischen den beiden
Franzosen Gerard Voisin de Grez en Bourgogne und Cleriac
d'Angein.31 Da wir nicht wissen, ob d'Angein Burgunder und ob
Gerard Voisin de Grez Maler war, können wir keinen der beiden mit
dem «Burgunder Maler» identifizieren. Möglicherweise hielten sich

StASO, Ratsmanuale, 18. November und 30. Dezember 1634, S. 474 und S. 536.

- 1640 baten die Franziskaner den Rat um einen Beitrag für die Renovationen:
StASO, Ratsmanuale, 27. Januar 1640, S. 65.
StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 122 f.
StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 37.
StASO, Ratsmanuale, 4. September 1647, S. 731.

93



Altarbild aus der
Franziskanerkirche,
Mitte 17. Jahrhundert:
Dem jungen Johannes

von Capistrano
erscheint der
hl. Franziskus. Das Bild
könnte vom «Burgunder
Maler» stammen, der
in den Akten des

Klosters erwähnt wird
(Im Besitz der
christkatholischen Kirche).

W9>

••

noch andere französische Künstler in Solothurn auf, denn 1647

klagten die Solothurner Maler Dorner und König gegen die auswärtigen

Maler, die ihnen die Arbeit wegnehmen würden.32
Von den Franziskanern erhielt der Burgunder Maler im Januar 1648

die Aufgabe, 14 Tafelgemälde mit Ölfarben auf Leinwand zu malen.
Die vorgeschriebenen Bildinhalte waren die Passion Christi und 13

Märtyrer des Franziskaner Ordens, darunter der hl. Elzear von Saban
und der hl. Johannes von Capistrano. Ein Altarbild mit der Franziskus-
Vision des hl. Johannes von Capistrano ist erhalten und könnte mit
dem in den Akten erwähnten Gemälde identisch sein. Ausserdem
sollte der Burgunder Maler Dekorationsmalereien anbringen und die
Fenster, den Lettner und die Altäre in Grisaille einfassen. Dafür
wurden ihm 320 Kronen bezahlt, das waren rund 100 Kronen mehr als
Beutler für die Malereien im Chor erhalten hatte.33 Im September

94



VFr
* Ai

y.

A
---•- • ¦ -r, *r

fiPRn-R&.EK'FRI Y.fifi

¦%..:,

Fragmente von Fresken
im Kirchenschiff mit tran
ziskanischen Märtyrern,
Mitte 17. Jahrhundert.
(Rechts: An der Nordwand

oberhalb der
Orgelempore. Oben: An der
Südwand oberhalb der
Orgelempore. Inschrift:
Elzearus. Burgund
Mart|yr|?).

StASO. Ratsmanuale. 13. November 1647, S. 914.
StASO. Ausgaben (wie Anm. 13), S. 37: «Den 19.Jan. 1648 dem Burgunder
Mohler in beysein Hern Frantz Haffneren statschreiber die ausser khürchen so vili
die mauren, fenster und lettner anthrift zue mohlen verdingt volgender gestalt.
1. Dass er 14 stuckh auf thuech zue 10 schueh hoch undt 6 schueh breit darin der

gantzen passion unseres liben Herrn begriffen khunstlich undt gleichfals hüpsch
von Ölfarben mohlen soll auf ied seiten der andern 13 statuen Sanctoris Martyris
nostri ordinis wie hinder der orgell auff einer seiten S.Elzearus auf der andern aber
S.Joannem Capiteanum.
2. Oben von dester her auch beidseits der khirchen weit ausgeladener gesümbs und
die fenster durch undt durch wie auch den Lettner und Altar fein zierlich grau in

grau infassen soll.
Von dieser arbeit aber hat ihme d[as].Gottshauss versprochen an brieffen 300
|Kreuzer] und an gelt 20 [Kreuzer] (...).»

95



1648 wurde ihm ein Franziskus-Zyklus am Lettner übertragen, den er
im Sommer 1649 vollendete.34

Reste der Bemalung aus dem 17. Jahrhundert
Bei Nachforschungen im Jahre 1981 kamen unter der klassizistischen

Gipsverkleidung Fragmente der barocken Bemalung zum
Vorschein.35 Auf der Orgelempore fand man an der Süd- und Nordmauer
gut erhaltene Reste eines Freskenzyklus franziskanischer Heiliger.
Diese tragen Palmenzweige in ihren Händen als Zeichen des Martyriums,

das sie durchlitten. Die Darstellungen überraschen durch ihre
Realisitk. Sie sind von hoher Qualität. Über den Bildern ist ein
Ornamentband in Grisaille mit Blättern erkennbar. Vielleicht sind es
Fragmente der im Vertrag mit dem «Burgunder Maler» erwähnten Darstellungen:

«wie hinder der orgell auff einer seiten S. Elzear auf der
andern aber S. Joannem Capiteanum. » Ein anderer Eintrag im
Ausgabenbuch, der sich auf diese Fresken beziehen könnte, lautet: «Dem
Burgunder Mohler, die heiligen auf der Mauer alles mit
Ölfarben. »36 Der vom Altarbild des Johannes von Capistrano, das wir
dem Burgunder Maler zugeschrieben haben, abweichende Stil, wirft
die Frage auf, wer als Urheber ausserdem in Frage kommt.

Moritz Dorner als Schöpfer der entdeckten Fresken?
Für die qualitätvollen Darstellungen kommt Caspar Beutler als

Maler nicht in Betracht. Als ihr möglicher Schöpfer bleibt nur Moritz
Dorner übrig. Über ihn und sein künstlerisches Schaffen ist aber nur
wenig bekannt, so dass ein Stilvergleich nicht durchführbar ist. 1644

war Dorner der Lukasbruderschaft beigetreten und 1653 wurde er
deren Bruderschaftsmeister. 1647 beklagte er sich beim Rat wegen der
fremden Maler, die den einheimischen die Arbeit wegnehmen
würden.37 War Dorner eifersüchtig auf den Burgunder Maler, der wie
er in der Franziskanerkirche beschäftigt war? Etwa zehn Jahre nach
seiner Tätigkeit bei den Solothurner Minoriten, arbeitete er 1655 in
Mariastein.38

34 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 38: «Ihme wird verdingt S.Francisci
leg[ende]. an den lettnerzue mohlen 11.9bris 1648.»

35 Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 47 ff.
36 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 30.
37 StASO, Ratsmanuale, 26. November 1647, S. 944.
38 Zu Dorner vgl.: Jacob Amiet, Solothurner Kunstbestrebungen vergangener Zeit

und dessen Lukasbruderschaft, Solothurn 1859, S. 17 und 48. - Hugo Dietschi,
Solothurnisches Künstlerlexikon, Manuskript, (Kunstmuseum Olten), S. 139.

96



Das Bildprogramm: eine franziskanische Predigt
Die Volkskirche war mit Fresken und Tafelbildern geschmückt, die

sich inhaltlich auf die Ideale des Franziskanerordens bezogen. Die
Menschen, die sich hier die Predigt anhörten, sollten die Taten des
Ordensstifters und seiner Nachfolger vor Augen haben. Die Legende
des hl. Franziskus befand sich am Lettner an zentraler Stelle. Die
Seitenwände zeigten die Heiligen und Märtyrer, welche sich den Ordensgründer

zum Vorbild genommen hatten. Namentlich werden in den
Quellen nur zwei erwähnt: Elzear von Saban und Johannes von
Capistrano.

Elzear war 1284-1323 Graf von Ariano gewesen und trat dem
dritten Orden bei. Der dritte Orden ist eine franziskanische
Laiengemeinschaft, deren Mitglieder das Leben in der weltlichen Gesellschaft
nicht aufgeben mussten. Der Legende nach soll Elzear Wunder
vollbracht haben. Meist ist er als bärtiger Adliger mit einem Rosenkranz
zu sehen.39

Johannes von Capistrano (1386-1456) war, nachdem ihm der
Legende gemäss im Gefängnis der hl. Franz von Assisi erschienen
war, dem Orden der strikten Observanz beigetreten. Er war als Inquisitor,

Visitator und besonders als Wanderprediger tätig. Seine Reisen
führten ihn in zahlreiche Länder Europas, unter anderem auch in die
Niederlande, nach Deutschland, Österreich, Böhmen, Polen und
Ungarn. Er wurde deshalb «Apostel Europas» genannt. Meist wird er
in einer Franziskanerkutte predigend und mit einer Kreuzfahne in den
Händen gemalt. Seine Heiligsprechung erfolgte 1640.40

b.d) Die Orgel
Eine Orgel war in der Klosterkirche schon im 15. Jahrhundert

vorhanden.41 Im Mai 1659 wurde eine Orgel von Franz Sebald aus Freiburg

(i.Ue.?) überarbeitet.42 Das Rückpositiv sollte auf den «vorderen
Lettner» versetzt werden.43

Lexikon der christlichen Ikonographie (wie Anm. 11/46), Bd. 6, Rom, Freiburg,
Basel und Wien 1974, S. 143.
Lexikon der christlichen Ikonographie (wie Anm. 11/46), Bd. 7, Rom, Freiburg,
Basel und Wien 1974, S. 89 f.

Vgl. Morgenthaler (wie Anm. II/5), S. 224.
BiA, A 1669, Vertrag mit dem Orgelbauer Franz Sebald, 20. Mai 1659.

BiA, A 1669, Änderung des Vertrages mit Orgelbauer Franz Sebald, 27. April
1660.

97



c) Die Erneuerung der Altäre (1646-1654)
Im Zusammenhang mit der Barockisierung des Inneren der Kirche

wurden auch einige der Altäre erneuert.

Ludwig von Roll stiftet den Altar der Webernzunft 1646)
1646 stiftete Ludwig von Roll einen neuen Altar für die Webernzunft.

Das Gehäuse wurde bei Niklaus Hermann in Auftrag gegeben.44
Am 25. Mai 1654 wurde der Altar vom Lausanner Bischof dem
hl.Severus, den Aposteln Petrus und Paulus sowie allen anderen
Aposteln, der hl. Anna, dem hl. Ludwig und der hl.Clara geweiht.45 Dass
der Altar unter anderem dem hl. Ludwig geweiht wurde, dürfte mit
den Beziehungen der Familie von Roll zum französischen Königshaus
zusammenhängen. Als Oberst in französischen Diensten wurde
Ludwig von Roll sogar von Ludwig XIV ausgezeichnet.46 Der hl.
Ludwig erscheint auch in den franziskanischen Legenden. Der
pilgernde König besuchte einst den Bruder Egidio, einen Jünger des hl.
Franziskus.47

Ludwig von Roll war seit 1641 Wohltäter der Franziskaner und
unterstützte die Erneuerung des Kircheninneren seit Beginn der
Arbeiten. 1645 stiftete er bei den Bettelmönchen eine Litanei des
Namens Jesu.48 Nach seinem Tod gab das Kloster Niklaus Hermann
den Auftrag, die Marienfigur vom alten Altar der Webernzunft auf
sein Grab zu stellen.49

Der Holzbildhauer und Altarbauer Niklaus Hermann (1605-?)
stammte aus Beromünster und war wie Beutler zunächst dort beschäftigt,

bevor er 1641 in Luzern auftauchte. Spätestens seit 1647 befand
er sich in Solothurn.50 Wahrscheinlich kam er aber schon 1645 mit
Caspar Beutler in die Stadt, da er bereits in Beromünster mit diesem
zusammengearbeitet hatte. Die beiden Künstler waren zunächst für
die Franziskanerkirche tätig und arbeiteten seit 1652 in der Peterskapelle.51

44 Von Roll-Archiv, Konvolut Nr. 410, Auftrag an Niklaus Hermann, 20. Dezember
1646.

45 AcKg, B.B.1.1, Urkunde zur Einweihung des Altars der Webernzunft, 25. Mai
1654.

46 Ludwig Rochus Schmidlin, Genealogie der Freiherren von Roll, Solothurn 1914, S.

69 f. und S. 108 f.
47 Blütenkranz des heiligen Franziskus von Assisi, 34. Kapitel, in: Thode (wie Anm.

Einleitung/1), S. 721 f.
48 Von Roll-Archiv, Quittung des Guardians für die Stiftung der Litanei, 19. April

1645.
49 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 100.
50 StASO, Ratsmanuale, 10. Juli 1647, S. 585.



Die Reliquien des hl.Anastasius von Salona
1654 wurden die Reliquien des hl. Anastasius, die 1651 nach Solothurn

gelangt waren, von der St. Ursenkirche zu den Barfüssern
überführt. 1652 hatte man bei Niklaus Hermann einen Sarg und ein
Gehäuse bestellt52 - vielleicht für die Gebeine des hl. Anastasius? Der
Schrein für die Reliquien wurde von Moritz Dorner bemalt und
vergoldet.53 Erhalten geblieben ist ein Reliquiar mit Knochen des hl.
Anastasius, das aus späterer Zeit stammt. Aus dem beigefügten Zettel geht
hervor, dass es sich um Reliquien des Anastasius von Salona handelt.
Allerdings gibt es zwei Märtyrer dieses Namens, die aus Salona
stammen.54

Ludwig XIV stiftet einen neuen Choraltar (1655)
Im Juli 1650 wurde der Hauptaltar aus dem 16. Jahrhundert von

Gieng aus dem Chor entfernt und nach Flumenthal gegeben.55 1655
wurde ein neuer Altar durch Johannes von Wattenwyl, Bischof von
Lausanne, eingeweiht. Der Altar war von verschiedenen Spendern
gestiftet worden, hauptsächlich war er aber durch Gelder des französischen

Königs Ludwig XIV ermöglicht worden.56
Über die näheren Umstände der Schenkung, ihren Anlass und ihre

Hintergründe wissen wir noch nichts. Ebenso sind Aussehen und
Künstler unbekannt. Forschungen in Pariser Archiven könnten
darüber Klarheit verschaffen. Erhalten geblieben ist nur das Altarbild.
Ausserdem werden in einem Bittschreiben an Ludwig XV zwei
Figuren und der Tabernakel erwähnt: «(...) les Armes sont en grand au
milieu du maitre-Autel, sur le tabernacle, et dans plusieurs autre
endroits, de même que la Statue du Grand S. Louis en grandeur naturelle,

décorée de Ses ornemens Royaux, placé d'un Côté aussy sur le
maitre Autel, et de l'autre le Bien-heureux et Grand Empereur
Charlemagne prédécesseur De Vôtre Majesté. »51

Möglicherweise hat Ludwig XIV die Stiftung aus Anlass der
Erneuerung des Bündnisses des ewigen Friedens aus der Zeit Franz I.

51 Schweizerisches Künstlerlexikon, Bd. 2, Frauenfeld 1908 (Reprint Nendeln 1982),
S. 46 f.

52 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 132.
53 StASO, Ausgaben (wie Anm. 13), S. 142.
54 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie (wie Anm. 11/46), Bd. 5, Rom, Frei¬

burg, Basel und Wien 1973, S. 133 f.
55 StASO, Seckelmeisterrechnungen, Juli 1650, fol. 46r. - StASO, Ausgaben (wie

Anm. 13), S. 129.
56 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. ill).
57 StASO, Franziskaner, Bd. 169, A Sa Majesté Royale et Très Chrétienne Louis

Quinze, Sire Roy De France et Navarra (Entwurf für ein Bittschreiben), nach 1715.

99



vorgenommen: Solothurn unterzeichnete den Bündnisvertrag am 2.

Juli 1653,58 zwei Jahre vor der Einweihung des Altares und drei Jahre
nach der Entfernung des alten.

Das Altarbild der Himmelfahrt Marias:
Die Gottwerdung des Menschen

Das Hauptaltarbild stellt die Himmelfahrt Marias dar. Die Franziskaner

gehörten zu den grössten Verehrern der Muttergottes und
breiteten den Marienkult im 13. Jahrhundert über ganz Europa aus. Ihre
Kirchen waren der göttlichen Jungfrau geweiht. Die Darstellung der
Himmelfahrt war ein Leitbild für den Gottsuchenden. Der mittelalterlichen

Theologie zufolge war Christus der Mensch gewordene Gott,
während Maria zum Urbild des Gott gewordenen Menschen wurde.

Die Legende der Himmelfahrt Marias sei hier in den Worten Emile
Mâles erzählt: «Die Apostel, die über die Welt zerstreut waren, um das

Evangelium zu predigen, fühlten sich plötzlich durch eine geheimnisvolle

Macht entführt. Sie finden sich alle eine Tages im Zimmer der
Jungfrau versammelt. Maria lag auf dem Bett ausgestreckt, den Tod
erwartend. In der dritten Stunde der Nacht erschien Jesus, von einer
grossen Zahl Engel, Märtyrer und Jungfrauen begleitet. Und während
des Gesangs der Engel entspann sich ein Gespräch zwischen Mutter
und Sohn. Jesus sagte: <Komm, Du Auserwählte, dass ich Dich auf
meinen Thron setze, denn ich habe Deine Schönheit gewollt. > Maria
antwortete: <lch komme, denn es steht von mir geschrieben, dass ich
Deinen Willen erfüllen werde.> Dann entfloh ihre Seele dem Körper
und schwebte in den Armen des Sohnes. Und alle Chöre der Seligen
stiegen wieder empor und trugen die Seele derjenigen, die ihren König
geboren hatte, indem sie sangen: <Wer ist sie, die aus der Wüste
heraufkommt? Sie ist schön über alle Jungfrauen von Jerusalem>.»59

Dieses Ereignis erzählt unser Bild in zwei Hauptteilen: Der obere
zeigt Marias Himmelfahrt, der untere die aufgeregte Menge, welche
Augenzeuge des Geschehens wird. Maria schwebt schwerelos auf
Wolken sitzend in einer dramatischen Lichtbahn, von Engeln
getragen, Christus entgegen. Sie ist im Stadium der höchsten
Verzückung und ergriffen von den hohen Gefühlen, bewusst in das himmlische

Paradies einzugehen. Auf der Erde zurück lässt sie die Apostel,
die ihren Sarg umstehen. Von dem erhabenen Wunder ergriffen,
erheben Einzelne ehrfurchtsvoll ihre Hände und folgen mit ihren

58 StASO, Urkunde, 2. Juli 1653.
59 Emil Mâle, Die Gotik, Kirchliche Kunst des XIII. Jahrhunderts in Frankreich,

Stuttgart und Zürich 1986 (L'art religieux du XIIIe siècle en France, Etude sur
l'iconographie du Moyen Age et sur ses sources d'inspiration, Paris 1898), S. 229.

100



*
là. i

Irr

*1

X

i
Hochaltarbild mit Mariae Himmelfahrt, um 1655. Der Hauptaltar war von Ludwig
XIV. gestiftet worden, dessen Wappen am unteren Rand des Gemäldes erscheint.

101



Peter Paul Rubens.
Himmelfahrt Marias,
1618-1620.
Ein Kupferstich dieses
Gemäldes hatte als

Vorlage für das

Solothurner Hochaltarbild

gedient.
ßr

__

¦

* fit:.....

_wp* "**

-1*

Blicken der Entschwebenden. Am unteren Rande des Gemäldes weist
das Lilien-Wappen der französischen Könige das Bild als Schenkung
des Sonnenkönigs aus.

Die Solothurner Altartafel stellt eine freie seitenverkehrte Kopie
von Rubens zwischen 1618-1620 entstandenem Gemälde für die
Brüsseler Notre Dame de la Chapelle dar. Als Vorlage hatte
wahrscheinlich ein Stich von Paulus Pontius (1603-1658) gedient. Das
Brüsseler Bild dürfte von Rubens Schülern gemalt worden sein und
wurde später vom Meister übergangen.60 Die Ähnlichkeit der Apostel
mit denjenigen auf Raphaels Verklärung Christi verleitete Strohmeier
zur Behauptung, das Solothurner Bild sei ein Werk des italienischen
Meisters!61

Die Kopie besitzt nicht den klaren Aufbau und die Dramatik des

Originals. Während die Madonna auf Rubens Gemälde in einer dra-

102



matischen Aufwärtsbewegung in den Himmel entschwebt, scheint die
Solothurner Maria eher an Ort und Stelle zu verharren. Der Maler
folgt der traditionellen Darstellungsweise, der auch Tizians Venezianer

Assunta verpflichtet ist. Während dort die Menschen den
Himmel, in den Maria entschwebt, zu berühren scheinen, befindet sie
sich auf dem Solothurner Bild in einer den Menschen unerreichbaren
Zone zwischen Himmel und Erde. Die grossartige Wirkung des «Ent-
schwebens» bei Rubens wird durch die theatralisch dramatische
Lichtregie hervorgerufen: Das Licht flutet Maria aus dunklen
Wolkengebilden, die es sieghaft durchbricht, entgegen. Der Himmel öffnet
sich, und vom Lichtglanz umstrahlt streckt Christus seine Arme aus,
um die Mutter willkommen zu heissen. In Solothurn fehlt diese
dramatische Lichtregie. Der Maler beschränkt sich auf die Erscheinung
Christi, der die Mutter mit offenen Armen in Empfang nimmt. Engel
tragen Maria zu ihrem Sohn empor. Bei Rubens sind sie nur ihre
Begleiter. Die Muttergottes erobert den Himmel aus eigener Kraft.

Die innere Bewegung der Zeugen des Geschehens ist bei Rubens
zurückhaltender. Sie sind vom himmlischen Anblick innerlich
berührt. Es ist kein Staunen über ein Unfassliches, als vielmehr das
Bewundern von etwas Erwartetem. Der Kopist dagegen zeigt ein
Erschrecken über etwas Unwahrscheinliches: Wir sehen Menschen,
die ein Ereignis, das einer geistigen Welt angehört, ungläubig und
bestürzt verfolgen.

Das Empfinden und Denken, aus denen heraus die beiden Bilder
gemalt wurden, sind grundverschieden: Rubens malt aus tiefem
inneren Verstehen. Erde und Jenseits werden bei ihm für den kurzen
Augenblick der Himmelfahrt zu einer Einheit verschmolzen. Der
himmlische Lichtstrahl verbindet die Welten für einen Moment. Die
Menschen, welche den Sarg umstehen, werden verklärt vom überirdischen

Licht, zu dem die Jungfrau emporschwebt. Sie wird zur
Mittlerin: Indem sie die Erde verlässt und in das «himmlische Jerusalem»
eingeht, hebt sie einen Teil des materiellen Daseins ins Überirdische

empor und lässt ein Stück des Paradieses gegenwärtig werden. Diese
Verschränkung der gegensätzlichen Sphären findet auf dem Bild des

Kopisten nicht statt. Die Menschen stehen an der Grenze zur geistigen

Heute befindet es sich im Kunstmuseum Düsseldorf. - Vgl. Rudolf Oldenbourg
(Hrsg.). Peter Paul Rubens, Stuttgart und Berlin 1921, S. 193 und S. 463. - Vgl.
auch: Kunst im Kanton Solothurn vom Mittelalter bis Ende 19. Jahrhundert,
Kunstmuseum Solothurn 1981, S. 102 f. Hier noch keine sichere Datierung der
Stiftung, da die Quellen offensichtlich noch nicht bekannt waren.
Strohmeier (wie Anm. 11/47), S. 258.

103



Welt, ohne in sie hineinzublicken. Maria entschwebt in ein Paradies,
das ihnen noch verschlossen ist. Sie vermittelt nicht, sondern geht den
anderen voraus und wird zum Vorbild.

d) Die Antoniuskapelle (1661-1663)

Der Bau der Antoniuskapelle
1661 erhielten die Franziskaner unter Guardian Eustachius Wey

vom Stadtrat die Erlaubnis, eine Kapelle für den hl. Antonius auf dem
Friedhof südlich des Klosters «gleich under der Zunfft zue Schif-
fleüthen, gegen dem steinigen Creütz», zu errichten. Die Bauherren
der Regierung sollten dabei behilflich sein, falls sie benötigt würden.
Als die Brüder ihre Bitte am 28. November vorbrachten, war der Altar
bereits nahezu vollendet.62 Die finanziellen Mittel wurden von den
Patriziern und der Stadt bereitgestellt.63

Unter den Stiftern finden sich die namhaftesten Familien: Schultheiss

Mollondin,64 Stadtschreiber Wagner, Johannes von Roll, Werner
Gugger, Anna Maria Stauder sowie die Besenval, Wallier, Schwaller
und andere.65 Einzelne Bürger und die Schwestern des St. Joseph-Klosters

leisteten wie im Mittelalter Fronarbeit, unter anderem mit
Sandfuhren.66 Die Kapelle war wie die Kirche des 13. und 15. Jahrhunderts
ein Bau der Stadt!

Mit den Maurerarbeiten wurde Meister Hans Ludwig Reinhart
betraut.67 Die ersten Zahlungen an ihn sind im Dezember 1661
verzeichnet. Im April 1662 wurde bereits der Dachstuhl an den Zimmermann

Meister «Urs» vergeben. Im Mai begannen die Maler zu
arbeiten: Wahrscheinlich war der in den Abrechnungen mehrfach
erwähnte «Benedicto» mit ihnen beschäftigt. Im selben Monat wurden
die ersten Schindeln für das Dach bezahlt. Im August deckte man den
Turm der Kapelle. Heute ist nichts mehr von ihm vorhanden, doch ist
er auf einem Stadtprospekt von 1688 zu sehen.68

62 StASO, Ratsmanuale, 28. November 1661, S. 530.
63 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1662, S. 79: «Ebenmässig haben Hoch Erweit

Hr.G. den Ehrwürdigen Vädteren Frantziscaneren zu Ehren dess H.Anthony de
Padua allhier neüw Erbaudte Capell gesteuert 200 [Kreuzer].»

64 Zur Gruft der Familie Mollondin in der Antoniuskapelle vgl. S. 50 f.
65 StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92).
66 StASO, Beilage zu Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92): Pro Sacello S.Antoniy

et eius structura, S. 5 ff.
67 StASO, Beilage zu Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92): Rechnung undt Ver¬

ding der Capellen S.Antoni den Murer betreffendt.
68 StASO, Kalenderblatt eines Staatskalenders um 1688.

104



Die Fensterscheiben zeigten die Wappen der Stifter: bei den
Glasmalereien werden im März und September 1663 «schilte», das heisst
Wappen, erwähnt. Neben Victor Thoman beschäftigte man einen
Glasmaler aus Sursee.69

Der Altar
Von der Innenausstattung der Antoniuskapelle sind nur der Altar

und Reste der Wanddekoration erhalten geblieben. Der Altar war vor

Der Altar der Antoniuskapelle,

um 1661/62.
Das grosse Altarbild
wurde erst in späterer
Zeit
(anfangs 19. Jahrhundert?)
eingefügt. Das Bild
(17. Jahrhundert?)
stammt wahrscheinlich
aus dem Speisesaal des

Konventes.
Ursprünglich befand sich
an seiner Stelle eine

Gruppe von
Holzplastiken.

/t s' \-.0 '"%

P*

4
StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92).

105



der Kapelle begonnen worden. Im April 1662 rechnete man mit dem
Schreinermeister Hans Jost ab. Im Juni begann man, den Altar «zue
zieren». Am 30. Mai holte Frater Euprepio einen Maler in Luzern ab.

Vielleicht handelte es sich um Mauritius Seelig, der von da an in den

Rechnungen aufgeführt wird. Die Beiziehung eines Luzerner Malers
für den Altar geht wohl auf die Initiative von Eustachius Wey zurück,
der 1653-1656 Guardian in Luzern gewesen war. Wilhelm Stäbler
fertigte die Kapitelle an. Im Mai 1663 wurde der Altar vom Bischof von
Lausanne, Jacobus Knab, eingeweiht.70

Der Antoniusaltar muss ein kostbares Kunstwerk gewesen sein: Er
besass geschnitzte, plastische Figuren. Der Kasten, in dem sie standen

Rekonstruktionsversuch
der im Altargehäuse
des Antoniusaltares
entdeckten Dekorationsmalerei

(Rekonstruktion:
Atelier Arn, Lyss).

c-YfiiYfitS>

l!KW >\STHrariOtS8VBBtC< H 111

.il.T.UK.HIUSt l\ IV

Zum Weihedatum vgl. auch:70 StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92).

BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1).
71 Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44). S.U.
72 Vgl. Karl Künstle. Ikonographie der christlichen Kunst, Freiburg i.Br. 1926, Bd. 2,

S. 82.

106



ist heute mit Holzbrettern verschlossen. Auf seinen Innenwänden
haben sich Reste einer Architekturmalerei erhalten.71 Der Altar besitzt
von seinem figürlichen Schmuck nur noch zuoberst ein kleines
Holzrelief. Es zeigt den von Engeln getragenen hl. Franziskus mit den
Wundmalen Christi. Der Stil des Reliefs ist etwas naiv, doch sehr
lebendig. Die Szene gehört ikonographisch zur Predigt des hl. Antonius

auf einer Ordensversammlung in der Provence. Während der Heilige

sprach, soll ihm Franziskus von Assisi erschienen sein. Die
Skulpturen im Altargehäuse zeigten Antonius auf der Versammlung
seines Ordens.72

Die Kirchengeräte für die Kapelle
Für die Kapelle wurden verschiedene Gerätschaften angefertigt: im

Juni 1662 «ein spanisch Creüz mit silber eingefast», im September
von einem Goldschmied eine Lichtampel sowie ein Kelch und im
November Spitzen zu einem Antependium.73

Reste der Wandmalereien
Die Wanddekorationen zeigten Blattbänder, die sich um die Fenster

rankten und den Gewölbegraten entlang wuchsen. Unter den
Konsolen, auf die sich die Rippen aufstützten, waren hölzerne Fruchtbündel

aufgehängt.74 Die Ausmalungen der Antoniuskapelle bildeten
mit der in der übrigen Kirche eine Einheit: Die Fragmente der Verzierungen

in der Kapelle sind verwandt mit den anderen Dekorationsmalereien.

e) Die Umgestaltung der Schiffleutenkapelle (1692-1704)
1692 beschloss das Kloster die Sakristei auf der Südseite der

Kirche zu vergrössern und nach Westen auszudehnen. Für diese

Erweiterung sollte die Schiffleutenkapelle verwendet werden. Im
April 1692 ersuchten die Mönche die Schiffleutenzunft, die Kapelle
ins südliche Seitenschiff zu verlegen. Der Guardian Seraphinus
versicherte, die Zunft werde «ein grosses Werckh gegen Gott undt seine
Heyligen» leisten. Es könnten nach der Verlegung des Altares mehr
Messen gelesen werden als bisher. Ausserdem sei der Altar leichter
zugänglich. Die jetzige Kapelle würde nur selten besucht.75

73 StASO, Liber Elemosynarum (wie Anm. 11/92).
74 Vgl. Keller und Schnarwyler (wie Anm. 11/44), S. 15 ff. - Die hölzernen Fruchtbündel

sind erhalten.
75 BiA, A 1669, Schreiben an die gnädigen Herren und die Zunft zu Schiffleuten,

April 1692. - BiA, A 1669, Schreiben an die gnädigen Herren und die Zunft zu
Schiffleuten, April 1692.

107



Die Zunft erklärte sich mit dem Vorschlag einverstanden. Die
Kapelle wurde im südöstlichen Winkel der Volkskirche, teils unter der
südlichsten Arkade des Lettners, neu angelegt. Sie erstreckte sich «bis
an den Lächtner hinaufund bis an den äusseren Eggen der Saül, allwo
S. Francisci Bildniss steht.»16 Die Kapelle war durch ein Gitter einge-
fasst. In die Südmauer wurde ein Fenster eingebrochen.77 Im Jahre
1704 wurde die Kapelle der Schiffleutenzunft vollendet.78

Der Altar war vollständig erneuert worden. Der Bildhauer Joseph
Fröhlicher hatte das Gehäuse geschaffen. Das Altarbild wurde bei
keinem geringerem als Franz Karl Stauder bestellt. Kerler verfertigte
das Gitter, das mit Ölfarben bemalt wurde. Weitere Aufträge sind für
den Maler Moritz Zoberist verzeichnet.79

Erhalten geblieben ist nicht mehr als das Altarbild von Franz Karl
Stauder. Die obere Bildhälfte zeigt die Krönung Mariens, während
unten die Patrone der Zunft, St.Petrus und St.Nikolaus, als Fürbitter

Franz Karl Stauder,
Altarbild der ehemaligen
Schiffleutenkapelle,
um 1704. Die obere
Hälfte zeigt die Krönung
Mariens, während
unten die Patrone der
Zunft, St. Petrus und
St. Nikolaus, dargestellt
sind.

__

,i

u-,m

e<

fi

tWRP

108



dargestellt sind. St. Nikolaus deutet auf ein in einem wilden Sturm in
Seenot geratenes Schiff, Maria um Hilfe anflehend. Der Maler Franz
Karl Stauder, der Vater des berühmteren Jakob Carl Stauder, war seit
1701 in Solothurn ansässig. In der zweiten Hälfte der 1680er Jahre
hatte er in Konstanz gewirkt, wo er Mitglied der Armee war. Er desertierte

und floh in die Schweiz. Zunächst wohnte er in Oberwil, dann in
Solothurn, wo er dank zahlreichen Aufträgen wohlhabend wurde. Zu
seinen Hauptwerken gehören die 1707-1723 entstandenen sieben
Altarbilder für die Klosterkirche in Rheinau,80 darunter als Hauptaltarbild

die wirkungsvoll inszenierte Himmelfahrt Marias.81

3. Das Konventgebäude: Der Neubau (1663-1668)

Obwohl das Kloster in der Mitte des 17. Jahrhunderts eine künstlerische

und geistige Blütezeit erlebte, wohnten die Mönche immer
noch in dem Ende des 15. Jahrhunderts errichteten Konventbau. Die
Verhältnisse müssen beengend gewesen sein: Die Zahl der Mönche
war gestiegen (sie bewegte sich um die zwanzig). Da der Ostflügel
vom Ambassador bewohnt wurde, verfügte man über weniger
Räumlichkeiten. Die spätmittelalterlichen Zellen waren zu klein und unbequem

geworden. Während die Kirche in feierlichem Glanz erstrahlte,
lebte in den Zellen noch die mittelalterliche Atmosphäre franziskanischer

Demut. Sie widersprach dem weltlicheren Empfinden und
Denken der Franziskaner des 17. Jahrhunderts, die sich der
Gelehrsamkeit und dem Kunstgenuss zuwandten.

Guardian Eustachius Wey versuchte den Problemen mit einem
Neubau des Konvents zu begegnen. Wey arbeitete die Pläne selbst
aus.82 Im September 1663 begannen die Abbrucharbeiten am alten

StASO, Jahrzeitenbuch V (wie Anm. 1/14), S. 359.
StASO, Jahrzeitenbuch V (wie Anm. 1/14), S. 360.
Die Sakristei ist parallel dazu vergrössert worden. Vgl. StASO, Ratsmanuale, 14.

Dezember 1703, S. 676: «Die Bauw- undt Holtzherren werden denen
Vätteren Franciscaneren das nothwendige Bauwholtz zu ihrer Sacristey ver-
abvolgen lassen.»
StASO. BN 3.3, Zunft zu Schiffleuten, Akten und Schriften, Bauw-Rodel für den

Kapellenneubau 1704, 11. Januar 1705.
Schweizerisches Künstler-Lexikon, hrsg. von Carl Brun, Frauenfeld 1913, Bd. 3,
S. 217. - Thomas Onken, Der Konstanzer Barockmaler Jakob Carl Stauder
1694-1756, Ein Beitrag zur Geschichte der süddeutschen Barockmalerei, Sigmaringen.

Vgl. Abb. 191, in: Reinhard Hootz (Hrsg.), Kunstdenkmäler in der Schweiz, Ein
Bildhandbuch, Bd. 1, München und Berlin 1969.

BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1).

109



m ii\-

1 i I Illlliillll IliËil
Aufriss der Südfassade des zwischen 1663-1668 errichteten Konventgebäudes. Links
aussen das «Franziskanertor» aus dem 19. Jahrhundert (Teilrekonstruktion von Edgar
Schlatter).

Haus.83 Im Sommer 1664 schloss man einen Vertrag mit dem Maurer
Balthasar Müller und dem Zimmermeister Urs Wirz zur Ausführung
der Pläne.84 Der Grundstein wurde am 5. November gelegt. Ihm wurde
ein Text mitgegeben, der in einer Chronik überliefert wird: Darin
werden Namen wichtiger Persönlichkeiten und Kuriositäten aus dem

Alltag Solothurns mitgeteilt.85
Für das noch bestehende Deckenbild im Refektorium und die Malereien

in der Konventsstube wurde der Zuger Maler Jakob Kolin
beigezogen. Die Gipserarbeiten übernahm ein Italiener, «Meister Claudio».
Glasmaler Geiliger und ein weiterer aus Sursee, der schon in der Anto-

Haffner (wie Anm. 1/27), S. 316a.

BiA, A 1669, Vertrag wegen des neuen Konventsgebäudes mit Maurer Balthasar
Müller und Zimmermeister Urs Wirz, 7. Juni 1664.

BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. Vi). - Der Text des Grundsteins ist übersetzt

und publiziert in: Klemens Arnold. Die Grundsteinlegung zum Franziskanerkloster

in Solothurn am 5. November 1664, in: St.Ursen-Kalender, Solothurn
1969, S. 7 Iff
StASO, Franziskaner, Bd. 153, Ausgab undt Einnamb dess gantzen Closter Bauws
der Vetter Franciscaner in Solothurn so von Unseren Gnädigen Herren undt
Oberen dem Mr. Balthasar Müller dem Murer von Balsthal und Mr. Urs dem
Zimmermann ist verdingt worden, 2. Juni 1664.

110



niuskapelle mitgewirkt hatte, gestalteten die Fensterscheiben. Die
Portale schuf Hans Ludwig.86 Da das Kloster direkt an die Stadtmauer
angebaut wurde, musste diese ausgebaut und verbessert werden.87 Im
Frühling 1668 sind Ausgaben für den Dachdecker verzeichnet: Der
Bau ging seiner Vollendung entgegen.88

Ein neues Eingangsportal in das Kloster wurde von der Stadt
gestiftet.89 Die Statue des hl.Franziskus (die im 19. Jahrhundert dem
St. Josephskloster geschenkt wurde) dürfte damals über dem Hauptportal

plaziert worden sein.90

Wie beim Bau der Antoniuskapelle wurde ein grosser Teil der
benötigten Gelder von den Bürgern geschenkt: Hauptmann Carl
Grimm, Altrat Werner Gugger, die Familien Sury und von Roll
gehörten zu den Beitragenden.91 Einzelne Gemeinden wie die Städte
Luzern und Zug sowie das Kloster Muri und andere schenkten
Fensterscheiben mit ihren Wappen. Ein Hauptteil der Baukosten wurde
mit dem Geld bestritten, das man beim Verkauf des Ambassadorenhofes

von der Stadt erhalten hatte (vgl. unten). 1674 wurde zum Dank
das vergoldete Wappen der «Gnädigen Herren» an den Stukkaturen
der Konventsstube angebracht.92

Das neue bis heute erhaltene Konventgebäude wurde mehr als doppelt

so gross wie das spätmittelalterliche. Dadurch erhielt das Haus
mehr Raum für Zellen. Es ist dreigeschossig, besitzt einen Mittelrisalit
und ist streng symmetrisch konzipiert. Die Südfassade verzichtet auf
künstlerische Gestaltung. Einzig die beiden Portale im Westen und
Osten sind in einem expressionistisch wirkenden Barock gehalten.
Die Türflügel aus Eichenholz befinden sich jetzt im Depot der Kantonalen

Denkmalpflege. Die Stadtmauer schliesst den Bau nach Norden
ab. Hier wird die Mitte von einem halbrunden, aufgestockten alten
Wehrturm eingenommen, der als Treppenhaus dient. Die strenge und
kasernenartige Gestaltung der Südfassade ist charakteristisch für die
Ordensbauten des Barock. Die Auffassung der Kirche als «ecclesia
militans» spiegelt sich darin. Vergleichbare Beispiele in der Schweiz
finden sich in St. Gallen und Einsiedeln.

StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1667, S. 42; 23. Juni 1668, S. 53; 12. April
1669, S. 55 und 59.
StASO, Ausgab undt Einnamb (wie Anm. 86).
StASO, Seckelmeisterrechnungen, August 1667, S. 48.
Die Statue befindet sich noch heute im Kloster. - StASO, Ratsmanuale, 9. Juli
1877, Nr. 1309.
StASO, Ausgab undt Einnamb (wie Anm. 86).
StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1674, S. 53.

111



Über die Aufteilung der Räume im Inneren sind wir durch Planaufnahmen

von 1854 unterrichtet.93 Wie heute lagen die Gänge auf der
Nordseite. Im Erdgeschoss des Mittelrisalits war das Refektorium.
Die etwa 24 Zellen verteilten sich auf die beiden Hauptgeschosse und
den Dachstock. Von der Innenaustattung ist nur eine massive Holztüre
und das Deckenbild im Refektorium von Jakob Kolin (1634-1694)
erhalten geblieben. Es zeigt die Stigmatisation des hl.Franz. In
Verzückung erlebt der Heilige auf einem Berg die Vision Jesu Christi. Der
sich öffnende Himmel ist voller Engel. Christus offenbart sich von
hellstem Licht umstrahlt. Unter dem Heiligen ist die Stadt Solothurn
zu erkennen. Kolin war ein Zuger Maler. Von seinen Werken ist nur
noch Weniges erhalten, darunter das Altarbild in Maria Stein, das

jedoch weitgehend übermalt wurde.94 1709/10 liess man den Boden
des Refektoriums erneuern: In den Boden aus Eichenholz legte
Schreiner Joseph Graf einen Ahornfries ein.95 Im 18. Jahrhundert
wurde ein zweigeschossiger Ostflügel erstellt, der den Hauptbau mit
der Klosterkirche verband.

Der Kreuzgang
Der mittelalterliche Kreuzgang war schon 1617 durch toskanische

Arkaden, die sich schwerelos über den Boden erhoben, ersetzt
worden.96 Sie stiessen im Norden an die Kirche und im Osten an den
Ambassadorenhof an. Im 18. Jahrhundert fiel ihr östlicher Teil dem
Verbindungsbau zwischen Konvent und Kirche zum Opfer. Sie hatten
nichts von der ernsten und düsteren Besinnlichkeit gotischer Kreuzgänge.

In ihnen lebte norditalienische, lichte Heiterkeit. Im Gegensatz
zu einem gotischen, der zu innerer Einkehr einlädt, weckte ein solcher
Kreuzgang im wandelnden Mönch eher Gefühle und Gedanken
heiterer Art, die sich nach aussen wenden.Dennoch war der Tod
gegenwärtig: Hier befanden sich Grabplatten und in der Nordmauer der
Kirche waren die Epitaphe der Ambassadoren eingelassen. Diese
wurden 1901 in die Seitenschiffe versetzt.97

Als letzte Erinnerung an den Kreuzgang stand bis vor kurzem eine
toskanische Säule im Innenhof des ehemaligen Konventes. Heute ist
sie spurlos verschwunden!

93 StASO, P 23, J. Sager, Plan des Franziskanerklosters mit Umbauprojekt, 1854.

Vgl. Georg Carlen, Der Zuger Barockmaler Johannes Brandenberg 1661-1729,
Diss. Zug 1977, S. 27 f.
AdCF, O 4, Acta Capituli Conventus Solodorani 1706-1736 (Protokoll), 16. April
1709 und 13. August 1710.
StASO, Franziskaner, Bd. 170, Rechnungen des Gottshuss zu Denn Barfüssern,
1617.

112



4. Der französische Ambassador und das Franziskanerkloster

a) Der Bau des ersten Ambassadorenhofes (1611-1620)
Um 1600 wohnte der Ambassador nach wie vor eng mit den Mönchen

zusammen im Ostflügel des Klosters. 1604 beschloss der Rat, für
den französischen Gesandten einen separaten Eingang zu seinem
Wohntrakt im Konventsbau zu erstellen und seinen Zugang zum
Kreuzgang der Barfüsser abzuschliessen.98 Dadurch vermied man
allzu häufige und belästigende Kontakte zwischen den Mönchen und
dem Gefolge der Botschaft.

êgë
&r- rr.ÏÏ/777-* ^<

*•-5 X ^r i-ji
UÌJ->f

M L_t«»t>T_wtf

JfZ
i»i»»><*.*

un¦ "•.,i>.mi..miit SLÄ-
ì\v«Wt

Z.%

P éWi
%3 ^

y-s/.
"SWfcjjt*!m v

Der erste Ambassadorenhof, erbaut 1611-

von Schlenrit nach Küng, 1653).
1620 (Ausschnitt aus dem Stadtprospekt

97 vgl. S. 167 f.
98 StASO, Ratsmanuale, 8. Mai 1604, S. 173. - 1611 wird dieser Eingang verbessert;

StASO, Ratsmanuale, 9. November 1611, S. 395.

113



Nach und nach wurde die Sphäre der Mönche von derjenigen des
Gesandten abgetrennt. Die Ambassadoren hatten das Bedürfnis nach
einem eigenen Haus, wo sie sich mehr Unabhängigkeit von den Mönchen

und grössere Wohnqualität erhofften. Zunächst versuchten sie
ihren Wohnraum auszudehnen: 1612 liess Botschafter de Castille
neben der Küche des Konvents, in dessen Speisekammer, «einn Saall»
einrichten.99 1611 baute man an die östliche Gartenmauer im
«Franzosenhof» einen Pferdestall.100 Auf dem Stadtprospekt von Schlenrit
aus dem Jahre 1653 sind die Stallungen zu sehen. Nach wie vor blieb
der Garten in zwei Hälften aufgeteilt, in eine geistliche und eine
weltliche: 1613 liess der Rat die baufällige Gartenmauer von 1590 durch
den Solothurner Maurer Gregor Bienckher ausbessern.101 Die Kosten
für die Arbeiten mussten zur Hälfte vom Kloster getragen werden.102

Endlich entschloss sich die Regierung zum Bau eines Hauses für
die französische Gesandtschaft im Baumgarten des Klosters. Es
wurde im Norden entlang der Stadtmauer aufgeführt. 1618 übertrug
der Stadtrat die Ausführung dem Zimmermann Conrad Nünlist sowie
den Maurern Gregor Bienckher und Peter Parady.103 Man hob einen
Keller aus, der sich parallel zur Wehrmauer zwischen dem Konvent
und dem Schollenlochturm erstreckte.104 Darüber kam das «Palais»

99 StASO, Ratsmanuale, 7. Mai 1612, S. 155: «Min gnädigen Herren haben Herrn
Ambassadoren bewilliget ein nebendtsaal gegen Herrn Guardians Kuchi zu
bouwen, mitt Geding, dass Er gemelttem Guardian ein andere Spisskammeren
wyll die alte verschlagen wirtt, In sinen Costen, wie auch den Saal ohnne des Gott-
shus undt miner Herren Endtgèltnuss lasse machen.»

100 Der Begriff «Franzosenhof» für den Teil des Franziskanerklosters, der von der
französischen Gesandtschaft bewohnt wurde, taucht im Ratsmanuale erstmals
1610 auf und wird in der Folgezeit immer wieder verwendet: StASO, Ratsmanuale,

13. Oktober 1610, S. 358. - Zum Stall vgl: StASO, Ratsmanuale, 1. Juli
1611, S. 242: «Künftig Zinstag soll der Franzosen Stall ufgerichtt werden.» -
StASO, Ratsmanuale, 9. Mai 1611: «Gerathen diewyl man thunlich befunden des
Herrn Ambassador Ross stai an der muren gegen dem Riedholtz zemachen, so
solle es noch bim selben verblyben.» - StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1611, S.

96: Dem Zimmermann Jakob Schwaller werden für den Stall im Franzosenhof 400
Pfund ausbezahlt; S. 97: Ausgaben für das Mauerwerk des neuen Stalles im
«Frantzosen Closter»; 1612, 25. November, S. 85: Stallung im Franzosenhof «zu
beschlachen».

101 StASO, Seckelmeisterbuch, [Allerley Verding], angefangen 12. Januar 1601, 16.

September 1613. - Vgl. auch StASO, Ratsmanuale, 23. August 1613: Die
Bauherren sollen zusammen mit dem Seckelmeister «die Muren by dem Frantzosen
gartten verdingen unndt widerumb vor dem Wintter machen lassen.»

102 StASO, Ratsmanuale, 2. April 1612, S. 129.
103 StASO, Seckelmeisterbuch (wie Anm. 101), 22. Oktober, 14. November und 10.

Dezember 1618.
104 StASO, Seckelmeisterbuch (wie Anm. 101), 14. November 1618.

114



zwischen die äussere und innere Ringmauer zu stehen. Die baufällige
innere wurde abgebrochen.105 Im Herbst 1619 oder im Frühling 1620

war der erste Ambassadorenhof vollendet. Sein Innenausbau zog sich
bis in den Herbst 1620 hin.106

Eine Darstellung des an französischen Verhältnissen gemessen
wohl eher bescheidenen dreigeschossigen «Palais» finden wir auf dem
Stadtprospekt von Schlenrit. Nach Haffner soll es «mit grossen
Kosten» in «frantzösischer Manier» ausgeführt worden sein107 - eine
kleine Residenz im Stil der französischen Renaissance. Im Hof der
Anlage ist bei Schlenrit eine hohe Säule mit einer nicht identifizierbaren

Skulptur zu sehen.
Das Grundkonzept des ersten Ambassadorenhofes sollte auch für

Beers Botschaftsgebäude Gültigkeit haben: eine U-förmige Anlage
mit cour d'honneur, wie wir sie aus Frankreich kennen. Im Norden
wurde sie vom Neubau abgeschlossen. Der westliche Flügel war identisch

mit dem ehemaligen Ostflügel des Klosters. Sein Ausbau wurde
von de la Barde 1649 vollendet: Die ehemaligen Klosterräume liess er
in fürstliche Säle umwandeln.108 Im gleichen Jahr protestieren die
Mönche energisch gegen einen «Schnegg», das heisst einen Treppenturm,

und eine Latrine gegenüber dem Chor der Franziskanerkirche.m

105 Haffner (wie Anm. 1/27), S. 277a.
106 StASO, Seckelmeisterbuch (wie Anm. 101), 4. Januar bis 11. Oktober 1619.

Zimmermeisterarbeiten sind noch im Frühling 1620 verzeichnet. - Vgl. auch: StASO,
Ratsmanuale, 25. September 1619, S. 564: «Die Buwherren sollent denn Inbaw In
Herrn Ambassadoren neuwen Behusung verdingen, undt verschaffen dz derselb
fürderlich vollendet werden.» - StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1618, S. 73:
Wand im Ambassadorenhof; 1619, S. 60: «Steigmauern» im Ambassadorenhof
durch Gregor Bienckher abgemessen und gemauert; 1619, 13. September, S. 81:
Öfen in den Ambassadorenhof; 1619, 2. November, S. 84: Arbeiten am Innern des

Ambassadorenhofes; 1619, 6. Dezember, S. 88: Gregor Bienckher wird bezahlt für
Arbeiten an einer Treppe und einer Mauer im Ambassadorenhof; 1619, 14.

Dezember, S. 91: Gregor Bienckher für Arbeiten am Neubau des Ambassadorenhofes;

1620, S. 55: Gregor Bienckher für Arbeiten am Ambassadorenhof; 1620,
22. Mai, S. 60v: Schornstein im Ambassadorenhof; 1620, S. 62: Nünlist, dem
Zimmermann für Arbeit im Neubau; 1620, 10. Juli, S. 68: Gregor Bienckher für Arbeit
im Neubau; 1620, 18. September, S. 75: dito; 1620, 30. Oktober, S. 77: Schlosserarbeit;

1620, 30. Oktober, S. 77: Gipserarbeiten; 1623, 16. Juni, S. 77: Maurerarbeit

in der Küche.
107 Haffner (wie Anm. 1/27), S. 277a.
108 BiA, A 1669, Schreiben des Guardians des Franziskanerklosters an den Rat der

Stadt und den Schultheissen, 23. August 1649. - StASO, Ratsmanuale, 13. August
1649, S. 529.

109 BiA, A 1669, Schreiben des Guardians (wie Anm. 108). - StASO, Ratsmanuale,
13. August 1649, S. 529; 7. September 1649, S. 585 und 9. August 1648, S. 591.

115



Die östlichen Flügel wurden durch die 1611 erstellten Pferdestallungen

gebildet. Später kamen weitere Oekonomiebauten hinzu, und
die Stallungen wurden erweitert (beispielsweise 1655).u0

b) Die Ansprüche der Franziskaner auf den Ambassadorenhof
(1626-1664)

Das Zusammenleben der Franziskanermönche mit der französischen

Gesandtschaft war nicht unproblematisch. Das Kloster war eng
und besass nur einen kleinen Hof. Der «Ambassadorenpalast»
dagegen war ein grosszügiges Haus mit einem stattlichen Hof. Die
Franziskaner forderten deshalb immer wieder seine Rückgabe, um
sich nach Osten ausdehnen zu können.

Der Stadtrat beantwortete alle Gesuche der Barfüsser negativ.
Zweifellos wollte man sich die guten Beziehungen zum französischen
Hof nicht verscherzen. Die Patrizier und Bürger waren auf die Zuwendungen

der Franzosen angewiesen und hatten ein grosses Interesse
daran, den Sitz der Gesandtschaft in Solothurn zu erhalten. Die These

von Ferdinand von Arx, regierende Patrizier seien dem bürgerfreundlichen

Kloster gegenüber misstrauisch gewesen, dürfte kaum der
Wahrheit entsprechen.111 Die Situation hatte sich seit dem Mittelalter
geändert: Die Patrizier des 17. Jahrhunderts sind nicht mit den

Adligen des 14. und 15. Jahrhunderts zu vergleichen. Ehemalige
Bürgerfamilien hatten dank dem Aufbrechen gesellschaftlicher
Schranken den Aufstieg in eine höhere Klasse geschafft. Gerade die
Patrizier beschenkten das Kloster im 17. Jahrhundert besonders
grosszügig. Die vornehmsten Familien liessen sich bei den Barfüssern
begraben, bezahlten den Bau des Konvents sowie der St. Antoniuskapelle

und stifteten Altäre. Auch die innere Haltung der Franziskaner
hatte sich gewandelt: Mittlerweile zu Reichtum gelangt, waren sie

StASO, Seckelmeisterrechnungen, August 1655, fol. 31v.: Erweiterung und
Erneuerung des Stalls im Ambassadorenhof.
von Arx (wie Anm. III/73), S. 12 f.
Eine ausführliche Darstellung, der die folgenden Abschnitte weitgehend folgen,
findet sich bei: Ferdinand von Arx (wie Anm. III/73).
BiA, A 1668, Schreiben des Guardians des Franziskanerklosters an die gnädigen
Herren, 30. Oktober 1626: «Die ander ursach ist, die weill d[a]z Closter under der
Zeit, als ich hier, nit bewohnt worden, doch tag und nacht offen gestanden,
frembde und allerley volck den auss und eingang gehabt, unnd d[as] gottshauss
gleich ein spill und tantzplatz gewesen; underschidliche wöschen gehalten
worden, in der küchen dar durch die weibes personen tag und nacht den auss und

eingang gehabt, in dem keller [wo die Mönche zum Teil ihren Wein aufbewahrten]
anderer Leütt wein gelegt, frembde Ross und Vieh auffgehalten worden, und dem
Closter kein Zins erfolgt Hingegen aber wir kümmerlich einen Winckell, d[a]
wir schier beüy dem halben tag ein licht brennen müssen (...).»

116



dem Patriziat günstig gesinnt, um ihre Hauptquelle finanzieller
Einkünfte nicht versiegen zu lassen.

Die wichtigsten Stationen der Auseinandersetzungen zwischen den
Franziskanern und dem Rat der Stadt um den Ambassadorenhof bis zu
dessen Verkauf im Jahre 1664 seien hier nachgezeichnet:112

1626 forderte der Provinzial des Ordens erstmals die Rückgabe des

Franzosenhofes an das Kloster. Als Gründe führte er die Schwierigkeiten

zur Einhaltung der Klausur, die engen Platzverhältnisse, den
dunklen Klosterhof und den Aufenthalt von allerhand Gesindel in der
Abwesenheit des Ambassadors im Franzosenhof an.113 Da der Rat
nicht darauf einging, wiederholte der Guardian im folgenden Jahr das

Verlangen. Die Regierung versteckte sich hinter einer unklaren und
ausweichenden Antwort, die im Klartext eine Absage bedeutete.

1630 forderte der Guardian nach der Abreise des Botschafters die
Schlüssel für die Ambassade. Als der Verwalter des Franzosenhofs
dem Wunsch nicht nachkam, wurden zwei der Franziskaner gewalttätig:

Sie brachen die Schlösser an den Eingangstüren der Gesandtschaft

auf und drangen in die Gemächer ein. Der Rat reagierte empört
und liess dem Guardian mitteilen, er solle sich mit seinem Teil des

Klosters begnügen.
1634 meldeten die Mönche ihre Ansprüche wiederum ohne Erfolg

an und machten darauf aufmerksam, dass ihnen der Botschafter
bereits fünf Hauszinse schulde.

1640 erklärte sich der Rat bereit, den Franzosenhof an das Kloster
zurückzugeben, sobald der Gesandte abgereist sei. Eine Erhöhung des

Mietzinses hielt er dagegen nicht für angebracht, da dies dem Armutsgebot

des Bettelordens widerspreche. Als der Ambassador am 20. Juni
abreiste, wurde jedoch nichts aus dem Versprechen: Man erklärte sich

gezwungen, den Nachfolger, Caumartin, wiederum im Kloster
einzulogieren, da keine andere Unterkunft bereitstünde.

1648 sandten die Franziskaner ein weiteres Protestschreiben an die
Regierung. Sie wiesen wieder darauf hin, dass der Konvent ihren
Bedürfnissen nicht entspreche und die Gesandtschaft ein Teil des
Klosters sei, das «dem heiligen Francisco zur ehren gebawen worden».114

Die Ratsherren antworteten lapidar: «Haben Unssere ghn. Herren
darüber gerathen, dass sie es einfeltig dabej bewenden lassen.»114

Im November desselben Jahres folgten Protestschreiben an den

Ordensprovinzial und im August 1649 an Rat und Schultheiss gegen
Veränderungen, die Ambassador de la Barde in alten Klosterräumen

114 StASO, Franziskaner, Bd. 171, Schreiben des Guardian des Franziskanerklosters
an den Rat der Stadt und den Schultheiss, 18. Juli 1648.

117



vorgenommen hatte.115 Guardian Johann Ludwig a Musis verlangte
einen «revers», welcher dem Kloster den Besitz der Ambassade
bestätigen sollte, damit «wir gleich nach abzug ietzigen hern Ambas-
sadorens, ohne weiteres fragen, unser hauss undt hoof selbsten zur
hand nemen dörfen». So würde es jeder normale Bürger mit seinem
Lehen tun. Die «gnädigen Herren» gaben zu verstehen, dass sie es

gerne sähen, wenn der Botschafter eine andere Wohnung finden
könnte. Doch dies sei zur Zeit unmöglich. Die Mönche mussten sich
gedulden.116

Der Brief des Guardians Johann Ungelert ist voll verzweifelter
Ohnmacht und führt die vergeblichen Bemühungen der Franziskaner,
die tauben Ohren des Rates und die Forderungen der Mönche vor
Augen: «(...) beelendiget unss am allermeisten dass nach dem vorigen
Herren Ambassadoren unser Patronen nicht zue
gelassen, dass wissentlich unss einige ungelegenheit gemacht werde,
ja haben doch in Ansehung dass ihrenthalben wir grosse Ungelegen-
heiten leiden unndt so eng eingethan sein müssen, unss freundlich
etìliche Commoditeten cediret unndt zusagen pflegt, dass sie ehender
umb ein ander gelegenheit schawen alss unss ver(u)nruhigen wollten;
dieser aber nicht allein mit mehrgedachten dem Gottshauss so schädlichen

Veränderungen unndt gebeüwen, unss zuwider ist, sonder noch

sagen darf, dass Gottshauss seye entweder unsser oder einmahl
unsser gewesen; also seine procedieren auf ein dem orden gantz
widerwerig unndt verderbliches fundament setzet weliches weder
Ewer Gnaden noch Ewer fromme liebe Vordem niemallen ins gemüth
nemmen oder vorgeben dörfen, sonder allzeit unlaügbahr bekannt,
dass solicher hoff unndt wohnung ein theil dess Closters, unndt dem
Closter zugehörig seye Es kombt unss auch höchst bedaur-
lich fahr, dass eben zur zeit da wir wieder auss Gottes gnaden unndt
sorgen an glückh unndt an zahl zugenommen unndt gewachsen, unndt
allermeist wegen unssers engen wünckhels der Restitution vonnöthen
weren unss durch soliche verwerungen unndt Contradictiones die
hoffnung darzue gantz gesperrt unndt benomben wirdt. » Am Schluss
des Briefes fleht der Guardian noch einmal eindringlich die Räte und
den Schultheiss um Hilfe an, da es ihre Aufgabe sei das Kloster «wie
bis dato beschehen [zu] defendiren [und zu] beschützen f...)».117

1660 erreichte der Streit unter Eustachius Wey seinen Höhepunkt.
Nach der Abreise von Botschafter de la Barde verlangte der Guardian

115 StASO, Schreiben des Guardians (wie Anm. 114). - BiA, Schreiben des Guardians
(wie Anm. 108).

116 BiA, Schreiben des Guardians (wie Anm. 108), Notiz von dritter Hand.
117 BiA, Schreiben des Guardians (wie Anm. 108).

118



die Herausgabe der Schlüssel zur Ambassade. Die Regierung
versuchte zu beschwichtigen. Sie erinnerte daran, dass das Kloster aus
der Einquartierung der Gesandtschaft auch Profit zöge. Es kam nun zu
einem seltsamen Zwischenfall: Pater Anselm entriss der Frau des
Verwalters die Schlüssel, machte sich wutentbrannt in das verlassene
Haus der Gesandtschaft auf und verübte einige Gewalttätigkeiten. Der
Provinzial exkommunizierte die ahnungslose Frau, weil sie dem Pater
in den Bart gegriffen habe.

Der Rat versuchte den Mönchen zu beweisen, dass sie keinen
rechtsgültigen Anspruch auf den Ambassadorenhof hätten. Das Kloster

sei nach der Reformation in den Besitz der Stadt übergegangen,
die auch das Haus der Gesandtschaft aufgeführt habe. Sie sollten
darauf verzichten. Die «gnädigen Herren» würden als Entschädigung
den Bau des Konvents bezahlen. Der Guardian gab die Schlüssel
zurück, und man schloss einen Vergleich: Die Mönche durften in der
Abwesenheit des Gesandten im Hof der Ambassade Erholung suchen
und den Ausgang beim Zeughaus benutzen.

1664 nahm der Streit ein Ende: Die Franziskaner traten den
Ambassadorenhof an die Stadt ab. Als Gegenleistung erhielten sie den
versprochenen Beitrag von 3000 Kronen für die Errichtung des
Konventes.118 Im Vertrag vom 16. November 1667 heisst es unter Punkt
sieben: «Hiermit soll man beyderseits wohl betragen vereinbart, undt
zufrieden sein, auch kein Theill an dem andern kein weiter anspruch
füehren noch gewinnen.»119

c) Die Franziskanerkirche: Kapelle des französischen Ambassadors

Die Verbindungstüre zwischem dem Ambassadorenhof
und dem Chor (1621-1634)

Im Laufe des 17. Jahrhunderts wurde der Chor der Franziskanerkirche

mehr und mehr zur «Hauskirche» des französischen Ambassa-

118 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1666, fol. 29v.: «So haben Ihr Gnaden von
Ehrwürdigen Vättern Franciscaneren d. Hauss samt zugehör d. franzosen Closter
genannt käuflichen ahn sich erhandlet und bezahlt 10000 [lb.].» Es handelt sich
dabei scheinbar um einen Teilbetrag der den Franziskanern versprochenen 3000
Kronen.

119 StASO, Franziskaner, Bd. 171, Kaufvertrag betreffend den Ambassadorenhof
zwischen Rat und Schultheiss der Stadt Solothurn und Provinzial Eustachius Wey,
16. November 1667. - Von diesem Vertrag existiert ausserdem eine Abschrift aus
dem frühen 18. Jahrhundert: StASO, Franziskaner, Bd. 171,12. Januar 1717.-Die
Kaufsumme wurde von der Stadt im April 1668 abbezahlt, wie aus einer Quittung
hervorgeht: StASO, Franziskaner, Bd. 171, Quittung von Guardian Ferdinand
Bielmann für den Seckelmeister der Stadt Solothurn, 17. April 1668.

119



dors. Dieser besuchte hier die Gottesdienste und suchte nach
Möglichkeiten, seine Person angemessen zur Schau zu stellen. Um die
Besuche möglichst bequem zu gestalten, wünschte er eine direkte
Verbindung zwischen der Kirche und seinem Palais.

1621 wollte der Ambassador den Rat veranlassen, ihm einen
Zugang vom Ambassadorenhof in den Chor der Kirche zu bewilligen.
Die Ratsherren nahmen einen Augenschein an Ort und Stelle vor und
beschlossen, das Projekt mit dem Guardian zu besprechen.120 Dieser
konnte sich mit dem Vorhaben nicht befreunden, worauf man auf
dessen Ausführung verzichtete.121

Der Gesandte und sein Gefolge benützten daher weiterhin den

Eingang der Mönche, der vom Kreuzgang aus in den Chor führte. Die
Franziskaner waren aber auch damit unzufrieden. 1626 protestierten
sie energisch gegen diese Gewohnheit der Franzosen.122 Die Mönche
begründeten ihre Beschwerde damit, dass die Klausur gebrochen
würde, wenn das Gefolge der Gesandtschaft mit den Frauen durch den

Kreuzgang in die Kirche ziehen würde. Man fürchtete um das Seelenheil

der Mönche nach ihrem Tod.123

Als sich im Frühjahr 1634 ein neuer Botschafter einfand, suchte der
Rat nach einer Lösung des Problems. Wiederum wurde das 1621
verworfene Projekt eines eigenen Zugangs für den Ambassadoren in
Erwägung gezogen. Erneut zögerte der Guardian mit der Einwilligung.

Er gestattete dem Botschafter im April vorerst, den Kreuzgang
zu benutzen - trotz den Befürchtungen um das Seelenheil der Brüder.
Schliesslich gab man nach. Der Eingang in den Chor wurde im Juli
1634 ausgeführt.124 Bei den Renovationsarbeiten von 1922 kam auf
der Nordseite des Chores die vermauerte Türe zum Vorschein.

120 StASO, Ratsmanuale, 17. Dezember 1621, S. 755.
121 StASO, Ratsmanuale, 18. Dezember 1621, S. 758.
122 BiA, A 1668, Schreiben des Guardians an die gnädigen Herren, 30. Oktober 1626.
123 BiA, Schreiben des Guardians (wie Anm. 122): «(...) und dass doch unsere Con-

stitutiones su excommunicatione starck da hin halten, auch so gar kein Weibes

person einigen tritt in den Crützgang solle setzen könnte man solche
Clausur nit halten, mussten wir alzeit in Excommunicatione verbleiben, und in

grosser gefahr der seelen stecken.»
124 StASO, Ratsmanuale, 17. März 1634, S. 129: «Die Buwherren sollent sechen, ob

etwas Im Chloster, wylen der Ambassador khommen soll, zu verenderen.» - dass.,
27. März 1634: «Der Gang in die Barfuosserkilchen, so gut befunden wordenn,
soll gemacht werden, mit verhoffen der Herr Ambassador werde sy darmit verg-
nüegen, wo nit solle Ime der alt gang offen stehn.» - dass., 3. April 1634: Es soll
mit Pater Guardian gesprochen werden und «mit der vorhabenden Porten stillgestehen

bis Herr Ambassador angelanget.» - dass., 6. April 1634: «Es soll mit Herrn
Pater Guardian geredt werden, dz er den alten Ingang In Crützgang Herrn Ambassadoren

nit wolle versagen (...).» - dass., 13. April 1634: Schultheiss von Roll

120



Die Ambassadoren-Loge im Chor (1665/66)
Gerüchte, die von einer Ambassadorenloge zu erzählen wussten,

gaben 1981 Anlass zu entsprechenden Bauuntersuchungen an der
Nordwand des Chores. Sie förderten jedoch nichts zu Tage, was den

Erwartungen entsprochen hätte: Es gab keine Galerie und keinen
Balkon. Stattdesen wurden zwei Fenster mit direktem Blick auf den
Hochaltar entdeckt. Die nun aufgefundenen Quellen belegen, dass es

sich dabei um die fraglichen Ambassadorenlogen handelte.
Im Oktober 1665 bat der Stadtrat den Provinzial des Ordens, Pater

Bonaventura, um die Genehmigung, ein Fenster in die nördliche
Chorwand einbrechen zu dürfen.125 Die Anfrage erfolgte im Auftrag
des Botschafters. Die «gnädigen Herren» versuchten dem Provinzial
die Vorteile einer solchen Einrichtung schmackhaft zu machen:
«Alldieweilen hierdurch weder dem Gottesdienst noch des Ordens vättern
innig sonderbares nachdencken ungelegenheit zugezogen, vill-
mehr Ihnen unnd der Kirchen hirvoriger Unruhe halber verschonet,
unnd die Clausur besser alls vor disem beschechen, observiert
wirt».126 Aus einem Zeremoniale des 18. Jahrhunderts geht allerdings
hervor, dass der Ambassador den Chor der Kirche auch nach der
Ausführung der Loge betrat.127

Dem Schreiben gemäss war das Fenster schon einige Jahre zuvor
geplant gewesen, aber unterlassen worden, weil man es als zu
aufwendig betrachtet hatte. Es wurde vom Provinzialkapital unter der
Voraussetzung genehmigt, dass der Botschafter die ausstehenden
Zinsen an das Kloster zahle und der Stadtrat weiterhin den gerade im
Bau befindlichen Konvent unterstütze.128 Ausgeführt wurde die Loge

berichtet «was by Herrn Ambassadoren verrichtet worden, sonderlich der
nüwen Pforten in die Kilch zuo Barfuossen da sie sich verglichen, d[a]z Herr
Ambassador noch ein gang so der Patribus gsin, verwilliget.» - StASO,
Seckelmeisterrechnungen, 27. Juli 1634, S. 86: «Victor Christen von dem Dürgestell und
tritten zuo H.Ambassadoren Zugang in die Barfuoser Kilchen zalt 10 [lb.].»

125 BiA, A 1669, Schreiben des Stadtrats und Schultheiss von Solothurn an den
Provinzial des Franziskanerordens, 3. Oktober 1665. - Vgl. auch StASO, Copien der
Missiven und Concepten, 1665, Bd. 86, S. 379.

126 BiA, Schreiben an den Provinzial (wie Anm. 125): «(...) damit sie [die Gesandtschaft]

weder den Chor noch die Kirchen betreten, sonders dem hl. Messopfer
unnd anderen Tagszeiten beywohnen unnd von dannen zusehen möchten, ein Fenster

in der Maur gegen den hochen Altar bereits vor etlichen Jahren und diesmahl
von neüwem begehrt, so aber biss dahin von seiner Ursach und Erheblikeit wegen
underbliben und biss uf gegenwertige Zeit verschoben worden (...).»

127 vgl. S. 124 ff.
128 StASO, Franziskaner, Bd. 169, Schreiben des Provinzials des Franziskanerordens

an die Räte und gnädigen Herren der Stadt Solothurn, 15. Oktober 1665.

121



• tr;. y?

«i»-'

9Äi
e?v<#J

» *4
*-':Jp

*^r*
i. -a

f .-

1
t-K

- t'
Innenseite der Nordwand des Chores: Rechts unten befindet sich die zugemauerte
Öffnung der Ambassadorenloge von 1665/66. Rechts oben ist eine weitere Loge
auszumachen, die nach dem Neubau des Ambassadorenhofes von 1717-1724
eingerichtet worden sein dürfte. Links ist der profilierte Rahmen eines gotischen Krankenfensters

zu erkennen (Befunde der Bauuntersuchung von 1981, Zustand 1992).

vom Maurermeister «Balthasar», der 1666 «wegen der durchgebrochenen

Thür, pfenster undt uffgefüerten Muren im Franzosen Closter
und Kirchen der Vätteren Franciscaneren zalt f...)»129 wurde. Bei den

Bauuntersuchungen von 1981 kamen an der Nordwand des Chores
zwei Fenster zum Vorschein. Das untere entspricht den Ausführungsvorschriften,

die der Provinzial seiner Genehmigung beigefügt hatte:
«nicht gerad, sondern gegen den Altar wie belügender
abriss mit sich bringt, vier schue breit, drey hoch, mit einem eisernen

gutter wohl verwahret (...).»no Spuren des eisernen Gitters sind noch
vorhanden.

Die obere Loge befindet sich etwas westlicher. Möglicherweise ist
sie jünger und entstand im 18. Jahrhundert gleichzeitig mit dem Beer-

129 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1666, fol. 25v.
130 StASO, Franziskaner, Bd. 169, Schreiben des Provinzialkapitels an die gnädigen

Herren und den Rat, 15. Oktober 1665.

122



¦

/>

Illumination
.t/r///i-f.t e/ ¦ /f/f/fiY /f /â ' fMbtf ffff (Wff-t /ft

/r- ////sip/Mii/i YrfffiMtm,* ~f»tAa/n/i/rt/rj/r * /tt ¦

¦ /r t/f<sf-tr//{////¦/_•/1/- l/Z/awrfM/fr /¦ ifimtwA Jf?
etDf.coratio.\' ~

/',;„ ,/, /. 7/,./c/r/f £„ f.krrffrmr ¦

• y/r//r.i/r /rr.' //rrrtlrtrm-r/r • /rrr/ir r,

/,-urr «Hrr/r-.Tmmr- r//r.fam//, /,¦,//¦,

y/,¦„.,„„,
/,rr,,../rr,r/„

¦ 7/,/rr/rrffrr

Laurent Louis Midart, Festarchitektur im Ambassadorenhof anlässlich der
Bündnisbeschwörung von 1777. Rechts ist zwischen dem Westflügel des zweiten
Ambassadorenhofes (1717-1724) und dem Chor der Franziskanerkirche der Verbindungsbau
erkennbar, durch den man zur Ambassadorenloge gelangen konnte (Radierung,
Kunstmuseum Solothurn).

sehen Ambassadorenhof. Laut zeitgenössischen Berichten konnte der
Gesandte direkt von seinen Gemächern aus in die Logen gelangen.131

Beide Fenster waren von einem kleinen Verbindungsbau aus
erreichbar, der sich zwischen dem Chor der Kirche und dem
Westflügel des Ambassadorenhofes befand. Er entstand wohl gleichzeitig
mit den Logen und ist mit den «uffgefüerten Muren» in der erwähnten
Notiz des Seckelmeisters angesprochen. Auf einem Stich von Midart
aus dem Jahre 1779 ist er in der Ausformung des 18. Jahrhunderts
sichtbar. Vom Verbindungsbau aus wurde 1665 eine noch vorhandene
Türe in den Kreuzgang des Klosters (heutige Sakristei) eingerichtet.
Dadurch konnten die Mönche in ihren Garten südöstlich des Chores

131 Vgl. Edward Gibbon, Journal, in: Paul Ludwig Feser, Reisen im schönen alten
Solothurnerland, Bilder und Berichte aus sechs Jahrhunderten, Solothurn 1989,
S. 45

123



gelangen. 1666 forderte die französische Gesandtschaft einen
Schlüssel zu dieser Türe, der ihr aber vom Guardian verweigert
wurde.132

Dank der Loge war die Franziskanerkirche dem Gesandten wie eine

Hauskapelle jederzeit verfügbar. Er konnte sie inkognito besuchen.
Eine ähnliche Anlage aus dem 16. Jahrhundert ist uns im Escoriai
bekannt. Dort konnte der König vom Bett aus durch ein Fenster direkt
auf den Hochaltar blicken.133 Der sinnenfreudige dänische Monarch
Christian IV liess sich im 17. Jahrhundert eine Loge in seiner Schlosskirche

auf Kronborg in Helsingör einrichten. Sie war mit derart dicken
Gittern versehen, dass niemand sehen konnte, wie sich der König
während den Messen mit umfangreichen Menues verpflegen liess. Ob
der Botschafter den Absichten des frommen spanischen oder denjenigen

des lebensfreudigen dänischen Königs nacheiferte?

Theatralische Zeremonien: Der Ambassador wohnt dem Gottesdienst
bei den Franziskanern bei

Ein Zeremoniale der französischen Botschaft aus dem 18. Jahrhundert

enthält strenge Verhaltensvorschriften für feierliche Anlässe.
Geregelt wird darin auch der Besuch des Gottesdienstes. Je nach
Anlass sass der Gesandte mit seinem Gefolge bei den Bürgern im
Schiff, bei den Mönchen im Chor oder er verbarg sich in der Loge.
Einige Beispiele sollen dies vor Augen führen.

Am Fest der drei Könige schreibt das Buch dem Botschafter vor,
ohne grosse vorausgehende Empfänge am Gottesdienst
teilzunehmen.134 Der Zeitpunkt der Messe wird von ihm selbst am Vortag
bestimmt. Er betritt mit seinem Gefolge den Chor, «qui est censée sa
chapelle» direkt vom Ambassadorenhof aus. Während des
Gottesdienstes verwendet er einen Gebetsstuhl, der mit einem «tapis de
velours cramois avec carreau» geschmückt ist, und einen gepolsterten
Stuhl. Sein Gefolge nimmt im Chorgestühl Platz.135 Falls der Ambassador

verheiratet ist, hat seine Gattin ebenfalls Anspruch auf einen

132 StASO, Ratsmanuale, 6. August 1666, S. 534: Der «Resident» verlangt «(...)
einen Schlüssel zu der neuwen Porten von dem P. Guardiano zu Parfüesseren,
(...).» Ihm wird «aber wegen auferlegter Clausur dieses nicht zugesagt.»

133 Vgl. Braunfels (wie Anm. 1/7), S. 226 ff.
134 ZBS, S II 27, Essai de Cérémonial pour l'Ambassade du Roy en Suisse, französi¬

sches Manuskript aus der Mitte des 18. Jahrhunderts, publiziert in: Ein
handschriftliches Ceremonial für die französischen Ambassadoren in Solothurn, hrsg.
von F. A. Zetter-Collin, Solothurn 1913, S. 8 ff. - Die Quellennachweise beziehen
sich jeweils auf die gedruckte Ausgabe: Essai de Cérémonial, S. 12.

135 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.

124



Betschemel und die Ehrenbezeugungen der Geistlichen.136 Diese
Gewohnheit geht auf die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts zurück, als
der Frau des Botschafters vom Stadtrat erstmals ein Stuhl im Chor
bewilligt wurde.137 Nach dem Einzug des Ambassadors betritt der
Guardian, gefolgt von seinem Diakon, dem Subdiakon und vier
Messedienern von der Sakristei aus (damals im Süden) den Chor. Sie
wenden sich dem Ambassadoren zu und verneigen sich. Dieser kniet
auf seinen Gebetsstuhl nieder und erwidert die Begrüssung der Geistlichen

mit einem Neigen seines Kopfes.138 Nach dem Offertorium
verlässt der Diakon den Altar und stellt sich mit dem Weihrauchfass in
der Hand vor den Gesandten. Der Diakon verbeut sich und «l'Ambassadeur,

qui est assis ou à genoux, se lève gravement, regardent ce
diacre. » Der Diakon beräuchert den Botschafter dreimal und zollt ihm
am Schluss der Zeremonie mit einer Verbeugung seinen Respekt.139
Vor dem Agnus Dei wird dem Gesandten eine Reliquie gebracht, die
er kniend küssen muss. Zum Abschluss der Dreikönigstags-Messe
wird das «Domine salvumfac Regem» gesungen und vom Priester das
«Oremus» rezitiert, in dem er auch für den «Ludovicus Rex Noster»
betet. Darauf verbeugen sich die Geistlichen vor dem Altar und
verneigen sich vor dem Botschafter. Dieser kniet nieder und neigt seinen
Kopf.140 Der Botschafter soll sich nun nach den Notablen der Stadt
umsehen, die am Gottesdienst teilgenommen haben und mit ihnen die
Kirche verlassen. Wenn er Lust hat, soll er sie zum Dinieren
einladen.141

Die hier beschriebene Zeremonie war eine der einfacheren. Das
Buch beschreibt weit kompliziertere Anlässe, bei denen die Gefolgschaft

in bestimmter Reihenfolge auf vorgeschriebene Art und Weise
die Kirche betreten musste.142 Nichts wurde dem Zufall überlassen.
Bis zu Ostern gab es nach dem Dreikönigsfest kaum Gottesdienste mit
vorgeschriebenen Zeremonien.143

Am Aschermittwoch besuchte der Ambassador die Gottesdienste in
drei verschiedenen Klöstern: In der Jesuitenkirche sass er auf einer
Tribüne im Chor, bei den Franziskanern verwendete er den
Gebetsschemel und bei den Kapuzinern sass er im Chor, seine Gattin aber im

136 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.
137 StASO, Ratsmanuale, 1634, S. 355.
138 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.
139 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.
140 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 13.
141 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.
142 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 16 f. und S. 19.
143 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.

125



Schiff. Am Morgen des Gründonnerstags war die Gesandtschaft bei
den Franziskanern «dans la tribune» (gemeint ist wohl die Loge). Am
Karfreitag sass der Ambassador im Kirchenschiff, am Samstagmorgen
wieder in der Loge.144 An Ostern sollte er sich zur hl.Kommunion in
die Gemeindekirche St.Ursen begeben. Falls er es vorzog bei den
Franziskanern zu kommunizieren, musste er sich bei ihnen anmelden:
«cette demande ne tire point en conséquence, parce qu 'on sait que
l'Ambassadeur est en droit de faire ses pâques aux Cordeliers, où est
sa chapelle (...).» Er sollte dabei auf jeden Prunk verzichten und dem
Gottesdienst vom Schiff aus beiwohnen.145

Einer der feierlichsten Anlässe war der St. Ludwigstag
(25. August), der jeweils am nächstfolgenden Sonntag bei den
Franziskanern begangen wurde. Der Ambassador nahm am Gottesdienst
auf seinem Gebetsschemel im Chor teil. Die Notablen der Stadt sassen
im Gestühl. Nach dem Ende der Messe mussten die Offiziere der
Gesandtschaft die Kirche «par la porte intérieur du Cloître» (die Türe
zum Kreuzgang) vor dem Botschafter verlassen und ihn im Hof (der
Ambassade?) erwarten. Der Gesandte begab sich mit den Gnädigen
Herren konversierend und von den Räten der Stadt gefolgt «par la
porte auprès du sanctuaire» (die Türe in den Hof der Ambassade).
Auf diese Weise mussten die französischen Offiziere nicht die
Solothurner «Messieurs» kreuzen!146

Zwar stammt die Beschreibung der Zeremonien aus der Mitte des
18. Jahrhunderts, doch dürfen wir davon ausgehen, dass sie sich
bereits im 17. Jahrhundert herausgebildet hatten. Manche Zeremonien
mögen im 18. Jahrhundert strenger gewesen sein als in der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts. Ihr Vorbild war das Hofzeremoniell des

französischen Sonnenkönigs. So wie er gleich einer Sonne im Planetensystem

der Mittelpunkt der gesellschaftlichen Hierarchien und des

gesamten Landes war, wollte der Botschafter als sein Stellvertreter im
Zentrum des sozialen Lebens in Solothurn stehen. In die Zeremonien
wurde die gesamte gesellschaftliche Umgebung eingebunden: das

Gefolge der Gesandtschaft, die Notablen der Stadt und die Geistlichen.

Die beiden letzteren wurden zu Statisten in einem «Theaterstück»,

dessen Hauptrolle vom Ambassador gespielt wurde. Der
Botschafter führte Regie. Das Kirchengebäude diente mit all seinen

Möglichkeiten für wirkungsvolle Auftritte als Bühne. Die Franzis-

144 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 14.
145 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 15.
146 Essai de Cérémonial (wie Anm. 134), S. 21.

126



kaner unterwarfen sich dem Willen des Ambassadors. Die in den
Zeremonien enthaltenen Respektsbezeugungen der Franziskaner
gegenüber dem Gesandten sind zweideutig: Vom Botschafter konnte
die Verbeugung des Diakons als Ehrenbezeugung aufgefasst werden.
Der Diakon hatte die Möglichkeit, sie als ein Zeichen zum Beginn der
folgenden Zeremonie zu verstehen. Wenn der Ambassador dem
Diakon gegenüber den Kopf neigte, konnte er die Geste als Gruss
interpretieren. Dem Diakon blieb es offen, sie als Zeichen der
Unterwerfung unter die Vormacht der Kirche zu deuten. Das diplomatische
Gleichgewicht wurde gewahrt. Dennoch stand bei den wichtigsten
Kirchenfesten der Botschafter im Zentrum. Heiligenfeste, welche mit
dem französischen Königshaus in Verbindung standen, wurden besonders

feierlich begangen. Die Zeremonien sind ein Abbild der Abhängigkeit

der Franziskaner vom französischen Ambassador und vom
Verhältnis der Stadt zur «allerchristlichsten Majestät» Europas.

127


	Die Blütezeit des Konventes : das Franziskanerkloster im 17. Jahrhundert

