
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 66 (1993)

Artikel: Die Franziskanerkirche und das Franziskanerkloster in Solothurn 1280-
1992 : Kunst- und Baugeschichte der Franziskanerkirche, des Konvents
und des Ambassadorenhofes

Autor: Schneller, Daniel

Kapitel: II: Rege Bautätigkeit und Festigung der Niederlassung : das
Franziskanerkloster im 15. Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. REGE BAUTÄTIGKEIT UND FESTIGUNG
DER NIEDERLASSUNG

Das Franziskanerkloster im 15. Jahrhundert

«Und ich arbeite mit meinen Händen, und
will arbeiten. » Franziskus von Assisi

in seinem Testament (1226)

1. Die Franziskaner und das öffentliche Leben in Solothurn

a) Das Franziskanerkloster als Ort des öffentlichen Lebens
Da es zu den Aufgaben der Franziskaner gehörte, in der Öffentlichkeit

zu wirken, spielte das Kloster im gesellschaftlichen und politischen

Leben der Stadt eine wichtige Rolle.1 Als Gegenleistung
unterstützten die Bürger und der Rat das Kloster tatkräftig mit Stiftungen,
wodurch die anfangs armen Mönche aufwendige Bauunternehmungen
realisieren konnten. Die Mendikantenklöster anderer Schweizer
Städte, Italiens und des benachbarten Deutschlands waren in ähnlicher
Weise mit dem öffentlichen Leben verbunden.2

Sitzungen des Solothurner Rates fanden oft im Kloster oder in
seinem Baumgarten statt.3 So verhandelte der Stadtrat 1458 bei den
Barfüssern über den Streit mit Bern um Kölliken.4 Jährlich versammelten

sich am St. Johannistag nach der Messe bei den Franziskanern

Vgl. dazu auch Bernhard E. J. Stüdeli, Minoritenniederlassungen und mittelalterliche

Stadt, Beiträge zur Bedeutung von Minoriten- und anderen Mendikantenan-
lagen im öffentlichen Leben der mittelalterlichen Stadtgemeinde, insbesondere der
deutschen Schweiz, Diss. Werl 1969 Franziskanische Forschungen, Heft 21).
Darin zu Solothurn insbesondere: S. 105f und S. 120f.

Vgl. dazu Stüdeli (wie Anm. 1).

Vgl. dazu StASO, Varia I, 1430, S. 117.

StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1458, S. 88. - Zum Köllikergeschäft vgl.
Bruno Amiet, Die solothurnische Territorialpolitik von 1344-1532, Diss.
Solothurn 1929, S. 38/39.

27



der Schultheiss, die Räte und die Bürger im Klostergarten, um die
Regierung der Stadt neu zu wählen.5

Wichtige Besucher der Stadt und Durchreisende wurden im
Konventsgebäude untergebracht: 1440 übernachtete hier der Gegenpapst
Herzog Amadeus VIII. von Savoyen mit einem grossen Gefolge,6
1442 waren es der König Friedrich III. und der inzwischen als Felix V
zum Papst gewählte Herzog.7 Offizielle Festlichkeiten des
Stadtstaates wurden bei den Franziskanern und nicht im St. Ursenmünster
begangen. 1444 feierten die Solothurner eine Totenfeier für die Gefallenen

der Schlacht bei St. Jakob in der Klosterkirche.8 Die städtischen
Vorratsräume für Getreide und Büchsenpulver befanden sich
zeitweise bei den Bettelmönchen.9 Ein Zeichen des grossen Vertrauens,
das man ihnen schenkte.

b) Die Franziskaner als Seelsorger, Krankenpfleger und Prediger
Eine wichtige Aufgabe erfüllten die Franziskaner in der öffentlichen

Seelsorge und im Sozialwesen. Von der Tätigkeit der
Solothurner Franziskaner als Krankenpfleger und Seelsorger gibt die
folgende Gebetsformel aus einem Jahrzeitenbuch ein lebendiges Bild:

«Communis supplicatio
Es ligt person in einer schweren Krankheit die begert von üch das
gemein gebet, das Gott sin Zorn welle von diser Person
aberwenden vor sy sich wider Gott hete versündigt, das Gott der her
welle ihr geben gesundheit ihres libs, oder das er sy welle nemmen
zu sinen göttlichen gnaden söllches von Gott zu begären und zu
erlangen, so sprich ein ietliches Christenmensch drü vatter unser
drü Ave Maria und ein christlichen Glauben.»w

5 Hans Morgenthaler, Beiträge zur Bau- und Kunstgeschichte Solothurns im
15. Jahrhundert, in: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde, Neue Folge
Bd. 25, 1923, S. 224. - Vgl. auch StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1458, S. 86:
«als man die gemeind zu den barfüssen hat» (Ausgaben für «zerung»). - StASO,
Seckelmeisterrechnungen, 1471, S. 146: «als man im krützgang zu barfüssen»
(Ausgaben: «Zerung im Rathus»). - Bemerkenswert ist der Zeitpunkt, der
Johannistag, da dieser Tag im germanischen Brauchtum eine grosse Rolle spielt. In
Skandinavien wird dieser Tag noch heute festlich begangen (Mittsommernachtsfest

in Schweden, in Dänemark «Set. Hans-Aften»). Ob es sich hier um Reste einer
germanischen Tradition handelt?

6 Urkundio (wie Anm. 1/4), Bd. 1, S. 693f.: Auszug aus dem Statutenbuch von Felix
Hemmerlin [«(...) dominus felix, electus in summum pontificiem alias dux dictus
Amadeus de Sabaudia cum filio suo comité Gebenensi et duobus cardinalibus
et aliquot episcopis et exercitu magno ad domum fratrum Minorum tran-
siens et ibidem pernoetavit (...).»] - Vgl. auch Stüdeli (wie Anm. 1 S. 105.

28



Zeitweise hatten die Franziskaner die Verwaltung des Spitales inne,
das ihr Förderer Niklaus Wengi gestiftet hatte. Papst Kalixt III.
bestätigte dem Guardian Johannes Friesenberg am 20. April 1455 die
Übernahme der Spitalverwaltung und deren Einkünfte.11

Die Ideale der Bettelmönche litten teilweise durch den engen Kontakt

mit dem Alltagsleben: Einige der Mönche lebten im Konkubinat
mit Bürgersfrauen der Stadt.

Grossen Einfluss auf das religiöse Denken und Fühlen der Bürger
hatten die Franziskaner durch die Predigt.12 In Solothurn hielten die
Patres Gottesdienste und Predigten nicht nur in ihrer eigenen Kirche,
sondern betreuten auch die St. Stephanskapelle, den Altar im Spital
und an bestimmten Tagen die Pfarrkirche, das St. Ursenmünster.13
Diese Gewohnheit mag aus der Anfangszeit der franziskanischen
Niederlassung stammen, als man noch kein eigenes Kirchengebäude
besass. Franziskus hatte seinen Mönchen geraten, auf eigene Kirchen
gänzlich zu verzichten und die Predigten in den bereits vorhandenen
zu halten. Dass die Predigten der Franziskaner von den Menschen
aufmerksam verfolgt wurden, zeigt ein Zwischenfall aus dem Jahre 1500:
Als die Sprechweise eines Predigers nicht verstanden wurde, forderte
der Rat einen anderen an seiner Stelle.14 Allmählich bildeten die
Franziskaner den Mittelpunkt des geistlich-religiösen Lebens der Stadt auf
Kosten des St.Ursenstiftes.

2. Die Klosterkirche: Der Neubau (1426-1466)

a) Einsturz und Neubau der Klosterkirche
Ein Teil der Klosterkirche stürzte 1425 ein. Unregelmässigkeiten

im Grundriss des Schiffes lassen vermuten, dass hauptsächlich dieses
betroffen war. Die noch stehenden Partien wurden in der Folge teil-

Morgenthaler (wie Anm. 5), S. 221.
Amiet (wie Anm. 1/21), S. 320.
Morgenthaler (wie Anm. 5), S. 224.
StASO, Jahrzeitenbuch III (wie Anm. 1/17), fol. 3Ar.
Helvetia Sacra, Abteilung V, Bd. 1, Der Franziskusorden, Die Franziskaner, die
Klarissen und die regulierten Franziskaner-Terzianerinnen in der Schweiz, die
Minimen in der Schweiz, Bern 1978, S. 259.

Vgl. dazu Wolfgang Schenkluhn, Ordines Studentes, Aspekte zur Kirchenarchitektur

der Dominikaner und Franziskaner im 13. Jahrhundert, Berlin 1985, S. 3Iff.
Hans Sigrist, Solothurnische Geschichte, Bd. 3, Spätzeit und das Ende des Patrizischen

Regimes, Solothurn 1981, S. 238.
StASO, Denkwürdige Sachen, 1500, Bd. 15, S. 147.

29



weise abgebrochen, so auch der Chor. Wahrscheinlich wurden die
Mauern von Schiff und Chor 1426 in einer ersten Phase sehr rasch
wieder hochgezogen. Der Dachstuhl über der Volkskirche datiert nach
der dendrochronologischen Untersuchung aus dieser Zeit.15 Die
Solothurner Bürger stifteten bereitwillig Geld. Die Hauptgeldgeber
entstammten wiederum der Familie Riche: es waren die Brüder Hans
Riche, der Ritter, und Peter Riche. Peter vermachte dem Kloster sein

ganzes Vermögen und trat selbst dem Orden bei.16

Der weitere Ausbau zog sich dagegen in die Länge. Der Chor
wurde zusammen mit dem neu eingefassten Friedhof auf der Südseite
am 30. März 1436 von Henricus, Bischof von Siginensis und
Weihbischof von Lausanne, eingeweiht.171442 griff der Rat den Barfüssern
beim Bau der Kirche kräftig unter die Arme. In den Seckelmeisterrechnungen

wird eine eigene Rubrik «buw zen barfüssen»
aufgeführt.18 1450 bat der Weihbischof von Lausanne den Papst, das
Solothurner Kloster möge von der Steuer befreit werden, da die Brüder
«1res Buwens wegen und auch sust» in grosser Armut lebten und sie
«daz Gotzhus In eren nich haben [möchten] one unser Hilff»}9 Da
nach 1460 auch das Klostergebäude erneuert wurde,20 geriet das Kloster

in ernsthafte Schwierigkeiten und musste sich mit verschiedenen
Bettelbriefen an Bern und andere mögliche Wohltäter wenden.21 Um
1464 arbeitete man am Glockentürmchen22 (Reparatur?) und zwei
Jahre später wurden Dachziegel (für Reparaturen?) bestellt.23 Am
23. Juli 1466 wurde das Kirchenschiff von Raymund von Malta,
Weihbischof von Lausanne, eingeweiht.24

b) Die Baugestalt der spätgotischen Klosterkirche
Die Gestalt des heutigen Baukörpers geht im wesentlichen auf den

Neubau des 15. Jahrhunderts zurück. Wie die Kirche im Spätmittel-

15 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1). - BiA, Entwurf (wie Anm. 1/1): «9.

März [1426] fing man an unsere Kirche, welche vergangenes Jahr auf einer Seite

[Schiff?] zusammengestürzt u[nd] in diesem Jahr von der anderen Seite [Chor?]
abgebrochen war, wieder aufzubauen.» - Haffner (wie Anm. 1/27), S. 147f. - Zum
Dachstuhl: Dendrolabor Heinz und Kristina Egger, Bericht über die dendrochro-
nologische Analyse der Bohrproben aus dem Dachstock der Franziskanerkirche in
Solothurn, Dezember 1992: «Sämtliche Proben (ausser Nr. 327) konnten untereinander

synchronisiert werden, die Tannen stammen aus demselben Standort und
wurden gleichzeitig gefällt. Die Hölzer wurden im Herbst/Winter
1424/25 gefällt.»

16 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1).
17 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1). - BiA, Entwurf (wie Anm. 1/1).
18 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1442, S. 100, 103 und 107.
19 StASO, Copien Rot 9, 51, 9. März 1450.

30



g
•g

NN

fc e^lit"

# *
mQ

K.

P

D ui O

/KWTC»,

Das Franziskanerkloster
in der Gestalt des
15. Jahrhunderts. Die
Ansicht zeigt die
zwischen 1425 und 1466
erneuerte Klosterkirche
und im Hintergrund das

Konventgebäude aus
der zweiten Hälfte des
15. Jahrhunderts
(Ausschnitt aus dem
Stadtprospekt nach

Asper in der Chronik
von Stumpf, 1548).

alter aussah, wissen wir von einer Stadtansicht auf einer Federzeichnung

von Urs Graf um 1508 und von einem Holzschnitt von 1548, der
nach einer Zeichnung von Hans Asper angefertigt wurde.25 Während

Kantonale Denkmalpflege, Umschrift von: Wallier von Wendelstorf, Topographica
Solodorana, S. 12.

StASO, Copien Rot 4, 316, 7. März 1461, Steuerbrief für das Gotteshaus der Bar-
füsser in Solothurn. - StASO, Copien Rot 9, 275, 7. März 1461, Steuerbrief für
eine Kollekte in Bern.
StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1464, S. 103.

StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1466, S. 174, 239, 250, 252, 255 und 272.

Haffner (wie Anm. 1/27), S. 166f. - BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1). -
BiA, Entwurf (wie Anm. 1/1).

Vgl. Christiane Andersson und Benno Schubiger, Zwei unbekannte Federzeichnungen

von Urs Graf mit den frühesten Ansichten der Stadt Solothurn, in:
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Bd. 47, 1990, S. 8ff.

- Hans Asper, Stadtprospekt, Holzschnitt einer Zeichnung von Hans Asper in der
Chronik von Stumpf, 1548.

31



$: s
&#

.::¦

«Mai-r'
r.Tr *>

2 S

^^^JM&^JfeAj
S,t ;$#» $ %¦¦o,

r* -ij*j*p\.

,'".'

In dem Dächergewirr des spätmittelalterlichen Solothurn lässt sich hinter dem
Zeitglockenturm die Franziskanerkirche kaum ausmachen (Ausschnitt aus der
Federzeichnung «Nemesis» von Urs Graf, um 1508).

Graf die Stadt und ihre Bauten eher frei und zum Teil etwas summarisch

wiedergibt, bemüht sich Asper um jedes Detail. Bei Urs Graf
erkennen wir eine grosse, einem Bürgerhaus vergleichbare
Volkskirche, an die sich östlich ein schmaler Chor mit hohen Fenstern
anschliesst. Im Giebel der Westfassade ist ein kleines Fenster zu
sehen. Auf der Darstellung von Asper finden wir stattdessen ein
grosses Spitzbogenfenster, das die obere Hälfte der Westfassade
einnimmt. Fälschlicherweise sitzt der Dachreiter bei Asper über dem
Schiff und nicht wie bei Graf auf dem First des Chores. Bei Graf
nimmt sich die Klosterkirche neben den vielen Türmen der Stadt und
dem alles überragenden Turm des Münsters bescheiden aus. Kaum
unterscheidet sie sich von den Bürgerhäusern.

Die Volkskirche ist dreischiffig mit einem Mittelschiff, das die
Seitenschiffe überragt. Alle drei Schiffe befinden sich unter einem Dach,
so dass eine Pseudobasilika oder Staffelhalle entsteht. Der polygonale
Chor ist, wie es bei den Kirchen des Franziskanerordens üblich ist,
einschiffig und auffallend lang. Das Kirchenschiff war im 15.
Jahrhundert wahrscheinlich nur teilweise neu gebaut worden. Im heutigen
Grundriss fällt im Verlauf der westlichen Hälfte der Südmauer ein

32



Knick auf: Möglicherweise war 1425 nur das nördliche Seitenschiff
eingestürzt. Beim Wiederaufbau führte man die Nord- und
Westmauern bis an das noch bestehende südliche Seitenschiff heran, so
dass der erwähnte Knick entstand. Der Bau mag bei dieser Gelegenheit

nach Westen erweitert worden sein.
Die Innenräume waren vor dem Umbau in den 1820er Jahren höher

(zirka ein Meter) und gotischer in den Proportionen: Die Decke
befand sich weiter oben und der Boden lag tiefer. Die Wände des

Chores wurden beim Umbau gestutzt und das Dach auf dieselbe Höhe
wie dasjenige der Volkskirche gesetzt.26

Beide Räume besassen entsprechend den Vorschriften der
Bettelordensarchitektur flache Decken. Noch heute sind an den Balken des
Dachstuhls über dem Schiff, verdeckt von dem klassizistischen
Gewölbe, die Nägel erkennbar, an denen die gotischen Deckenbretter
befestigt waren. In einem Kirchenbuch aus dem 18. Jahrhundert ist die
Rede vom «flachen Chor».21 Das Fehlen von Strebepfeilern spricht
ebenso für ursprünglich flache Decken.

Vier Stützen trennten die beiden Seitenschiffe des Langhauses vom
Mittelschiff ab. Die heutigen klassizistischen Säulen besitzen einen
Kern polygonaler Holzsäulen, die aus gotischer Zeit stammen. Reste
ihrer Bemalung sind noch vorhanden.

In den schmalen und lichten Chorraum lassen hohe und schlanke
Lanzettfenster mit Masswerk in den Spitzbögen Licht hineinfluten.
Die grossen Fenster reissen fast die ganzen Wände auf, so dass der
Chor fast kathedralartig wirkt. Das hereinströmende Licht scheint die
Wände aufzulösen. Die Mönche bauten sich ein kleines «himmlisches
Jerusalem» - und erzielten diese Wirkung ohne den enormen künstlerischen

Aufwand der Kathedralen nur durch das hereinflutende Licht.
Die Masswerkformen sind heute oben beschnitten. Die Fensterbahnen
an den Längsseiten bestehen jeweils aus zwei Lanzettfenstern, die von
einem Vierpass gekrönt werden. Vier von ihnen sind in die Süd-, nur
eine in die Nordwand eingelassen. Im Polygon der Apsis zeigen die
Masswerke der zwei seitlichen Lanzettfenster je einen Dreipass. Das
Ostfenster ist heute zugemauert und wurde auf die Form einer Lunette
reduziert.28 Reste von drei Lanzettfenstern sind noch erkennbar. Man
ahnt, dass sich hier ein grossartiges Fenster befand, das Licht bis ins
Schiff hineinstrahlen liess.

Vgl. S. 141.

ZBS, S 51, Kirchenbuch oder Verzeichnuss der Kirchen Stühlen (2. Hälfte des
18. Jahrhunderts), fol. 55r.

Möglicherweise wurde es im 17. Jahrhundert zugemauert, als Ludwig XIV. den

neuen Hochaltar stiftete. Vgl. S. 99 ff.

33



'****

,-/,v

- ,'.'.'!'•'"''•••¦•'.. ¦ ¦¦¦¦¦

fluii*-

4»-' »,
4 * *

SX7

..fifiYk^-W ¦ Y.,.._.

.-..

Chorpartie der Franziskanerkirche, Ost-
Renovationsarbeiten 1922-1927).

und Nordwand (Aufnahme anlässlich der

34



I> 1

¥•/.

w M

m.

¦

/Afifoy
V,

rT

m »p

0. "2.«

t 1 /
Masswerkformen am Chor. Links: Masswerk der Nord- und Südfenster. Rechts:
Masswerk der Nordost- und Südostfenster (Staatsarchiv Solothurn, Zeichnerische
Aufnahmen von Eduard Grub, Juli 1922, anlässlich der Renovationsarbeiten
1922-1927).

Die Formen der erhaltenen Masswerke sind einfach, wie es
franziskanischer Bescheidenheit angemessen ist.29 Dennoch kann eine
Steigerung ihrer Vielfalt zum (nicht erhaltenen) Ostfenster hin festgestellt
werden. Eine solche war bei den Kirchen des Bettelordens allgemein
üblich. Man kann sie auch bei den Franziskanerkirchen in Colmar und
Königsfelden beobachten.

29 Änliche Formen wird man an der Franziskanerkirche in Freiburg im Breisgau und
an der Dominikanerkirche in Basel beobachten.

35



ft

T

Ansicht der Franziskanerkirche von Südosten (Aufnahme aus den 1920er Jahren).

Die Fenster der Volkskirche waren kleiner und zum Teil zusätzlich
von den Altären und Kapellen verdeckt, so dass dieser Raum dunkler
als der Chor erschien. Man möchte von einem «mystischen» Dunkel
sprechen, in dem die Kerzenlichter auf den grossen holzgeschnitzten
Altären und den Gräbern flackerten, betende Menschen auf dem
Boden knieten oder der Predigt lauschten. Der weite hallenartige
Raum der Volkskirche ist geschaffen, um betende Menschen in

grosser Zahl zu umfangen und ist ohne sie fast nicht vorstellbar. Seine
dicken Mauern schützten vor dem Getriebe des Alltages, das sich
draussen abspielte. Die Gläubigen sollten sich hier geborgen und
willkommen fühlen. Die Fenster im südlichen Seitenschiff waren weniger
hoch als heute, so wie sie sich auf der Nordseite erhhalten haben. Das
Masswerk ist nicht mehr vorhanden und dürfte bescheiden gewesen
sein. An der Südwand wurden im Laufe der Zeit starke Veränderungen

30 Vgl. StASO, Staatskalenderblatt mit Stadtprospekt von
31 Vgl. S. 85 f.
32 Vgl.S. 164 f.

688fi

36



vorgenommen. Wie im Norden waren hier ursprünglich vier
Fensteröffnungen eingelassen gewesen. Das Fenster ganz im Osten dürfte
erst nach dem Abbruch des Lettners in den 1820er Jahren entstanden
sein. Das westlichste wurde zugemauert und beim Bau einer Empore
(im 17. Jahrhundert?) durch ein Rundfenster ersetzt.30 Die Fenster
sassen im oberen Teil der Wand, um im unteren Wandgräbern Platz zu
bieten. Aussen war unter den Fensterbänken ein Klebdach angebacht,
das den Gräbern als Witterungsschutz diente. Auf der Nordseite der
Kirche befand sich ausserdem der Kreuzgang des Klosters.

Die Westfassade wies nach Asper ein grosses Mittelfenster auf. Bei
Graf ist es weniger monumental. Sein Masswerk ist in der gotischen
Form nicht erhalten, es wurde wahrscheinlich zu Beginn des 17.
Jahrhunderts erneuert.31 Auf den Ansichten beider Zeichner fehlen die
bestehenden seitlichen Fenster der Westfassade. Auf Grund ihrer
spätgotischen Masswerkformen müssen wir aber annehmen, dass sie aus
dem 15. Jahrhundert stammen. Das linke zeigt einen Dreipass über
zwei Lanzettfenstern, das rechte einen Vierpass. Beide Masswerke
sind Kopien von 1947.32 Die Gruppierung der drei Fenster entspricht

sn -

; -.

West- und Südfassade der Franziskanerkirche mit Antoniuskapelle (1661-1663).

37



Westfassade der
Franziskanerkirche.

I I

der inneren Gliederung der Kirche: Das Mittelfenster beleuchtet das

Hauptschiff und die seitlichen die Nebenschiffe. Im Giebel befand
sich ein schmales und hohes Lanzettfenster, das zur Belichtung des
Dachstuhles diente. Es wurde 1947 stark verändert. Seine gotische
Gestalt ist aber vom Estrich aus noch erkennbar.

Die Volkskirche besass im Westen einen Zugang für die Laien. Im
Süden führte eine Türe auf den Friedhof hinaus. Der heutige
Sakristeizugang im Chor, der noch sein gotisches Portal besitzt, bildete die
Verbindung zum Kreuzgang des Klosters.

Das Schiff war vom Chor durch einen Lettner abgetrennt. Nicht nur
in der unterschiedlichen künstlerischen Behandlung wurden die
beiden Räume voneinander abgehoben, sondern zusätzlich durch die
Galerie des Lettners deutlich in zwei unabhängige Bereiche eingeteilt.
Die «himmlische» Sphäre der Mönche wurde durch ihn von der
«irdischen» der Laien abgeriegelt. Dem Laien blieb das Allerheiligste
verschlossen. Über die Gestalt des in den 1820er Jahren beseitigten Lettners

sind wir dank einem Plan aus dem 18. Jahrhundert unterrichtet:33
Er besass fünf Arkaden, von denen die mittlere, welche in den Chor
führte, schmäler war als die anderen. Bei den Grabungen im Januar

ZBS, Kirchenbuch (wie Anm. 27), fol. 9a und 67a.

38



1992 entdeckte man seine Fundamente. Im Geröll, das zur Aufschüttung

des Bodens im Schiff gedient hatte, kamen Werkstücke vom
Lettner aus grau-grünem Berner Sandstein, die teilweise mit gotischen
Profilen versehen waren, ans Tageslicht. Bei der Aussenrenovation
von 1922 fand man an der Südostseite des Schiffes ein kleines
Zwillingsfenster, das zur Beleuchtung der Galerie auf dem Lettner gedient
hatte.

Vor der nördlichen Chorschulter sind im heutigen Estrich die Reste
einer Wendeltreppe erhalten. Sie nahm ihren Anfang auf der Höhe des

Lettners und führte auf den Estrich. Eine zugemauerte Türe, welche
die Verbindung von der Wendeltreppe zum Lettner hergestellt haben

^
Slf

Ì

I

IrMtfc \•*—

Der spätmittelalterliche Dachstuhl über dem Langhaus (um 1425). Im Hintergrund
Aufgang in den Dachstuhl über dem Chor.

39



könnte, wurde bei den 1981 durchgeführten Bauuntersuchungen an
der nördlichen Chorwand entdeckt. Die darunter befindlichen Balkenlöcher

lassen vermuten, dass sie durch einen kleinen Steg mit dem
Lettner verbunden war.

Eine weitere Wendeltreppe existierte laut schriftlichen Quellen aus
dem 17. Jahrhundert an der südlichen Chorschulter: Sie erwähnen bei
der Schiffleutenkapelle, die im südlichen Winkel zwischen Schiff und
Chor angebaut war, einen «schnäggen».34 Die Umrisse einer vermauerten

Türe, die vom Lettner zu dieser Wendeltreppe geführt haben
könnte, zeichnen sich im Verputz deutlich ab.

Auf der Innenseite der nördlichen Chorwand kam bei den
Bauuntersuchungen von 1981 ein kleines gotisches Fenster zum Vorschein.
Es besitzt auf der Aussenseite einen Flügelanschlag für ein Türchen.
Da sich der Ostflügel des Konventes hier an den Chor anschloss,
diente es möglicherweise den kranken Mönchen, die von hier aus dem
Gottesdienst folgen konnten.

Die Sakristei befand sich auf der Südseite des Chores. Ihre Spuren
wurden bei der Aussenrenovation im Jahre 1922 entdeckt. Die gotische

Sakristei wird 1519 in den Seckelmeisterrechnungen erwähnt, als

man sie durch eine neue ersetzte.35 Diese wurde 1882 abgebrochen.36
Der einzige vollständig erhaltene gotische Raum ist der Dachstuhl

über der Volkskirche. Durch dendrochronologische Untersuchungen
konnte er in das Baujahr der Kirche (1426) datiert werden.37 Es handelt

sich um einen sogenannten «stehenden» Dachstuhl. Bedingt
durch die Art seiner Konstruktion entsteht in der Mitte ein länglicher,
quadratischer, hallenähnlicher Raum. Die Regelmässigkeit und
Monumentalität seiner Bauweise vermitteln beim Durchschreiten ein
besonderes Gefühl gotischer Erhabenheit.

c) Kunsthistorische Aspekte: Die Gestalt der Klosterkirche
Franziskanische Ordensbaukunst

Franziskus von Assisi hatte keine Bauvorschriften erlassen, da er
ursprünglich gar nicht an eine Ordensgründung gedacht hatte. Aus den
Zielen des Ordens ergab es sich von selbst, dass die Klöster in Städten
angelegt wurden. Den Franziskanern dienten anfangs einfache Wohnhäuser

zur Unterkunft. Als man 1231 in Erfurt den Bettelmönchen ein

BiA, A 1669, Brief des Guardians Seraphinus an die gnädigen Herren und die
Zunft zu Schiffleuten, April 1692. - BiA, A 1669, Brief des Guardians Seraphinus
an die gnädigen Herren und die Zunft zu Schiffleuten, 20. April 1692.

Morgenthaler (wie Anm. 5), S. 226
StASO, Ratsmanuale, 16. Juni 1882, Nr. 1287.

Egger (wie Anm. 15).

40



Kloster bauen wollte und sich bei einem ihrer Mitglieder nach den
Bauvorschriften erkundigte, erhielt man zur Antwort: «Ich weiss
nicht, was ein Kloster ist.»3* Eine Klausur gab es nicht. Die späteren
Klosteranlagen hatten die Benediktinerklöster zum Vorbild.

1260 erliess Bonaventura Bauvorschriften, die sich eng an die
zisterziensischen anlehnten. Armut, Demut und Bescheidenheit sollten
in der Gestalt des Ordensbaus ausgesprochen werden: Gewölbe
wurden nur über dem Hauptaltar zugelassen. Überflüssige
Ausschmückungen in Form von Bildern, Statuen, farbigen Scheiben usw.
wurden untersagt. Einzig der hl. Franziskus, die Muttergottes und der
Heilige Geist durften auf dem Fenster hinter dem Hochaltar dargestellt
werden. Es sollten auch keine einzelstehenden Glockentürme errichtet
werden.39 In der Praxis wurden diese Vorschriften nicht immer
eingehalten. Nördlich der Alpen wurden sie strenger beachtet als im Süden.

Die Ordenskirchen des nördlichen Europas zerfallen in der Regel in
zwei Teile: Die Volkskirche war meist als ein dreischiffiges Langhaus
mit basilikalem Querschnitt ohne Vierung und Querhaus ausgebildet.
Sie war ein Bethaus, wo Predigten gehalten wurden, die Bürger ihre
letzte Ruhestätte fanden und ihre Familienkapellen errichteten. Der
einschiffige Langchor war den Mönchen vorbehalten. Während das
Schiff in seiner Stimmung eher «irdisch» gehalten ist, vermitteln die
hohen schmalen lichtdurchfluteten Chöre den Eindruck einer
«himmlischen» Atmosphäre. Die Grösse des Schiffs, die in den frühen
Ordenskirchen diejenige des Chores übertrifft, zeigt, wie wichtig dem
Franziskaner der Dienst am Gläubigen war. Bei den Cluniazensern
übertraf gewöhnlich die Grösse des Chores diejenige des Schiffes bei
weitem. Mönch- und Volkskirche wurden durch einen Lettner
getrennt.

Schiff und Chor werden auch aussen deutlich unterschieden. Die
Volkskirche ist meist einfacher gestaltet als der Chor, der mit seinen
hohen schmalen Lanzettfenstern zuweilen an ein kristallenes Kästchen

erinnert. Die klaren stereometrischen Baukörper des Kirchenschiffes

erinnern wie in Solothurn an überdimensionierte Bürgerhäuser.

Wie diese liegen die Kirchen an Strassen in der Flucht der
anderen Bauten. Eine Kirchenwand war «nichts anderes als eine

grosse Hauswand» und eine Tür öffnete sich von der Strasse in die
Kirche wie eine «in die Werkstatt eines Handwerkers oder das Kontor
eines Kaufmanns».40 In Solothurn lag der Westeingang der Kirche
direkt gegenüber einer Mühle. Armut und Bescheidenheit werden in

38 Zitat nach: Badstübner (wie Anm. Einleitung/2), S. 228.
39 Vgl. Thode (wie Anm. Einleitung/1), S. 312f.
40 Meckseper (wie Anm. 1/13), S. 229.

41



Solothurn: Blick in die Barfüssergasse.
Die Klöster der Bettelorden wurden
im Mittelalter mitten in die Städte
hineingebaut. Die Klostermauern
und -gebäude grenzten an Bürgerhäuser

und andere Profanbauten an:
Hier befindet sich die Klostermauer der
Franziskaner in der Flucht des

Zeughauses (rechts). Hinter der Mauer
befand sich der Garten des Konvents
(Aquarell von Graff, 1839).

' :*•

îY-»s»i<

der äusseren Einfachheit der Kirchenbauten zum Ausdruck gebracht.
Auf komplizierte Strebepfeiler und die unzähligen Türmchen und
Fialen der gotischen Pfarrkirchen wird verzichtet.

Die «Bilderfeindlichkeit», welche Ausdruck der Armut und Demut
sein sollte, hat sich beim Orden kaum durchsetzen können: Dankbare
Bürger stifteten Altäre, Tafelbilder, Wandmalereien, Glasfenster und
anderes, die von lokalen Künstlern ausgeführt wurden. Die Franziskanerklöster

wurden zu Zentren volkstümlicher religiöser Kunst und
entwickelten sich im Laufe der Jahrhunderte zum Teil zu reich
ausgeschmückten Bauten - wie etwa im 17. Jahrhundert in Solothurn.41

Die Solothurner Franziskanerkirche: Nordalpiner Typus
Der Grundriss der Solothurner Franziskanerkirche ist charakteristisch

für die Bauten des Ordens nördlich der Alpen im 13. Jahrhun-

Vgl. zu den Bauvorschriften und der franziskanischen Kunst auch Joseph Gantner,
Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 2, Die gotische Kunst, Frauenfeld 1947,
S. lOOff. - Paul Ganz, Geschichte der Kunst in der Schweiz von den Anfängen bis
zur Mitte des 17. Jahrhunderts, Basel und Stuttgart 1960, S. 167ff.

42



dert. Fast alle weisen eine dreischiffige Volkskirche auf, die durch
einen Lettner vom einschiffigen Langchor der Mönche getrennt ist
(vgl. Basel, Fribourg, Luzern, Königsfelden und Schaffhausen).
Ebenso ist die Anlage der Sakristei im Süden des Chores sowie die
Wendeltreppe im Winkel zwischen Chor und Schiff bei anderen
Sakralbauten des Ordens anzutreffen (Basel und Fribourg).

Eine Besonderheit stellt in Solothurn die Anlage der Volkskirche
als «Staffelhalle» oder «Pseudobasilika» dar. Dieser Bautyp war in der
Spätgotik hauptsächlich im Westschweizer Juragebiet verbreitet.42 Bei
Kirchen des Bettelordens war er nicht gebräuchlich. Da die Staffelhalle

im Jura für Gemeindekirchen verwendet wurde, soll hier
wahrscheinlich mit dieser Bauform der öffentliche Charakter der «Volkskirche»

betont werden: Sie gehörte den Bürgern der Stadt, die sie auch
mitfinanziert hatten.

Die Überhöhung des Chores gegenüber dem Schiff ist ebenso bei
der Predigerkirche in Zürich, der Barfüsserkirche in Basel und der
Franziskanerkirche in Luzern zu beobachten.

Die monumentale Gestaltung der Westfassade mit einem grosszügigen

Mittelfenster, wie sie auf dem Holzschnitt nach Asper zu sehen
ist, gehört zu den typischen Merkmalen der oberrheinischen
Bettelordensarchitektur (Prediger- und Barfüsserkirche in Basel, St. Martin
in Freiburg i. Br., Colmar, Königsfelden, Luzern u. a.). Auffallende
Ähnlichkeit mit der Solothurner Kirche besitzt die Westfassade der
Barfüsserkirche in Villingen (Baden-Württemberg), da auch sie dem
Querschnitt einer Staffelhalle entspricht.

Im allgemeinen gehört die Solothurner Franziskanerkirche zum
oberrheinischen Bautyp des Ordens, wie er sich im 14. und 15.
Jahrhundert ausgebildet hatte. Nur die Staffelhalle der Volkskirche macht
eine Ausnahme und schliesst sich formal Vorbildern des Juraraumes
an. Die Vermischung der architektonischen Grundelemente wird
erklärbar durch die Lage Solothurns an der Scheide zwischen dem
frankophonen Kulturraum im Westen und dem alemannischen im
Norden und Osten.43

Vgl. dazu Nott Caviezel, Typologie und Motiv. Zu den gotischen Stufenhallen in
der Schweiz, in: Unsere Kunstdenkmäler, 43. Jg., 1992, Heft 1, Gotische
Sakralarchitektur, S. 3ff.
Zur Architektur der Schweizer Franziskanerklöster vgl. Johannes Oberst, Die
mittelalterliche Architektur der Dominikaner und Franziskaner in der Schweiz, Zürich
und Leipzig 1927; zu Solothurn insbesondere S. 11 Iff. - Zum Typus der
Franziskanerklöster am Oberrhein vgl. Helma Konow, Die Baukunst der Bettelorden am
Oberrhein, Berlin 1954; zu Solothurn insbesondere S. 21.

43



-*«*?

Fragment einer gotischen Verkündigungsdarstellung über dem Chorbogen im Estrich.
Zu erkennen ist der Rest eines Schriftbandes mit der Inschrift «tecum».

d) Innenaustattung: Fresken, Altäre und Grabplatten
Zweifellos war das Innere der spätgotischen Kirche mit Fresken

ausgeschmückt. Nur wenige Fragmente haben die Barockisierung im
17. Jahrhundert überlebt. Auf dem Estrich ist über dem Chorbogen der

magere Rest eines Wandbildes erhalten geblieben. Es zeigt den
Beginn eines Schriftbandes, in das mit gotischen Lettern das Wort
«tecum» eingeschrieben ist. Wie schon Keller und Schnarwyler
erkannten, handelt es sich dabei um das Fragment einer Verkündi-

44 Vgl. dazu: Kurt Keller und Hanspeter Schnarwyler, Franziskaner Kirche
Solothurn, Untersuchungsbericht und zeichnerische Inventarisation, Manuskript.
Restaurierungsatelier Arn, Worben August 1981.

45 Vgl. die Abb. 84, 103, 104, 127 und 128 in: Gertrud Schiller, Ikonographie der
christlichen Kunst, Bd. 1, Gütersloh 31981.

46 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum,
Bd. 4, Rom, Freiburg, Basel, Wien 1972, S. 423.

47 Urs Peter Strohmeier. Der Kanton Solothurn, St. Gallen und Rom 1836 (Reprint
Genf 1978), S. 258.

48 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), 19. Juli, S. 66.

44



gungsszene.44 Der verstümmelte Text stammt aus dem «Ave Maria»,
das auf dem Spruchband des Verkündigungsengels zu lesen war: «Ave

Maria, Gratia plena, Dominus tecum».45 Die Plazierung der
Verkündigungsszene über dem Triumphbogen war im Mittelalter üblich.46
Bei den Franziskanern genoss die Gottesmutter, der ihre Kirchen
geweiht waren, grosse Verehrung.

Es ist denkbar, dass das mittelalterliche Fresko (aus dem 15.
Jahrhundert?) bis zum Einbau des klassizistischen Gewölbes in den
1820er Jahren den Gläubigen sichtbar gewesen war. Vielleicht hatten
auch andere gotische Wandbilder die Barockisierung überlebt. Strohmeier

schreibt, dass die Kirche «wegen ihrem dunklen übermalten
Innern ein redender Zeuge des finstern Mittelalters» gewesen sei.47

Allerdings waren für Strohmeier wahrscheinlich barocke Fresken
ebenso finster wie gotische.

Den Regeln des Ordens entsprach es nicht, die Fenster mit
Glasmalereien zu versehen. Allgemein gebräuchlich waren in den Kirchen
der Franziskaner Glasfenster mit geometrischen Mustern. Im ältesten
Jahrzeitenbuch wird im 14. Jahrhundert die Schenkung eines
Chorfenster durch den ehemaligen Guardian des Klosters, Johannes von
Lüterkofen, vermerkt.48 Das Jahrzeitenbuch des 15. Jahrhunderts
erwähnt ein «rüttennfenster» im Chor.49 Die Benennung erfolgte
möglicherweise nach einem Stifteremblem.

Die Kirche besass neben dem Hauptaltar mehrere Seitenaltäre und
einen Volksaltar. Nach einem Bericht aus dem 15. Jahrhundert waren
es insgesamt sieben. Der Volksaltar stand unmittelbar vor dem
Choraufgang in der Mitte des Schiffes, wie es in einer Pfarrkirche üblich
war.50 Wem waren sie geweiht? Im ältesten Jahrzeitenbuch wird die
Stiftung eines Bildes für die «glorreiche» Jungfrau erwähnt.51 Gemäss
einem jüngeren Jahrzeitenbuch war ihr ein Altar in der Kirche
geweiht.52 Ausserdem ist das Geschenk eines Tüchleins für den hl.
Apollinaris vermekt,53 dem möglicherweise ebenfalls ein Altar zugedacht

war. Als sicher kann angenommen werden, dass Altäre für den
hl. Franziskus und den hl. Antonius vorhanden waren.

49 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 25. März, S. 30.
50 Hüglins Klageschrift gegen den Barfüsserorden in Solothurn zwischen dem

17. August und 15. Oktober 1447, in: Fiala, (wie Anm. 4), S. 439, Anm. 4:
«Attamen in sua ecclesia Sex habent altaria erecta ymo et septimum in medio
ecclesie.» Vorwurfsvoll bemerkt Hüglin, dass die Franziskaner aber kaum fünf
Priester unter ihren Brüdern hätten, so dass also nicht an allen Altären gleichzeitig
die Messe gelesen werden konnte.
StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), 21. Juli, S. 66

52 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 12. Juni, S. 57.
53 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), 8. Juli, S. 62.

51

45



Der Chor war mit einem hölzernen Täfer verkleidet,54 wie es noch
im Fribourger Münster St. Nicolas zu sehen ist. Das gotische
Chorgestühl wurde im 16. Jahrhundert umgebaut. Erhalten geblieben sind
die Sitzbänke (15. Jahrhundert?).

Die Solothurner Bürger schenkten der Kirche zahlreiche
Kultgegenstände und Ausstattungsstücke. In den Jahrzeitenbüchern des
14. und 15. Jahrhunderts werden Monstranzen, Kelche, liturgische
Bücher, Messgewänder, ein Teppich mit aufgenähten Rosen,55 ein
Sakramentshäuschen,56 ein pulpitum57 (das ist ein Lesepult), grüne
Seidenfahnen58 und anderes erwähnt.

Da die Franziskaner die Predigt als wesentliches Element ihres
Gottesdienstes betrachteten, war im Schiff wohl eine einfache Kanzel
aufgestellt. Spätestens seit dem 14. Jahrhundert war eine feste Bestuhlung

vorhanden, welche die Bürger der Stadt mieten konnten.59 Chor
und Schiff waren angefüllt mit Grabplatten, die in den Boden und die
Wände eingelassen waren.

e) Die Franziskanerkirche als Grabstätte
Noch heute fallen dem Besucher die zahlreichen Grabplatten am

Boden der Franziskanerkirche ins Auge. Der ungewohnte Anblick
eines «Friedhofes» mitten in der Kirche mag den heutigen Menschen
befremden. Man hat den Eindruck, eine «Sphäre des Todes» zu
betreten.60

Die Solothurner Klosterkirche ist eine der wenigen unseres Landes,
in der die Boden-Grabplatten erhalten geblieben sind - allerdings
nicht «in situ», da sie im 19. Jahrhundert herausgerissen und
anschliessend als kostengünstiger Bodenbelag versetzt wurden.61 Die
meisten Kirchen wurden im 16. Jahrhundert aus puritanischen
Vorstellungen heraus und wegen der Hygiene von den Gräbern gereinigt.
Heute erweisen sie sich als eine Gefahrenquelle für den Bau, da die
Leichensalze in die Mauern eindringen und Zersetzungsprozesse aus-

54 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. Vi), 27. September, S. 88.
55 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), 7. Januar, S. 2.
56 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), 8. Juli, S. 62 und 10. Juli, S. 63.
57 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), 19. Juli, S. 66.
58 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 11. September, S. 87.
59 Eine Urkunde von 1373 berichtet von einem Kirchenstuhlstreit zwischen Agnes

von Durrach und der Frau von Johannes Grans wegen zwei Stühlen bei den
Barfüssern und im Münster. Agnes klagt Anna an, sie hätte sich unberechtigterweise
für die Eigentümerin ihrer Kirchenstühle ausgegeben. - Urkunde von 1373 in:
Solothurnisches Wochenblatt, Nr. 35, 17. August 1816, S. 276f.

60 Schenkluhn (wie Anm. 12), S. 32.
61 Vgl. S. 143.

46



Grabplatten im Kirchenschiff.

lösen. Das Öffnen des mit Knochen durchsetzten Bodens kann
lebensbedrohend werden: Pilze und Bakterien finden hier reiche Nahrung.

Die Franziskanerkirchen dienten vom Mittelalter bis ins 19.
Jahrhundert nicht nur als Grablegen verstorbener Mönche, sondern waren
auch beim Bürgertum als letzte Ruhestätte beliebt. Grabplatten,
Epitaphe und Grabkapellen bestimmten das Bild im Inneren. Dieses war
so angelegt, dass viel Platz für Gräber entstand: Die Seitenschiffe
dienten als Kapellen und boten Platz für gestiftete Altäre, Grüften und
Gräber. Sie waren nicht wie in den Kathedralen begleitende Wege der
«via sacra» im Mittelschiff.62 Ebenso blieb an den Innen- und Aussen-
wänden Platz für Wandgräber.63 Aussen schützten Klebdächer die
Epitaphe vor der Witterung. Ein Solothurner Grabplattenverzeichnis
in einem Kirchenbuch des 18. Jahrhunderts zeigt, dass der Chor als

Grablege besondere Priorität genoss.64 Je näher man beim Hochaltar
zu liegen kam, desto eher erhoffte man erlöst zu werden.65 Es gab
deshalb eine Rangfolge der Gräber von Osten nach Westen. Im Kirchenbuch

des 18. Jahrhunderts wird die Grabreihe vor dem Hochalter wie
im Theater als «l.Rang», die nächstfolgende als «2.Rang» usw.

62 Schenkluhn (wie Anm. 12), S. 32.
63 Schenkluhn (wie Anm. 12), S. 32.
64 ZBS, Kirchenbuch (wie Anm. 27).
65 Philippe Ariès, Geschichte des Todes, München 51991

Paris 1978), S. 69.
(L'homme devant la mort,

47



Links: Epitaph und (zerstörte)
Wappenkartusche für Ambassador de Montholon
(gestorben 1622). Als 1792 französische
Truppen in die Schweiz einmarschierten,
wurden die Wappen adeliger Franzosen

per Dekret beseitigt. Rechts: Epitaph für
Friedrich Ludwig von Stäffis-Mollondin
(1692). In den Wänden der Franziskanerkirche

waren seit dem Mittelalter innen
und aussen Wandgräber und Epitaphe
eingelassen.

bezeichnet. Die Nachfrage nach Grablegen bei den Bettelmönchen
war so gross, dass bereits im 15. Jahrhundert auf der Südseite der
Kirche ein Friedhof angelegt werden musste, der bis ins 19. Jahrhundert

hinein bestand. Bald mussten «Aussenstellen» eingerichtet
werden: Der Friedhof bei der Dreibeinskreuzkapelle wurde ursprünglich

von den Franziskanern besorgt.
Seit der Spätantike waren Beerdigungen in Kirchen untersagt, doch

wurde das Verbot von Anfang an umgangen.66 Die Begräbnisse
bildeten eine der Haupteinnahmequellen des Bettelordens: Die Bürger
sorgten für ihr Seelenheil durch grosszügige, testamentarische
Stiftungen, für die sie Seelenmessen lesen liessen. Die Schenkungen
reichten vom silbernen Messkelch bis zur Ausmalung des Chores, wie
sie Oberst Mollondin testamentarisch im 17. Jahrhundert verfügte.
Das St.Ursenstift, eifersüchtig auf die zahlreichen Gaben, die den
Franziskanern durch das Begräbniswesen zuflössen, beanspruchte im
15. Jahrhundert erfolglos das alleinige Recht auf Beerdigungen.67 Im

66 Ariès (wie Anm. 65), S. 63ff.
61 Kardinal Bartholomeus erlaubt 1447 die Stiftung von Altären bei den Franziskanern,

behält aber das Recht auf die Begräbnisse der Pfarrkirche vor. Möglicherweise

ein Hinweis darauf, dass solche bereits praktiziert worden waren. Vgl. dazu:
Fiala (wie Anm. 1/4), S. 441f.

48



18. Jahrhundert schränkte der Stadtrat die Begräbnisse in der Kirche
ein, um beim Öffnen des Bodens bei Bauarbeiten die Seuchengefahr
einzudämmen.68

Die Franziskaner nahmen sich aller Dinge an, die in Verbindung
standen mit dem Tod, dem «Zurruhelegen» des toten Körpers und dem
Seelenleben nach dem Tod. Sie sorgten nicht nur für feierliche und
würdige Bestattungszeremonien sowie für Grabplätze an geweihtem
Ort, sondern gedachten der Verstorbenen in alljährlichen Seelenmessen

und bemühten sich um ihr Seelenheil im Jenseits. Durch ihre
Predigten, Beerdigungen und Seelenmessen hatten die Barfüsser
grossen Einfluss auf die religiösen Vorstellungen im Zusammenhang
mit dem Tod und prägten die Anschauung von der Erlösung der Seele
auf neue Weise. Der Ablass der Benediktiner wurde von ihnen ersetzt
durch eine der weltlichen Fürsorge vergleichbare «Seelenfürsorge».
Die Franziskaner beteten für die Verstorbenen. Armen und Reichen
wurde ein Seelenfrieden verheissendes Todesgedächtnis zuteil. Der
Preis für die Seelenmessen war nicht festgesetzt; jeder konnte das

geben, was er besass. Die Totenmessen wurden in den Jahrzeitbüchern
verzeichnet und von den Verwandten des Verstorbenen gestiftet.

Die Zünfte liessen für ihre Angehörigen kollektiv Messen lesen.
Sie errichteten Altäre und bauten Kapellen, in denen ihre Mitglieder
bestattet wurden, die so in den Genuss der franziskanischen
«Totenfürsorge» kamen. Auf diese Weise sorgte die Zunft für das Wohl des
Mitbruders über den Tod hinaus. In Solothurn waren die wichtigsten
Zünfte der Stadt mit Altären und Kapellen bei den Franziskanern
vertreten. Die Schiffleutenzunft besass seit dem beginnenden 16.
Jahrhundert eine eigene Seitenkapelle.

Vornehme Familien besassen Kapellen oder Grablegen. Im
15. Jahrhundert stiftete der Schultheiss Niklaus Wengi eine Kapelle
für sich und seine Familienangehörigen. Seit 1690 besass die Familie
Stäffis-Mollondin eine Gruft in der Antoniuskapelle, zu deren Bau sie

grosse Summen geschenkt hatte.69 Die Stiftungsurkunde der Grablege
ist erhalten. Sie hält die Verpflichtungen der Franziskaner für die
Totenmessen und den Unterhalt der Gruft auf Kosten der Familie fest.

Vgl.S. 133 f.
Die Gruft wurde 1947 im Zusammenhang mit der Renovation der Westfassade
geöffnet. Ein anonymer Bericht hält fest: «In diesem Teil der Kirche [der
Antoniuskapelle] war zeitweise Modergeruch bemerkbar. Man hob im Februar 1947 die
Grabplatte im Boden der St. Antoniuskapelle weg und blickte nun in eine Gruft
hinunter, die eine Anzahl Särge enthielt, die zum Teil zerfallen waren. Bei näherem
Zusehen fand man, dass die Gruft zehn Särge mit einigen Resten von Gebeinen
barg.» (Kantonale Denkmalpflege, Anonymer Bericht über die Öffnung der
Mollondinschen Gruft.)

49



£S

Vi

Särge aus der Familiengruft der Mollondins in der Antoniuskapelle. Die Patrizierfamilien

hatten seit dem Mittelalter private Kapellen in der Franziskanerkirche, wo sie
auch ihre Angehörigen bestatteten. Die Mollondins besassen ihre Gruft seit 1690.

Neben dem unterirdischen Gewölbe der Mollondins durften keine
anderen Familiengräber angelegt werden.70 Auch die Stifterin des

Klosters, Anna Riche, war in der Franziskanerkirche begraben.71 Seit
dem 16. Jahrhundert liessen sich die in Solothurn verstorbenen
Ambassadoren im Kreuzgang nördlich der Kirche bestatten. Ihre
Epitaphe sind bemerkenswerte künstlerische Auseinandersetzungen mit
dem Tod.72

Nach der Aufhebung des Klosters im Jahre 1857 übernahm der
Staat nicht nur sein Vermögen, sondern auch seine Pflichten. Er liess
bis zur Vermietung der Kirche 1877 an die Christkatholiken die gestifteten

Seelenmessen lesen, um dem Heil der Verstorbenen keinen
Abbruch zu tun.

70 StASO, Franziskaner, Bd. 176, Molondinische Begräbnuss, 5. Oktober 1690.
71 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 20. Oktober, S. 99: «ipsa richina fuit

fundatrix domus hic sepulta.»
72 Zu den Ambassadorengrabmälern vgl. Paul Borer, Alte Solothurner Grabdenkmäler,

in: St.Ursenkalender, Solothurn 1929, S. 82ff.

50



3. Niklaus Wengi der Ältere stiftet eine Kapelle (1447)

a) Konkurrenz zwischen dem St. Ursenstift und den Franziskanern:
Der Streit um die Wengische Kapelle

Den Anlass zur Auseinandersetzung zwischen Stift und Bettelorden

bildete die dominierende Stellung der Franziskaner im
Begräbniswesen. Das St. Ursenstift litt Einbussen an Stiftungen und fürchtete
das Kloster als Konkurrenten. Schon im 14. Jahrhundert hatte die
St. Ursenverehrung abgenommen, da sich die Heiligen der
Bettelmönche bei der Bevölkerung grösserer Beliebtheit erfreuten.

Als Niklaus Wengi der Ältere 1447 bei den Franziskanern eine
Kapelle stiftete, hatte die Geduld der Chorherren ein Ende: Wenn
einer der einflussreichsten Solothurner an der Franziskanerkirche eine
eigene Kapelle errichtete, konnte dies bald Nachahmung bei anderen
Bürgerfamilien finden. Die Chorherren versuchten die Stiftung mit
Rechtsmitteln zu verhindern. Der Streit zwischen den Barfüssern und
dem Stift zog sich lange hin, ohne je endgültig entschieden worden zu
sein.73

Zunächst bestätigte der Papst im Juli 1447 die Vormachtstellung
des Bettelordens mit der Erlaubnis, dass jedermann unabhängig von
der Zustimmung der Chorherren bei den Mönchen Kapellen und
Altäre stiften könne.74 Das Stift liess sich durch diese Bestimmung
nicht einschüchtern. Chorherr Hüglin verfasste eine Klageschrift, in
welcher er ausführte, das Armutsgebot der Franziskaner stehe im
Widerspruch zu den zahlreichen Zuwendungen reicher Bürger. Er
legte sein Traktat dem Kardinal Bartholomeus, Bischof von Corneto,
vor. Der Bischof verbot die Stiftung von Kapellen bei den Franziskanern,

wenn diese zum Nachteil der Pfarrkirche waren. Den Ungehorsamen

wurde mit Exkommunikation gedroht.
Unter dem Druck zweier franziskanischer Theologen aus dem

Umkreis des Papstes musste der Kardinal seine Bestimmung widerrufen.

Die beiden Gelehrten fürchteten einen Angriff auf die Totenfürsorge

des Bettelordens. Ein Verbot von Stiftungen konnte unliebsame
Konsequenzen für andere franziskanische Niederlassungen mit sich
führen und ihre Existenzgrundlagen gefährden. In einem zweiten
Erlass wurde die Stiftung von Altären in der Kirche des Barfüsser-
ordens wieder gestattet. Sie durften aber bei Strafe der Exkommunika-

73 Zur Darstellung des Streites zwischen dem Franziskanerkloster und dem St.Ursen-
stift vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S.426-457). Die folgenden Abschnitte beziehen
sich im wesentlichen auf diesen Artikel.

74 StASO, Urkunde 9. Juli 1447.

51



tion nicht dotiert werden. Dagegen durfte jedermann bei den Franziskanern

Jahrzeiten stiften und ihnen Vermächtnisse zusprechen lassen.

Hüglin verpasste die zehntägige Appellationsfrist gegen den Erlass,
reichte aber dennoch eine Beschwerde an den Kardinal Bartholomeus
ein. Er verwies wiederum auf das Armutsgebot der Franziskaner und
behauptete, diese hätten im Verhältnis zur Anzahl ihrer Brüder mehr
als genügend Einkünfte. Das Chorherrenstift entschied sich zusätzlich
für eine Appellation an die Kirchenversammlung in Basel. Diese
beauftragte einen Juristen des kanonischen Rechtes, Propst Johannes

von Reve, mit der Untersuchung der Angelegenheit. Johannes von
Reve liess den Bau der Wengischen Kapelle bis zum endgültigen
Entscheid einstellen. Von Reve zögerte aus Desinteresse oder Zeitmangel
den Prozess hinaus. Inzwischen versuchten die Franziskaner an seiner
Stelle, den Kardinal Bartholomeus als Richter zu gewinnen.

Das Kapitel wandte sich an Propst Hemmerlin aus Zürich um Rat.
In einem Schreiben an Hemmerlin wurde der Fall ausführlich dargestellt.

Die Chorherren behaupteten, den Franziskanern sei es wegen
des Armutsgebotes untersagt, Stiftungen anzunehmen. Die Brüder
hätten bereits zahlreiche Altäre und wollten nun gar ausserhalb der
Kirche auf «profanem» Boden eine Kapelle errichten (gemeint ist eine

Seitenkapelle). Dies sei gegen die Bestimmung der Kardinäle, die nur
die Errichtung von Altären innerhalb der Kirche zuliesse.75 In Solothurn

müsse die Stiftung von Kapellen in anderen Kirchen zum Nachteil

der Pfarrkirche ausfallen, da die Bevölkerungszahl nur gering sei.
Die Minderbrüder wurden beschuldigt, mit ihrem Kapellenbau das
Stift zu Grunde zu richten.76

Hemmerlins Antwort war vorsichtig: Er hielt ein Verbot der
Stiftung nur für möglich, wenn der Wengische Schenkungsbrief juristische

Formfehler enthalte. Er machte aber darauf aufmerksam, dass
sich diese leicht korrigieren liessen. Vergabungen wie die des Niklaus
Wengi seien in Zürich seit langem gebräuchlich. Die einzige Hoffnung
bestehe in einer Ordensreform der Franziskaner, die gestiftete
Privatmessen verbieten würde. Nachdem Hemmerlin die Akten eingesehen
hatte, riet er von einer Fortführung des Prozesses ab: In den Mendi-
kantenkirchen von Zürich und Konstanz seien ebenfalls Kapellen
gestiftet worden.

Das Stift gab seine Hoffnungen auf einen Prozessausgang zu seinen
Gunsten noch nicht auf. Die Angelegenheit zog sich in die Länge.

75 Vgl. Propst Felix Hemmerlin, Verteidigungsschrift des St.Ursenstiftes, publiziert
in: Urkundio (wie Anm. 1/4), Bd. 1, S. 726f: «et jam ipsi fratres volunt eam facere
construi extra ecclesiam in loco prophano» (S. 727).

76 Vgl. Anm. 75.

52



Endlich versuchte Chorherr Hüglin 1448, die beiden Parteien zu
einem Kompromiss zu bewegen. Wie der Streit schliesslich
entschieden wurde, geht aus den erhaltenen Akten nicht hervor. Die
Kapelle wurde wahrscheinlich zu Ende gebaut: Hüglin selbst warf im
Mai 1448 dem Prozessführer vor, mit seiner Forderung nach Abbruch
der teilweise bereits erstellten Kapelle zu weit zu gehen.77 Um das
Stift auszusöhnen vollzog Niklaus Wengi im St. Ursenmünster eine
Stiftung.78

b) Der Stifter: Niklaus Wengi der Ältere
Die Familie Wengi, ursprünglich Bauern, stammte aus einem Dorf

gleichen Namens nahe dem Städtchen Büren an der Aare und war seit
der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts in Solothurn eingebürgert. Die
Familie betrieb das Gastgewerbe und erwarb bald grosse Güter in
Solothurn und seiner Umgebung. Jakob von Wengi, der «fürneme»
Vater des Niklaus, wurde Mitglied des Rates, Gesandter und schliesslich

von 1418-1420 Schultheiss. Niklaus folgte den Spuren seines
Vaters: 1441 war er Ratsmitglied und 1442 wurde ihm von Friedrich III.
ein Adelsbrief verliehen. Im Zürichkrieg war er Hauptmann und
Gesandter an der Tagsatzung. Nach 1451 bekleidete er verschiedentlich

das Amt des Schultheissen. Er war mit Katharina von Delsberg
verheiratet, hatte aber keine Kinder. Der berühmteste Spross der
Familie Wengi, Niklaus Wengi der Jüngere, war ein Nachkomme
seines Bruders.79

Niklaus Wengi war ein angesehener, reicher und mächtiger Bürger.
Er war ein «Emporkömmling», der sogar die Anerkennung und
höchste Auszeichnung vom König erlangte. Ohne Zweifel sahen die
adligen Chorherren die erfolgreiche Laufbahn eines aus den unteren
Schichten stammenden Bürgers nur ungern. Sie wurde möglich durch
das beginnende Erwachen der bislang sozial tiefer stehenden Schicht
und ihres bis dahin noch wenig ausgebildeten Selbstbewusstseins.
Wengi war der Vorbote eines neuen Bewusstseinszeitalters der
Menschheit.

Die Franziskaner genossen Wengis besondere Aufmerksamkeit,
waren sie doch der Orden, der mit seinem Streben nach geistiger
Unabhängigkeit dem erwachenden Individualismus in den Städten
einen günstigen Nährboden bot: Neben der Stiftung der Kapelle
verordnete Wengi in seinem Testament 1466 eine Messe zu Ehren der hl.

77 Vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S. 453.
78 Vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S. 453.
79 Vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S. 438 f., Anm. 5. -Amiet (wie Anm. 1/21), S. 449.

53



Jungfrau Maria und eine Jahrzeit bei den Barfüssern. Er unterstützte
auch die Berner Franziskaner.80 Die Stiftung einer Kapelle in der
Barfüsserkirche unter Umgehung des altehrwürdigen Chorherrenstifts
war eine Demonstration Wengischen Selbstbewusstseins und eine
Provokation. Die Chorherren fürchteten verständlicherweise, ihre
Privilegien und Einkünfte zu verlieren, falls die Wengische Stiftung
Schule machen sollte. Tatsächlich sind in den Jahrzeitenbüchern der
Franziskaner umfangreiche Schenkungen der gesamten Solothurner
Bürgerschaft verzeichnet.

Niklaus Wengi setzte mit seiner Stiftung seiner Familie ein
Denkmal und markierte seine Stellung innerhalb der Solothurner
Gesellschaft. Andererseits förderte er damit die Seelsorgetätigkeit der
Bettelmönche und stärkte ihre Position gegenüber dem St. Ursenstift.

c) Die Wengische Kapelle
Wem die Kapelle geweiht war, lässt sich nicht mit Bestimmtheit

sagen. Es ist möglich, dass sie dem Namenspatron des Stifters, dem hl.
Nikolaus, zugedacht war. Ein Altar, den Niklaus Wengi im Spital
stiftete, war Maria (ihr liess er auch in der Franziskanerkirche eine Messe
widmen), dem Heiligen Geist, St. Nikolaus, der hl.Katharina (der
Namenspatronin seiner Frau), dem hl. Antonius (ein besonders
beliebter franziskanischer Heiliger!), dem hl. Christophorus, dem
hl. Jakob und dem hl. Jost geweiht.81 Wahrscheinlich gehörten Maria
und der hl. Nikolaus zu seinen bevorzugten Heiligen. Die Kapelle
könnte aber auch dem hl. Antonius, dem wichtigsten franziskanischen
Heiligen, geweiht worden sein. Insbesondere gewänne diese These an
Boden, wenn man die 1661/1662 erbaute Antoniuskapelle als
Nachfolgebau betrachten würde.

Fiala vermutet, dass sich der Eintrag vom 10. Oktober im
Jahrzeitenbuch des 15. Jahrhunderts auf die Wengische Kapelle bezieht:
«Dedicatio Capellae Sancii Nicolaj semp[er] celebrabit[ur] decima

Vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S. 455, Anm. 3.

Vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S. 457, Fortsetzung von Anm. 1 auf S. 456.
StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 10. Oktober, S. 96. - Der Eintrag steht
etwas abgewandelt auch in: StASO, Jahrzeitenbuch III (wie Anm. 1/17),
10. Oktober, fol. 71v: «Dedicatio sacelli sancti Nicolaj semper celebrabitur decimo
die Octobris. Idem die mox sequenti fit officium pro Defunctis in eodem Sacella.»

- Vgl. Fiala (wie Anm. 1/4), S. 455, Anm. 2. - Dieselbe Vermutung wie Fiala
spricht J. Amiet aus in: Das St. Ursus-Pfarrstift der Stadt Solothurn, Solothurn
1878, S. 199. Wahrscheinlich folgt Amiet hier den Ausführungen Fialas.

54



die octobris. »82 Da der Eintrag in einer Schrift des 16. Jahrhunderts
erfolgt ist, steht er eher in Verbindung mit der Schiffleutenkapelle, die
ebenfalls dem hl.Nikolaus geweiht und 1513 erbaut worden ist.83 Die
jährlichen Seelenmessen für Niklaus Wengi und seine Familie finden
sich im Jahrzeitenbuch des 15. Jahrhunderts zweimal eingetragen, am
13. Februar (in einer jüngeren Schrift, 16. Jahrhundert?) und am
29. Oktober (in einer Schrift des 15. Jahrhunderts).84 Am 26. Januar
wurde ausserdem seiner Frau Katharina von Wengi gedacht.85 Man
darf vermuten, dass die Angehörigen der Familie in der gestifteten
Kapelle in einer eigenen Gruft bestattet waren.

Aus der Verteidigungsschrift des Propstes Hemmerlin geht hervor,
dass die Kapelle ausserhalb der Kirche auf «profanem» Boden stand.
Es könnte deshalb vermutet werden, dass es sich dabei um eine von
der Franziskanerkirche unabhängige kleine Kapelle gehandelt habe.
Eine solche ist auf den Stadtansichten von Merian86 und Bodenehr87
südlich der Franziskanerkirche erkennbar. Merians Stadtprospekt ist
allerdings sehr unzuverlässig, da Merian Solothurn nicht aus eigener
Anschauung kannte. Er erlag möglicherweise einer Fehldeutung der
älteren Ansicht nach Asper: Hier ist hinter dem Rathausturm ein Dach
sichtbar, das als freistehende Kapelle gedeutet werden könnte. Es
handelt sich jedoch um die Sakristei oder die Schiffleutenkapelle.88
Bodenehrs Ansicht ist wahrscheinlich eine Kopie der Merianschen.

Wo mag die Kapelle Wengis gestanden haben? Wurde sie später
von der Schiffleutenzunft übernommen und ist mit deren Kapelle
identisch? Kaum, denn diese wurde 1513 als selbständiger Bau
errichtet.89 Niklaus Wengi war ausserdem nicht Mitglied der
Schiffleutenzunft, sondern der Wirtenzunft.90 Oder ist sie identisch mit der

83 Vgl. S. 76 f.
84 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 13. Februar, S. 38 und 29. Oktober,

S. 102.
85 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 26. Januar, S. 117.
86 Matthäus Merian, Stadtprospekt, Kupferstich in der Topographica, 1642. - Merian

könnte der Holzschnitt nach Asper als Vorlage gedient haben. Möglicherweise
deutete er das dort sichtbare Dach als freistehende Kapelle, da ihm dieses vielleicht
aufgrund eines mündlichen Berichtes als Schiffleutenkapelle erklärt worden ist.

87 Museum Blumenstein, Solothurn, Gabriel Bodenehr, Stadtprospekt von Solothurn,
Augsburg o. D.

88 Vgl. Anm. 86.
89 StASO, Ratsmanuale, Bd. 7, S. 68, 12. Juli 1513.
90 Vgl. Amiet (wie Anm. 1/21), S. 449.

55



¦

•
*>N

X

•fi

\
v.*

l*7-
¦¦¦

¦k

::-X:

Auf Gabriel Bodenehrs Ansicht ist südlich der Franziskanerkirche eine freistehende
Kapelle zu erkennen, bei der es sich um eine Fehldeutung der ehemaligen am Chor
angebauten Sakristei handeln könnte (Ausschnitt aus dem Stadtprospekt von
Bodenehr nach einem Stich von Matthäus Merian von 1642).

Antoniuskapelle? Amiet vertritt diese These.91 Doch wurde die
Antoniuskapelle 1662 neu gebaut und von verschiedenen Solothurner
Patriziern finanziert.92 Ein direkter Bezug zu Nikolaus Wengi und

91 Amiet (wie Anm. 1/21), S. 460. - Flückiger und Studer folgen dieser Ansicht und
schmücken sie noch etwas aus. Flückiger gibt eine Reihe von Hypothesen als
Tatsachen aus, ausserdem sind seine Ausführungen voller Ungenauigkeiten: «Diese
Seitenkapelle [gemeint ist die jetzige Antoniuskapelle] ist 1466 [Flückiger geht
davon aus, dass sie identisch sei mit der Wengi-Kapelle. Er verwechselt aber das

Stiftungsdatum der Kapelle, 1447, mit dem Weihedatum des Kirchenneubaus,
14661 von Schultheiss Niklaus Wengi dem Älteren gestiftet und auf seinen
Namenspatron Nikolaus von Myra geweiht [dafür gibt es keine Quellenbelege,
Flückiger bezieht sich auf den Eintrag im Jahrzeitenbuch II, vgl. Anm. 82 und S.
55 f.], 1663 aber in eine Antoniuskapelle umgewandelt worden [Quellenbelege,
die eine solche Aussage stützen würden, fehlen].» Wilhelm Flückiger, Die bauliche
Entwicklung der Franziskanerkirche zu Solothurn, in: Beiheft zu Wilhelm
Flückiger und Carlo Jenzer (Red.), Christkatholisch, die christkatholische Kirche
der Schweiz in Geschichte und Gegenwart, Zürich, Einsiedeln, Köln 1978, S. 5. -
Studer (wie Anm. 1/12), S. 168: Dasselbe wie bei Flückiger noch etwas ausgebaut:
«So entstand damals [1447] die heutige [!] Taufkapelle [gemeint ist die Antoniuskapelle,

die aus dem Jahre 1664 stammt]. Allerdings wurde der St.Niklausaltar
[von einem solchen ist in keiner Quelle die Rede] des Stifters später, wohl in der
Reformationszeit, entfernt und dann geraume Zeit nachher 1663 durch den
barocken Antoniusaltar ersetzt [?].»

5h



seinem Namenspatron ist nicht vorhanden. Allenfalls könnte es sich
bei der Antoniuskapelle um einen Nachfolgebau handeln.

Es gibt eine weitere Möglichkeit: Östlich der Antoniuskapelle
befindet sich eine heute mit einem Gipsüberwurf verschlossene
Nische. Bei der Öffnung des Verdecks kam ein teilweise profilierter
Mauereinschnitt von zirka 2,30 m Höhe und 1,85 m Breite zum
Vorschein. Da der Boden in der Kirche aufgeschüttet ist, war die Nische
ursprünglich zirka 30 bis 40 cm höher. Auf einem Plan im Kirchenbuch

des 18. Jahrhunderts ist der Einschnitt mit zwei Rundbögen
gegliedert.93 Handelt es sich um den zugemauerten Eingang der
Wengi-Kapelle?

4. Das Konventgebäude: Erneuerung und Brand (1460-1493)

a) Bau eines neuen Konventgebäudes (1460-1489)
Über das Aussehen des von den Franziskanern seit dem 13.

Jahrhundert bewohnten Hauses wissen wir nichts. Es dürfte einem damaligen

Bürgerhaus ähnlich gewesen sein und war vielleicht ein
Fachwerkbau oder ein Steinhaus. 1442 schmückte man darin Papst Felix V
für nur eine Nacht eine Kammer aus. Man liess einen Maler kommen,
der die Fenster bemalte.94

Nach 1460 wurde der alte Konventsbau, der «vast gepresthaftig
und bufellig»95 war, abgebrochen und erneuert.96 Unterstützt wurde
diese Bautätigkeit unter anderem durch den Solothurner Rat, da das

«gotzhus Barfüssen ordens» sehr arm war.97 Der Rat veranlasste eine

Sammlung in der Stadt und auf dem Lande.98 Ebenso bat man Bern um
Beiträge.99

Vgl. dazu StASO, Ratsmanuale, 1661, 28. November, S. 530. Hier ist ausdrücklich
von einer neu zu erbauenden Kapelle für den hl. Antonius die Rede. - Ebenso
StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1662, S. 79. - Die Bauausgaben werden
ausführlich aufgeführt in: StASO, Franziskaner, Bd. 70, Liber Elemosynarum Structura

Sacelli S.P.Antony Paduani, inceptus A.o 1661 Mensis Septembris.
ZBS, Kirchenbuch (wie Anm. 27), fol. 67a.
StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1443, S. 168.

StASO, Copien Rot 13, S. 58. Schreiben an den Provinzial des Barfüsserordens

vom 22. November 1481.
Wallier (wie Anm. 20), S. 12. - Haffner (wie Anm. 1/27), S. 159: «An. 1460. Nach
dem das Barfüsser Closter zu Solothurn alters halb am Gebäw schadloss worden,
hat man dasselb auff den Grund geschlissen und von newem diess Jahr wider auf-
fzubawen angefangen.»
StASO, Copien Rot 9, S. 274f., Bettelbrief vom 7. März 1461.

StASO, Copien Rot 4, S. 316f., Bettelbrief vom 7. März 1461.

StASO, Copien Rot 9 (wie Anm. 97).

57



Wahrscheinlich ging die Erneuerung nicht mit der gewünschten
Energie vonstatten: Zehn Jahre später, 1470, weist der Solothurner Rat
in einem Schreiben an die Basler Custodie darauf hin, dass die
bauliche Erneuerung des Klosters dringend notwendig sei.100 In einem
Brief an den Provinzial machte der Rat 1481 den Vorschlag, «daz
demselben Gotzhus etwas von unsern heiligen vatter dem Ba(p)st»
möchte gestiftet werden, damit «es erbessert und in guten Buw
gepracht möcht werden.»101 Der Rat selbst half so gut er konnte, doch
wurden die Baukosten zu einer grossen Belastung, und das Volk
begann zu «murmeln».102

Die Arbeiten wurden um 1474 fortgesetzt: In diesem Jahr
verzeichnen die Seckelmeisterrechnungen Ausgaben für Steine.103 1479
wurde «dz alte hus zum Barfüssen [war ein Teil des alten Konventbaues

stehen geblieben?] und der Platz» besichtigt und der «giebel
angegeben»104 (ist gemeint, dass die Ausdehnung des Neubaus ausgesteckt

worden ist?). 1481 fand ein Aufrichtefest statt, und die Gesimse
für die Fenster der Zellen wurden geliefert.105 1483 stellte der Glaser
das «Glaswerk» her106 und 1489 wurde der Bau mit Ziegeln
gedeckt.107 Das Gebäude fand damit seinen Abschluss.

b) Brand und Wiederaufbau (1493)
Die neu erbauten Konventgebäude sollten nicht lange stehen

bleiben: Am 6. Januar des Jahres 1493, am Fest der Heiligen Drei
Könige, brannten sie vollständig ab.108 Der Brand war vom Herdfeuer
in der Küche ausgegangen.109 Der Bruder Hans Moler verlor dabei

100 StASO, Copien Rot 11, S. 384, Schreiben des Solothurner Rats an den Basler
Custos Conrad Ebner.

101 StASO, Copien Rot 12, S. 586, Schreiben des Solothurner Rats an den Provinzial
vom 18. Januar 1481.

102 StASO, Copien Rot 13, S. 58, Schreiben an den Provinzial des Barfüsserordens
vom 23. November 1481.

103 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1474, S. 127.
104 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1479, S. 92.
105 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1481, S. 112: Wein für die Werkleute beim

Aufrichtefest «zue Barfüssen»; S. 217: «stein zum Barfüssen zu der Thür Im krütz-
gang. - für den bogen uff die selben. - Simsen zu den Zellen. - für den Simsen zum
Barfüssen gegen den Brunnen.» - Vgl. auch StASO, Seckelmeisterrechnungen,
1483, S. 135: «Item Hansen Nigel dem langen tischmacher 3 lib uff die ramen zu
den Barfüssen und zu dem nüwen Rathus.»

106 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1483, S. 147.
107 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1489, S. 215. - Nach Haffner (wie Anm. 1/27),

S. 191a, soll das Konventsgebäude bereits 1482 vollendet worden sein.
Möglicherweise bezieht er sich auf das Aufrichtefest.

108 BiA, Coenobia Solodorana (wie Anm. 1/1). - BiA, Entwurf (wie Anm. 1/1).

58



sein Leben.110 Die Bibliothek, die der gelehrte Pater Alexius von Wyl
zum grossen Teil auf eigene Kosten erbaut und mit wertvollen
Büchern ausgestattet hatte, wurde zerstört.111 Die Kirche blieb
glücklicherweise von der Katastrophe verschont."2

Da die finanzielle Situation des Klosters sich noch nicht gebessert
hatte, geschah der Wiederaufbau mit Hilfe von Stiftungen und
Spenden der Solothurner Bürger. Grosszügig wurden Geld, aber auch
Naturalien, wie Betten und andere Gebrauchsgegenstände gestiftet.113
Der Rat bettelte in der ganzen Eidgenossenschaft um Beiträge.114

Im ältesten Jahrzeitenbuch findet sich ein schönes Gebet für die
«Mansche», die sich am Wiederaufbau beteiligten:

«Dar nach Enphil Ich ouch truwlich und ernstlich myn herren
schulthesse und Ret und alle die manschen die unss früntlich und
gütlich hand getan an diesen buw. die unss geholffen und geraten
haben dar zu es sy mit worten mit werken mit tagwan mit furung
wie das geschicke sy die mansche sigent In der statt oder im land
die enphil ich gott ernstlich für sy bittend.»115

109 StASO, Copien Rot 15, S. 326, Bettelbrief des Solothurner Rates an diverse Orte
der Eidgenossenschaft: «(...) uns zwyfelt nit denn ir habent wissen wie schedlich
der Erwirdigen geistlichen herren der Barfüssen sässhus in unser Statt Solotern der
kuchi verwarloset mit für angangen ein kostlich nüw gebuwen hus mit den Zeilen
bettwat gutem erlichem husrat und anderm in kurtz verschidnen tagen leider übel
verbrunnen und geschediget sy (...).»

110 StASO, Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), 9. Januar, S. 3.
1,1 Haffner (wie Anm. 1/27), S. 193.
112 Es ist nur vom Brand des «monasterium», «sässhus» oder «nüw gebuwen hus mit

den zellen» (siehe Anm. 109) die Rede. - Bei den archäologischen Grabungen im
Januar 1992 wurde eine dünne Brandschicht gefunden, doch kann diese von den
Abbrucharbeiten des 1426 eingestürzten Baus herrühren oder sogar von Verbrennungen

von altem Baumaterial bei der Renovation von 1823. - Ein Brand des
Kirchenbaus um 1466 wird schliesslich ganz ausgeschlossen durch die Ergebnisse der
dendrochronologischen Altersbestimmung des Dachstuhles, die gezeigt hat, dass

er aus der Bauzeit der zweiten Kirche von 1425 stammt. Vgl. Anm. 15.
113 Im Jahrzeitenbuch II (wie Anm. 1/14), finden sich zahlreiche Stiftungen «an den

buw». Da das Jahrzeitenbuch aus dem 15. Jahrhundert stammt, kann damit der
Kirchenbau (1425), der Konventsbau (1460-1489) oder sein Wiederaufbau nach
dem Brand (nach 1493) gemeint sein. Zwei der Stiftungen sind mit den Jahren
1493 (S. 119) und 1498 (S. 22) datiert, so dass sie sich eindeutig auf den Wiederaufbau

nach dem Brand beziehen. Es findet sich aber auch eine Eintragung mit der
Jahreszahl 1483 (S. 13), die sich auf den Konventsbau bezieht. - Vgl. auch Mor-
genthaler (wie Anm. 5), S. 225.

114 StASO, Copien Rot 15, S. 326f, Bettelbrief vom 4. Februar 1493.
115 StASO, Jahrzeitenbuch I (wie Anm. 1/1), Eintrag auf eingeklebtem Zettel auf der

Innenseite des hinteren Buchdeckels. - Derselbe Text findet sich in: StASO,
Jahrzeitenbuch III (wie Anm. 1/17), fol. 3, und wird hier auf den Brand von 1493

bezogen.

59



Der Stadtprospekt nach Hans Asper gibt uns eine gute Vorstellung
vom Aussehen des neuerrichteten Konvents: der dreigeschossige Bau
besass ein grosses, weit heruntergezogenes Dach. Von einem Bürgerhaus

unterschied er sich nur durch seine Grösse. Er war nicht wie die
barocken Klöster kasernenartig. Die Gebote der Demut und Armut der
Franziskaner widerspiegelten sich in seinem Äusseren. Unter dem
Klostergebäude von 1664 liegt heute noch der Keller des älteren
Hauses: seine Längenausdehnung war etwa halb so gross wie die des

barocken Nachfolgebaues.
Auf Aspers Stadtprospekt nicht sichtbar ist der niedrigere Ostflügel

zwischen der Kirche und dem Konvent, der in Quellen des 16.
Jahrhunderts erwähnt wird und damals zum Wohnsitz der Ambassadoren
umgewandelt wurde."6 Akten des 17. Jahrhunderts gemäss befanden
sich hier das Dormitorium und das Refektorium der Mönche."7 Es ist
anzunehmen, dass der Ostflügel gleichzeitig mit dem Hauptbau Ende
des 15. Jahrhunderts oder früher mit dem Kirchenneubau entstanden
ist. Beim Bau des ersten Ambassadorenhofes wurde er nach 1611 zu
dessen Westflügel. Bei Renovationen kam 1963 als Überrest seiner
Westmauer ein gotisches Fenster in der Sakristei zum Vorschein. Im
Chor der Kirche ist, wie bereits erwähnt, ein kleines Fenster erhalten,
das vielleicht Kranken die Teilnahme am Gottesdienst vom Ostflügel
aus ermöglichte.

c) Die Wasserversorgung
Die Nähe zum Goldbach ermöglichte dem Kloster bereits im

14. Jahrhundert eine eigene Wasserversorgung. Der Goldbach floss
westlich des Klosters von Norden her durch die Stadtmauer herein und
betrieb ein Mühle, die sich vor der Kirche befand. Die Gräben der
Stadtbefestigung überquerte der Bach in einem Aquädukt, der schon
1349 in einer Urkunde als «wueri» aufgeführt wird."8 Der Aquädukt
war Teil der städtischen Wasserversorgung, deren Leitungen auch ins
nahe Kloster verlegt wurden.

Vor allem im 17. Jahrhundert wurde die Wasserversorgung
systematisch ausgebaut. 1607 stellte die Stadt einen Brunnentrog beim
Franziskaner Friedhof auf."9 1610 wird eine Brunnenstube im Kloster
erwähnt.120 Dreizehn Jahre später wird eine Wasserleitung durch das

116 Vgl. S. 79 f.
117 BiA, A 1669, Schreiben des Guardians des Franziskanerklosters an den Rat der

Stadt und den Schultheissen, 23. August 1649.
1,8 StASO, Urkunde 27. Mai 1349.
119 StASO, BB 29.3, Seckelmeisterbuch 1576-1625, S. 151v.
120 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 1610, S. 78

60



Kloster neu verlegt und repariert.121 1666 musste der Aquädukt,
welcher den Keller des neuerbauten Konventes durchquerte, repariert
werden. Gleichzeitig erstellte man einen (neuen?) Brunnenkasten.122
Vier Jahre danach wird im Innenhof des Klosters ein neuer
Brunnentrog aufgestellt, den ein italienischer Steinhauer angefertigt
hatte.123 Erneut werden 1672 Wasserleitungen im Kloster repariert und
verlegt.124 Ein anschauliches Bild des gut ausgebauten Wasserversorgungssystems

im Kloster gibt ein Wasserleitungsplan von 1738.

5. Güter und Besitzungen des Klosters innerhalb
und ausserhalb der Stadt

Dank der zahlreichen Stiftungen und testamentarischen
Verfügungen gelangte das Kloster in den Besitz von Häusern in der Stadt
sowie von Höfen und Gütern auf dem Land, oder es wurde berechtigt,
deren Zinsen einzuziehen. Besitz und Einkünfte der Franziskaner
vermehrten sich vor allem nach dem 15. Jahrhundert beträchtlich. Der
Wohlstand des Klosters stand im Widerspruch zu den franziskanischen

Ordensregeln, welche Besitzlosigkeit vorschrieben. Die
Mönche sollten ihre Nahrungsmittel nicht wie andere Orden von
eigenen Gütern beziehen, sondern auf Gottes Gnade durch die
Almosen ihrer Mitmenschen vertrauen. Durch ein Übermass an
Zuwendungen wurde die Einhaltung des Gebotes verunmöglicht.

Beispielsweise besass das Solothurner Kloster Ende des 16.
Jahrhunderts das Recht, Bodenzinsen von Gütern in zahlreichen
Gemeinden, die zum Teil ausserhalb des Solothurnischen Staates

lagen, zu beziehen: unter anderem in den Dörfern Bellach, Bettlach,
Bibern, Deitingen, Derendingen, Etziken, Grenchen, Gossliwil,
Hofstetten, Kriegstetten, Langendorf, Lengnau, Lommiswil, Luterbach,
Lüterkofen, Nennigkofen, Oberdorf, Oberwil, Oekingen, Schnottwil,
Selzach, Tscheppach und Utzenstorf.125 Im 18. Jahrhundert gehörte
dem Kloster ein Sommerhaus bei Dreibeinskreuz. Noch zu Beginn des
19. Jahrhunderts war es im Besitz eines Hofes in Bellach und eines

121 StASO. Seckelmeisterrechnungen, 6. Januar 1623, S. 64.
122 BiA, A 1674, Verzeichnuss, wass dass Gottshaus der Vatter Franciscaner in Solothurn

von den Gnädigen Herren nachzuersehen hat, o. D. (1666). - StASO,
Seckelmeisterrechnungen, 1666, fol. 29v.

123 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 13. September 1670, S. 39.
124 StASO, Seckelmeisterrechnungen, 25. Juli 1672, S. 43
125 StASO, Franziskaner, Bd. 21, Zinsrodel, angefangen 1514-ca. 1625.

61



Sennhauses auf dem Sangenthai, obwohl es im 18. und 19. Jahrhundert

wegen der schlechten finanziellen Lage gezwungen war,
zahlreiche Besitzungen zu verkaufen.126

Die Güter wurden nicht von den Mönchen selbst verwaltet, da es
ihnen untersagt war, über weltlichen Besitz zu verfügen. Sie wurden
deshalb unter die Obhut eines Schaffners gestellt, der ein weltlicher
Bürger der Stadt war. Er nahm die Interessen des Klosters wahr,
verwaltete die Stiftungen und vergrösserte die Besitzungen durch
Ankäufe. So verkaufte 1350 der Solothurner Hartmann von Wile sein
Haus am Riedholzplatz an Hug von Durrach, Wilhelm Leberlin (der
zugleich Schaffner der Solothurner Güter des Basler Clarissinnen-
Klosters war) und Peter den Schreiber, welche «Pfleger und Verweser
sind der ehrwürdigen geistlichen Herren des Guardians und der
Brüder gemeinlich Barfusserordens des Hauses zu Solothurn.»121

Die Gibelin-Mühle
Wie das Beispiel der Gibelin-Mühle zeigt, betrieben die Verwalter

der Franziskaner mit dem An- und Verkauf von Gütern eine aktive
«Wirtschaftspolitik». Die Mühle westlich des Klosters gelangte durch
Stiftungen und Ankäufe allmählich in dessen Besitz. Das erste Drittel
des Mühlenhofes wurde Ende des 14. oder Anfang des 15.
Jahrhunderts von einem Messerschmied den Barfüssern testamentarisch
vermacht. Das zweite Drittel verkaufte der Berner Uli Conrad, der es

geerbt hatte, 1408 an Jakob von Wengi, Pfleger des Barfüsserklosters.
Das letzte Drittel wurde vom Schaffner Cunz von Linden ein Jahr
darauf erworben. Bezahlt wurden die Käufe mit gestifteten Geldern.
Nach dem 16. Jahrhundert hatte das Kloster die Gibelin-Mühle wieder
veräussert.128

126

127

128

StASO, Franziskaner, Rechnungen 1783-1830, Jahrrechnung 1811.

StASO, Urkunde von 1350, in: Solothurner Wochenblatt, 15. Juli 1826, Nr. 28,
S. 313 f.
Die Gibelin-Mühle, in: Solothurner Wochenblatt, 6. August 1825, Nr. 32, S. 343 ff.

62


	Rege Bautätigkeit und Festigung der Niederlassung : das Franziskanerkloster im 15. Jahrhundert

