
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 61 (1988)

Artikel: Die ländliche Gesellschaft und die Randgruppen im Ancien Régime :
Überlegungen zur Ehrbarkeit und zum Fremdsein

Autor: Schluchter, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LÄNDLICHE GESELLSCHAFT UND
DIE RANDGRUPPEN
IM ANCIEN REGIME

ÜBERLEGUNGEN ZUR EHRBARKEIT
UND ZUM FREMDSEIN*

Von André Schluchter

* Vortrag, gehalten 1985 am Kongress «Soziale Stratigraphie» in Xanthi, Griechenland.

169



Randgruppen waren und sind nicht allein ein Phänomen der städtischen,

sondern auch der ländlichen Gesellschaft, auch wenn sie in
ersterer deutlicher in Erscheinung treten. In den Dörfern selber lebte
eine im Verlauf der Neuzeit zunehmende Schicht von Besitzarmen,
aus denen sich das Heer der Herumziehenden vor allem rekrutierte.

Mein Aufsatz möchte sich jenen Gruppen innerhalb der dörflichen

Unterschicht zuwenden, die besonders abstiegsgefährdet
waren, den Ehrlosen und Fremden. Dabei sollen auch die damit
zusammenhängenden Wertvorstellungen berücksichtigt werden. Die dörfliche

Lebensweise war seit dem Beginn der Neuzeit einem verstärkten

obrigkeitlichen Druck ausgesetzt; es gilt deshalb, das Thema
Marginalisierung auch in diesem Zusammenhang zu sehen.

Meine Ausführungen, die von eigenen Untersuchungen auf der
Solothurner Landschaft ausgehen, beziehen sich im engeren Sinne
auf die ländliche Eidgenossenschaft des 18. Jahrhunderts. Sie sind
abgestützt auf Literatur aus Deutschland und Frankreich und
entsprechend allgemein gehalten, im Bestreben, möglichst übergreifende

Aspekte zum Thema zu berühren.
Randgruppenexistenz und Zugehörigkeit zu Oberschicht schlössen

sich im behandelten Zeitraum und seiner Gesellschaft aus. Ich
erlaube mir, mit dieser Selbstverständlichkeit einzusetzen, weil sie
eben eine nur vermeintliche ist, denn Marginalisierung von Individuen

und Gruppen erfolgt zunächst durch einen wie immer
herbeigeführten gesellschaftlichen Konsens über nicht toleriertes Verhalten

oder Anderssein.1 Armut und strukturelle wirtschaftliche
Gefährdung, wie sie in Krisenzeiten virulent werden konnte, waren in
einer Gesellschaft, in der sich zunehmend weniger als die Hälfte der
Bevölkerung vom Ertrag des Bodens allein ernähren konnte, der-
massen weit verbreitet, dass unweigerlich ein enger Zusammenhang
zwischen wirtschaftlicher und sozialer Marginalisierung bestand.
Pauperisierung allein bedeutete aber noch nicht Stigmatisierung,
dazu war sie zu weit verbreitet. Sie engte jedoch den Handlungsspielraum

des einzelnen so sehr ein, dass er nur unter strikter Einhaltung
der gesellschaftlichen Normen der Gefährdung entging, von der
wirtschaftlichen auch noch in die soziale Marginalisierung gedrängt
zu werden.

Die Ungleichheit der Handlungsspielräume zwischen reich und
arm war denn auch im Strafsystem kodifiziert: der Vermögende
konnte sich bei etlichen Delikten der entehrenden Gefängnisstrafe

1 Vgl. die Definition von «Randgruppe» bei Frantisek Graus: Randgruppen in der
städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter. In: Zeitschrift für Historische Forschung
4, 1981,385-438, S. 396.

170



durch eine Geldbusse entziehen,2 während dem Unvermögenden die
Wahl zwischen Gefangenschaft und Entehrung oder der Landes-
flucht beziehungsweise dem fremdem Kriegsdienst blieb, womit der
Schritt zur gesellschaftlichen Desintegration faktisch vollzogen war.

Der Faktor Armut erweist sich für uns zwar eindeutig als zentrale
mittelbare oder unmittelbare Voraussetzung für Marginalisierung,
und es ist demnach auch angebracht, wie Geremek und Gutton das
tun, die Wurzeln der Desintegration in der Armut der Landschaft zu
sehen,3 für sich alleine genommen ist er aber zu allgemein, als dass er
hinreichend erklärend wirken könnte. Erst in Verbindung mit den
damaligen Vorstellungen von Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft
beziehungsweise der Auffassung vom Fremdsein und ferner mit der
zentralen Normvorstellung der Ehre kommt er zum Tragen.

Bevor wir aber näher auf diese Vorstellungen eingehen, wollen wir
einen Blick auf die gesellschaftlich-politische Entwicklung werfen,
damit das Beziehungs- und Spannungsfeld städtische Herrschaft,
dörfliche Kultur und Randgruppen erkennbar wird, in das wir das
Thema stellen wollen.

In der ständischen Gesellschaftsordnung, die bekanntlich auf dem
Prinzip der [/«gleichheit der Menschen aufbaute, war die Ausgrenzung

all jener eine Notwendigkeit, die sich in die ihnen zugewiesene
Position innerhalb der Hierarchie nicht einordnen liessen
beziehungsweise für die kein Platz vorgesehen war. Mit dem gesellschaftlichen

Konsolidierungsprozess der frühen Neuzeit erfuhr die Situation

der Randgruppen eine deutliche Verschlechterung, da aus einer
«mobilen, noch ungeschlossenen ständischen Gesellschaft des
Mittelalters eine geschlossene, stark differenzierte soziale Ordnung
mit einer fast starren Standesstruktur» entstand, «in der jede Gruppe

und jeder einzelne erstmals eine klar definierte Rolle zugewiesen
bekam, der er sich bei Verlust von Ehre und Privileg fügen musste».4

2 Ein Prinzip, das schon in der Carolina, der für die Neuzeit massgeblichen
Strafprozessordnung von 1532, beim geringen Diebstahl vorgesehen war (§ 157, Die Peinliche

Gerichtsordnung Kaiser Karls V. von 1532, Hg. Gustav Radbruch. Stuttgart, 5.

verb. Auflage 1980), das aber auch auf andere Tatbestände ausgeweitet wurde.
Gefangensetzung wirkte faktisch entehrend, im speziellen, wenn der Gefangene dabei
infolge einer Strafhandlung mit dem Henker in Berührung gekommen war (vgl. Danken,

Werner: Unehrliche Leute. Die verfemten Berufe. Bern/München 1963).
3 Gutton, Jean-Pierre: La société et les pauvres en Europe (XVIe-XVIIIe siècles).

Paris 1974, S. 37.

Geremek, Bronislaw: Inutiles au monde. Truands et misérables dans l'Europe moderne

(1350-1600). Paris 1980. «la campagna è una fabbrica di poveri», so Geremek in:
Storia d'Italia, V/1, Torino 1973, S.670; zit. bei Hunecke (vgl. Anm. 18), S.488.

4 Dülmen, Richard van: Entstehung des frühneuzeitlichen Europa 1550-1648.
Frankfurt/M 1982 (Fischer Weltgeschichte 24), S. 102.

171



Dieser Ausgrenzungsprozess, gewissermassen die «Kehrseite der
Verhöflichung der Gesellschaft»,5 erreichte um die Mitte des
16. Jahrhunderts einen ersten Höhepunkt, zu einer Zeit also, in der
im Gefolge von Bevölkerungswachstum, wirtschaftlichem Wandel
und Krisen die Bettlerscharen zu einer massenhaften Bedrohung
angewachsen waren und Rechtsunsicherheit und Gewalt den Alltag
beherrschten. In den Stadtrepubliken der Schweiz erreichte die volle
Ausbildung der ständischen Ordnung gegen Ende des 17. Jahrhunderts

ihren Abschluss, sinnfällig ausgedrückt in der Abschliessung
der regimentsfähigen Familien des städtischen Patriziats.

Auf dem Lande fand parallel zur städtischen Entwicklung ebenfalls

eine wenn auch nicht formal, so doch faktisch vollzogene Ari-
stokratisierung statt: Besitz und Macht konzentrierten sich immer
stärker in einer kleinen, durch familiäre Bande verschwägerten
dörflichen Oberschicht, die sich aus Grossbauern, Müllern und Wirten
zusammensetzte und die recht selbstbewusst auftreten konnte. Ihr
stand eine wachsende Schicht von Kleinbauern, Tagelöhnern und
wenigen Dorfhandwerkern gegenüber.

Wenn wir unter dem Stichwort Aristokratisierung auf der
Landschaft im sozialen und ökonomischen Bereich gewissermassen eine
Parallele zur städtischen Entwicklung feststellen können, so steht
dem auf der poütischen Ebene eine Vertiefung des Stadt-Land-Gefälles

durch eine Verfestigung des Untertanenstatus der Landschaft
entgegen. Diese Entwicklung war, wie wir wissen, von ihrem
Anspruch her umfassend: Sie entmündigte die Landbevölkerung nicht
nur auf der politischen Ebene zu «Landeskindern», sondern sie hielt
sie in praktisch jeder Beziehung für führungsbedürftig. Dies hatte
zur Folge, dass immer mehr Lebensbereiche von oben her geregelt
wurden.

Dieser Prozess stellte eine Bedrohung der Eigenständigkeit der
dörflichen Kultur dar, die von der Stadt aus zunehmend als defizitär
empfunden wurde, und er hatte eine weitere Ausgrenzung zur Folge,
indem nicht mehr konforme Verhaltensweisen vermehrt bestraft
wurden. - Wir müssen hier aber gleich präzisieren, dass die Bestrafung

von Übertretungen und Vergehen wie Spielen, Schlaghändel,
Holzfrevel, die alltäglich waren, bei den Sesshaften in der Regel keine

Kriminahsierung nach sich zogen, da sie mit einer Geldbusse
abgegolten werden konnten. - Nicht mehr konforme Lebensweisen wie

5 Ebenda, S. 243.

172



Herumziehen als dauerhafte Lebensform oder der Bettel wurden im
Verlaufe der Neuzeit hingegen eindeutig kriminalisiert.

Faktisch wirkten sich die Disziplinierungsanstrengungen, die auf
die eigene und sesshafte Bevölkerung gerichtet waren, verständlicherweise

stärker auf die Unterschicht als die Oberschicht aus, da
eine Busse bei der ersteren durchaus sozial marginalisierend wirken
konnte. Voll stigmatisiert wurde aber erst jener, der sich nach damaliger

Auffassung ein Verbrechen hatte zuschulden kommen lassen.
Die Oberschicht konnte sich nichtkonformes Verhalten nicht nur
wegen ihres ökonomischen Rückhalts eher leisten, sondern auch
wegen ihrer Machtposition im Gefüge von Obrigkeit und Untertanen.
Die Gnädigen Herren, die aus ihren eigenen Reihen über einen
personell nur gering dotierten Apparat verfügten, waren auf die Kooperation

der dörflichen Oberschicht angewiesen. Nur aus ihr konnten
sich die Hauptrepräsentanten des lokalen Beamtenstabs rekrutieren,
denn sie allein verfügten über die notwendige Abkömmlichkeit für
die Amtsgeschäfte. So erklärt es sich, dass die Obrigkeit der
Eigenmächtigkeit gewisser Untervögte und Gerichtsleute oft mit erstaunlicher

Langmut begegnete, denn sie waren angesichts des engen
Rekrutierungskreises nur schwer zu ersetzen.

Bei den Unterschichten konnten sich hingegen jene Fehltritte
marginalisierend auswirken, die von der herrschenden Meinung im
Dorf nicht toleriert wurden. Dies war insbesondere dann der Fall,
wenn sie ehrenrührig waren, denn ein Tangieren der Ehre bedeutete
in einer Gesellschaft, der Individualismus als Wertvorstellung fremd
war, nicht nur einen Angriff aufdie Integrität des einzelnen, sondern
auch auf die Gemeinschaft, der er angehörte.

Die meisten der Alltagsvergehen tasteten wie erwähnt die Integrität
des Täters nicht an, sie konnten aber dann marginalisierend

wirken, wenn sie mit Schandstrafen verbunden waren und wenn sie eine
Normverletzung auch der dörflichen Kultur darstellten. Holzfrevel,
eines der häufigsten Vergehen der frühen Neuzeit, galt im Volksbe-
wusstsein keineswegs als sündige Tat. Ebensowenig war dies bei den
häufigen Schlaghändeln der Fall, für die Städter Ausdruck der Unzi-
vilisiertheit, im Dorf legitimes Mittel zur Reinigung der befleckten
Ehre.

Nur bedingte oder eingeschränkte Deckungsgleichheit der dörflichen

mit der obrigkeitlichen Rechtsauffassung galt auch für die meisten

anderen Bussdelikte. Eine wichtige Ausnahme bildete das
Vergehen der «Unzucht», das aber nicht mehr zu den reinen Bussdelikten

gehörte: Der Vater des illegitimen Kindes konnte durch die
Entrichtung des sogenannten Kranzgeldes der Entehrung zwar entgehen,

die Summe war aber dermassen hoch, dass er oft flüchtete. Die

173



Mutter war hingegen voll der öffentlichen Ächtung preisgegeben;
diese wurde zum Teil als formaler Akt vollzogen, indem sie mit
aufgesetztem Strohkranz um den Dorfbrunnen herumgeführt wurde.
Ihr Kind wuchs von Anfang an in randständiger Position auf und
war durch seine Herkunft in seinen Rechtsansprüchen benachteiligt,
eine Rechtstradition, die bei uns leider bis in die jüngste Vergangenheit

anhielt. Unnötig zu betonen, dass sich diese Randstellung dann
oft als Prädisposition für ein weiteres Absinken auswirkte.

Auch der Zusammenhang zwischen ökonomischer Randstellung
und Illegitimität ist evident: Die Heiratsmöglichkeiten waren
beschränkt, da sie bei der geltenden Agrarverfassung gewöhnlich an
die Übernahme einer Hofstelle gebunden waren. Entsprechend wurde

spät geheiratet, und viele lebten in untergeordneter Stellung
zwangsweise zölibatär. So durften Knechte und speziell Mägde ihre
Sexualität nur unter grosser Gefährdung leben.

Eine weitere Ausnahme, bei der sich obrigkeitliche und dörfliche
Rechtsauffassung weitgehend deckten, waren die schweren
Eigentumsdelikte. Diebstahl war in jener Zeit, im Unterschied zum Frevel,
praktisch immer ein Delikt der nicht Integrierten, Vagierenden, der
Fremden also, und er galt als ehrloses Delikt schlechthin. Das zeigt
sich zum einen darin, dass die Begriffe «Dieb» und «Schelm» als
Scheltwörter eine schwere Beleidigung darstellten, zum andern darin,

dass der Dieb als Entehrter keine Waffen mehr tragen durfte und
von der Gemeindeversammlung ausgeschlossen war.

Wir sind ausgegangen vom dörflichen Aristokratisierungsprozess,
beziehungsweise seiner Entsprechung in der Zunahme der
Besitzarmen. Ferner vom verstärkten Druck auf die dörfliche Lebensweise,

was zu einer Zunahme der strafbaren Handlungen führte. Die
alltäglichen, kleinen Vergehen wirkten sich aber durch den «Filter» der
Dorfkultur nur dann marginalisierend aus, wenn sich dörfliches
Rechtsempfinden mit obrigkeitlichem deckte. Bestrafung gefährdete
aber die Unterschicht unabhängig vom dörflichen Wertsystem
immer mehr, weil Bussen wegen der fortschreitenden Verarmung
vermehrt zu einer existentiellen Bedrohung wurden. - Die Obrigkeit
trug diesem Faktor ausgleichend Rechnung, indem sie vermehrt
Bussnachlass gewährte.

Wer erst einmal mit der hohen, städtischen Gerichtsbarkeit in
Berührung gelangt war, galt als teilweise oder vollständig entehrt;
diesbezüglich folgte das Dorf den Normen der Justiz, die einen Grossteil
der Ausgrenzung verursachte. Was zählte, war der aus der verwerflichen

Tat entstandene Ehrverlust, der sich auf weitere Kreise als den
Betroffenen allein erstreckte.

174



Wir müssen uns an dieser Stelle kurz dieser zentralen Wertvorstellung

zuwenden: Ehre6 war und ist je nach Kulturform und Schicht-
zugehörigkeit eine zentrale Norm sozialer Interaktion. Sie sollte
auch in der industrialisierten Gesellschaft, getragen vor allem vom
Militär und vom Kleinbürgertum, bis in die unmittelbare Gegenwart
einen bedeutenden Stand haben.

Ehrverlust bedeutete eine schwere Beeinträchtigung der persönlichen

Integrität: Verlust der Zeugnisfähigkeit, der poh tischen Rechte,

Ausschluss aus den Wehrfähigen, und er zog insbesondere auch
eine Minderung des Anspruchs auf Rechtsschutz nach sich, nicht
nur bei den ohnehin praktisch rechtlosen Vagierenden, sondern auch
bei den Liederlichen und anderen Randständigen des Dorfes.

Ehre spielte also nicht nur beim Adel, Handwerkerstand und
Militär eine zentrale Rolle, sondern auch in der traditionellen
Dorfkultur, und dies praktisch ungemindert bis ans Ende des Ancien
Régime und darüber hinaus. Der dörfliche Ehrencodex war mit den
herrschaftlichen Normen nicht deckungsgleich, sondern er
entsprang durchaus eigenen Wertmustern.

Nach Richard van Dülmen bestimmte die Ehre «wesentlich das
Leben des Volkes, wodurch eine Beliebigkeit des Verhaltens
ausgeschlossen und jedes Individuum vom Ganzen der Gruppe her
definiert wurde. Wessen Ehre verletzt wurde, der musste sie selbsttätig
(oder mit Hilfe der Obrigkeit) wiederherstellen, wollte er seinen
gesellschaftlichen Status behalten. Die Regeln der Ehre bildeten dabei
kein starres System, sie waren durchaus verschieden auslegbar, aber
immer eine der zentralsten Richtschnuren, ohne die das Ganze der
sozialen Beziehungen gefährdet worden wäre.»7

Der ländliche Ehrencodex lässt sich nur schwer positiv bestimmen,

dazu war er zu umfassend; sicher hing er auf seine Weise
zusammen mit Stolz auf Herkunft, Familie und Beruf (Ehrgefühl war
immer stark mit der Berufsausübung verbunden), mit Zuverlässigkeit

und Worthalten (das Wort hatte in einer Kultur mit wenig bis
keiner Schriftlichkeit einen anderen Stellenwert als heute), Bejahung
der Religionszugehörigkeit, auch wenn die Volksreligiosität eine
andere als die offizielle war («Ketzer» gehörte jedenfalls zu den
inkriminierten Schimpfwörtern), Betonung der ehelichen Treue und
sexuellen Integrität («Hurer» und «Hurensohn» gehörten selbstver-

6 Zu «Ehre», «Ehrenstrafen», «Ehrliche/unehrliche Gewerbe» vgl. Handwörterbuch

zur deutschen Rechtsgeschichte (HRG), Bd.I, Berlin 1964ff., Sp.846-49,
851-53, 855-58. Ferner Danckert (Anm. 2).

7 In: Kultur der einfachen Leute. Bayerisches Volksleben vom 16. bis zum 19.
Jahrhundert. München 1983, S. 12.

175



ständlich auch zu den ehrenrührigen Vokabeln) usf. Die dadurch
evozierte Integrität der Person war von selbstbewusstem, männlichem

Gepräge. Indiz dafür ist jedenfalls, dass «gefallene» Mädchen
voller Ächtung preisgegeben waren und der Umgang mit «liederlichen

Weibsbildern» entehrend wirken konnte, dies in einer Gesellschaft,

in der voreheliche Beziehungen zwar verbreitet, aber eben -
unter Gefahr des Ehrverlusts für die Frau - streng geregelt waren.8
Gerade im Bereich der Sexualität kommt die sozial verschiedene
Gültigkeit des Ehrencodex deutlich zum Vorschein: Für den Wirt
und Gerichtssässen, der von seiner Tochter mit einer Magd im Bett
ertappt wurde, blieb der Bruch des Codex folgenlos; die Magd wurde

selbstverständlich weggewiesen. Der geschlechtskranken Frau
eines schwachsinnigen Tauners drang man ins Haus ein, was an sich
ein schwerwiegendes Delikt war, weil sie einen fremden Mann ohne
Licht zu sich in die Stube genommen hatte. Als Begründung gaben
die Eindringlinge an, sie hätten wohl gewusst, dass es in der Stube
nicht «ehrbar» zugegangen sei.9

Zwischen Ehrbarkeit und Ehrlosigkeit gab es natürlich Abstufungen.

Wichtig ist jedenfalls, dass Ehrbare nicht mit Ehrlosen
Zusammensein wollten, aus Angst, das Stigma der Ehrlosigkeit würde sie
selber befallen. Ehrlose waren nicht nur vom politischen Gemeindeleben

ausgeschlossen, man setzte sich auch nicht mit ihnen an den
selben Wirtshaustisch, wenn man ihnen das Betreten des Wirtshauses

überhaupt gestattete.
Entehrten und von Geburt oder Beruf aus Ehrlosen verblieb somit

innerhalb des Dorfes nur eine enge Randposition. Der Ausschluss
aus der Gemeinschaft der Ehrbaren machte sie offen für den Kontakt

mit ihresgleichen: den Herumziehenden, Wanderhandwerkern,
Gaunern und Bettlern.

Sinnfällig wird dies bei den Wasenmeistern, auch Abdecker oder
Schinder genannt. Durch ihre Beschäftigung mit toter Materie
gehörten sie neben den Henkern zu der am meisten stigmatisierten
Berufsgruppe der alten Gesellschaft. Ehrlosigkeit haftete auch ihren
Kindern an; jene konnten nur durch einen obrigkeitlichen Akt «ehrbar»

gemacht werden. Den Kindern blieb praktisch nur die
Übernahme des väterlichen Berufs oder jenes des Henkers übrig. Beide
Stellen waren aber begrenzt, und so kommt es nicht von ungefähr,
dass die Angehörigen von Abdeckern besonders häufig unter den

8 Vgl. Shorter, Edward: Die Geburt der modernen Familie. Hamburg 1977.
« Vgl. StASO, Gösgen Schreiben 32, 1653-63 (zum Trimbacher Wirt Urs Heer;

ebenso: Ratsmanual 1781, 561) und Gösgen Schreiben 34, 263-65 (zu Johanna Mueth
in Niedererlinsbach, 1784).

176



Vagierenden und Kriminellen zu finden sind.10 Einer der bekanntesten

deutschen Räuber des 18. Jahrhunderts, der «Schinderhannes»,
war, wie bereits sein Gaunername sagt, aus dieser Schicht."

Ehrverlust und Ehrlosigkeit waren in der sesshaften ländlichen
Gesellschaft wie in der städtischen bei bestimmten Berufsgruppen
und ihren Angehörigen zu finden. Zahlenmässig waren sie natürlich
geringer als in den Städten. Die prominenteste Person unter ihnen
war der Wasenmeister. Zu den Berufsgruppen mit gemindertem
Ehrstatus wären etwa noch die Gerber, Störmetzger und Köhler zu
zählen. Dazu kommen die nur halb sesshaften Wanderhandwerker
und Krämer. Ehrlos waren ferner gefängnisentlassene Diebe und
andere aus der Blutgerichtsbarkeit Entlassene. Im Status geminderter
Ehre standen ferner Uneheliche und ihre Mütter, Liederliche, sexuell

Freizügige und in einem gewissen Masse auch Kranke; Krankheit
war auch in jener Zeit noch ein Stigma.

Für all die Genannten gilt, dass sie im Dorfe nur in der ihnen
zugewiesenen Randposition toleriert wurden. Das Bild vom integrierten

Dorftrottel, wie es mit Blick auf die oft verfehlte heutige Inter-
nierungspraxis zum Teil noch mit rückblickender Verklärung
vorhanden ist, bedarf der Berichtigung: Der Geisteskranke wurde eben
nur insofern toleriert, als er die ihm zugewiesene Rolle als Trottel
beziehungsweise Zielscheibe für Angriffe einnehmen konnte, sonst
wurde er in ein Spital eingeliefert, sofern ein Platz frei war.

Die Gefährdung dieser natürlich auch ökonomisch Marginalisier-
ten, den Schritt von der randständigen zur Position ausserhalb der
Gesellschaft zu vollziehen, war gross. Das Ausmass an Demütigung,
das diese Leute haben erfahren müssen, können wir nicht annähernd
nachvollziehen. Wir können nur feststellen, dass kriminell Gewordene

in der Regel brutal vorgingen; wenn sie gefasst wurden, erwartete
sie ein meist noch grausameres Schicksal als das ihrer Opfer.
Bekanntlich trug die Strafjustiz auch im Zeitalter der Aufklärung
mehrheitlich noch Züge einer rächenden Justiz, und sie war deshalb
nur in Ansätzen auf eine Reintegration des Täters angelegt.
Zwischen der Justiz und den Exponenten der Gegengesellschaft, den
Räuberbanden, herrschte denn auch periodisch eine Art Kriegszustand,

bei dem wie üblich Unbeteiligte zu Opfern wurden: Dörfer
und speziell Einzelhöfe wurden von Banden in Schrecken versetzt,

10 Vgl. Hartinger, Walter: Raubkriminalität und soziale Schichtung. In: Zeitschrift
für Volkskunde 70, 1974, 1-19.

11 Vgl. Küther, Carsten: Räuber und Gauner in Deutschland. Das organisierte
Bandenwesen im 18. und frühen 19. Jahrhundert. Diss. München, Göttingen 1976 (Kritische

Studien zur Geschichtswissenschaft 20), S.23 und 47.

177



und die Einwohner schwiegen oft lange unter der Drohung, «rote
Hähne» auf ihre Strohdächer gesetzt zu bekommen. Umgekehrt
wurde nach Überfallen jeweils eine allgemeine Hatz auf alle
herumziehenden Fremden veranstaltet, und dabei spielte es keine Rolle, ob
sie mit guten Papieren versehen waren oder nicht.

Wenn wir zu den Randständigen im Dorf selber zurückkehren, so

gilt es, neben den Ehrlosen noch eine zweite Gruppe zu unterscheiden:

die Fremden. Auch hier finden wir Abstufungen vor, die sich
entsprechend im Niederlassungsstatus ausdrücken, vom Hintersäss
mit Nutzungsansprüchen bis zu den Dienstleuten, die jederzeit
weggewiesen werden konnten. Fremdsein und Ehrlosigkeit waren zudem
als gegenseitige Voraussetzungen oft in einer Person vereint.

Der Fremde hatte nur in seltenen Fällen eine Chance, von seiner
Randstellung aus in die Mitte der dörflichen Gesellschaft vorzudringen.

Ihm ging zum vornherein ab, was die Identität und Gruppenko-
häsion der Eingesessenen ausmachte: der Rückhalt in den vielfältigen

ortsgebundenen Traditionssträngen. Fremdsein war in einer
nichtindividualistischen Gesellschaft ungemein schwerer als in einer
individualistischen. - Im Dorf mochte der Fremde als vorüberziehender

Gast allenfalls willkommen sein, als Niedergelassener hatte
er einen schweren Stand.

Die Wurzeln der Ablehnung der Fremden, die Unfähigkeit, sich
mit dem Anderssein auseinanderzusetzen, sind in der abendländischen

Zivilisation zu vielschichtig, die Erfahrung des Fremdseins zu
elementar, als dass ein historischer Erklärungsansatz allein ausreichen

würde.12 Mit Blick auf die Gegenwart fällt jedenfalls auf, dass
Fremdenfeindlichkeit eine mehr als tausendjährige Tradition hat,
gegenüber der sich praktiziertes Christentum und die Toleranz der
Aufklärer verschwindend klein ausnehmen. Im Ancien Régime
bedeutete Leben in der Fremde in gewissem Sinne immer noch, wie im
Mittelalter, «elend» sein,13 bedeutete Nichtzugehörigkeit zu einem
Friedkreis im Sinne eines reduzierten Rechtsschutzes.

Die traditionelle Dorfgesellschaft war von einer Knappheit der
Ressourcen geprägt. Diese war zum Teil verteilungsbedingt, zum
Teil Folge des niedrigen agrartechnologischen Entwicklungsstandes.

12 Vgl. Nitschke, August: Das Fremde und das Eigene. In: Funk-Kolleg Geschichte
I. Frankfurt/M 1981, 236-262. Poliakov, Léon, Delacampagne, Christian, Girard,
Patrick: Über den Rassismus. Sechzehn Kapitel zur Anatomie, Geschichte und Deutung
des Rassenwahns. Frankfurt/M, Berlin, Wien 1984.

13 Röthlin, Niklaus: Der «Schwarze Samuel» Kestenholz und seine Gaunerbande.
Bemerkungen zu einer gesellschaftlichen Randgruppe und zur Strafrechtspflege im
18. Jahrhundert. In: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 84, 1984,
5-50, S. 5.

178



Krisen und Phasen des Bevölkerungswachstums Messen die Knappheit

sehr schnell zu einer gefährlichen Mangelsituation anwachsen.
Von daher ist es verständlich, dass sich die Gemeinden speziell in
solchen Zeiten durch die Erhöhung der Einkaufsgebühren, der
sogenannten Einzugsgelder, gegen die Aufnahme von Fremden ins
Ortsbürgerrecht zu wehren suchten. Einbürgerungen hätten zum einen
die gemeinsam genutzten Ressourcen geschmälert, zum andern hätten

sie im Falle von Verarmung die Pflicht nach sich gezogen, für die
Neubürger aufzukommen, denn seit 1551 waren in der Eidgenossenschaft

die Gemeinden verpflichtet, ihre Armen selber zu unterhalten.

Niedergelassene Fremde blieben daher im Dorf weitgehend vom
Gemeindenutzen ausgeschlossen und übten deshalb oft einen nicht-
agraren Hauptberuf aus, etwa als Krämer oder Kleinhandwerker.
Auch Hirten und Sennen waren oft Fremde; sie waren häufig nur
aufZeit angestellt.

Zum geminderten Rechtsstatus kam bei den Fremden oft auch
eine durch den Beruf bedingte nur teilweise sesshafte Lebensweise.
Ökonomisch gehörten sie bis auf wenige Ausnahmen zur
Unterschicht. Sie waren also grundsätzlich mehr abstiegsgefährdet als die
Einheimischen. Bei Verarmung drohte ihnen Rückweisung in ihre
Heimatgemeinde; Kranke und Gebrechliche wurden in sogenannten
Bettelfuhren zurückgeführt.14 Die betroffenen Gemeinden wiederum
wehrten sich oft, das Heimatrecht der zum Teil seit Generationen
Fortgewesenen anzuerkennen. Tatsächlich hatten jene es beim
teilweise unerlaubten Wegzug oft auch verwirkt, ebenso natürlich ihre
Nachkommen, so dass diesen verarmten Heimatlosen meist nichts
anderes als ein Leben auf der Strasse übrigblieb. - Die ungeheure
Bedeutung des Fremdseins wird denn auch darin ersichtlich, dass
die Verwirkung des Heimatrechts zusammen mit dem Landesverweis

bewusst als Form der schweren Bestrafung eingesetzt wurde.
Die Justiz jener Zeit hatte offensichtlich noch keine Einsicht in die
Tatsache, dass sie mit solchen Strafhandlungen das Heer der von ihr
bekämpften Landstreicher vergrösserte und dadurch direkt zum
Anstieg der Kriminalität beitrug, denn ohne gelegentlichen Diebstahl
konnte ein Landstreicher kaum auskommen. In diesem Bereich wäre
noch auf zahlreiche weitere desintegrierende Handlungen und
Faktoren der Obrigkeit und ihrer Vertreter einzugehen. Wir lassen es
aber hier mit einem Hinweis auf die Verweigerung des ehrenhaften
Abschieds aus dem Militärdienst bewenden. Weil sie wegen der
zunehmenden Unbeliebtheit des Solddienstes die Sollstärke ihrer

14 Dubler, Anne-Marie: Armen- und Bettlerwesen in der Gemeinen Herrschaft
«Freie Ämter» (16.-18. Jahrhundert). Basel 1970, S. 67-73.

179



Kompanien nur mit Mühe erreichten, versuchten die Kommandanten
ihre Soldaten nach Ablauf der Dienstzeit durch die Verweigerung

des Abschieds weiter zu verpflichten, wodurch diesen oft nur
die Desertion übrigblieb.

Im Dorf selber stiess der Fremde nicht allein wegen der Knappheit

der Ressourcen auf Ablehnung. Einer weitgehend selbstversorgenden,

nur beschränkt auf Warenaustausch angewiesenen Kulturform,

wie sie das Dorf der Ackerbauern eben darstellte, war auch
eine gewisse Verschlossenheit gegen aussen eigen. Die dörfliche Welt
war nach innen gewandt, eine Art autochthoner Mikrokosmos, von
der nächsten Siedlung oft durch Wälder, Hügel und unzulängliche
Verkehrswege getrennt.15 Die Kontaktaufnahme von aussen hatte
das Dorf während Jahrhunderten vor allem als Bedrohung in Form
von Kriegen und Seuchen, als Forderung nach Abgaben und speziell
in der Neuzeit als Angriff auf die althergebrachte Lebensweise
erfahren.

Herumziehende Fremde versorgten das Dorf mit Kleinwaren, sie
halfen bei saisonalen Arbeitsspitzen aus, und sie hatten eine für die
damalige Zeit nicht zu unterschätzende Funktion als Unterhalter
und Nachrichtenübermittler. Dabei brachten sie dem Volk das Wissen,

das ihm die Obrigkeit hätte vorenthalten wollen: Spottlieder
über unbeliebte Anordnungen, verbotene Volkskalender und
Auswanderungstraktate, die ein leichteres Leben in fernen Ländern
versprachen. Hinter dieser positiven Seite verbarg sich aber oft die ge-
fürchtete negative: Der Glas träger oder die Liedermacherin konnten
die Baldover (Kundschafter) einer Diebsbande sein, die Verkäuferin
von Alraunwurzeln eine Betrügerin, die mit dem von magischen
Vorstellungen durchsetzten Volksglauben16 spielte, und die tragische
Geschichte des Landstreichers war vielleicht massiv übertrieben,
damit ihm der Bauer die dringend benötigte Mahlzeit und das Nachtlager

im Stall nicht abschlug. Und wer weiss, welchen Fluch man mit
der Wegweisung oder der Verweigerung eines Almosens auf sich
geladen hätte. Almosengeben war schliesslich Christenpflicht; zudem
war es «neben Beten und Fasten eine der drei Möglichkeiten der sa-
tisfactio, der Genugtuung für begangene Sünden».17 Diese Auffassung

lebte weiter, trotz der obrigkeitlichen Bestrebungen, das Almo-

15 Zu dieser «kleinen Welt» vgl. Imhofi Arthur E.: Die verlorenen Welten.
Alltagsbewältigung durch unsere Vorfahren - und weshalb wir uns heute so schwer damit
tun. München 1984.

16 Ebenda, S. 122 passim und S. 177 passim.
17 Scherner, Karl Otto: Das Recht der Armen und Bettler im Ancien régime. In:

Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Germanistische Abteilung 96

(109), 1979, 55-99, S.57.

180



senwesen durch Bettelverbote und ein zentrales und damit
kontrollierbares Unterstützungswesen zu ersetzen, um dadurch die «unwürdigen»

von den «würdigen» Armen zu trennen und vom Almosen
auszuschliessen.18 Solche Bettelverbote liessen sich allenfalls in den
Städten, nicht aber auf der Landschaft durchsetzen.

Fremdsein im Dorf selber bedeutete soziales und meist auch
ökonomisches Abseitsstehen; dazu kam oft noch die entsprechende
Wohnlage ausserhalb des Dorfzentrums. Es bedeutete zwar nicht
wie bei den Ehrlosen ein nicht abzuschüttelndes, generationenübergreifendes

Stigma, wenn es aber mit Zugehörigkeit zu einer anderen
Konfession und einem anderen politischen Stand verbunden war
(von weiteren Kriterien des Andersseins wie Sprache, nichtchristliche

Religion und Hautfarbe brauchen wir gar nicht erst zu
sprechen), erwies es sich auch bei genügendem materiellem Rückhalt als
beinahe unmöglich, im Verlaufe einer Generation vom Rand zur
Mitte der dörflichen Gesellschaft vorzudringen. Viel eher war das

Gegenteil der Fall, der kleine Schritt von der Randstellung des

Nichtintegrierten zur Desintegration, zur Stellung ausserhalb der
Gesellschaft. Diesen Schritt konnte nichtkonformes Verhalten im
Dorf auslösen, welches einen Entzug der Aufenthaltsbewilligung
nach sich zog, oder die Gefährdung durch die oft nicht ortsgebundene

Berufsausübung vergrösserte das Risiko zum dauerhaften Abstieg
auf die Strasse. Grundsätzlich waren alle Angehörigen von Wanderberufen

abstiegsgefâhrdet,19 Nichtintegrierte aber mehr als jene, die
ihren Wohnort als Zuhause empfinden konnten und dort Nutzungsrechte

hatten.
Das Dorf war eine kleine, überschaubare und in sich geschlossene

Welt, in welche das Fremde und der Fremde nur schwer eindringen
konnten und in welcher auch kein Platz dafür vorgesehen war. Die
Abwehrhaltung gegen aussen war im absolutistischen Obrigkeitsstaat

zu einer Art notwendiger Verteidigungsstellung gegenüber den
Forderungen der städtischen Kultur geworden. Was das Dorf dieser
Kultur zu geben hatte, ihr geben musste, war, auf eine einfache Formel

gebracht, gerade in jenem System weit mehr, als die Stadt umgekehrt

dafür zu geben bereit war.

18 Ebenda, S. 56-62 und 84 passim. Vgl. auch Fischer, Wolfram: Armut in der
Geschichte. Erscheinungsformen und Lösungsversuche der «Sozialen Frage» in Europa
seit dem Mittelalter. Göttingen 1982.

Hunecke, Volker: Überlegungen zur Geschichte der Armut im vorindustriellen Europa.

In: Geschichte und Gesellschaft 9, 1983,480-512.
19 Küther, Carsten: Menschen auf der Strasse. Vagierende Unterschichten in Bayern,

Franken und Schwaben in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Göttingen
1983 (Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 56).

181



Dieses ausgeprägte Stadt-Land-Gefälle wurde deshalb in Erinnerung

gerufen, weil es zur Erklärung eines weiteren Aspektes des
Verhältnisses der dörflichen Gesellschaft zum Fremdsein beiträgt. Wir
sind bis jetzt davon ausgegangen, dass im Dorf für den niedergelassenen

Fremden nur am Rande Platz war und dass er deshalb strukturell

abstiegsgefährdet war. Diese ablehnende Haltung traf in der
Regel auch auf jenen Fremden zu, der nur vorübergehend im Dorf
auftauchte. Wir haben bereits angedeutet, dass er als Bänkelsänger
eine willkommene Abwechslung in die Einförmigkeit des dörflichen
Lebens bringen konnte. Er konnte aber auch eine Bedrohung
darstellen, als Dieb oder als Unheilsbringer, der den Stall oder das Haus
mit einem Fluch belegte, wenn man ihm nicht zu Willen war.

Speziell Bauern auf Einzelhöfen und Sennen, die weitab von
Dorfsiedlungen wohnten, gerieten oft in Kontakt mit Fremden, nicht
zuletzt mit zwielichtigen Personen, die sich vorzugsweise in abgelegenen

Gebieten aufhielten und sich ungeachtet der Verbotstafeln auf
Neben- und Abwegen bewegten. An solchen Orten konnte man es
sich nicht leisten, herumziehenden Fremden gegenüber abweisend
zu sein; sie tauchten meist in Gruppen auf und nötigten den Bauern
oder Sennen allein schon durch ihre Anzahl zu einem gefügigen
Verhalten.

Eine weitere Gruppe, die häufig Kontakt mit Fremden hatte und
auch auf sie angewiesen war, waren natürlich die Wirte, und umgekehrt

war das Wirtshaus im Leben der Herumziehenden ein Ort von
zentraler Bedeutung. Es war eine der drei Stätten, die nach Bronis-
law Geremek neben dem Gefängnis und dem Bordell (letzteres hatte
in unserer Zeit der Bettelstube oder dem Spital Platz gemacht) im
Lebenslauf der Herumziehenden und Delinquenten immer wieder
auftauchen.20 Die Obrigkeit war entsprechend bestrebt, die Wirte
einer strengen Aufsicht zu unterstellen, es gelang ihr aber nicht, sie

voll in ihre Dienste zu nehmen. Genausowenig wie ein Wirt nach
einer Schlägerei wusste, wer sie angezettelt hatte, konnte er verdächtige

von unverdächtigen Fremden unterscheiden. Für ihn war es am
besten, von nichts zu wissen, sonst hätte er womöglich nicht nur seine

Kundschaft verloren.
Angst und Einschüchterung waren denn auch allgemein Gründe,

weshalb die Präsenz von Diebsbanden oft lange nicht publik wurde.
Die ineffizienten Polizeiorgane konnten gerade in abgelegenen Dörfern

keinen wirksamen Schutz vor Diebsbanden gewähren, weshalb
ganze Dörfer oft lange schwiegen, bevor sie dem Landvogt Meldung
erstatteten.

20 Geremek, Inutiles (Anm. 3), S.41.

182



Neben der Angst lässt sich noch ein anderes Motiv ausmachen. Es
ist verborgen hinter der von obrigkeitlicher Seite beklagten «Lauheit»

der Bauern beim Befolgen der Befehle zur Abwehr des
sogenannten Bettelgesindels, das dem Bauernstand angeblich so sehr zur
Last fiel. Diese aus obrigkeitlicher Sicht wenig verständüche
Haltung ist nicht allein darin begründet, dass die Besoldung der
Bettelpatrouillen für die Gemeinden eine grosse finanzielle Last war und
dass ausserordentliche Wachten und Verfolgungsjagden wegen der
Unabkömmlichkeit vom Hofe ungelegene Mehrarbeit bedeuteten.
Es lassen sich noch zwei weitere Motive erkennen. Erstens sind es

Anzeichen von christlicher Nächstenliebe, wofür zum einen die
Verbote stehen, bei Betteljagden dem «Gesindel» Unterschlupf zu
gewähren,21 zum andern die Bussen für unerlaubtes Beherbergen von
Fremden allgemein. Die Landbevölkerung war offensichtüch nicht
bereit, die obrigkeitliche Kriminalisierung und Entmenschhchung
der Vagierenden in dem Sinne nachzuvollziehen, wie dies noch im
späten 19.Jahhrhundert ein Pfarrer anlässhch eines Vortrags über
das Vagantentum in der Schweiz tat, als er im heruntergekommenen
«Stromer» (Landstreicher) nicht viel mehr als «ein thierisches
Geschöpfin menschlicher Gestalt» sehen konnte.22

Wir dürfen die Zeichen von Barmherzigkeit nicht überschätzen,
indem wir auf eine verbreitete heimliche Solidarität der Landleute
mit den Vagierenden schliessen, denn wir haben bereits auf das
Moment der Furcht hingewiesen. Ich vermute aber, dass sich die
Haltung vieler Landleute positiv von der Härte der Städter abgehoben
hat, zum einen, weil sich im konservativen ländlichen Umfeld die
Idee von den Armen Gottes länger halten konnte23 und zum andern,
weil sie angesichts der Kärglichkeit ihrer Existenz wussten, wie
abstiegsgefährdet sie selber waren.

Das zweite Motiv, das hinter der «Lauheit» beim Verfolgen von
Bettlern und auch Dieben steht, hängt wie angedeutet mit dem
Herrschaftssystem zusammen. In einem Staatswesen, das seine
Landbevölkerung für unmündig hielt, konnte auch kein Verantwortungsgefühl

aufkommen für Belange, die ausserhalb des Dorfes lagen.
Sogenanntes staatsbürgerliches Bewusstsein und Vertrauen in den
Beamtenstab sollten sich bekanntlich erst im Verlaufe des 19.Jahrhun-

21 1702 wurde im Stande Solothurn anlässlich einer bevorstehenden Betteljagd ein
entsprechendes Verbot verkündet, mit dem Zusatz, «sich dessen künfftigs gäntzlich
zu bemüssigen», sonst werde der Fehlbare zusammen mit den Bettlern des Landes
verwiesen (StASO, Mandatenbuch 1702, 75; vgl. a. Anm. 9).

22 Gonzenbach, W.A.: Das Vagantenthum in der Schweiz. Zürich 1883, S.21.
23 Vgl. Braun, Rudolf: Industrialisierung und Volksleben. Diss. Zürich, Winterthur

1960, S. 215 ff.

183



derts als bürgerhche Tugenden etablieren. - Grenzwachten und
Betteljagden wurden von der Obrigkeit angeordnet, demnach sollten sie
auch von ihren Vertretern ausgeführt werden. Die Bauern, so
gewinnt man den Eindruck, suchten sich bei diesem Kampf abseits zu
halten, weil sie ihn nicht als den ihren betrachteten.24 Sie kümmerten
sich um die inneren Angelegenheiten ihres Dorfes und erstatteten
etwa dann Meldung, wenn ihnen jemandes Lebensweise allzu liederlich

oder unehrbar vorkam. Was sich ausserhalb ihrer kleinen Welt
abspielte, schien sie weniger zu berühren.

Wir haben uns beim Verhältnis der dörflichen Gesellschaft zu den
Marginalisierten auf zwei Aspekte konzentriert, die sich zusammen
mit dem zentralen und hier nur angeführten, der Armut, als besondere

Gefährdung für den eigenthchen Ausstieg aus der Gesellschaft
erwiesen. Dabei haben wir versucht, die spezifische Situation der
dörflichen Kultur im absolutistischen Staat zu berücksichtigen, einer
Kultur, die sich in einer Verteidigungsstellung befand und deren
Normen sich nur teilweise mit den obrigkeitlichen deckten. Im
Beziehungsfeld Obrigkeit-Dorf-Randgruppen wurde zunächst einmal
festgehalten, dass sich der verstärkte obrigkeitliche Zugriff auf die
wachsende Schicht der Armen wegen ihres fehlenden ökonomischen
Rückhalts am ehesten desintegrierend auswirken konnte. Als
Beispiel sei etwa der Vater eines unehelichen Kindes angeführt, der
wegen der hohen Busse landsflüchtig wurde. Desintegration war bei
den nur Armen aber nicht notwendige Folge des Fehlverhaltens,
während sie bei den zusätzlich gesellschaftlich Randständigen fast
sicher eintrat. Diesen, den Ehrlosen und Fremden, fehlte eben der
Rückhalt in der dörflichen Kultur. Ehrbarkeit erwies sich auch in
dieser Kultur als zentrale Norm. Bei der Wertung von Ehrlosigkeit
als schwerwiegendem Makel deckten sich dörfliche und städtische
Auffassungen weitgehend, wenn auch in verschiedenen Bezugssystemen.

Wer eine obrigkeitliche Ehrenstrafe erlitten hatte, galt auch
beim Volk als ehrlos.

Die Haltung gegenüber dem Fremden war differenzierter. Als
Niedergelassener bleibt er meist randständig, was mit einer Reihe
von Gründen zusammenhängt: fehlendem Rückhalt in der Tradition,

Ressourcenknappheit, Abwehrstellung des Dorfes gegen aussen.

Auch hier haben m. E. die Zeitumstände, wenn auch sehr
epochenübergreifend, zu dieser Haltung beigetragen: Was von aussen

24 Vgl. Küther, Carsten: Räuber, Volk und Obrigkeit. Zur Wirkungsweise und
Funktion staatlicher Strafverfolgung im 18. Jahrhundert. In: Reif, Heinz (Hg.): Räuber,

Volk und Obrigkeit. Studien zur Geschichte der Kriminalität in Deutschland seit
dem 18. Jahrhundert. Frankfurt/M 1984, 17-42.

184



kam, trat meist in Form einer Forderung, oft auch einer Bedrohung
an das Dorf heran; das Fremde und das Neue konnten daher
schwerlich einen positiven Wert darstellen. Gegenüber jenen Fremden,

die nur vorüberzogen und somit keine Veränderung herbeiführen

konnten, war die Haltung ambivalenter. Wir haben sie als eine
Mischung aus Neugierde, Furcht, Barmherzigkeit und Unbeteiligtheit

dargestellt, letztere bezogen auf die obrigkeitlichen Anstrengungen

zu ihrer Abwehr.
Abschliessend, gewissermassen als Ausblick, noch ein paar

Hinweise zur Frage nach dem Einfluss des Modernisierungsprozesses auf
die Randgruppen. In den meisten Dörfern machte sich im Verlaufe
des 18. Jahrhunderts, zum Teil auch schon früher, mit den Heimarbeitern

eine neue Schicht bemerkbar, von denen einige mit dem
Agrarsektor nur noch lose verknüpft waren. Diese Schicht von Spinnern,

Webern und Strickern unterschied sich durch ihre Erwerbsform

in mehrfacher Hinsicht von den Bauern und stellte damit ein
fremdes Element in der traditionellen Dorfkultur dar. Sie waren
durch die Aussenabhängigkeit ihres Erwerbs stark von Konjunkturzyklen

abhängig, was ihnen in Zeiten des Aufschwungs ein relativ
sorgloses Leben ermöglichte, während sie bei Absatzkrisen hilflos
dastanden. Besonders schlimm wurde ihre Situation, wenn der Ab-
schwung mit einer Agrarkrise zusammenfiel und sie bei ohnehin
schon bestehender Verdienstlosigkeit stark verteuertes Brotgetreide
hätten kaufen sollen. Noch nicht an den Umgang mit Geld gewöhnt,
das heisst, noch weitgehend unvertraut mit der bürgerlichen Tugend
der Sparsamkeit, lebten sie von der Hand in den Mund und waren
deshalb besonders abstiegsgefährdet: in guten Zeiten durch
ausgelassenes Konsumverhalten, in schlechten durch fehlenden Zugang
zu Nahrungsmitteln.25

In Krisenzeiten wurden vor allem die Heimarbeiter auf die Strasse

getrieben.26 Bei guter Beschäftigungslage konnte die Heimindustrie
hingegen eine positive Veränderung bewirken: Der Wandel in der
Beschäftigungsstruktur führte zum «Nachlassen jener ausgeprägten
Wanderungsbewegung, welche, als Folge endemischer Armut,
permanenter Unterbeschäftigung, aber auch durch zeitweiligen krisenhaften

Mortalitätsanstieg den Lebenslauf und das familiale
Zusammenleben der landarmen und landlosen Unterschichten in Regionen

25 Kriedte, Peter, Medick, Hans, Schlumbohm, Jürgen: Industrialisierung vor der
Industrialisierung. Gewerbliche Warenproduktion auf dem Land in der Formationsperiode

des Kapitalismus. Göttingen 1977 (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts

für Geschichte 53), 138-155.
265ra««(Anm.23),S.238.

185



ohne gewerbliche Subsistenzmöglichkeiten oft weitgehend bestimmte.»27

Parallel dazu wurden grenzüberschreitende Wanderungen stärker
verunmöglicht; die Obrigkeit war bestrebt, nur die eigenen Armen in
ihrem Territorium gewähren zu lassen, und dabei sollten sie nach
Möglichkeit an Ort bleiben. Das setzte aber einen Wandel in der
traditionellen Armutsauffassung voraus.

Ursprünglich zählten arbeitslose Heimarbeiter genauso wenig wie
andere gesunde Personen zu den unterstützungswürdigen Armen.
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts begann sich aber allmählich die
Idee zu verbreiten, dass Arbeitslosigkeit nicht allein Folge persönlichen

Fehlverhaltens, des sogenannten «Müssiggangs» und «Prassern»

sei, sondern mit einem Konjunkturabschwung zu tun habe.
Der Arbeitslose konnte aber der propagierten Pflicht zur Arbeit nur
genügen, wenn man ihm auch die Möglichkeit gab, zu arbeiten. Aus
dem Arbeitszwang folgte zusammen mit der Einsicht in die Möglichkeit

der unverschuldeten Arbeitslosigkeit notwendigerweise die
Arbeitsbeschaffung durch die Obrigkeit. Zu den Arbeits- und
Zuchthäusern, die sich nach dem Vorbild des Amsterdamer «Tuchthuis»
von 1595 im 17. und 18. Jahrhundert in ganz Europa verbreiteten,
kam gegen Ende des Ancien Régime auch der Gedanke der
Arbeitsbeschaffung für die Landschaft auf. Während der Krise der späten
1780er Jahre begegnete man im Stande Basel der Arbeitslosigkeit
der Heimarbeiter erstmals mit kurzfristigen Notstandsarbeiten, und
1789 wurde mit der Posamenter-Armenkasse eine von den Arbeitern
noch unverstandene Vorsorgeeinrichtung gegen Arbeitslosigkeit
eingeführt, eine Einrichtung, die die gewandelte obrigkeitliche Einstellung

zum Problem der Arbeitslosigkeit erkennen lässt.28

Die Obrigkeit war also am Ende des Ancien Régime bestrebt,
nicht nur den traditionell als «würdig» angesehenen Armen -
Witwen, Waisen und Kranken - eine Mindestform von zentralisierter,
an die Stelle des Almosens getretener Fürsorge zukommen zu lassen
und bei dieser Aufgabe die unterstützungspflichtigen Gemeinden zu
entlasten, sondern in Ansätzen waren auch die konjunkturellen
Armen unterstützungswürdig geworden. Dies aber in einer anderen
Weise als die «würdigen» Armen. Die Unterstützung, die ihnen
zukam, war die Vermittlung von Arbeit, durch welche sie sich selber
erhalten sollten. «Ausgangspunkt dieser neuen Richtung bildete die
immer klarer erkannte und ausgesprochene Einsicht, dass Men-

27 Kriedte, Medick, Schlumbohm, (Anm. 25), S. 175.
28 Giger, Peter: Armutsauffassung und Armutsbekämpfung in Basel nach 1770.

Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit. Basel 1981.

186



sehen, und speziell die Armen, <Wert> und <Nützlichkeit> hätten;
durch ihre Arbeitskraft seien sie imstande, Werte zu schaffen, die
ihnen und der Gesellschaft nützlich seien. Aus den vielen <nutzlosen>
Armen der früheren Jahrhunderte wurden < nützliche) und < wertvolle)

Menschen - unter der Voraussetzung, dass sie arbeiteten».29
Als Gegenbewegung zur zunehmenden sozialen Verantwortung

des Staates auch gegenüber seinen ländlichen Untertanen ist eine
ebensolche Härte gegenüber jenen Menschen festzustellen, die sich
diesem Prozess, der unverkennbaren Disziplinierungscharakter trug,
entzogen: den Nichtsesshaften, Liederlichen und Ungebundenen.

Dem Untertan, der dem Laster der «Liederlichkeit» und des

«Müssiggangs» verfallen war, dies meist im Zusammenhang mit
exzessivem Alkoholgenuss und nichtkonformem Sexualverhalten,
drohte das Arbeitshaus oder der Zwangskriegsdienst. Sofern er die
Kraft besass, einem ungeheuren Normendruck standzuhalten,
verblieb ihm auch nach gewissen Formen des Fehlverhaltens noch eine
Chance, Mitglied der Gesellschaft zu bleiben, wenn auch in
randständiger Position.

Bei den Fremden verstärkte sich vor allem der Angriff auf die
Nichtsesshaften. Die Bekämpfung dieser sehr heterogenen, je nach
Zeit und Ort anders zusammengesetzten Schicht, hatte eine lange
Tradition. Zum Teil auf eine kriminelle Existenzfristung angewiesen,

wurden sie vor allem mit dem Beginn der Neuzeit unterschiedslos

kriminalisiert und bekämpft. Über das Ausmass der Vagierenden
lassen sich schwer Angaben machen, weil sie eben je nach Zeitraum
und Ort erheblich schwankten. Carsten Küther hat ihren Anteil
aufgrund bayerischer Quellen auf 8% bis 10% der Bevölkerung
geschätzt.30

Zur effizienteren Bekämpfung der Herumziehenden haben m.E.
vor allem zwei Momente beigetragen: die Seuchenzüge und die
europäischen Kriege.

Die Pestabwehr begann sich in der Eidgenossenschaft unter mai-
ländischem Druck während der Züge des späten 16. und frühen
17. Jahrhunderts zu organisieren, zu einer innereidgenössischen
Koordination kam es aber erst im Verlaufe des letzten Zuges von
1665-70. Pestabwehr und Seuchenabwehr allgemein bedeuteten vor
allem rigorose Kontrolle des Waren- und Personenverkehrs, was
wiederum nur mit einer Entwicklung des Passwesens möglich war;
wer keine gültigen «Scheine» vorweisen konnte, hatte keine Chance,
in ein Territorium eingelassen zu werden beziehungsweise darin blei-

29 Hunecke (Anm. 18), S. 511.
30 Menschen auf der Strasse (Anm. 19), S.23 und 26 f.

187



ben zu können. Gültige Ausweise wurden in der Folgezeit für alle
Reisenden eminent wichtig. Sie allein boten den Herumziehenden
auch einen beschränkten Schutz vor obrigkeitlichen Übergriffen.

Seuchen wurden auch nachweislich durch Herumziehende
verschleppt, aber nicht durch sie allein, sondern auch durch Städter, die
aus ihrer pestverseuchten Stadt auf die Landschaft flohen; letzteres
zählte aber wenig, da sie Träger der Herrschaft waren.31 Wenn also
eine Seuche im Anzug war, wurden unter den ersten angeordneten
Massnahmen Betteljagden durchgeführt und alle Nichtsesshaften
aus dem Territorium vertrieben, was natürlich Auswirkungen auf
das Nachbarterritorium hatte.

Die Kriege Louis' XIV. und die Erbfolgekriege der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts trieben speziell desertierte oder entlassene
Söldner auf die Strasse, gemeinsam mit jenen, die Opfer ihres Handwerks

wurden. Zusammen mit der schlechten Ertragslage jener Zeit
führte dies zu einer spürbaren Zunahme der Bettler und der
Kriminalität,32 was seinerseits ein härteres Vorgehen der Obrigkeit gegenüber

allen Nichtsesshaften zur Folge hatte. In der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts trat zudem gegenüber dem ausgehenden 17. und
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts eine gewisse Verbesserung der
Situation ein, jedenfalls was die Eidgenossenschaft betrifft: Nach
dem österreichischen Erbfolgekrieg (1740-48) waren bis zur Revolution

keine fremden Truppen mehr in der Nähe ihrer Grenzen, Agrarkrisen

wurden seltener und die Abhängigkeit vom Klima geringer,
zudem bot die Heimindustrie in Zeiten guter Konjunktur den
Armen ein bescheidenes Auskommen zu Hause. - Der Übergang zur
nur sesshaften Gesellschaft war angelegt, der Herumziehende hatte
nach seiner jahrhundertealten Verteufelung in der heraufziehenden
Moderne endgültig keinen Platz mehr.

31 Vgl. Schluchter, André: Zur politischen Ungleichheit vor dem Tode. Standesbürger

und Untertanen während der Basler Pest von 1667/68. In: Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde 87, 1987.

32 Röthlin (Anm. 13), S. 14.

188


	Die ländliche Gesellschaft und die Randgruppen im Ancien Régime : Überlegungen zur Ehrbarkeit und zum Fremdsein

