Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 61 (1988)

Artikel: Friedrich Fiala (1817-1888) : Gelehrter und Bischof
Autor: Jaggqi, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRIEDRICH FIALA
(1817—1888)
GELEHRTER UND BISCHOF*

Von Peter Jéggi

* Vortrag, gehalten anlisslich der Jahresversammlung des Historischen Vereins des
Kantons Solothurn am 15. Mai 1988.



Einleitung

Es ist in der Schweiz gar nicht selten, dass Bischofe sich auch als Hi-
storiker einen Namen machen konnten und die Achtung der Zeitge-
nossen zu erringen wussten. In der verhéltnismissig noch kurzen
Reihe der Bischofe des 1828 neu umschriebenen Bistums Basel fin-
den wir zwei Personlichkeiten, deren Namen bei den Geschichtskun-
digen ihrer Zeit einen guten Klang besassen: Bischof Friedrich Fiala
und Bischof Jakobus Stammler. Es ehrt den Historischen Verein des
Kantons Solothurn, dass er sich heute seines langjihrigen Prisiden-
ten Fiala erinnert und so seine Verbundenheit mit seiner eigenen
Vergangenheit beweist.

Die Zeitumstinde haben es gefiigt, dass Friedrich Fiala in der
weiteren Offentlichkeit nicht so sehr als handelnde Person, sondern
als Symbolfigur fiir die Versohnung nach dem Kulturkampf bekannt
wurde. Seinem Wirken als Bischof war nur eine kurze Spanne Zeit
vergonnt. Die enge Verbindung seiner Person mit den damaligen
Kampfen und Streitpositionen liess auch ihn nicht unumstritten
sein. Nicht zuletzt ist dies der Grund, weshalb er als einziger Ober-
hirte des Bistums Basel eine ausfithrliche Biographie aus der Feder
von Ludwig Rochus Schmidlin erhalten hat. Dieser konnte die Un-
terlagen, welche Fiala zu Beginn des Jahres 1885 seinem geistlichen
Sohn und nachmaligen Kanzler Josef Borer zur Verfiigung gestellt
hatte, verwenden. Fiala war sich seiner schwierigen Lage wohl be-
wusst und betonte, «dass einerseits iibertriebene Lobhudelei und an-
dererseits alles, was zu missfalliger Deutung Anlass bieten konnte,
ausgeschlossen bleibt. Es heisst ja vor allem, wahr und auch mit
Riicksicht auf die Seiten rechts und links klug und vorsichtig seiny.!
In der Tat, diese Charakterisierung umschreibt sein lebenslanges
Verhalten aufs Trefflichste. Ich bin eigentlich erst nach Fertigstel-
lung des Vortrages auf die Problematik der uns vorliegenden offi-
ziellen Biographie aufmerksam geworden. Allzu offensichtlich ist die
Zensur am Werk, und es stellen sich viele Fragen, auf die ich im Mo-
ment keine Antwort weiss und die ich deshalb ausgeklammert habe.
Um einer Person historisch gerecht zu werden, miisste als Rahmen
ausfithrlich auf die Zeitgeschichte eingegangen werden. In der gebo-
tenen Kiirze des heutigen Vortrages wird dies nicht moglich sein. Ich
muss mich mit Andeutungen und Vereinfachungen begniigen. Aus-
fuhrlich wird uns die neue Kantonsgeschichte ja iiber diese wichtige
Epoche orientieren.

I ZBSo S 667/1 (Autobiographische Notizen Fialas), p. 1



Den Uberblick habg_: ich in drei Abschnitte unterschiedlicher Lin-
ge gegliedert mit den Uberschriften:

Priester und Lehrer,
Gelehrter,
Dompropst und Bischof.

Es soll aber betont werden, dass es nur je eine besondere Sichtwei-
se des Ganzen ist. Erst das Gesamte kann den Menschen Fiala zei-
gen.

Der Priester und Lehrer

Geboren wurde Friedrich Fiala am 21.Juli 1817 im Bielersee-Stadt-
chen Nidau. Das Geschlecht der Fiala war urspriinglich in Bohmen
beheimatet, der Vater Franz Fiala wurde aber in Deutschland erzo-
gen. In der Mediationszeit kam er in die Schweiz, zuerst nach Aarau,
dann liess er sich einige Jahre in Solothurn nieder, wo er in einer
Apotheke arbeitete. In Bern studierte er anschliessend Medizin, um
sich niederlassen und als Arzt und Apotheker praktizieren zu kon-
nen. Das Biirgerrecht erwarb er 1817 in Elay (Berner Jura). Zwei
Jahre zuvor hatte er sich mit Katharina Hirt aus Solothurn vermahlt.
Die Familie blieb bis 1824 in Nidau, zog dann nach Biiren an der
Aare, wo Vater Fiala aber schon 1825 starb. Dieser Schicksalsschlag
traf die Familie schwer, und man kann nur erahnen, welch geistig
regsame und kraftvolle Personlichkeit dahinging. Die Mutter wurde
so zum Mittelpunkt der Familie, und der kleine Friedrich schloss
sich, wie er sagt, «noch inniger an sie an».2 Er schildert sie so, wie er
dereinst von seinen Zeitgenossen charakterisiert wird: «mit ihrem
milden, frommen Wesen, mit ihrer stillen Geduld in mannigfachen
Sorgen und Leiden, mit ihrer freundlichen Weise»? nahm er sie sich
zum Vorbild. Zudem war er schon als Kind krinklich, was bei der
Formung seines Charakters nicht ausser acht gelassen werden darf.
In Nidau erhielt er in der «Lehrgottenschule» den ersten Unter-
richt, in Biiren besuchte er die erste Klasse der Primarschule. Dar-
aufhin zog die Familie nach Solothurn. Der Schulbesuch daselbst
war fir den Knaben zeitlebens mit den besten Erinnerungen verbun-
den. Seine geistlichen Lehrer in der Primarschule und im Kollegium
vermochten seine geistigen Interessen in vielfiltiger Weise zu wek-

2 jbidem, p.3
3 ibidem, p.3



ken. Aber nicht nur positive Wissensvermittlung wollten die Lehrer
weitergeben, sondern ihr Beispiel «moralischen Ernstes» leitete die
Schiiler zu «achter Frommigkeit»# an.

Besonders stolz zeigt sich Fiala iiber seine herausragenden Schul-
leistungen. Er wurde im Kollegium Klassenbester und errang mehr-
mals Auszeichnungen. Die von Fiala als Idylle empfundene Schul-
zeit erfuhr infolge der Umwandlung des Kollegiums in die hohere
Lehranstalt eine scharfe Zasur, und es machte sich nach Fialas Wor-
ten «der liberale Geist der Dreissigerjahre in der Anstalt geltend».
Es war fiir ihn eine Zeit der Priifungen, starb doch sein Onkel und
Mentor Ratsherr Urs Josef Liithy (einer der Viter der Schulreform!)
und kurz darauf seine Mutter (1838). Obwohl nun von Seiten der
Schule eine Foérderung von geistlichen Berufen kaum mehr zu erwar-
ten war, begann Fiala 1837 mit dem Theologiestudium, zuerst in So-
lothurn, von 1838 an in Freiburg im Breisgau. Zu seiner Berufswahl
~ schrieb er in sein Tagebuch: «Eine unbezwingbare Scheu vor offent-
lichem Auftreten hielt mich von dem geistlichen Stande ab; doch der
Segen, der ein rechtschaffener Geistlicher fiir das Volk werden kann,
zog mich freudig zu ihm hin.»¢ Besonders der Ruf Johann Baptist
Hirschers, eines weitherzigen und fruchtlosem Streite abholden Pa-
storal- und Moraltheologen, zog ihn an. Hirschers psychologische
Tiefe, seine Milde und tiefsinnige Auffassung der Kirche zum Leben
in Gott iibte den nachhaltigsten Einfluss auf seine theologische
Richtung aus. Zu ihm trat Fiala auch in persénlichen Kontakt.

Diese Formung der Personlichkeit erfuhr eine endgiiltige Festi-
gung wihrend des Aufenthaltes an der Universitéit Tiibingen, wo er
von Herbst 1839 bis Frithling 1841 weilte. Auch hier fand er einen
Lehrer und Forderer, der es verstand, den jungen Menschen zu fih-
ren: Josef Hefele, berithmter Konzilienforscher und nachmaliger Bi-
schof von Rottenburg. Er weckte in Fiala die Liebe zur Kirchenge-
schichte und leitete ihn privat zur historischen Forschung an. Eine
Lehrtitigkeit in diesem Fachbereich erschien Fiala als hochster
Wunsch des Lebens. Auf Anregung Hefeles gewohnte er sich das
Niederschreiben von Notizen und Exzerpten an.

Trotz eifrigem Studium kam Geselligkeit nicht ganz zu kurz.
Schon wihrend der Gymnasialzeit betéitigte er sich in verschiedenen
Gruppierungen, er trat in den «Zofinger Vereiny ein, der mit seiner
Devise «Vaterland, Freundschaft, Wissenschafty den Jiingling zu

4 ibidem, p.3

5 ibidem p.4

6 L.R. Schmidlin, Dr. Friedrich Xaver Odo Fiala, Bischof von Basel, Solothurn
1890, p.25/26

8



begeistern wusste. In Freiburg wie in Tiibingen fiihrte Fiala diese
gute Tradition fort, was ihm eine Reihe lebenslanger Freundschaf-
ten verschaffte. Darben musste Fiala nicht, da er ein Stipendium be-
ziehen konnte und noch von einem Onkel in Solothurn unterstiitzt
wurde. Bescheiden war sein Lebensstil aber jederzeit.

Nach kurzer Vorbereitung erteilte Bischof Salzmann Friedrich
Fiala am 23.Mai 1841 in Solothurn die Priesterweihe. Primiz feierte
er in Neuendorf. Im Sommer 1841 half er in Biberist als Vikar in der
Seelsorge aus.

Die erste Stelle trat Fiala im Herbst 1841 im Stédtchen Laufen als
Sekundarlehrer an. Die Arbeit in der Schule war sehr anspruchsvoll,
musste er doch Deutsch, Franzosisch, Religion, Geschichte, Natur-
geschichte, Gesang und auch Landwirtschaftskunde erteilen. Dazu
kamen Zusatzstunden in Latein und Griechisch und Violinspiel. Am
Wochenende half er zuerst eine Zeitlang in der Pfarrei Nenzlingen,
dann in Laufen und Umgebung aus. Seine Gesundheit litt jedoch
unter der stindigen Anstrengung, und so kam die Wahl zum Pfarrer
von Herbetswil nicht ungelegen. Es reute ihn zwar, Laufen und die
Schule verlassen zu miissen, aber eine Pfarrstelle sagte ihm mehr zu.
So kam er einige Tage nach Neujahr 1844 ins Thaler Dorf und ent-
faltete eine eifrige und hingebungsvolle Seelsorge. Schwierigkeiten
blieben ihm keineswegs erspart. Es war indes ein Zeichen der Aner-
kennung und Wertschitzung, als ihm 1855 das Ehrenbiirgerrecht der
Gemeinde geschenkt wurde. Groésste Befriedigung brachten dem
Pfarrer die Friichte seiner Privatschule. Obwohl viele Miihen verge-
bens waren, erfiillte es ihn mit Freude, dass er der Kirche eine ganze
Reihe Welt- und Ordenspriester heranbilden konnte. Solche Pfarr-
schulen sah er als beste Pflanzstitten des Klerus an. Mit ganzer
Kraft setzte er sich fiir die Schulbelange ein, gab den Lehrern Nach-
hilfe-Unterricht und griindete eine Jugendbibliothek.

Sein Wirken beschriankte sich jedoch nicht nur auf sein Pfarrdorf.
Schon 1844 wurde er Schulinspektor und Mitglied der Bezirksschul-
kommission von Balsthal-Thal, spater deren Prasident. Der Einsatz
der Geistlichkeit «fuir die religios-moralische und intellektuelle He-
bung des Volkes»? blieb ihm ein Herzensanliegen.

Das Wirken und Konnen des Herbetswiler Pfarrers geschah nicht
im Verborgenen. Die 1856 an die Macht gelangte neue Regierung
hatte keine Berithrungsingste mit Geistlichen. Hatte die Schulbil-
dung fiir die Liberalen auch stark aufklarerische Funktion gegen
Aristokratie und Klerusherrschaft, so mussten doch die Schiiler be-
stens auf den wirtschaftlichen Lebenskampf vorbereitet werden. So

7 ZBS0S667/1,p.11



wurde Friedrich Fiala 1857 zum Seminardirektor gewihlt. Er war in
dieser Eigenschaft einem Manne unterstellt, der dem Kanton wih-
rend dreier Jahrzehnte den Stempel aufdriickte und dessen Wirken
fiir sein eigenes Leben schicksalhaft werden sollte: Wilhelm Vigier.
Die Berufung nach Solothurn war gleichsam eine Rehabilitierung,
wie die Schweizerische Kirchenzeitung anlisslich seiner Wahl in die
kantonale Priifungskommission fiir Geistliche schrieb: «Zweifels-
ohne hatte die neue Regierung durch die Wahl eines der wiirdigsten
und talentvollsten Geistlichen unseres Kantons, welcher unter der
abgetretenen Regierung auf die schmihlichste Weise zuriickgesetzt
wurde, den Beweis leisten wollen, dass sie Berufstreue und Talent im
Geistlichen zu schitzen weissy.8

Wihrend eines Monats ging Fiala auf die «Lehre» in verschiedene
schweizerische Lehrerseminare und nahm im Oktober 1857 seine
Arbeit auf. Ein unglaubliches Pensum wurde ihm als Direktor und
Lehrer abverlangt, dazu gesellte sich noch die geistliche Leitung der
Zoglinge. Die zunehmenden Spannungen im Kanton auf kirchenpo-
litischem Gebiet kamen 1870 zum Vorschein, als an einer Versamm-
lung des Lehrervereins eine vergebliche Attacke gegen den Geistli-
chen und Seminardirektor vorgetragen wurde.

Religion und Vaterlandsliebe bildeten die Siulen seiner Erzie-
hungsphilosophie. Seine Fihigkeiten wurden von zahlreichen Kom-
missionen fiir Schul- und Bildungsfragen innerhalb und ausserhalb
des Kantons in Anspruch genommen. Nach 14 Jahren Tatigkeit als
Verantwortlicher fiir die Lehrerausbildung des Kantons legte er sein
Amt im August 1871 nieder. Es war nicht nur die Wahl zum Dom-
propst, die die Demission nach sich zog, sondern auch die im Ver-
gleich zu 1857 verinderte Lage. Nach ihm wurde erstmals ein Laie
Seminardirektor, das Zeitalter der laizistischen Schule begann. Ne-
ben seinem Amt als Direktor des Seminars vermochte Fiala seinen
Lebenstraum zu verwirklichen. Im Jahre 1860 erfolgte seine Ernen-
nung zum Professor der Dogmatik und Apologetik an der Theologi-
schen Lehranstalt und ein Jahr spiter diejenige zum Professor der
Kirchengeschichte und des Kirchenrechts. Hier konnte er die Ergeb-
nisse seiner Forschungen und Studien einbringen. Fiinfundzwanzig
Jahre lang wirkte der Vielbeschiftigte an der Hoheren Lehranstalt.
In dieser Zeit konnte er auch in der Seelsorge segensreich wirken, sei
es als Prediger, Beichtvater, als Priases der Marianischen Minner-
kongregation oder als geistlicher Vater im Kloster der Visitation, wo
er auch seine letzte Ruhestitte finden sollte. Nicht vergessen wollen

8 Schweizerische Kirchenzeitung 1856, p.337

10



wir auch seinen Einsatz fiir soziale Probleme bei der Frage um das
Armenwesen.

Er blieb nie ein Eigenbrodler, nur sich selbst geniigsam. Auf die
Mitgliedschaft in historischen Vereinigungen werden wir noch zu-
riickkommen. Es sei hier aber erwihnt, dass er aktives Mitglied der
Vorlesergesellschaft (der spiteren Topfergesellschaft) war, der
Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesellschaft angehorte, zu den
Forderern und Fihrern des kantonalen Kunstvereins zihlte und
eine Stiitze der Lukasbruderschaft war. Dieses gesellschaftliche En-
gagement, das seinem tiefsten Bediirfnis entsprang, entsprach auch
noch einer klugen Erwigung, wie er selbst schrieb: «Ich liess mich
iiberhaupt in die verschiedenen Bereiche des offentlichen Lebens
ein, weil ich glaubte, dadurch zur Anerkennung der katholischen
Kirche und ihrer allseitigen Bestrebungen zum Wohle des christli-
chen Volkes das Meinige beitragen zu sollen.»® Postulate der katho-
lischen Aufklarung sind hier deutlich zum Ausdruck gebracht. In die
Tagespolitik mischte er sich nicht ein.

Wir konnen nur ahnen, welch vielfiltige Beziehungen Fiala pflog,
wie gross sein Bekanntheitsgrad wurde. Seine integre, jeder Partei-
bildung fernstehende Personlichkeit erwarb die Achtung aller. Diese
Ausgangslage wollen wir mitbedenken, wenn wir den Kirchenmann
Fiala betrachten werden.

Mit dieser Bezeichnung soll jedoch nicht der Anschein erweckt
werden, als ob mit der Wahl ins Domkapitel ein anderer Friedrich
Fiala auf historischer Bithne agieren wiirde. Gegeniiber der Fiih-
rungskraft der katholischen Kirche, der eine harte Auseinanderset-
zung harrte und deren Vorboten sich bereits dussersten, ist die Be-
trachtungsweise eine andere. Seine Tatigkeit geschieht vermehrt in
der Offentlichkeit, setzt sich der Parteienkritik aus. Doch bevor wir
diesen Lebensabschnitt angehen, soll unsere Aufmerksamkeit dem
Historiker Fiala gelten.

Der Gelehrte
Eine frithe Begeisterung fiir vaterlindische Geschichte verdankte
Fiala seinem Onkel, dem Ratsherren Urs Josef Liithy, einem rastlo-
sen Urkundenforscher, der sich mit der Herausgabe des «Solothur-

nischen Wochenblattes» und des «Solothurner Stadtrechts» grosse
Verdienste erworben hatte. IThm ist es wahrscheinlich zu verdanken,

9 ZBSoS667/1,p.15/16

11



dass bei Friedrich die Liebe zur Geschichte die Neigung zur Natur-
kunde zu iiberfliigeln vermochte. Die im Kreise Gleichgesinnter im
«Zofinger Vereiny vorgetragenen Arbeiten sind erste Friichte wis-
senschaftlichen Strebens. Die notwendige methodische Formung er-
folgte in Tiibingen unter der Leitung von Professor Hefele. Beson-
ders produktiv zeigte Fiala sich im Verfassen von Biographien. Die
Schultatigkeit in Laufen forderte den Fortgang der Forschungen
nicht. Erst als Pfarrer von Herbetswil konnte er sich im niheren
Kontakt mit andern Geschichtsfreunden seiner Lieblingsbeschéfti-
gung widmen. Das Eindringen in die Vergangenheit bedeutete ihm
nicht einfach Zeitvertreib, entstand nicht aus blosser Neugierde. Es
sollte das Urteils- und Erkenntnisvermoégen fiir die Gegenwart
schirfen, gleichsam als Anker des Lebensschiffleins auf hoher See
dienen. Es wird berichtet, dass er spit abends von Solothurn iiber
den Jura nach Herbetswil zuriickkehrte, vollbeladen mit Urkunden,
die er dann fleissig entzifferte. Er wurde Mitherausgeber des kurzle-
bigen «Solothurner Wochenblatts fiir Freunde der Literatur und va-
terlaindischen Geschichte» und begann mit einem «Chronologicum»
zur Erschliessung der ungeordneten Urkunden-Publikationen des
«Solothurnischen Wochenblattesy. Als grosseres Werk entstand die
Arbeit iiber «Doktor Felix Hemmerlin als Propst von Solothurn».
Fiir die Schweizerische Geschichtsforschende Gesellschaft betétigte
er sich bei der Herausgabe eines Registers der mittelalterlichen Ur-
kunden der Schweiz, und unter seiner Leitung entstand auch die
Herausgabe der Reformationschronik Salats fiir den Schweizeri-
schen Piusverein.

Die Zeit war nun auch in Solothurn reif, die Geschichtsfreunde
organisatorisch zu sammeln und den bisher losen Vereinigungen
eine feste Form zu geben. Im Dezember 1850 fanden sich sieben
Mainner zusammen, um eine neue historische Zeitschrift, den «Ur-
kundio», zu grinden. Nach Aussagen von Friedrich Fiala sei gar die
Griindung eines «Geschichtsforschenden Vereins des Kantons Solo-
thurn» beschlossen worden. Weiteres ist nicht bekannt, nur die hi-
storische Schriftenreihe erschien. Die Griindungsgeschichte des Hi-
storischen Vereins kennen Sie ja alle; so ist Ihnen bekannt, dass Fia-
la 1853 zu den Initianten der offiziellen Griindungsversammlung des
Historischen Vereins gehorte; bei der Herausgabe des «Urkundio»
zeichnete er als Hauptredaktor. Schon 1851 war er der Allgemeinen
Schweizerischen Geschichtsforschenden Gesellschaft beigetreten,
1860 wurde er Mitglied des leitenden Ausschusses und Vizeprisi-
dent, lange Jahre oblag ihm die Redaktion des «Anzeigers fir
Schweizerische Geschichtey. Diese Téatigkeiten brachten ithn in Kon-
takt mit zahlreichen Gelehrten aus der Schweiz und aus Deutsch-

12



land. Nicht die Arbeit zihlte, sie war ihm eine Befriedigung, und er
nannte die in den historischen Gesellschaften zugebrachten Stunden
«die schonsten und genussreichsten meines Lebens».!® Nach der
Ubersiedelung nach Solothurn befand sich Fiala auch unter den
Minnern, die Geschichtsforschung nicht als rein privates Vergniigen
und Selbstzweck betreiben wollten. Der politische Umbruch von
1856 in Solothurn postulierte eine demokratische Gesellschaft, und
am geistigen Fortschritt sollten weite Kreise teilhaben kénnen. So
entstand ein Vorlesungsprogramm, zu dem auch Fiala seinen Teil
beisteuerte. Seit 1859 fiihrte er den Historischen Verein als Prisident
und legte dieses Amt erst 1887 nieder, de facto schied er aber schon
1885 aus der Leitung aus. Am 30. Dezember 1887 ernannte ihn der
Historische Verein zum Ehrenprisidenten. Als Nachruf steht im
Protokoll vom 25.Mai 1888 «am segensreichsten aber war seine Ta-
tigkeit in unserem Historischen Verein, dem er als Prisident vor-
stand. Die Hochachtung und Verehrung fiir diesen Mann, der
durchdrungen war von dem Geiste der Vertréiglichkeit und Toleranz,
von Liebe zum Vaterland und zur Forschung, wird in unserem Ver-
ein immerdar fortdauerny.!! Die weitgefasste wissenschaftliche und
organisatorische Tatigkeit fand zahlreiche Ehrungen. Der Histori-
sche Verein des Kantons Solothurn dankte ihm mit der Wahl zum
Ehrenprasidenten, der Fiinfortige Historische Verein verlieh ihm
das Ehrenbiirgerrecht. Der Historische Verein des Kantons Bern
und die Historisch-Antiquarische Gesellschaft Basels sowie die So-
ciété d’histoire de la Suisse romande haben ihm die Ehrenmitglied-
schaft zuerkannt. Als besonders ehrenvoll darf die Verleihung des
Ehrendoktorates der Universitiat Ziirich im Jahre 1884 gelten. Fiir
einen katholischen Geistlichen in dieser von konfessionellen Ausein-
andersetzungen geprigten Zeit war dies eine beispiellose Ehrung.
Versucht man die historische Hinterlassenschaft Fialas zu iiber-
blicken, kommt man um die Feststellung nicht herum, dass ein riesi-
ger Torso zuriickblieb. Die mittelalterlichen Themen iiberwiegen bei
weitem. Am meisten Eifer verwandte er auf die Sammlung von Mar-
tyrologien und Kalendarien der Schweiz. Sie sollten das Riickgrat
fiir eine schweizerische Kirchengeschichte ergeben. Allein, diese Ge-
schichte wurde nie geschrieben. Fiala schob die ordnende und urtei-
lende Arbeit stets hinaus. Im Manuskript liegt nur die Einleitung
und die Periode der Christianisierung vor. Er wollte stets zu noch
grosserer Erkenntnis und noch umfassenderem Wissen kommen. Be-
sonders intensiv befasste er sich mit Solothurnischer Geschichte; so

10 jbidem, p.15
It ZBSo Archiv des historischen Vereins, Protokollbuch I, p. 69

13



forschte er etwa iiber die ehrwiirdigen Stifte St. Ursen in Solothurn
und St.Leodegar in Schonenwerd, die Kirchensitze des Kantons,
iiber verschiedene Adels- und Ministerialgeschlechter des Kantons
oder die Solothurnische Schulgeschichte. Umfangmassig den gross-
ten Platz nehmen aber die Biographien ein, die eine ungeheure
Fleissleistung darstellen. Ganz im Sinne der Zeit versuchte er die
Geschichtsforschung zur religios-sittlichen Erhebung des Volkes zu
popularisieren, indem er zahllose Artikel in Volkskalendern und
Zeitschriften publizierte. Dem gleichen Ziel dienten seine zahlrei-
chen Vortrige.

Fiala z#hlt nicht zu den originellen und scharfsinnigen Histori-
kern; dafiir fehlte ihm die entsprechende Schulung. Aber er war zeit-
lebens ein unermiidlicher Sammler und Enzyklopédist, dessen Ein-
satz fur die Geschichtsforschung im Kanton Solothurn die heutige
Ehrung rechtfertigt.

Wenden wir uns jetzt dem vom menschlichen Standpunkt aus
wichtigsten Abschnitt des Lebens von Friedrich Fiala zu, den ich mit
dem Titel «kDompropst und Bischof» iiberschrieben habe.

Der Dompropst und Bischof

Schon frith lernte man in kirchlichen Kreisen die Fiahigkeiten Fialas
schitzen. Als Pfarrer von Herbetswil konnte er dem Dekanat Buchs-
gau dank seinen historischen Kenntnissen im Streit um die Zehntbe-
rechtigung von Fulenbach beistehen und den Prozess gegen die Ge-
meinde siegreich gestalten helfen. Als durch die Ereignisse des Son-
derbundskrieges die Schweizerische Kirchenzeitung in Luzern, die
sich als Stimme der Katholiken und besonders der Geistlichen ver-
stand, eingegangen war, beteiligte auch er sich an deren Weiterfiih-
rung von Solothurn aus. Er iibernahm einen Teil der Redaktions-
arbeit.

Nach dem bereits Gesagten erstaunt es nicht, dass die politisch
massgebenden Kreise Fiala wohlgesinnt waren. Im Jahre 1862 er-
folgte seine Wahl zum Dombherrn des Standes Solothurn, und gleich
darauf stand die Bischofswahl an. Da wegen der unbesetzten
Propstwiirde nur zwei solothurnische Domherren stimmberechtigt
waren, trat Fiala als Letztgewihlter in den Ausstand. Er war als
Kandidat im Gesprédch und hitte sicher bei der Didzesankonferenz
keinen Widerstand gefunden. Beim Studium der Protokolle des
Domkapitels kommt man nicht um den Eindruck herum, dass Fiala
der Mehrheit der Domherren aus taktischen Griinden nicht genehm
war. Seine Kandidatur wurde ndmlich allzu offensichtlich von libe-

14



raler Seite favorisiert. Dies schlug zu seinem Nachteil aus. Vergessen
wir nicht, dass im Klerus des Bistums Basel ganz unterschiedliche
Stromungen vorhanden waren. Eine Mehrheit zihlte zum ultramon-
tanen Fligel und stellte sich schroff gegen den liberalen Staat und
dessen Fithrung. Wer nicht strikte auf diese Linie einschwenkte, galt
als liberal (was das auch immer heissen mochte). Dies alles wird ver-
stindlich, wenn wir bedenken, dass die sehr verschiedenen Verhilt-
nisse die Einstellung und den Positionsbezug, das Erleben des ein-
zelnen prigten. Nehmen wir nur zum Beispiel die Spannungen zwi-
schen Siegern und Verlierern des Sonderbundskrieges etwa in Solo-
thurn oder Luzern; im Aargau war dazu der Kirchenkampf schon
heftig entbrannt.

Fiala stand dem neugewéhlten jurassischen Bischof Eugéne La-
chat loyal zur Seite. Als er im Jahre 1871 ins Amt des Dompropstes
gewihlt und installiert wurde, legte er das Amt des Seminardirektors
nieder. Es war schon inmitten des Kulturkampfes, und Fiala musste
sich den Auseinandersetzungen stellen. Aus seiner Feder stammen
zahlreiche Eingaben und Protestschreiben, die sich von Polemik frei-
hielten, in der Sache aber sehr deutlich waren.

Nach der Vertreibung von Bischof Lachat 1873 wurde ithm das
Amt eines Generalvikars fiir den Kanton Solothurn iibertragen.
Hart traf ihn die Aufhebung der solothurnischen Stifte. Er selbst
war nach mehr als tausend Jahren der letzte Propst des St.-Ursus-
Stiftes, und er kimpfte vergeblich fiir seine Erhaltung. Wichtigstes
Ereignis war aber die erfolgreiche Durchsetzung des Rechtes auf die
Kathedrale. Da es sich um ein eminent solothurnisches und schwei-
zerisches Ereignis handelt, ist eine ausfiithrliche Behandlung ange-
messen.

Im Juli 1876 wihlte die Christkatholische Nationalsynode Eduard
Herzog zum ersten Nationalbischof der Schweiz. Es war nahelie-
gend, fiir die Wethe eine bedeutende Kirche in Aussicht zu nehmen.
Nach dem Verstiandnis der liberalen Katholiken war die Kathedrale
des Bistums Basel verwaist. So stellte Regierungsrat Augustin Keller
namens der Synode das Gesuch an die Stadt Solothurn, die Kirche
fur die Bischofsweihe zur Verfiigung zu stellen. Das hitte den Ver-
lust der Kirche fiir die rémisch-katholische Gemeinde und das Bis-
tum bedeutet, da ein Simultaneum mit den Christkatholiken nicht in
Frage kam. Die Aussichten dieses Begehrens standen gut, da eine
grosse Mehrheit in der Stadt seinerzeit fir die Aufhebung des Stiftes
gestimmt hatte. Die Geistlichkeit der Stadt, an der Spitze Propst
Friedrich Fiala, erhob Einspruch, und mittels grosser Mobilisation
gelang es, die Behorde vorerst zur Ablehnung zu bewegen. Diesem
Versuch von aussen her folgte das Begehren der freisinnigen Katho-

15



liken in der Stadt, einen christkatholischen Pfarrer wihlen zu kon-
nen, und zwar Eduard Herzog. An der entscheidenden Pfarrgemein-
deversammlung am 10. September 1876 ergriff Fiala am Schlusse ei-
ner lebhaften Diskussion das Wort. In seiner Rede betonte er seine
stets versohnliche und friedfertige Haltung. Er vermied jeden An-
.griff auf die Altkatholiken, arbeitete aber die Grundsitze der ro-
misch-katholischen Kirche deutlich heraus. Er pladierte fiir eine
friedliche Trennung beider Konfessionen, die Freiheit des Glaubens
fiir alle. Die Meinungsiusserung des Dompropstes verfehlte ihre
Wirkung nicht. Die Wahl eines christkatholischen Pfarrers fand kei-
ne Mehrheit. Die Schwierigkeiten kamen indessen noch zu keinem
Ende, standen doch noch die Prozesse um das Stiftsvermogen an.
Als Prisident der katholischen Kirchgemeinde wurde seine Kraft so
jahrelang durch organisatorische Belange in der Stadtpfarrei in An-
spruch genommen.

Sehr verdienstvoll ist auch sein Bemithen um die Erhaltung des
Kirchenschatzes, der vor Verkauf und Zerstreuung gerettet wurde
und so in Solothurn verblieb. Fialas Verdienste um die Stadt erfuh-
ren mit der Verleihung des Ehrenbiirgerrechtes eine gerechte Wiirdi-
gung. Nach der Beendigung aller Streitigkeiten 1884 sollte ihm aber
die Musse nicht vergdnnt sein, sich ganz seinen Forschungen wid-
men zu diirfen.

Die angespannte und festgefahrene Situation in der Ditzese seit
1873 rief fruher oder spater nach einer Losung. Beide Seiten konnten
ihre Position nicht auf unabsehbare Zeit aufrechterhalten. Es war je-
doch ein Ausweg zu suchen, der allen Beteiligten zur Wahrung ihrer
Ehre verhelfen sollte. Leicht war das Unterfangen nach Jahren lei-
denschaftlicher ideologischer Aufputschung nicht. Bischof Lachat
wurde als confessor fidei gepriesen und den Glaubigen gleichsam
zur Verehrung dargestellt. Eine Entfernung von Eugéne Lachat aus
der Ditzese wire als Niederlage der Katholiken aufgefasst worden.
Als ihm aber die bischofliche Verwaltung im Tessin, verbunden mit
der Erhebung zum Erzbischof, iibertragen wurde, war der Weg fir
eine Neubesetzung des Basler Bischofsstuhles frei. Da kein Domka-
pitel mehr bestand, einigte sich der Heilige Stuhl mit den schweizeri-
schen Verhandlungspartnern auf ein diesmaliges Ernennungsrecht
durch den Papst; die genehme Person wurde aber von schweizeri-
scher Seite bezeichnet. Schon frith war es fiir massgebliche Kreise
klar, dass nur Dompropst Fiala in Frage kime. Philipp Anton von
Segesser umschreibt das «Anforderungsprofily in einem Brief an
Nationalrat Keel in St.Gallen so: «Diese Kantone [sc. Luzern und
Zug), welche, obschon sie die Mehrheit der rémisch-katholischen
Bevolkerung des Bistums enthalten, in Diozesanangelegenheiten in

16



Minderheit sind, werden sich nicht jeden beliebigen Bischof gefallen
lassen, der allfillig der protestantischen Mehrheit der Diozesankan-
tone oder der jesuitischen Kamarilla gefiele [..]. Gliicklicherweise
steht fiir die Diozese Basel eine Personlichkeit zu Gebote, welche
(mit Ausnahme einer kleinen aber intriguanten Partei) bei allen Gut-
gesinnten im Klerus und Laien Beifall finden und selbst in prote-
stantischen Kreisen hohe Achtung geniessen wird (Herr Dompropst
Fiala).» 12 Die Aufnahme des neuen Bischofs in der Ditzese war sehr
gut, auch bei den Jurassiern, die die stets loyale Haltung Fialas ge-
geniiber Lachat zu wiirdigen wussten. Es ist interessant zu sehen,
dass das Sprachrohr der jurassischen Katholiken, die Zeitung «Le
Pays», beiden Bischofen die gleiche Art Liberalitiat zuschrieb und
keinen Unterschied in ihrer kirchlichen Haltung zu sehen vermoch-
te! Der Einzug des Friedensbischofs in Solothurn nach seiner Weihe
in Rom nahm uniibliche Formen an; von einem grossen Triumphzug
ist die Rede. Einem niichternen Beobachter wie von Segesser wollte
die Sache nicht so recht gefallen, der «schweifwedelnde Wiirdenkul-
tus» 13 und die tiberschwenglichen Huldigungen in einem Teil der ka-
tholischen Presse schienen ihm gar sehr mit der vorherigen skepti-
schen Haltung zu kontrastieren. Als scharfblickender Beobachter
seiner Zeit gab er auch zu bedenken, dass in der Kulturkampfzeit
sehr viel vom Ausseren der Kirche die Rede und dass die junge Ge-
neration der Geistlichen in einem engeren Geiste ausgebildet sei.
Mehr innere Religion als dussere Demonstration wiinschte sich der
Luzerner Politiker. Dieser Wunsch traf sich eigentlich mit der Le-
bensweisheit des neuen Bischofs, er war ja das gelebte Vorbild einer
ganzen Generation «milder und giitiger» Priester, die unter den
Spaltungen litt. Allein, der Moment erheischte andere Priorititen.
Zuerst mussten die Bistumsverhéltnisse wieder in Ordnung gebracht
werden, was nicht ganz gelang, da Bern immer noch abseits stehen-
blieb. Das Domkapitel wurde indes wieder hergestellt. Andererseits
bedurfte es der Prisenz des Bischofs in den Gebieten, wo seit 1873
kein Oberhirte mehr zu sehen war. Mit Hilfe seiner Hirtenbriefe
wandte er sich direkt an die Glaubigen. Und es ist vielleicht kein Zu-
fall, dass sich sein letzter Hirtenbrief mit dem Priestertum in der ka-
tholischen Kirche befasste. Es war auch keine Ubertreibung, dass er
vor der Ubernahme des schweren Amtes von einem Opfer sprach.
Sein Wahlspruch «fideliter ac patienter» driickt dieses Gefiihl tref-
fend aus.

12 Privatbesitz, 13.4. 1883, Abschrift in BiASo
13 BiASo, 5.6. 1885, Segesser an Fiala

17



Seine Gesundheit blieb immer labil, und die so plétzlich einset-
zende Hektik und Arbeitsfiille verbrauchte seine Krifte zunehmend
und hinderte ihn in seinen Amtsgeschiften. Nach knapp drei Jahren
Episkopat, am 24.Mai 1888, starb Friedrich Fiala in Solothurn. Er
hinterliess eine gesicherte und gefestigte Didzese.

Unter grosser Anteilnahme von Klerus und Volk wurde seine
sterbliche Hiille nach dem Requiem in der Kathedrale zum Kloster
Visitation gebracht und dort in der Kirche beigesetzt. Sein Tod war
fiir eine ganze Priestergeneration irgendwie symbolisch. Es beriihrt
merkwiirdig, dass unter den vielen Urteilen iiber Fiala gerade der
christkatholische Historiograph Paulin Gschwind dies erahnt. Fiala
kam ihm auf eine gewisse Art unwirklich vor, einerseits mit dem
«Fortschrittsgeisty und dem Aufbruchstreben der Zeit verbunden,
ein Patriot, und andererseits streng kirchlich-romisch ausgerichtet,
ein Anhinger des Papsttums. Gschwind glaubte nicht, dass dies mit
rechten Dingen zugehen konne, da musste der gute Fiala die Hinter-
list Roms nicht erkannt haben. Betrachten wir indessen den Lebens-
weg Fialas, so konnen wir das Erstaunen Gschwinds nicht teilen.
Friedrich Fiala verkorperte ein Ideal, das ein Entweder-Oder nicht
kannte. Er musste aber erleben, dass aus Idealen Ideologien wurden,
musste die Spaltungen durchstehen und durchleiden. Er konnte in-
des spiat noch die Genugtuung erfahren, dass seine Person dem Frie-
den dienen durfte. Eine zu Ende gehende Zeit verhalf einer neuen
zum Durchbruch.

Abkiirzungen:
ZBSo Zentralbibliothek Solothurn
BiASo Bischofliches Archiv der Dibzese Basel, Solothurn

18



	Friedrich Fiala (1817-1888) : Gelehrter und Bischof

