
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 61 (1988)

Artikel: Friedrich Fiala (1817-1888) : Gelehrter und Bischof

Autor: Jäggi, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRIEDRICH FIALA
(1817-1888)

GELEHRTERUND BISCHOF*

Von Peter Jäggi

* Vortrag, gehalten anlässlich der Jahresversammlung des Historischen Vereins des

Kantons Solothurn am 15.Mai 1988.



Einleitung

Es ist in der Schweiz gar nicht selten, dass Bischöfe sich auch als
Historiker einen Namen machen konnten und die Achtung der Zeitgenossen

zu erringen wussten. In der verhältnismässig noch kurzen
Reihe der Bischöfe des 1828 neu umschriebenen Bistums Basel
finden wir zwei Persönlichkeiten, deren Namen bei den Geschichtskun-
digen ihrer Zeit einen guten Klang besassen: Bischof Friedrich Fiala
und Bischof Jakobus Stammler. Es ehrt den Historischen Verein des
Kantons Solothurn, dass er sich heute seines langjährigen Präsidenten

Fiala erinnert und so seine Verbundenheit mit seiner eigenen
Vergangenheit beweist.

Die Zeitumstände haben es gefügt, dass Friedrich Fiala in der
weiteren Öffentlichkeit nicht so sehr als handelnde Person, sondern
als Symbolfigur für die Versöhnung nach dem Kulturkampf bekannt
wurde. Seinem Wirken als Bischof war nur eine kurze Spanne Zeit
vergönnt. Die enge Verbindung seiner Person mit den damaligen
Kämpfen und Streitpositionen liess auch ihn nicht unumstritten
sein. Nicht zuletzt ist dies der Grund, weshalb er als einziger Ober-
hirte des Bistums Basel eine ausführliche Biographie aus der Feder
von Ludwig Rochus Schmidlin erhalten hat. Dieser konnte die
Unterlagen, welche Fiala zu Beginn des Jahres 1885 seinem geistlichen
Sohn und nachmaligen Kanzler Josef Borer zur Verfügung gestellt
hatte, verwenden. Fiala war sich seiner schwierigen Lage wohl
bewusst und betonte, «dass einerseits übertriebene Lobhudelei und
andererseits alles, was zu missfälliger Deutung Anlass bieten könnte,
ausgeschlossen bleibt. Es heisst ja vor allem, wahr und auch mit
Rücksicht auf die Seiten rechts und links klug und vorsichtig sein».1
In der Tat, diese Charakterisierung umschreibt sein lebenslanges
Verhalten aufs Trefflichste. Ich bin eigentlich erst nach Fertigstellung

des Vortrages auf die Problematik der uns vorliegenden
offiziellen Biographie aufmerksam geworden. Allzu offensichtlich ist die
Zensur am Werk, und es stellen sich viele Fragen, auf die ich im
Moment keine Antwort weiss und die ich deshalb ausgeklammert habe.
Um einer Person historisch gerecht zu werden, musste als Rahmen
ausführlich auf die Zeitgeschichte eingegangen werden. In der gebotenen

Kürze des heutigen Vortrages wird dies nicht möglich sein. Ich
muss mich mit Andeutungen und Vereinfachungen begnügen.
Ausführlich wird uns die neue Kantonsgeschichte ja über diese wichtige
Epoche orientieren.

1 ZBSo S 667/1 (Autobiographische Notizen Fialas), p. 1



Den Überblick habe ich in drei Abschnitte unterschiedlicher Länge

gegliedert mit den Überschriften:

Priester und Lehrer,
Gelehrter,
Dompropst und Bischof.

Es soll aber betont werden, dass es nur je eine besondere Sichtweise
des Ganzen ist. Erst das Gesamte kann den Menschen Fiala

zeigen.

Der Priester und Lehrer

Geboren wurde Friedrich Fiala am 21. Juli 1817 im Bielersee-Städt-
chen Nidau. Das Geschlecht der Fiala war ursprünglich in Böhmen
beheimatet, der Vater Franz Fiala wurde aber in Deutschland erzogen.

In der Mediationszeit kam er in die Schweiz, zuerst nach Aarau,
dann liess er sich einige Jahre in Solothurn nieder, wo er in einer
Apotheke arbeitete. In Bern studierte er anschliessend Medizin, um
sich niederlassen und als Arzt und Apotheker praktizieren zu können.

Das Bürgerrecht erwarb er 1817 in Elay (Berner Jura). Zwei
Jahre zuvor hatte er sich mit Katharina Hirt aus Solothurn vermählt.
Die Familie bheb bis 1824 in Nidau, zog dann nach Büren an der
Aare, wo Vater Fiala aber schon 1825 starb. Dieser Schicksalsschlag
traf die Familie schwer, und man kann nur erahnen, welch geistig
regsame und kraftvolle Persönlichkeit dahinging. Die Mutter wurde
so zum Mittelpunkt der Familie, und der kleine Friedrich schloss
sich, wie er sagt, «noch inniger an sie an».2 Er schildert sie so, wie er
dereinst von seinen Zeitgenossen charakterisiert wird: «mit ihrem
milden, frommen Wesen, mit ihrer stillen Geduld in mannigfachen
Sorgen und Leiden, mit ihrer freundlichen Weise»3 nahm er sie sich
zum Vorbild. Zudem war er schon als Kind kränklich, was bei der
Formung seines Charakters nicht ausser acht gelassen werden darf.

In Nidau erhielt er in der «Lehrgottenschule» den ersten Unterricht,

in Büren besuchte er die erste Klasse der Primarschule.
Daraufhin zog die Familie nach Solothurn. Der Schulbesuch daselbst
war für den Knaben zeitlebens mit den besten Erinnerungen verbunden.

Seine geistlichen Lehrer in der Primarschule und im Kollegium
vermochten seine geistigen Interessen in vielfältiger Weise zu wek-

1 ibidem, p. 3
3 ibidem, p. 3



ken. Aber nicht nur positive Wissensvermittlung wollten die Lehrer
weitergeben, sondern ihr Beispiel «moralischen Ernstes» leitete die
Schüler zu «ächter Frömmigkeit»4 an.

Besonders stolz zeigt sich Fiala über seine herausragenden
Schulleistungen. Er wurde im Kollegium Klassenbester und errang mehrmals

Auszeichnungen. Die von Fiala als Idylle empfundene Schulzeit

erfuhr infolge der Umwandlung des Kollegiums in die höhere
Lehranstalt eine scharfe Zäsur, und es machte sich nach Fialas Worten

«der liberale Geist der Dreissigerjahre in der Anstalt geltend».5
Es war für ihn eine Zeit der Prüfungen, starb doch sein Onkel und
Mentor Ratsherr Urs Josef Lüthy (einer der Väter der Schulreform!)
und kurz darauf seine Mutter (1838). Obwohl nun von Seiten der
Schule eine Förderung von geisthchen Berufen kaum mehr zu erwarten

war, begann Fiala 1837 mit dem Theologiestudium, zuerst in
Solothurn, von 1838 an in Freiburg im Breisgau. Zu seiner Berufswahl
schrieb er in sein Tagebuch: «Eine unbezwingbare Scheu vor
öffentlichem Auftreten hielt mich von dem geisthchen Stande ab; doch der
Segen, der ein rechtschaffener Geistlicher für das Volk werden kann,
zog mich freudig zu ihm hin.»6 Besonders der Ruf Johann Baptist
Hirschers, eines weitherzigen und fruchtlosem Streite abholden
Pastoral- und Moraltheologen, zog ihn an. Hirschers psychologische
Tiefe, seine Milde und tiefsinnige Auffassung der Kirche zum Leben
in Gott übte den nachhaltigsten Einfluss auf seine theologische
Richtung aus. Zu ihm trat Fiala auch in persönlichen Kontakt.

Diese Formung der Persönlichkeit erfuhr eine endgültige Festigung

während des Aufenthaltes an der Universität Tübingen, wo er
von Herbst 1839 bis Frühling 1841 weilte. Auch hier fand er einen
Lehrer und Förderer, der es verstand, den jungen Menschen zu führen:

Josef Hefele, berühmter Konzilienforscher und nachmaliger
Bischof von Rottenburg. Er weckte in Fiala die Liebe zur Kirchengeschichte

und leitete ihn privat zur historischen Forschung an. Eine
Lehrtätigkeit in diesem Fachbereich erschien Fiala als höchster
Wunsch des Lebens. Auf Anregung Hefeies gewöhnte er sich das
Niederschreiben von Notizen und Exzerpten an.

Trotz eifrigem Studium kam Geselligkeit nicht ganz zu kurz.
Schon während der Gymnasialzeit betätigte er sich in verschiedenen
Gruppierungen, er trat in den «Zofinger Verein» ein, der mit seiner
Devise «Vaterland, Freundschaft, Wissenschaft» den Jüngling zu

4 ibidem, p. 3
5 ibidem p. 4
6 L. R. Schmidhn, Dr. Friedrich Xaver Odo Fiala, Bischof von Basel, Solothurn

1890, p. 25/26



begeistern wusste. In Freiburg wie in Tübingen führte Fiala diese

gute Tradition fort, was ihm eine Reihe lebenslanger Freundschaften
verschaffte. Darben musste Fiala nicht, da er ein Stipendium

beziehen konnte und noch von einem Onkel in Solothurn unterstützt
wurde. Bescheiden war sein Lebensstil aber jederzeit.

Nach kurzer Vorbereitung erteilte Bischof Salzmann Friedrich
Fiala am 23. Mai 1841 in Solothurn die Priesterweihe. Primiz feierte
er in Neuendorf. Im Sommer 1841 half er in Biberist als Vikar in der
Seelsorge aus.

Die erste Stelle trat Fiala im Herbst 1841 im Städtchen Laufen als
Sekundarlehrer an. Die Arbeit in der Schule war sehr anspruchsvoll,
musste er doch Deutsch, Französisch, Religion, Geschichte,
Naturgeschichte, Gesang und auch Landwirtschaftskunde erteilen. Dazu
kamen Zusatzstunden in Latein und Griechisch und Violinspiel. Am
Wochenende half er zuerst eine Zeitlang in der Pfarrei Nenzlingen,
dann in Laufen und Umgebung aus. Seine Gesundheit litt jedoch
unter der ständigen Anstrengung, und so kam die Wahl zum Pfarrer
von Herbetswil nicht ungelegen. Es reute ihn zwar, Laufen und die
Schule verlassen zu müssen, aber eine Pfarrstelle sagte ihm mehr zu.
So kam er einige Tage nach Neujahr 1844 ins Thaler Dorf und
entfaltete eine eifrige und hingebungsvolle Seelsorge. Schwierigkeiten
blieben ihm keineswegs erspart. Es war indes ein Zeichen der
Anerkennung und Wertschätzung, als ihm 1855 das Ehrenbürgerrecht der
Gemeinde geschenkt wurde. Grösste Befriedigung brachten dem
Pfarrer die Früchte seiner Privatschule. Obwohl viele Mühen vergebens

waren, erfüllte es ihn mit Freude, dass er der Kirche eine ganze
Reihe Welt- und Ordenspriester heranbilden konnte. Solche
Pfarrschulen sah er als beste Pflanzstätten des Klerus an. Mit ganzer
Kraft setzte er sich für die Schulbelange ein, gab den Lehrern
Nachhilfe-Unterricht und gründete eine Jugendbibliothek.

Sein Wirken beschränkte sich jedoch nicht nur auf sein Pfarrdorf.
Schon 1844 wurde er Schulinspektor und Mitglied der Bezirksschulkommission

von Balsthal-Thal, später deren Präsident. Der Einsatz
der Geistlichkeit «für die religiös-moralische und intellektuelle
Hebung des Volkes»7 bheb ihm ein Herzensanliegen.

Das Wirken und Können des Herbetswiler Pfarrers geschah nicht
im Verborgenen. Die 1856 an die Macht gelangte neue Regierung
hatte keine Berührungsängste mit Geistlichen. Hatte die Schulbildung

für die Liberalen auch stark aufklärerische Funktion gegen
Aristokratie und Klerusherrschaft, so mussten doch die Schüler
bestens auf den wirtschaftlichen Lebenskampf vorbereitet werden. So

7 ZBSO S 667/ l,p. 11



wurde Friedrich Fiala 1857 zum Seminardirektor gewählt. Er war in
dieser Eigenschaft einem Manne unterstellt, der dem Kanton während

dreier Jahrzehnte den Stempel aufdrückte und dessen Wirken
für sein eigenes Leben schicksalhaft werden sollte: Wilhelm Vigier.
Die Berufung nach Solothurn war gleichsam eine Rehabilitierung,
wie die Schweizerische Kirchenzeitung anlässlich seiner Wahl in die
kantonale Prüfungskommission für Geistliche schrieb: «Zweifelsohne

hatte die neue Regierung durch die Wahl eines der würdigsten
und talentvollsten Geistlichen unseres Kantons, welcher unter der
abgetretenen Regierung auf die schmählichste Weise zurückgesetzt
wurde, den Beweis leisten wollen, dass sie Berufstreue und Talent im
Geistlichen zu schätzen weiss».8

Während eines Monats ging Fiala auf die «Lehre» in verschiedene
schweizerische Lehrerseminare und nahm im Oktober 1857 seine
Arbeit auf. Ein unglaubliches Pensum wurde ihm als Direktor und
Lehrer abverlangt, dazu gesellte sich noch die geistliche Leitung der
Zöglinge. Die zunehmenden Spannungen im Kanton auf kirchenpolitischem

Gebiet kamen 1870 zum Vorschein, als an einer Versammlung

des Lehrervereins eine vergebliche Attacke gegen den Geistlichen

und Seminardirektor vorgetragen wurde.
Religion und Vaterlandshebe bildeten die Säulen seiner

Erziehungsphilosophie. Seine Fähigkeiten wurden von zahlreichen
Kommissionen für Schul- und Bildungsfragen innerhalb und ausserhalb
des Kantons in Anspruch genommen. Nach 14 Jahren Tätigkeit als
Verantwortlicher für die Lehrerausbildung des Kantons legte er sein
Amt im August 1871 nieder. Es war nicht nur die Wahl zum
Dompropst, die die Demission nach sich zog, sondern auch die im
Vergleich zu 1857 veränderte Lage. Nach ihm wurde erstmals ein Laie
Seminardirektor, das Zeitalter der laizistischen Schule begann. Neben

seinem Amt als Direktor des Seminars vermochte Fiala seinen
Lebenstraum zu verwirklichen. Im Jahre 1860 erfolgte seine Ernennung

zum Professor der Dogmatik und Apologetik an der Theologischen

Lehranstalt und ein Jahr später diejenige zum Professor der
Kirchengeschichte und des Kirchenrechts. Hier konnte er die Ergebnisse

seiner Forschungen und Studien einbringen. Fünfundzwanzig
Jahre lang wirkte der Vielbeschäftigte an der Höheren Lehranstalt.
In dieser Zeit konnte er auch in der Seelsorge segensreich wirken, sei
es als Prediger, Beichtvater, als Präses der Marianischen
Männerkongregation oder als geistlicher Vater im Kloster der Visitation, wo
er auch seine letzte Ruhestätte finden sollte. Nicht vergessen wollen

8 Schweizerische Kirchenzeitung 1856, p. 337

10



wir auch seinen Einsatz für soziale Probleme bei der Frage um das
Armenwesen.

Er blieb nie ein Eigenbrödler, nur sich selbst genügsam. Auf die
Mitgliedschaft in historischen Vereinigungen werden wir noch
zurückkommen. Es sei hier aber erwähnt, dass er aktives Mitghed der
Vorlesergesellschaft (der späteren Töpfergesellschaft) war, der
Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft angehörte, zu den
Förderern und Führern des kantonalen Kunstvereins zählte und
eine Stütze der Lukasbruderschaft war. Dieses gesellschaftliche
Engagement, das seinem tiefsten Bedürfnis entsprang, entsprach auch
noch einer klugen Erwägung, wie er selbst schrieb: «Ich liess mich
überhaupt in die verschiedenen Bereiche des öffentlichen Lebens
ein, weil ich glaubte, dadurch zur Anerkennung der katholischen
Kirche und ihrer allseitigen Bestrebungen zum Wohle des christlichen

Volkes das Meinige beitragen zu sollen.»9 Postulate der
katholischen Aufklärung sind hier deutlich zum Ausdruck gebracht. In die
Tagespolitik mischte er sich nicht ein.

Wir können nur ahnen, welch vielfältige Beziehungen Fiala pflog,
wie gross sein Bekanntheitsgrad wurde. Seine integre, jeder
Parteibildung fernstehende Persönlichkeit erwarb die Achtung aller. Diese
Ausgangslage wollen wir mitbedenken, wenn wir den Kirchenmann
Fiala betrachten werden.

Mit dieser Bezeichnung soll jedoch nicht der Anschein erweckt
werden, als ob mit der Wahl ins Domkapitel ein anderer Friedrich
Fiala auf historischer Bühne agieren würde. Gegenüber der
Führungskraft der katholischen Kirche, der eine harte Auseinandersetzung

harrte und deren Vorboten sich bereits äussersten, ist die
Betrachtungsweise eine andere. Seine Tätigkeit geschieht vermehrt in
der Öffentlichkeit, setzt sich der Parteienkritik aus. Doch bevor wir
diesen Lebensabschnitt angehen, soll unsere Aufmerksamkeit dem
Historiker Fiala gelten.

Der Gelehrte

Eine frühe Begeisterung für vaterländische Geschichte verdankte
Fiala seinem Onkel, dem Ratsherren Urs Josef Lüthy, einem rastlosen

Urkundenforscher, der sich mit der Herausgabe des «Solothurnischen

Wochenblattes» und des «Solothurner Stadtrechts» grosse
Verdienste erworben hatte. Ihm ist es wahrscheinlich zu verdanken,

ZBSoS667/l,p.l5/16

11



dass bei Friedrich die Liebe zur Geschichte die Neigung zur Naturkunde

zu überflügeln vermochte. Die im Kreise Gleichgesinnter im
«Zofinger Verein» vorgetragenen Arbeiten sind erste Früchte
wissenschaftlichen Strebens. Die notwendige methodische Formung
erfolgte in Tübingen unter der Leitung von Professor Hefele. Besonders

produktiv zeigte Fiala sich im Verfassen von Biographien. Die
Schultätigkeit in Laufen förderte den Fortgang der Forschungen
nicht. Erst als Pfarrer von Herbetswil konnte er sich im näheren
Kontakt mit andern Geschichtsfreunden seiner Lieblingsbeschäftigung

widmen. Das Eindringen in die Vergangenheit bedeutete ihm
nicht einfach Zeitvertreib, entstand nicht aus blosser Neugierde. Es
sollte das Urteils- und Erkenntnisvermögen für die Gegenwart
schärfen, gleichsam als Anker des Lebensschiffleins auf hoher See

dienen. Es wird berichtet, dass er spät abends von Solothurn über
den Jura nach Herbetswil zurückkehrte, vollbeladen mit Urkunden,
die er dann fleissig entzifferte. Er wurde Mitherausgeber des kurzlebigen

«Solothurner Wochenblatts für Freunde der Literatur und
vaterländischen Geschichte» und begann mit einem «Chronologicum»
zur Erschliessung der ungeordneten Urkunden-Pubhkationen des
«Solothurnischen Wochenblattes». Als grösseres Werk entstand die
Arbeit über «Doktor Felix Hemmerlin als Propst von Solothurn».
Für die Schweizerische Geschichtsforschende Gesellschaft betätigte
er sich bei der Herausgabe eines Registers der mittelalterlichen
Urkunden der Schweiz, und unter seiner Leitung entstand auch die
Herausgabe der Reformationschronik Salats für den Schweizerischen

Piusverein.
Die Zeit war nun auch in Solothurn reif, die Geschichtsfreunde

organisatorisch zu sammeln und den bisher losen Vereinigungen
eine feste Form zu geben. Im Dezember 1850 fanden sich sieben
Männer zusammen, um eine neue historische Zeitschrift, den
«Urkundio», zu gründen. Nach Aussagen von Friedrich Fiala sei gar die
Gründung eines «Geschichtsforschenden Vereins des Kantons
Solothurn» beschlossen worden. Weiteres ist nicht bekannt, nur die
historische Schriftenreihe erschien. Die Gründungsgeschichte des
Historischen Vereins kennen Sie ja alle; so ist Ihnen bekannt, dass Fiala

1853 zu den Initianten der offiziellen Gründungsversammlung des

Historischen Vereins gehörte; bei der Herausgabe des «Urkundio»
zeichnete er als Hauptredaktor. Schon 1851 war er der Allgemeinen
Schweizerischen Geschichtsforschenden Gesellschaft beigetreten,
1860 wurde er Mitglied des leitenden Ausschusses und Vizepräsident,

lange Jahre oblag ihm die Redaktion des «Anzeigers für
Schweizerische Geschichte». Diese Tätigkeiten brachten ihn in Kontakt

mit zahlreichen Gelehrten aus der Schweiz und aus Deutsch-

12



land. Nicht die Arbeit zählte, sie war ihm eine Befriedigung, und er
nannte die in den historischen Gesellschaften zugebrachten Stunden
«die schönsten und genussreichsten meines Lebens».10 Nach der
Übersiedelung nach Solothurn befand sich Fiala auch unter den
Männern, die Geschichtsforschung nicht als rein privates Vergnügen
und Selbstzweck betreiben wollten. Der pohtische Umbruch von
1856 in Solothurn postulierte eine demokratische Gesellschaft, und
am geistigen Fortschritt sollten weite Kreise teilhaben können. So
entstand ein Vorlesungsprogramm, zu dem auch Fiala seinen Teil
beisteuerte. Seit 1859 führte er den Historischen Verein als Präsident
und legte dieses Amt erst 1887 nieder, de facto schied er aber schon
1885 aus der Leitung aus. Am 30. Dezember 1887 ernannte ihn der
Historische Verein zum Ehrenpräsidenten. Als Nachruf steht im
Protokoll vom 25. Mai 1888 «am segensreichsten aber war seine
Tätigkeit in unserem Historischen Verein, dem er als Präsident
vorstand. Die Hochachtung und Verehrung für diesen Mann, der
durchdrungen war von dem Geiste der Verträglichkeit und Toleranz,
von Liebe zum Vaterland und zur Forschung, wird in unserem Verein

immerdar fortdauern».11 Die weitgefasste wissenschafthche und
organisatorische Tätigkeit fand zahlreiche Ehrungen. Der Historische

Verein des Kantons Solothurn dankte ihm mit der Wahl zum
Ehrenpräsidenten, der Fünförtige Historische Verein verheh ihm
das Ehrenbürgerrecht. Der Historische Verein des Kantons Bern
und die Historisch-Antiquarische Gesellschaft Basels sowie die
Société d'histoire de la Suisse romande haben ihm die Ehrenmitglied-
schaft zuerkannt. Als besonders ehrenvoll darf die Verleihung des
Ehrendoktorates der Universität Zürich im Jahre 1884 gelten. Für
einen katholischen Geisthchen in dieser von konfessionellen
Auseinandersetzungen geprägten Zeit war dies eine beispiellose Ehrung.

Versucht man die historische Hinterlassenschaft Fialas zu
überblicken, kommt man um die Feststellung nicht herum, dass ein riesiger

Torso zurückbheb. Die mittelalterlichen Themen überwiegen bei
weitem. Am meisten Eifer verwandte er auf die Sammlung von Mar-
tyrologien und Kaiendarien der Schweiz. Sie sollten das Rückgrat
für eine schweizerische Kirchengeschichte ergeben. Allein, diese
Geschichte wurde nie geschrieben. Fiala schob die ordnende und
urteilende Arbeit stets hinaus. Im Manuskript hegt nur die Einleitung
und die Periode der Christianisierung vor. Er wollte stets zu noch
grösserer Erkenntnis und noch umfassenderem Wissen kommen.
Besonders intensiv befasste er sich mit Solothurnischer Geschichte; so

10 ibidem, p. 15
11 ZBSo Archiv des historischen Vereins, Protokollbuch I, p. 69

13



forschte er etwa über die ehrwürdigen Stifte St. Ursen in Solothurn
und St. Leodegar in Schönenwerd, die Kirchensätze des Kantons,
über verschiedene Adels- und Ministerialgeschlechter des Kantons
oder die Solothurnische Schulgeschichte. Umfangmässig den grössten

Platz nehmen aber die Biographien ein, die eine ungeheure
Fleissleistung darstellen. Ganz im Sinne der Zeit versuchte er die
Geschichtsforschung zur religiös-sittlichen Erhebung des Volkes zu
popularisieren, indem er zahllose Artikel in Volkskalendern und
Zeitschriften publizierte. Dem gleichen Ziel dienten seine zahlreichen

Vorträge.
Fiala zählt nicht zu den originellen und scharfsinnigen Historikern;

dafür fehlte ihm die entsprechende Schulung. Aber er war
zeitlebens ein unermüdlicher Sammler und Enzyklopädist, dessen Einsatz

für die Geschichtsforschung im Kanton Solothurn die heutige
Ehrung rechtfertigt.

Wenden wir uns jetzt dem vom menschlichen Standpunkt aus
wichtigsten Abschnitt des Lebens von Friedrich Fiala zu, den ich mit
dem Titel «Dompropst und Bischof» überschrieben habe.

Der Dompropst und Bischof

Schon früh lernte man in kirchlichen Kreisen die Fähigkeiten Fialas
schätzen. Als Pfarrer von Herbetswil konnte er dem Dekanat Buchsgau

dank seinen historischen Kenntnissen im Streit um die
Zehntberechtigung von Fulenbach beistehen und den Prozess gegen die
Gemeinde siegreich gestalten helfen. Als durch die Ereignisse des
Sonderbundskrieges die Schweizerische Kirchenzeitung in Luzern, die
sich als Stimme der Katholiken und besonders der Geistlichen
verstand, eingegangen war, beteiligte auch er sich an deren Weiterführung

von Solothurn aus. Er übernahm einen Teil der Redaktionsarbeit.

Nach dem bereits Gesagten erstaunt es nicht, dass die pohtisch
massgebenden Kreise Fiala wohlgesinnt waren. Im Jahre 1862
erfolgte seine Wahl zum Domherrn des Standes Solothurn, und gleich
darauf stand die Bischofswahl an. Da wegen der unbesetzten
Propstwürde nur zwei solothurnische Domherren stimmberechtigt
waren, trat Fiala als Letztgewählter in den Ausstand. Er war als
Kandidat im Gespräch und hätte sicher bei der Diözesankonferenz
keinen Widerstand gefunden. Beim Studium der Protokolle des

Domkapitels kommt man nicht um den Eindruck herum, dass Fiala
der Mehrheit der Domherren aus taktischen Gründen nicht genehm
war. Seine Kandidatur wurde nämlich allzu offensichtlich von libe-

14



raler Seite favorisiert. Dies schlug zu seinem Nachteil aus. Vergessen
wir nicht, dass im Klerus des Bistums Basel ganz unterschiedliche
Strömungen vorhanden waren. Eine Mehrheit zählte zum ultramontanen

Flügel und stellte sich schroff gegen den liberalen Staat und
dessen Führung. Wer nicht strikte auf diese Linie einschwenkte, galt
als liberal (was das auch immer heissen mochte). Dies alles wird
verständlich, wenn wir bedenken, dass die sehr verschiedenen Verhältnisse

die Einstellung und den Positionsbezug, das Erleben des
einzelnen prägten. Nehmen wir nur zum Beispiel die Spannungen
zwischen Siegern und Verlierern des Sonderbundskrieges etwa in
Solothurn oder Luzern; im Aargau war dazu der Kirchenkampf schon
heftig entbrannt.

Fiala stand dem neugewählten jurassischen Bischof Eugène La-
chat loyal zur Seite. Als er im Jahre 1871 ins Amt des Dompropstes
gewählt und installiert wurde, legte er das Amt des Seminardirektors
nieder. Es war schon inmitten des Kulturkampfes, und Fiala musste
sich den Auseinandersetzungen stellen. Aus seiner Feder stammen
zahlreiche Eingaben und Protestschreiben, die sich von Polemik
freihielten, in der Sache aber sehr deutlich waren.

Nach der Vertreibung von Bischof Lachat 1873 wurde ihm das
Amt eines Generalvikars für den Kanton Solothurn übertragen.
Hart traf ihn die Aufhebung der solothurnischen Stifte. Er selbst
war nach mehr als tausend Jahren der letzte Propst des St.-Ursus-
Stiftes, und er kämpfte vergebhch für seine Erhaltung. Wichtigstes
Ereignis war aber die erfolgreiche Durchsetzung des Rechtes auf die
Kathedrale. Da es sich um ein eminent solothurnisches und
schweizerisches Ereignis handelt, ist eine ausführliche Behandlung
angemessen.

Im Juh 1876 wählte die Christkatholische Nationalsynode Eduard
Herzog zum ersten Nationalbischof der Schweiz. Es war naheliegend,

für die Weihe eine bedeutende Kirche in Aussicht zu nehmen.
Nach dem Verständnis der liberalen Katholiken war die Kathedrale
des Bistums Basel verwaist. So stellte Regierungsrat Augustin Keller
namens der Synode das Gesuch an die Stadt Solothurn, die Kirche
für die Bischofsweihe zur Verfügung zu stellen. Das hätte den Verlust

der Kirche für die römisch-kathohsche Gemeinde und das
Bistum bedeutet, da ein Simultaneum mit den Christkatholiken nicht in
Frage kam. Die Aussichten dieses Begehrens standen gut, da eine

grosse Mehrheit in der Stadt seinerzeit für die Aufhebung des Stiftes
gestimmt hatte. Die Geistlichkeit der Stadt, an der Spitze Propst
Friedrich Fiala, erhob Einspruch, und mittels grosser Mobilisation
gelang es, die Behörde vorerst zur Ablehnung zu bewegen. Diesem
Versuch von aussen her folgte das Begehren der freisinnigen Katho-

15



liken in der Stadt, einen christkatholischen Pfarrer wählen zu können,

und zwar Eduard Herzog. An der entscheidenden
Pfarrgemeindeversammlung am 10. September 1876 ergriff Fiala am Schlüsse
einer lebhaften Diskussion das Wort. In seiner Rede betonte er seine
stets versöhnliche und friedfertige Haltung. Er vermied jeden
Angriff auf die Altkatholiken, arbeitete aber die Grundsätze der
römisch-katholischen Kirche deutlich heraus. Er plädierte für eine
friedliche Trennung beider Konfessionen, die Freiheit des Glaubens
für alle. Die Meinungsäusserung des Dompropstes verfehlte ihre
Wirkung nicht. Die Wahl eines christkatholischen Pfarrers fand keine

Mehrheit. Die Schwierigkeiten kamen indessen noch zu keinem
Ende, standen doch noch die Prozesse um das Stiftsvermögen an.
Als Präsident der katholischen Kirchgemeinde wurde seine Kraft so
jahrelang durch organisatorische Belange in der Stadtpfarrei in
Anspruch genommen.

Sehr verdienstvoll ist auch sein Bemühen um die Erhaltung des

Kirchenschatzes, der vor Verkauf und Zerstreuung gerettet wurde
und so in Solothurn verblieb. Fialas Verdienste um die Stadt erfuhren

mit der Verleihung des Ehrenbürgerrechtes eine gerechte Würdigung.

Nach der Beendigung aller Streitigkeiten 1884 sollte ihm aber
die Musse nicht vergönnt sein, sich ganz seinen Forschungen widmen

zu dürfen.
Die angespannte und festgefahrene Situation in der Diözese seit

1873 rief früher oder später nach einer Lösung. Beide Seiten konnten
ihre Position nicht auf unabsehbare Zeit aufrechterhalten. Es war
jedoch ein Ausweg zu suchen, der allen Beteiligten zur Wahrung ihrer
Ehre verhelfen sollte. Leicht war das Unterfangen nach Jahren
leidenschaftlicher ideologischer Aufputschung nicht. Bischof Lachat
wurde als confessor fidei gepriesen und den Gläubigen gleichsam
zur Verehrung dargestellt. Eine Entfernung von Eugène Lachat aus
der Diözese wäre als Niederlage der Katholiken aufgefasst worden.
Als ihm aber die bischöfliche Verwaltung im Tessin, verbunden mit
der Erhebung zum Erzbischof, übertragen wurde, war der Weg für
eine Neubesetzung des Basler Bischofsstuhles frei. Da kein Domkapitel

mehr bestand, einigte sich der Heihge Stuhl mit den schweizerischen

Verhandlungspartnern auf ein diesmaliges Ernennungsrecht
durch den Papst; die genehme Person wurde aber von schweizerischer

Seite bezeichnet. Schon früh war es für massgebhche Kreise
klar, dass nur Dompropst Fiala in Frage käme. Phihpp Anton von
Segesser umschreibt das «Anforderungsprofil» in einem Brief an
Nationalrat Keel in St. Gallen so: «Diese Kantone [sc. Luzern und
Zug], welche, obschon sie die Mehrheit der römisch-kathohschen
Bevölkerung des Bistums enthalten, in Diözesanangelegenheiten in

16



Minderheit sind, werden sich nicht jeden behebigen Bischof gefallen
lassen, der allfällig der protestantischen Mehrheit der Diözesankan-
tone oder der jesuitischen Kamarilla gefiele [..]. Glücklicherweise
steht für die Diözese Basel eine Persönlichkeit zu Gebote, welche
(mit Ausnahme einer kleinen aber intriguanten Partei) bei allen
Gutgesinnten im Klerus und Laien Beifall finden und selbst in
protestantischen Kreisen hohe Achtung gemessen wird (Herr Dompropst
Fiala).»12 Die Aufnahme des neuen Bischofs in der Diözese war sehr

gut, auch bei den Jurassiern, die die stets loyale Haltung Fialas
gegenüber Lachat zu würdigen wussten. Es ist interessant zu sehen,
dass das Sprachrohr der jurassischen Katholiken, die Zeitung «Le
Pays», beiden Bischöfen die gleiche Art Liberalität zuschrieb und
keinen Unterschied in ihrer kirchlichen Haltung zu sehen vermochte!

Der Einzug des Friedensbischofs in Solothurn nach seiner Weihe
in Rom nahm unübhche Formen an; von einem grossen Triumphzug
ist die Rede. Einem nüchternen Beobachter wie von Segesser wollte
die Sache nicht so recht gefallen, der «schweifwedelnde Würdenkultus»

13 und die überschwenglichen Huldigungen in einem Teil der
katholischen Presse schienen ihm gar sehr mit der vorherigen skeptischen

Haltung zu kontrastieren. Als scharfblickender Beobachter
seiner Zeit gab er auch zu bedenken, dass in der Kulturkampfzeit
sehr viel vom Äusseren der Kirche die Rede und dass die junge
Generation der Geistlichen in einem engeren Geiste ausgebildet sei.

Mehr innere Religion als äussere Demonstration wünschte sich der
Luzerner Pohtiker. Dieser Wunsch traf sich eigenthch mit der
Lebensweisheit des neuen Bischofs, er war ja das gelebte Vorbild einer
ganzen Generation «milder und gütiger» Priester, die unter den
Spaltungen litt. Allein, der Moment erheischte andere Prioritäten.
Zuerst mussten die Bistumsverhältnisse wieder in Ordnung gebracht
werden, was nicht ganz gelang, da Bern immer noch abseits stehenblieb.

Das Domkapitel wurde indes wieder hergestellt. Andererseits
bedurfte es der Präsenz des Bischofs in den Gebieten, wo seit 1873
kein Oberhirte mehr zu sehen war. Mit Hilfe seiner Hirtenbriefe
wandte er sich direkt an die Gläubigen. Und es ist vielleicht kein
Zufall, dass sich sein letzter Hirtenbrief mit dem Priestertum in der
katholischen Kirche befasste. Es war auch keine Übertreibung, dass er
vor der Übernahme des schweren Amtes von einem Opfer sprach.
Sein Wahlspruch «fideliter ac patienter» drückt dieses Gefühl
treffend aus.

12 Privatbesitz, 13.4. 1883, Abschrift in BiASo
13 BiASo, 5.6. 1885, Segesser an Fiala

17



Seine Gesundheit blieb immer labil, und die so plötzlich einsetzende

Hektik und Arbeitsfülle verbrauchte seine Kräfte zunehmend
und hinderte ihn in seinen Amtsgeschäften. Nach knapp drei Jahren
Episkopat, am 24. Mai 1888, starb Friedrich Fiala in Solothurn. Er
hinterliess eine gesicherte und gefestigte Diözese.

Unter grosser Anteilnahme von Klerus und Volk wurde seine
sterbliche Hülle nach dem Requiem in der Kathedrale zum Kloster
Visitation gebracht und dort in der Kirche beigesetzt. Sein Tod war
für eine ganze Priestergeneration irgendwie symbolisch. Es berührt
merkwürdig, dass unter den vielen Urteilen über Fiala gerade der
christkatholische Historiograph Pauhn Gschwind dies erahnt. Fiala
kam ihm auf eine gewisse Art unwirkhch vor, einerseits mit dem
«Fortschrittsgeist» und dem Aufbruchstreben der Zeit verbunden,
ein Patriot, und andererseits streng kirchlich-römisch ausgerichtet,
ein Anhänger des Papsttums. Gschwind glaubte nicht, dass dies mit
rechten Dingen zugehen könne, da musste der gute Fiala die Hinterlist

Roms nicht erkannt haben. Betrachten wir indessen den Lebensweg

Fialas, so können wir das Erstaunen Gschwinds nicht teilen.
Friedrich Fiala verkörperte ein Ideal, das ein Entweder-Oder nicht
kannte. Er musste aber erleben, dass aus Idealen Ideologien wurden,
musste die Spaltungen durchstehen und durchleiden. Er konnte
indes spät noch die Genugtuung erfahren, dass seine Person dem Frieden

dienen durfte. Eine zu Ende gehende Zeit verhalf einer neuen
zum Durchbruch.

Abkürzungen:

ZBSo Zentralbibliothek Solothurn
BiASo Bischöfliches Archiv der Diözese Basel, Solothurn

18


	Friedrich Fiala (1817-1888) : Gelehrter und Bischof

