
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 56 (1983)

Artikel: Warum Solothurn nicht reformiert wurde

Autor: Angst, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-324848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-324848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WARUM SOLOTHURN NICHT
REFORMIERT WURDE

Von Markus Angst

1. EINLEITUNG

Über den Ablauf der Reformationswirren in Solothurn und die
Verwicklung Solothurns in die eidgenössischen Glaubensauseinandersetzungen

liegen von Schmidlin und Häfliger umfassende Darstellungen

vor. Es war daher nicht Ziel dieser Arbeit, der Chronologie
den Vorrang zu geben. Was mich interessierte, war die Frage, weshalb

sich die Reformation in Solothurn nicht durchsetzte. Diese Frage

zu beantworten zu versuchen war um so reizvoller, als die Darstellungen

darüber explizit herzlich wenig Auskunft geben oder sich
zum Teil mit monokausalen Erklärungen begnügen.

Um den Einstieg in die Problematik etwas zu erleichtern, gebe ich
vor dem eigentlichen Hauptkapitel eine kurze Übersicht über

- die Stellung Solothurns in den eidgenössischen Glaubenswirren
von der Badener Disputation (1526) bis zum Zweiten Kappelerkrieg
(1531)
- sowie über die wesentlichsten Ereignisse in Glaubensfragen in
Solothurn während der Jahre 1522 bis 1533.
Damit sollen gewisse Grundkenntnisse vermittelt werden.

Zur Situation im Quellenbereich ist zu sagen, dass diese zum Teil
recht spärlich fliessen. Zwar beinhalten die Solothurner Ratsmanuale

eine Fülle von Material, doch leider sind sie nicht gedruckt
und im Original für einen Nichtfachmann nur schwer zu lesen. Dank
der Hilfe eines Angestellten im Staatsarchiv Solothurn konnte ich
dennoch einige Schlüsselstellen verwerten.

Als weitere Quellen benutzte ich die Eidgenössischen Abschiede,
Stricklers Reformationsakten sowie Zwingiis Werke.



2. DIE STELLUNG SOLOTHURNS IN DEN
EIDGENÖSSISCHEN GLAUBENSWIRREN VON
DER BADENER DISPUTATION (1526) BIS ZUM

ZWEITEN KAPPELERKRIEG (1531)

Solothurns Situation auf der eidgenössischen Ebene war insbesondere
während der Glaubenswirren eine recht schwierige. Verbündet

mit dem 1528 reformiert gewordenen Bern1 (das in den solothurnischen

Gebieten Kriegstetten und Bucheggberg die Hohe Gerichtsbarkeit

innehatte und zudem in Bucheggberg zusätzlich Kollaturrechte

besass), Sitz der französischen Ambassadoren, im Rechtsstreit

mit dem ebenfalls reformiert gewordenen Basel wegen einer
nichtreligiösen Angelegenheit («Galgenkrieg»2) und konfessionell
eher auf Seiten der Fünf Orte, waren Konflikte praktisch
vorprogrammiert, obwohl sich die Solothurner Regierung immer um eine

ausgewogene Haltung bemühte und keine Partei zu bevorzugen bzw.
zu verärgern versuchte.

An der Badener Disputation von 1526, an die man zuerst gar nicht
gehen wollte («... unser achtung nach mer Schadens dann nutzes,
wie vor angezöigt, uss solicher disputation zuo besorgen, haben wir
uns entschlossen [...], bemeldter disputation [...] nit zuo
beladen»3), noch klar auf Seiten des katholischen Lagers, wurde
Solothurn insbesondere nach dem Durchbruch der Reformation in Bern
zum eigentlichen Vermittler zwischen den beiden Glaubensfronten.
Die vor dem Ersten Kappelerkrieg abgeschlossenen Sonderbünde
verurteilte Solothurn ebenso wie den Bund der Fünf Orte mit dem
früheren Erzfeind Österreich; Solothurn war nie Mitglied eines
solchen «Religionsbundes».

Im Ersten Kappelerkrieg bekleidete Solothurn, das nicht aktiv in
die Feindseligkeiten eingriff, eine am Schluss erfolgreiche Vermittlerrolle.

Kritischer wurde die Situation im Zweiten Kappelerkrieg.
Die Fünf Orte drängten Solothurn, die katholische Sache zu

unterstützen:

«... darum so haben wir uns erlütert und uf unser eid bekannt, dass
wir dess guot fuog, gelimpf, eer und recht haben, üch unser getrüw
lieb Eidgenossen hierzuo umb hilf, rat und bystand zo ermanen, und
manen ouch üch hiemit öffentlich in kraft diss briefs und vermög
unser zuosamen geschwornen pünden, dass ir uns angesich des briefs
und ane wytern intrag noch fürwort trostlich zuoziechen, hilf, rat

'vgl. Kapitel 4.11,S. 25.
2 vgl Amiet, S.9& und Amiet/Sigrist, S. 30/31.
3 Solothurn an Luzem (EA IV la, S. 869/870, Nr. 354).



und bystand bewysen, zuo rechte und die unsern gehorsam helfen
machen, als ir uns in kraft obberüerter pünden schuldig. Bedenken
und betrachten (darby), wie dann vergangner jaren wir üch üwer
ungehorsamen underthan(en) mit allem uns möglichen flyss haben
geholfen gewärtig und gefölgig machen, ouch habt ir noch unvergessen,

was jetz letst in üwerm spane, so ir mit üwerm und unsern
Eidgenossen von Basel gehabt (Anm.: <Galgenkrieg>), wölichs wir ouch
trüwlich erstattet hätten, wo es die notdurft erfordret.»4
Doch Solothurn reagierte abweisend:
«... haben sich bisher keiner Partei anschliessen wollen, um in diesen

Widerwärtigkeiten desto besser scheiden zu können.»5
Auf der anderen Seite verlangte Bern von Solothurn mit Hinweis

auf das Burgrecht militärische Hilfe. Dem recht massiven Druck
ihres übermächtigen Nachbarn gaben die Solothurner schliesslich
nach, und sie entsandten unter der Führung des neugläubigen
Hauptmanns Thomas Schmid ein Fähnlein von 600 Mann in den
Krieg6: «Abermällige bernische mahnung: daraufhin Solothurn ein
fendlein mit gewüssen conditionen unnd vorbehält zuschicket.»7

Die Regierung hoffte, dass die Solothurner Soldaten eine passive,
ja friedensfördernde Rolle spielen könnten, was dann aber nicht
eintraf. Die Solothurner gerieten nämlich ebenfalls in das Kriegsgeschehen

(«Uff gestern hand die unsern und [er] dryen malen by
zechen oder zwelf der fyenden gefangen und etlich erschossen uf dem
scharmutz; aber den unsern ist sunst nützit beschechen»8). Die Fünf
Orte warfen Solothurn nach dem Krieg gar vor, an Plünderungen
teilgenommen zu haben; Solothurn versprach Abklärung der Sache,
sobald der abwesende Hauptmann Thomas Schmid dazu verhört
werden könne9.

Schon während des Krieges beteiligte sich Solothurn trotz seiner
militärischen Parteinahme für die Reformierten an Vermittlungsgesprächen,

und in Solothurn fanden gar Verhandlungen der «Neutralen»

Glarus, Freiburg, Wallis und Solothurn stattl0. Doch nach dem
Krieg wurde Solothurn von den Fünf Orten - zur Strafe für die
Kriegsteilnahme auf protestantischer Seite - längere Zeit nicht als
neutral anerkannt.

4 EA IV lb, S. 1181/1182, Nr.624.
5EAIVlb,S.1098,Nr.577.
6 vgl. Appenzeller (Kappelerkrieg), S.43 und Strickler IV, S. 17/18, Nr. 58b und 59a.
7 RM XX, S. 431.
8 Bericht von Hauptmann Thomas Schmid an die Solothurner Regierung (Strickler

IV, S. 138, Nr. 442).
9 Strickler IV, S.383, Nr. 1150.
10 EA IV lb, S. 1153/1154, Nr.610.



3. DIE WICHTIGSTEN EREIGNISSE IN
SOLOTHURN NACH DER REFORMATION

ZÜRICHS BIS ZUM SCHEITERN DES
PROTESTANTISCHEN AUFSTANDES VON 1533

Die Reformation in Zürich verursachte in Solothurn vorerst keine
zündenden Funken. Wohl warf sie einige kleinere Schatten (so
predigten ab Mai 1522 einige Kapläne zu St.Ursen im neugläubigen
Sinn, was vom Rat verboten wurde"), die aber dank dem geschickten

Lavieren und den Kompromissentscheidungen der Regierung
vorerst keine tiefgreifenden Auswirkungen auf den Religionsfrieden
in Stadt und Landschaft hatten. Es gab zwar einen nicht unbedeutenden

reformierten Kreis, der aber erst Ende der 1520er und vor
allem zu Beginn der 1530er Jahre richtig aktiv wurde.

Solange Bern noch katholisch war, galten für Solothurn zum Teil
auch die bernischen Glaubensmandate12. 1528 gewährte die Regierung

der Landschaft die freie Glaubenswahl, die wenig später auch
in der Stadt eingeführt wurde13. Faktisch kam dies einer Religionsfreiheit

gleich, und die Regierung gab sich - wenngleich sie natürlich
prokatholisch eingestellt war - sehr tolerant. Lediglich gegen
Religionseiferer ging sie manchmal etwas hart vor, weil sie überzeugt war,
dass der Friede nur mit gegenseitigem Gewähren zu sichern war -
eine Politik, die Solothurn auch auf dem eidgenössischen Parkett
vertrat.

Als in der Stadt Solothurn jedoch Mitglieder der Schiffsleutezunft
1529 ihre Utensilien aus der Barfüsserkirche holten, griff die Obrigkeit

erstaunlicherweise nicht etwa hart durch, sondern - Zeichen der
Kompromissbereitschaft! - machte den Neugläubigen im bekannten
Vertrag vom 5. Dezember 152914 beachtliche Zugeständnisse: Den
Protestanten stellte sie die Barfüsserkirche für den Werktag, ja sogar
die altehrwürdige St. Ursenkirche für den Sonntagsgottesdienst zur
Verfügung!

Trotz dieser eher günstigen Rahmenbedingungen gelang den
Reformierten in Solothurn der Durchbruch nicht, und nachdem auch
der letzte, dramatische Versuch - die gewaltsame Durchsetzung der
Forderungen - 1533 scheiterte, war die Erhaltung der katholischen
Vorherrschaft in Stadt und Landschaft gesichert.

11 Amiet/Sigrist, S.9.
12 Häfliger (Reformation), S.23.
13 Häfliger (Reformation), S.29.
"»vgl. Schmidlin, S.152.



Soweit ein ganz grober Abriss der Geschehnisse in Solothurn.
Welches waren nun aber die Gründe, weshalb sich die Reformierten
nicht durchsetzen konnten? Die folgenden Kapitel sollen darauf
Antworten zu geben versuchen.

DARUM SCHEITERTE DIE REFORMATION
IN SOLOTHURN

4.1 Zwingiis Funke zündete nicht so schnell

Wie bereits oben kurz erwähnt, zündete der Funke von Zwingiis
Zürcher Reformation in Solothurn nicht so schnell, wie sich dies
vielleicht einige zeitgenössische Reformatoren erhofft hatten. So war
beispielsweise der Kampf gegen das Sold- und Pensionswesen eine
von Zwingiis Hauptforderungen. Aber gerade damit stiess er in
Solothurn auf eine entschiedene Abwehrhaltung. Denn die Solothurner
bezogen von Frankreich für ihre Dienste dringend benötigte
Soldgelder, weshalb sie Zwingli - dessen Forderung ihnen eine wichtige
wirtschaftliche Grundlage zu entziehen drohte - nicht gerade
freundlich gesinnt waren15.

Auf einer anderen wirtschaftlichen Seite versprach die Reformation

zudem auch keine grossen Vorteile: Die meisten Klöster, von
denen zudem keine besonders reichen (mehr) im Solothurner Gebiet
existierten, waren bereits unter Kontrolle der Stadt Solothurn. Der
eigentliche Kampf zwischen dem St. -Ursen-Stift und der Stadt war
im 15.Jahrhundert zugunsten der Stadt ausgegangen16, und die
Chorherren wurden von der weltlichen Obrigkeit ernannt17. Die
Beziehungen zwischen dem Stift und der Regierung waren gut.

15 vgl. Amiet/ Siegrist, S. 9.
16 vgl Wyser, S. 105/106.
17 Häfliger (Reformation), S. 10.



4.2 Das geschickte Lavieren der Regierung

Zu den wesentlichsten Gründen, weshalb sich die Reformation in
Solothurn nicht durchsetzte, zählte das geschickte Verhalten der
Regierung in den kritischsten Momenten. Die Obrigkeit griff keineswegs

etwa von Beginn der ersten reformatorischen Anzeichen hart
durch, sondern suchte stets einen Mittelweg zwischen dem katholischen

und dem reformierten Standpunkt - wenn auch in den
entscheidenden Phasen die prokatholische Haltung der Regierung nicht
verdeckt werden konnte.

Ihre erste Bewährung in reformatorischen Angelegenheiten hatte
die Regierung im Jahre 1522 zu bestehen, als es im Kloster
Fraubrunnen zu einem Wortwechsel kam zwischen dem Luther und die
Reformation verteidigenden Melchior Dürr (auch Macrinus
genannt) und dem Dekan des Kapitels, Benedikt Steiner, der über
Zwingli spottete18. Der in dieser Angelegenheit herbeigezogene Kleine

Rat entschied in diesem Streit, in dem sich Dürr auf die göttlichen,

Steiner auf die päpstlichen Gesetze stützte, nicht etwa zugunsten

des Dekans, sondern stellte fest, «dass die göttüchen künste
ihren Vorgang haben, unnd die bäpstlichen den nachgang»19. Dieses
doch recht erstaunliche Urteil verlieh zwar beiden Seiten Beachtung,
aber es gab vor allem den Neugläubigen einigen Auftrieb20.

In dieses Prinzip der Ausgewogenheit und der Toleranz gegenüber
den beiden Religionen gehören auch die diversen von der Regierung
erlassenen Glaubensmandate21. Das erste Glaubensmandat vom
3. Januar 1525 («Ordnung des Lutherschen handeis halb») lehnte
sich an das bernische Glaubensmandat vom 22. November 1524 an
und war eine Verbindung von altem und neuem Glaubensgut.
Lediglich in zwei Punkten gab man sich gegenüber den Reformierten
unnachgiebig: Das Zölibatgebot wurde bestätigt, und gegen
Bilderstürme behielt man sich Massnahmen vor. Die freie Glaubenswahl
wurde später zwar wieder etwas beschränkt, und der Grundsatz,
«dass ein jeder glouben solle das, so cristanlich und recht ist inhalt
nachfolgender articklen und nitt wie es im guot bedünkt»22, war ein
kleiner Schritt zurück, aber das am 22. September 1529 erlassene
neue Glaubensmandat brachte bereits wieder mehr Freiheiten. So

konnte jeder selber entscheiden, ob er in die Messe gehen wollte oder

18 Schmidlin, S. 11.
19 RM X, S. 376.
20 Häfliger (Reformation), S. 30.
21 vgl. Studer, S. 56-61.
22 zit. in: Studer, S. 62.

10



nicht (es steht jedem frei, das «gottewort zuo hören oder underwä-
gen zu lassen»23), und wie schon zuvor wurde erneut der Ablass
verurteilt.

Die Regierung hatte gemerkt, dass sie die Reformierten nicht
einfach unterdrücken konnte, und garantierte ihnen ihre Religion,
wenngleich sie von den Protestanten erwartete, dass sie ihrerseits die
Katholiken respektieren.

Während die freie Glaubenswahl in der Landschaft zur Folge hatte,

dass meistens ein ganzes Dorf einen einzigen Glauben anerkannte

(da wohl oft nur eine Kirche vorhanden), musste die Regierung
für die Stadt Solothurn eine spezielle Lösung finden. Sie tat dies,
indem sie den Reformierten just in einer äusserst kritischen Phase

(kurz nach dem Überfall der vorwiegend reformierten Schiffsleutezunft

auf die Barfüsserkirche24) im Vertrag vom 5. Dezember 1529

(«betrag der mäss und bildern halb»25) die beiden Kirchen, Barfüs-
ser und St. Ursen, für Predigten zur Verfügung stellte. Dieser
Entscheid war ein Entgegenkommen für die Neugläubigen, unter
gleichzeitiger Wahrung der Rechte der katholischen Mehrheit.

Die - katholische - Regierung scheute auch keineswegs zurück,
selbst katholische Pfarrer, die sich nicht an die aufgestellten
Vorschriften (beispielsweise Verbot der Schmähung konfessioneller
Gegner) hielten, aus der Stadt zu weisen. So musste 1529 Leutpriester

Simon Mägli von St. Ursen Solothurn verlassen26, nachdem ihn
der Rat abgesetzt hatte, obwohl derselbe Rat zwei Jahre zuvor noch
hinter Mägli gestanden hatte, als er wegen Predigten gegen die
Neugläubigen unter Beschuss gekommen war27.

Wenig Freude dürfte auf katholischer Seite auch das am 22.
Februar 1527 erlassene Verbot des Singens von Psalmen und Gassenliedern

hervorgerufen haben, mit denen die Altgläubigen gerne die
Reformierten verspotteten28.

Bezeichnend für die Politik der Regierung war auch das Abkommen

zwischen der Obrigkeit und den Neugläubigen nach dem Zweiten

Kappelerkrieg29, in dem die Protestanten durch die «Absetzung»
ihres Prädikanten Phihpp Grotz (vgl. Kapitel 4.7., Seite 21) zwar
leichte Rückschläge in Kauf nehmen mussten, ansonsten ihre Stel-

23 zit. in: Studer, S. 57.
24 vgl. Schmidlin, S. 153. (Die Zünfter holten ihre selber gestifteten Bilder zurück.)
25 Studer, S. 62.
26 Häfliger (Reformation), S. 38.
27 Schmidlin, S. 82.
28 Studer, S. 57.
29 vgl. auch Kapitel 4.3., S. 12.

11



lung in der Stadt recht gut halten konnten30, obwohl ein Prädikant
nur noch im Vorort Zuchwil geduldet wurde31.

Für die mässigende Haltung der Regierung spricht auch das nach
der Verschiebung der Disputation (vgl. Kapitel 4.10, Seite 24) zur
Beruhigung der reformierten Gemüter erlassene neue Glaubensmandat,

wonach jeder «sines geloubens fry sin solle er sye nüw oder
allt»32.

Beschwichtigend auf die Linie der Regierung hat sicher der in den
hektischen Phasen amtierende Schultheiss Hans Stolli gewirkt. Er
gehörte zwar nicht zur reformierten Partei33, sympathisierte jedoch
mit den Protestanten und vertrat ihre Anliegen gegenüber dem
extrem antireformatorischen Schultheissen Peter Heboldt (sein Urteil
über die Neugläubigen: «Min herren, es sind gassbuoben, die vil
Übels schaffen»34) vertrat35.

Das clevere Taktieren der Solothurner Regierung, zwischen der
eidgenössischen Situation, dem Einfluss Berns und den Geschehnissen

in der Stadt, hat zweifellos dazu beigetragen, dass es zu keiner
schwerwiegenden Konfrontation kam, deren Ausgang vor allem vor
dem Zweiten Kappelerkrieg schwer abzuschätzen gewesen wäre.

4.3 Das Geschehen auf der eidgenössischen Bühne

Die Geschehnisse auf eidgenössischer Ebene hatten letztlich einen
negativen Einfluss auf die Entfaltung der Reformation in Solothurn.
Zwar erlebten die Solothurner Protestanten vor allem nach der
Reformation in Bern36 und dem für die Neugläubigen positiven
Ausgang des Ersten Kappelerkrieges einen merklichen Aufwind, doch
ebenso deutlich spürbar waren die Rückschläge nach der Niederlage
der Protestanten im Zweiten Kappelerkrieg.

Die Regierung holte zwar keineswegs zum vernichtenden Schlag
gegen die Reformierten aus, doch die Haltung der Solothurner
Regierung ihnen gegenüber war doch schon merklich entschlossener37.

30 Häfliger (Reformation), S. 160.

^Studer, S. 67.
32 zit. in: Studer, S. 65.
33 obwohl er auf einer Liste der Zunftmitglieder als Neugläubiger aufgeführt wurde

(vgl. Kapitel 4.4., S. 15).
34 EA IV la, S. 912, Nr. 361.
35 vgl. Häfliger (Reformation), S. 138-141.
36 vgl. Kapitel 4.11., S. 27.
37 Häfliger (Reformation), S. 159/160.

12



So wurden bestehende Verträge überprüft und zum Teil verändert.

Prädikant Urs Völmi wurde von etwas radikaleren katholischen

Parteigängern an der Predigt in der St.-Ursen-Kirche gehindert

(«... den predicanten abgestellt..,»38), die Protestanten durften
nur noch die andere, die Barfüsserkirche, benützen («... aber die so
dass in dütsch zu meinen gebruchen, dasselb zu den Barfüssern halten

unnd St.Ursen rüeig lassen...»39), und nach St.Ursen kam
erstmals seit 152940 wieder ein katholischer Leutpriester, und zwar
ausgerechnet der zwei Jahre zuvor in Unehren fortgeschickte Simon
Mägli, weil der aus Freiburg stammende Milan den Rat nicht
überzeugen konnte41.

In einer Beziehung nützte Solothurns Regierung den Ausgang des
Zweiten Kappelerkrieges kaltblütig zu ihren (hes: den katholischen)
Gunsten aus. Nachdem Solothurn zuerst wie im Ersten Kappelerkrieg

als Vermittler aufgetreten war42, musste es mit der Zeit dem
zunehmenden Druck Berns nachgeben und den verbündeten Nachbarn

trotz aller Bedenken mit 600 Mann unterstützen (Bern hatte
unter anderem mit der Auflösung des Burgrechts gedroht43). Für
dieses Vorgehen auferlegten die Fünf Orte Solothurn nach dem für
die Reformierten ungünstigen Ende des Kriegs eine Busse von 800
Kronen - die es dann nicht zu bezahlen brauchte, wenn es den Prä-
dikanten aus der Stadt schicken würde44. Inwiefern Solothurn den
Fünf Orten diesen Vorschlag zur Sühne selber machte, ist nicht ganz
klar:
«... indem die Neugläubigen der Meinung sind, dass ihnen der
Prediger zu den Barfüssern, den gemachten Verträgen und Briefen
gemäss, das Wort Gottes verkünden durfte, weil sie den V Orten die
800 Kronen bezahlen wollen, während die Altgläubigen sich darauf
stützen, dass nach altem Herkommen der Stadt sich die Minderheit
der Mehrheit immer habe unterziehen müssen.»45

Jedenfalls lehnte die Solothurner Regierung das Angebot der
protestantischen Seite ab, die 800-Kronen-Busse zu bezahlen, und
schickte Urs Völmi aus der Stadt, worauf die Busse prompt erlassen
wurde...46

38 RM XX, S. 480.
39 RM XX, S. 485.
40 von 1529 bis 1531 war kein kathoüscher Priester und Prediger in Solothurn

(Schmidlin, S. 273).
41 Schmidlin, S. 273.
42 vgl. Appenzeller (Kappelerkrieg), S. 16.
43 Schmidlin, S. 234/235.
44 vgl. EA IV lb, S. 1321, Nr. 704.

45EAIVlb,S. 1387, Nr. 741.
« Schmidlin, S. 27'1.

13



Obwohl die Solothurner Regierung in dieser Angelegenheit klar
für die katholische Sache eintrat, kommt ihre demokratische und
ausgleichende Haltung auch in der Stunde des eigenthchen
Triumphs an einer Stelle deuthch zum Ausdruck: Als nämlich die
Fünf Orte nach dem Erlassen der 800 Kronen vom Solothurner Rat
die schriftliche Erklärung verlangten, dass Solothurn nie mehr einen
Prädikanten zulassen dürfe, war die Regierung nur bereit, schriftlich
zu bestätigen, dass kein Prädikant geduldet werde, solange die
Mehrheit Solothurns katholisch sei - denn jede andere Verfügung
Verstösse gegen die Freiheitsrechte der Stadt47.

Der Ausgang des Zweiten Kappelerkrieges beeinflusste die
Geschehnisse in Solothurn auch in einer anderen Richtung. Um weitere
Feindseligkeiten auf eidgenössischer Ebene zu verhindern, waren
viele Kreise an einem Status quo in Solothurn - der eben auch einen
Status quo in der Eidgenossenschaft bedeutete - interessiert und
versuchten, den Konflikt in der Stadt mit friedlichen Mitteln beizulegen.

So war es praktisch ausgeschlossen - und für die sich in der
Minderheit befindlichen solothurnischen Protestanten natürlich von
schwerem Nachteil -, dass beispielsweise Bern die Neugläubigen in
Solothurn militärisch unterstützen konnte, weil dies wohl einen
erneuten, sofortigen Konflikt in der Eidgenossenschaft zur Folge
gehabt hätte.

4.4 Die Protestanten hatten in der Stadt nie die Mehrheit

Die Protestanten stellten in der Stadt Solothurn nie die Mehrheit der
Einwohner. Zwar wuchs die Zahl der Neugläubigen im Verlauf der
1520er Jahre immer an - der obenerwähnte Dürr vermutete in einem
am 30. September 1522 an Zwingli gerichteten Brief, dass in der
Stadt nur etwa vier bis fünf Christen der neuen Lehre zugetan seien

(«porro sunt et hie Christiani aliquot, qui te salvum optant, inter
quos est hic tabellarius, coneivis tuus, homo me hercle candidus ac
Studiosus. Caeterum praeter hunece et alios quatuor [...] apud nos
est»48) -, doch die Majorität hatten sie nie.

Der während einer kurzen Zeitspanne als Prädikant in Solothurn
wirkende Berner Reformator Berchtold Haller schätzte 1530- ebenfalls

in drei Briefen an Zwingli - die Zahl der reformierten Solothurner

auf höchstens 100 von 300 Einwohnern:

47 Häfliger (Reformation), S. 165.
48 ZW VII, S. 227, Nr. XLII.

14



- «Vix alteram atque alteram Septimanam, carissime Huldrice, Sa-

lodori egi, ecce tumultuantur, Evangelici congregant se mutuo viri
centum aut plures.»49

- «Major et potior pars urbis Papistis. Trecenti sunt ex tota plebe

Salodorensi. Ducenti Papistis, reliqui Domino initiati sunt, et po-
pulicus ab utraque parte denissimus.»50

- «Salodori cives sunt 300. Ex bis 100 si non pauciore, Christo no-
men dederunt.»51

Aus den Jahren 1532/1534 vorliegende Zahlen - die zwar nicht
exakt datiert werden können, die aber aus der kritischen Zeit mit
dem reformierten Umsturzversuch stammen52 - sprechen von 188

katholischen gegenüber 151 reformierten Zunftbrüdern53 - also auch
hier eine, wenn auch knappe Mehrheit für den alten Glauben.
Diese letzten Zahlen müssen allerdings mit doppelter Vorsicht
aufgenommen werden, denn neben dem Datierungsproblem stellen sich
auch inhaltsspezifische Fragen. So wird beispielsweise Schultheiss
Hans Stolli als Mitglied der Schmiedenzunft auf der reformierten
Seite aufgeführt, obwohl er trotz gewissen Sympathien für die
Neugläubigen nie zu ihrer Partei gehörte54.

4.5 Die Unentschlossenheit der Landschaft

Wenngleich die Protestanten in der Stadt Solothurn in der Minderheit

blieben, so stellten sie im gesamten Stand die Mehrheit. Doch
die mehrheitlich neugläubige Landschaft vermochte sich gegen die
Stadt nicht durchzusetzen.

Das lag einerseits daran, dass die Schalthebel der Politik sich
natürlich in der Stadt befanden und die massgebenden Leute in der
Regierung, mit der nötigen (auch militärischen) Unterstützung im
Rücken, aus der Stadt stammten.

Auf der anderen Seite schlössen sich aber die protestantischen
Gemeinden, die in der kritischen Phase von 1533 eine klare Mehrheit

besassen, nicht zusammen, um «ihre» Religion auch den übrigen

49 Vili, S. 410, Nr. XXI.
50 ZW VIII, S. 489/490, Nr. CII, vgl. auch Lechner, S. 461-463.
si ZW VIII, S. 541, Nr. CXLIV.
52 zum Problem der Datierung: es muss zwischen 1532 und 1534 gezählt worden

sein, denn die beiden Schultheissen Wengi und Stolli befinden sich auch auf den
Listen. Wengi wurde 1532 gewählt, Stolli starb 1534.

53 Steck (Päpstliche), S. 3 ff./I und S. 12 ff./II (vgl. auch Kapitel 4.6., S. 19).
54 Dazu Strickler II. S. 403, Nr. 1028: «Die Zählung des Originals ist nicht immer

sehr genau.»

15



Gemeinden oder gar der Stadt Solothurn aufzuzwingen. So war es

für die Obrigkeit in der Stadt ein leichtes, den Katholizismus in
Solothurn selber trotz zahlenmässiger Unterlegenheit im gesamten
Territorium im entscheidenden Moment auch militärisch zu verteidigen.

Ein entscheidendes Mittel, die Landbevölkerung im Zaume zu
halten, hatten die Stadtoberen in der Möglichkeit, die Stadttore in
kritischen Momenten zu schliessen und so eine offene Unterstützung

für die Protestanten zu verhindern. So hatten sich am 30. Oktober

1533, mitten im Aufstand der Neugläubigen, 400 Landleute in
der Nähe Solothurns versammelt, um die Reformierten in der Stadt
zu unterstützen. Auch Katholiken begehrten Einlass in die Stadt.
Doch der Rat hess die Tore nicht öffnen und «suchte für die Obrigkeit

Stimmung zu machen, indem er unter die harrenden Untertanen
ein Fass Spitalwein rollen liess.»55

Dazu spielte eine Rolle, dass sich die Landbewohner im grossen
ganzen wohl weniger mit den Glaubensfragen beschäftigt haben
dürften als die in dieser Beziehung wesentlich engagierteren
Stadtsolothurner. Nur so war es wohl auch möglich, dass einige Gemeinden
ihren Glauben - etwas überspitzt formuliert - fast von einem Tag
auf den andern wechselten. Deutliches Zeichen davon legen die beiden

Anfragen der Regierung an die Landschaft vom Dezember 1529

ab, die innert vier Wochen durchgeführt wurden und bei denen nicht
weniger als acht Gemeinden ihren Standpunkt änderten56. Während
diese beiden Abstimmungen von 1529 jedenfalls noch eine knappe
katholische Mehrheit ergaben (zusammengezählt waren 20 Gemeinden

katholisch, 18 reformiert, und 10 überliessen den Entscheid der
Regierung!), veränderte sich das Bild bis 1531/32 insofern, als sich
zu diesem Zeitpunkt nur noch 15 Gemeinden katholisch, dafür aber

- bei nur einer Enthaltung - gleich 32 als reformiert bekannten (vgl.
Tabelle auf Seite 17). Das war zweifellos auch eine Folge der Wahl
von reformierten Vögten auf die Landschaft (vgl. Kapitel 4.8, Seite

22).
Über die Standfestigkeit der jeweiligen Religion in den einzelnen

Gemeinden sagen die Zahlen allein jedenfalls nicht viel aus. Bekannt
ist aus den Quellen, dass der etwas überzeugende Auftritt eines Pfarrers

oder eben eines Prädikanten zu einem raschen Parteiwechsel
führen konnte57. Bezeichnend denn auch, dass die Rekathohsierung
der Landschaft nach dem Scheitern der Protestanten in der Stadt
keine allzu grossen Schwierigkeiten verursachte.

55 Häfliger (Reformation), S. 193.
56 vgl. Häfliger (Volksanfragen), S. 140-143.
57 vgl. Häfliger (Volksanfragen), S. 150.

16



Die Konfessionen der solothurnischen Gemeinden

katholisch reformiert neutral

3. Dez. 1529 Messen-Balm
Biberist
Zuchwil
Selzach
Grenchen
Kestenholz
Oberbuchsiten
Hägendorf
Olten
Dulliken
Schönenwerd-Gretzenbach
Erlinsbach
Gösgen
Stüsslingen
Trimbach
St. Pantaleon-Nuglar
Seewen
Breitenbach
Grindel (19)

Deitingen
Oberdorf
Flumenthal
Laupersdorf
Mümliswil
Lostorf
Kienberg
Dornach
Hofstetten
Metzerlen
Witterswil-Bättwil
Erschwil-Beinwil
Bärschwil
Nunningen-Meltingen
Kleinlützel (15)

Lüsslingen
Aetingen
Schnottwil
Kriegstetten
Balsthal
Oensingen
Egerkingen
Wangen
Gempen
Hochwald
Büren
Rodersdorf
Büsserach (13)

30. Dez. 1529 Kestenholz
Oberbuchsiten
Hägendorf
Wangen
Olten
Schönenwerd-Gretzenbach
Trimbach
Nuglar
Seewen
Rodersdorf
Metzerlen
Hofstetten
Büsserach
Breitenbach
Grindel (15)

Aetingen
Oensingen
Lostorf
Stüsslingen
Obergösgen
Erlinsbach
Kienberg
Dornach
Erschwil-Beinwil
Bärschwil
Kleinlützel (11)

Wolfwil
Dulliken (2)

1531/1532 Kriegstetten
Selzach
Grenchen
Matzendorf
Egerkingen
Olten
Gretzenbach
Trimbach
Seewen
Rodersdorf
Metzerlen
Hofstetten
Büsserach

Lüsslingen
Schnottwil
Messen-Balm
Aetingen
Biberist
Deitingen
Oberdorf
Flumenthal
Laupersdorf
Mümliswil
Balsthal
Oensingen
Kestenholz

Wolfwil (1)

17



katholisch reformiert neutral

Breitenbach Oberbuchsiten
Grindel (15) Hägendorf

Wangen
Dulliken
Lostorf
Stüsslingen
Gempen
Obergösgen
Erlinsbach
Kienberg
Dornach
Hochwald
Büren
St. Pantaleon-Nuglar
Witterswil-Bättwil
Erschwil-Beinwil
Bärschwil
Kleinlützel
Nunningen-Meltingen (32)

Quelle: Häfliger (Reformation), S. 42/43 und 135

Interessant und für das Scheitern der Reformation in Solothurn
sicher nicht unwesentlich ist die Tatsache, dass Olten (nach
Solothurn der zweitwichtigste Ort) immer auf der katholischen Seite
blieb. Der endgültige Verkauf Oltens an Solothurn durch das Bistum
Basel zu dieser Zeit wurde im übrigen erleichtert durch den
Umstand, dass Solothurn katholisch zu bleiben schien58. (Die antirefor-
matorische Gesinnung der Stadt half auch bei der Erwerbung der
Herrschaft Kienberg: Österreich, das in Kienberg Lehensherr war,
verweigerte lange Zeit die Belehnung an Solothurn, und erst als Kaiser

Karl V. Solothurn als Dank für die Verteidigung des alten Glaubens

1530 alle Freiheiten bestätigte, konnte der Handel erfolgreich
abgeschlossen werden, wenn es auch noch zwei Jahre bis zur endgültigen

Vertragsunterzeichnung dauerte59.)

4.6 Militärische Überlegenheit der Katholiken

Wenn vorhin die Überlegenheit der Stadt gegenüber der Landschaft
angesprochen wurde, so gilt dies natürlich auch für den militärischen

Bereich. Und das gleiche Argument hat auch für die Unterle-

™ Amiet, S.93.
"Amiet, S. 105/106.

18



katholisch refo,

23 25
17 10

11 16

17 13

13 9

23 7

22 6

18 24
18 9

9 25
17 7

genheit der Protestanten in der Stadt Solothurn Gültigkeit: Die
Neugläubigen waren nicht nur numerisch in der Minderzahl,
sondern auch in bezug auf die militärische Ausrüstung.

Von den elf Zünften, die für die Sicherheit der Stadt zuständig waren

und aus diesem Grund über ein beträchtliches Waffenarsenal
verfügten, war zu Beginn der Reformationswirren nur eine einzige
klar auf seiten der Neugläubigen: die Schiffsleute. Die anderen
Zünfte standen auf seiten der Katholiken, wenn auch bei der Zählung

von 1532/1534 drei weitere (Schmieden, Schuhmachern,
Zimmerleuten) eine kleine reformierte Mehrheit verzeichneten60:

Zünfte

Schmieden
Metzgern
Schuhmachern
Schneidern
Wirten
Webern
Pfistern
Zimmerleuten
Bauleuten
Schiffsleuten
Gerbern

Total 188 151

Als die Solothurner Regierung nach der Verschiebung der Disputation

und den darauffolgenden leichten Unruhen von 1530 die Zünfte
über die Bereitschaft zur Verteidigung der Stadt anfragte, gaben

zehn eine positive Antwort, und lediglich die Schiffsleute wollten
nicht in Auseinandersetzungen mit den Neugläubigen verwickelt
werden61.

Die militärische Überlegenheit der katholischen Partei war wohl
der entscheidende «innenpohtische» Grund, weshalb Solothurn
letztlich nicht reformiert wurde. Denn nachdem alle Argumente
gegen die Protestanten sprachen, versuchten sich diese doch noch mit
Waffengewalt durchzusetzen. Weil sie aber die Chancenlosigkeit
ihres Unterfangens erkannten, liessen sie es im entscheidenden
Moment aber gar nicht zur Kampfprobe kommen, und grosse Verluste
konnten verhindert werden. (Die kleinen militärischen Scharmützel
kosteten nur ein Menschenleben auf reformierter Seite62.)

60 vgl. Häfliger (Reformation), S. 147.
«' RM XIX, S. 521.
62 vgl. Schmidlin, S. 286/287.

19



4.7 Den Reformierten mangelte es an Führernaturen

Während die Katholiken die massgebenden Posten in der Regierung
mit profilierten Persönlichkeiten besetzten, mangelte es den
Protestanten in Solothurn an eigenthchen Führernaturen.

Zum einen im religiösen Bereich: Solothurns Protestanten konnten

auf keinen eigenthchen Reformator zählen wie etwa Zürich auf
Zwingli, Bern auf Haller oder Genf auf Calvin. Die in Solothurn
tätigen protestantischen Geistlichen hatten einmal ein viel kleineres
Format als die bekannten Vorbilder und kapitulierten zum zweiten
teils (zu?) schnell an den katholischen Mehrheitsverhältnissen. Der
Reihe nach verliessen Dürr und Haller, die beide nicht so recht an
die Verwirklichung der Reformation glaubten63, Schürstein sowie -
weniger freiwillig als die drei Erstgenannten - Grotz und Völmi die
Stadt, womit sich die Solothurner Neugläubigen immer an anderen
Führernaturen orientieren mussten.

- Melchior Dürr zog trotz seines Teilerfolgs für die Reformation
aus nicht näher bekannten Gründen nach Basel.

- Bertold Haller kam am 24. Januar 1530 mit Billigung des Rats als
Prädikant von Bern nach Solothurn64. Aus den in Steck gedruckten
Briefen66 geht eindeutig hervor, dass er in Kontakt zur Berner Regierung

stand: «Was aber sich zuotreet, ruow oder unruow, will ich üch
oder unseren gn. Herren in il und onverzogelich berichten.»65
Folgende Quellenzitate belegen auch, dass Haller die reformierte Seite
bei einer allfälligen Disputation unterstützen sollte: «... er - (Anm.:
Haller) darzuo (Anm.: Disputation) berüeft werden, red und
antwurt ze geben.»67
«... ut ad festem Martini disputatio habeatur, qua ego cum Philippo
(Anm.: Grotz) similiter et Canonici rationem reddant.»68
Weil sich die Solothurner Katholiken schon bald gegen Haller
auflehnten und er gar mit Morddrohungen bedacht wurde, sprach sich
der Rat gegen einen weiteren Verbleib in der Stadt aus, und Haller
ging nach nur dreiwöchigem Aufenthalt in Solothurn wieder zurück
nach Bern69.

63 vgl. Kapitel 4.4, S. 14.
64 RM XIX, S. 27.
65 Brief Hallers an den Berner Seckelmeister Bernhard Tilmann, zit. in: Steck (Haller),

S. 247.
«¦ Steck (Haller), S. 246 ff.
67EA4 1b,S. 539, Nr. 268.
6« ZW VIII, S. 410/411, Nr. XXI.
69 Häfliger (Reformation), S. 55.

20



- Niklaus Schürstein, der als Nachfolger Berchtold Hallers neuer
Prädikant wurde, bheb ebenso wie sein Vorgänger nur gerade einen
Monat in Solothurn. Gründe dazu sind keine überliefert70.

- Philipp Grotz, der in Paris studierte und Mitglied des Chorherrenstifts

Schönenwerd war71, kam 1529 als Prediger an die Barfüsserkirche

(«... wolle man magistrum Philippum annämmen unnd verfügen,

doch nitt bestatten, mit gedingen, dass er das heilig evangelium
und das göttlich wortt predigen, wie er das mag behalten dass

er mäss haltte und wider das sacrament nitt predige...»72 Als Folge
der zunehmenden Unruhen - Grotz soll nach Anschuldigung der
Katholiken wegen seinen aufrührerischen Predigten einen wesentlichen

Teil der Schuld an der Entfernung des Metzgernzunft-Altars
aus der Stiftskirche gehabt haben73 - wurde er aus der Stadt gewiesen.

- Urs Völmi, Phihpp Grotz' Nachfolger, bheb zwei Jahre als Prädikant

in Solothurn. Er musste die Stadt 1531 nach dem Abkommen
zwischen der Regierung und den Neugläubigen nach dem Zweiten
Kappelerkrieg verlassen74 (vgl. auch Kapitel 4.3, Seite 12). Leicht
überspitzt könnte man sagen, dass die Reformierten bei diesem Vertrag

ihren Prädikanten zugunsten einer gütlichen Übereinkunft
geopfert haben, wenn sie auch - durch die Bereitschaft, die 800-Kro-
nen-Busse aus dem eigenen Sack zu bezahlen - lange Zeit versuchten,

den Verbleib Völmis in Solothurn zu sichern.
Neben den religiösen machte sich auch das Manko an reformierten

Wortführern im politischen Bereich bemerkbar. Den Protestanten

gelang es nicht, politisch einflussreiche Ämter zu besetzen. Wohl
brachten es beispielsweise Urs Stark zum Seckelmeister und Hans
Hugi zum Venner. Aber das bedeutendste Amt eines Schultheissen
blieb ihnen verwehrt.

Als Venner Hans Hugi nach Peter Heboidts Tod im Jahr 1532 -
gerade in einer für die Neugläubigen wichtigen Zeit nach der
Niederlage im Zweiten Kappelerkrieg - traditionsgemäss zum Schultheiss

hätte gewählt werden sollen, wurde ihm - wider alle Usanzen -
der Katholik Niklaus Wengi (Nicolaus Wenge) vorgezogen75.

70 Amiet/Siegrist, S. 22.
71 Schenker, S. 123.
72 RM XVII, S. 315.
73 Häfliger (Reformation), S. 62.
74 RM XXII, S. 360 («Abscheid des predicanten»), vgl. auch Häfliger (Reformation),

S. 164.
75 Häfliger (Reformation), S. 162.

21



Wengi, als Wirt, Unternehmer und Grundstückbesitzer einer der
reichsten Männer in Solothurn, hatte sich bereits zwei Jahre zuvor in
einer Wahl gegen einen Reformierten durchgesetzt, als er gegen den
neugläubigen Seckelmeister Urs Stark antrat und reüssierte76.

Wengi war zwar immer ein zuverlässiger Katholik, aber nie ein
fanatischer Parteigänger und sehr tolerant, was seine freundschaftlichen

Beziehungen zu dem mit den Reformierten sympathisierenden
Schultheiss Stolli bewiesen77.

Hans Hugi verlor nach seiner Nichtwahl zum Schultheiss übrigens
gar noch das Venneramt78. Über diese bitteren Niederlagen konnte
die Protestanten auch die Tatsache nicht hinwegtrösten, dass ihnen
Schultheiss Hans Stolli äusserst günstig gesinnt war - letztlich war er
dann eben doch Katholik, weshalb er es auch ablehnte, die Führung
der Neugläubigen zu übernehmen (entsprechend gross war die
Enttäuschung der Protestanten79).

4.8 Die kluge «Wahlpolitik» der Katholiken

Ins gleiche Kapitel gehört auch die kluge «Wahlpolitik» der katholischen

Mehrheit. In der Stadt sorgte sie dafür, dass die wichtigsten
Posten in den Händen ihrer Glaubenspartei bheben, wobei die
Nichtberücksichtigung von Hans Hugi zum Schultheiss wohl die
spektakulärste Aktion war.

Andererseits verschafften sie den Reformierten jedoch Ämter auf
dem Lande, die zwar nicht unbedeutend waren, in welchen die
Protestanten in den Augen der Regierung aber offensichtlich weniger
«Schaden» anrichten konnten als in der Stadt. So waren im Juni
1530 neun der zehn neugewählten Vögte für die Landschaft reformiert

und nur einer katholisch80. Im August 1533 wurden nochmals

Neugläubige zu Landvögten ernannt81. So wurde unter anderen
Thomas Schmid, Heerführer der Solothurner Einheit im Zweiten
Kappelerkrieg, als Vogt ins entfernte Dorneck geschickt82.

Diese Nachteile wurden jedoch - vor allem 1530 - zum Teil
aufgehoben durch die Tatsache, dass die zurückkehrenden kathohschen

76 Häfliger (Reformation), S. 177.
77 zu Wengis Rolle im Aufstand der Neugläubigen siehe Kapitel 4.12, S. 29.
78 Schmidlin, S.261.
79 Häfliger (Reformation), S. 142.
80 Amiet/Siegrist, S. 23.
81 Schmidlin, S. 284.
82 Appenzeller (Kappelerkrieg), S. 43.

22



Altvögte ihre Partei im Grossen Rat verstärkten - neben der Wahl
der reformierten Vögte auf das Land ein weiteres Indiz dafür, dass
die Solothurner Regierung dem Geschehen in der Stadt mehr Bedeutung

zumass als den Ereignissen in der Landschaft. Eine Zeitlang
schien es gar, als ob die Solothurner Obrigkeit die Landschaft
zugunsten der Stadt fast aufgegeben hätte - eine gefährliche Politik,
mit der die Regierung letzthch aber doch Recht bekam.

4.9 Uneinigkeit der Protestanten

Den Protestanten mangelte es nicht nur an klugen Führerköpfen, sie

waren auch keineswegs eine gleich homogene Gruppe wie die katholische

Partei.
Religiös waren die Neugläubigen geschwächt durch eine recht grosse
Wiedertäufer-Sekte (Berchtold Haller schrieb dazu: «Denn ich erfar
ein gross teufferisch näst, ouch an den fürnämbsten»83). Diese wurde
in Solothurn darum so stark, weil sie von der Regierung - welch klug
kalkulierte Haltung! - als eine der einzigen in der Eidgenossenschaft
lange Zeit toleriert wurde84, sehr zum Missfallen der Reformierten
und Berns, das Solothurn wiederholt aufforderte, gegen die Wiedertäufer

vorzugehen85. Zu den Wiedertäufern zählte beispielsweise die
Frau von Seckelmeister Urs Stark, der auch gewisse Sympathien für
die Sekte hegte («Quaestor illic est Starck, propitius mirum in mo-
dum Catabaptistis nam et uxor farinae ilhus est»86). So war es denn
auch nicht verwunderlich, dass Urs Stark bei der Seckelmeister-
Wahl des Jahres 1530 keine breite Unterstützung von seiten der
Protestanten genoss und prompt Niklaus Wengi unterlag87.

Politisch waren die Neugläubigen gespalten in eine eher
zurückhaltende und eine radikale Fraktion, die den Umsturz am liebsten
schon lange inszeniert hätte. Es war denn auch bezeichnend, dass
beim Umsturzversuch von 1533, als sich die Reformierten in der
Solothurner Vorstadt verschanzten, einige bekannte Neugläubige (unter

anderen Hans Hugi und Urs Stark) nicht informiert waren und
erst einige Zeit später zu ihren Glaubensgenossen auf der anderen
Aareseite stiessen88.

83 Brief Hallers an das Berner Ratsmitglied Anton Noll, zit. in: Steck (Haller),
.247.

84 Häfliger (Reformation), S. 124.
85 Appenzeller (Täufertum), S. 60 und 63.
86 Brief Hallers an Zwingli (ZW VIII, S. 410, Nr. XXI).
87 vgl. Häfliger (Reformation), S. 144.
88 Häfliger (Reformation), S. 192-196.

23



4.10 Verhinderung der Disputation

Inwiefern die Verhinderung der Disputation in Solothurn das ihrige
zum Misserfolg der Reformation beigetragen hat, ist im nachhinein
natürlich um so schwieriger zu beurteilen, als ja die Disputation gar
nicht stattgefunden hat. Tatsache ist jedenfalls, dass die Solothurner
Regierung mit der Verschiebung und dann definitiven Absage der
Disputation gültige Verträge mit den Reformierten gebrochen hat.

Die Disputation war nach langem Zögern der Regierung («Die
sich des Evangeliums annemend, hand zechen man für die rät
geschickt, mit begär, inen zur rät und Burger zuo verhelfen, ursach, so
die mess so hochgescholten syge von predikanten, solle man die
mess-schelter, -halter und -rümer in ein Tisputation zuo samen lassen

kummen und die warheit erkunden. Die sind abgewiesen mit
kurtzer antwurt, zum andren mal»89) nach der Zusage im Abkommen

vom 5. Dezember 1529 vertraglich («Der letzt betrag der
disputation halb»90) auf den 11.November 1530 festgesetzt gewesen
(«...dass söllische disputation [uf] Martini gehalten und vollzogen
werden.. ,»91). Zwei Tage vor Martini gab der Grosse Rat noch seine

Zustimmung zur Disputation92, doch am Vorabend wurde sie vom
Alten Rat um ein Jahr verschoben93. Nach der Niederlage der
Reformierten im Zweiten Kappelerkrieg war das Thema im Spätherbst
1531 dann nicht mehr aktuell.

Die Argumentation der katholischen Regierung, die ursprünglich
schon gegen die Badener Disputation war und sich am Berner
Glaubensgespräch nur inoffiziell vertreten liess (Bern drohte - wieder
einmal... - mit der Aufkündigung des Burgrechts, weshalb
Solothurn Stadtschreiber Georg Hertwig als einen der vier Sekretäre
schickte94): Eine solche Disputation bringt überhaupt keine neuen
Akzente und mehr Schaden denn Nutzen, die Stellungen (pro und
kontra Reformation) sind bereits bezogen.

Dazu scheint bei der Verschiebung der auf den 11. November
1530 angesetzten Disputation ein weiterer Faktor eine Rolle gespielt
zu haben: Am Martinstag kamen viele (vor allem reformierte) Landleute

in die Stadt, um den Zehnten zu bezahlen. Für die Katholiken

89 Brief des bernischen Gesandten in Solothurn, Niklaus Manuel, an Bern (zit. in:
Steck [Haller], S. 251).

90 Mandantenbuch, zit. in: Studer, S. 64.
9> EA IV lb, S. 538, Nr. 268.
92 RM XIX, S. 485 ff.
93 RM XIX, S. 489.
94 Schmidlin, S. 93.

24



hätte dies vielleicht eine gefährliche Situation heraufbeschwören
können. Weshalb die Einsicht der Regierung allerdings erst so spät
kam - genaugenommen wurde ihr der Entscheid ja vom Alten Rat,
einer ansonsten während der Reformationswirren nie in Erscheinung

getretenen Instanz, abgenommen -, ist im nachhinein nur
schwer auszumachen.

Für die Protestanten war die Absage jedenfalls eine grosse
Enttäuschung, auch wenn ihnen der Rat die Freiheit der Lehre
garantierte95. Die Chance, den Umschwung doch noch auf friedlichem
Weg zu erreichen, war für sie damit endgültig vertan. Die Reformierten

waren offensichtlich überzeugt, dass ihnen die Disputation den
entscheidenden Durchbruch bringen würde.

4.11 Die Bedeutung der französischen Ambassade

Eine sicher nicht zu unterschätzende, wenn auch keineswegs
dominierende Rolle bei der Behauptung der katholischen Religion in
Solothurn spielten die französischen Ambassadoren96. Allein schon die
Präsenz der mit Solothurn verbündeten Franzosen (Soldwesen!) in
der Stadt war für die Katholiken ein psychologischer Vorteil, den sie
in einigen Fällen auch auszunützen verstanden. Bezeichnend denn
auch, dass sich die französischen Gesandten Maigret und Bois-
rigeault am 25. Mai 1530 ausgerechnet im leerstehenden Barfüsser-
kloster niederliessen97, wo doch die Barfüsserkirche zum eigenthchen

Zentrum der Protestanten geworden war.. ,98

Dem Argument der französischen Unterstützung ist entgegenzuhalten,

dass Solothurn auf der anderen (Religions-)Seite seit 1295
mit Bern verbündet war99, was wiederum positive Wirkung für die
reformierte Partei zeitigte. So vergrösserten beispielsweise die
Solothurner Protestanten den Druck auf die Regierung, indem sie sich in
Anwesenheit bernischer Gesandter im Grossen Rat über die
Verhältnisse beklagten100. Nach Verschiebung der Disputation baten die
Solothurner Neugläubigen Bern, die Regierung zur Einhaltung des

Vertrags zu bewegen. So intervenierte prompt eine bernische
Gesandtschaft in Solothurn, und Urs Stark führte Gespräche mit dem

* Schmidlin, S. 191.
96 vgl. Appenzeller (Kappelerkrieg), S. 11 und 19/20.
97 Schmidlin, S. 176.
98 vgl. Kocher/Furrer, S. 16.
99 vgl. Appenzeller (Kappelerkrieg), S. 10.
100 RM XIX, S. 53.

25



Rat in Bern101. Nach Abbruch des Bollwerks beim gescheiterten
Aufstand zogen sich die Solothurner Reformierten auf bernisches
Gebiet zurück102. Und nicht zuletzt ist in diesem Zusammenhang
nochmals auf die Tätigkeit Berchtold Hallers hinzuweisen, der sich
in Solothurn keineswegs nur mit der reformierten Gemeinde
beschäftigte, sondern sich mit Wissen der bernischen Regierung für die
protestantische Sache einsetzte.

4.12 Kleinigkeiten am Rande des grossen Geschehens

Schliesslich wirkten sich in Solothurn auch einige kleinere, zum Teil
zufällige und quellenmässig nicht ganz gesicherte Geschehnisse günstig

für die Katholiken aus.

- So wurde im Reformationsjahr 1519 bei Umbauarbeiten in der
St. Ursenkirche ein männliches Skelett mit gespaltenem Schädel
gefunden, den man auf den Stadtheiligen, St. Urs, zurückführte103. Im
Solothurner Ratsmanual findet sich dazu folgender Eintrag: «An die
Dorfern Zoflingen, zuo Bieli, zuo Burgdorff, zuo Madiswil, zuo
Büren, zuo Aarau, im Büchsgau, man werde uff sonnttag Exaudi
(Anm.: Sonntag vor Pfingsten) sant Ursen heilig thumb uffheben
und zöigen.» m

Dieser Fund stärkte die Glaubenskraft der Katholiken.

- Ein ähnliches Ereignis förderte die Geschlossenheit der Altgläubigen
elf Jahre später in ähnlichem Masse. Während Berchtold Hallers

Wirken als Prädikant in Solothurn liessen einige eifrige Protestanten
zum Spruch hinreissen: «Sie wollen St.Ursen alls heiss machen, dass

er muosse schwitzen»105 (Angriff auf Heiligenverehrung). Tatsächlich

fanden Katholiken am folgenden Tag helle Flecken auf der
Decke des Märtyrers, wie der Berner Chronist Valerius Anselm106
berichtet: «... kam ein gschrei in d'stat: der heilig s. Urs schwizte;
dan im fronaltar uf siner deckt helle tropfen gesprengt lagend, uss

gesprengtem wihwasser, is, oder salz geschmolzen, wie ichs selbs
gesehen hab. Und das muost ein gros wunderzeichen syn...»107

l01EAIVl.c.,S. 181, Nr. 107.
102 Häfliger (Reformation), S. 197.
103 Häfliger (Reformation), S. 13.
•o4 RM VII, S. 176.
105 zit. in: Häfliger (Reformation), S. 56.
106 Steck bezeichnet ihn als gewöhnlich sehr zuverlässig, so dass die Chronik als

authentisch («wie ich's selbst gesehen hab») angesehen werden kann.
107 zit. in: Stedt (Haller), S. 258/269.

26



Dieses Wunderzeichen stärkte die katholische Front gegen den
neuen Glauben nicht unwesentlich.

- Einen Einfluss auf den Ausgang der Machtprobe von 1533 hatte -
sofern die Überlieferung stimmt - zweifelsohne auch die zufällige
Entdeckung der reformierten Kampfvorbereitungen durch einen
Rapperswiler. Der dem alten Glauben angehörende Hans Junker,
der sich zufälligerweise in Solothurn aufhielt, erhielt in seiner Gaststätte

Kenntnis von den heimlichen Absichten der Protestanten und
alarmierte umgehend die katholischen Führer. Schultheiss Niklaus
Wengi konnte mit dem Abstellen der Turmuhr (die Reformierten
hatten für ein Uhr nachmittags einen Überraschungscoup angesetzt)
die List der Neugläubigen und damit eine durchaus mögliche
Niederlage für die überraschten Katholiken verhindern. Bis die
Protestanten nämlich das Anhalten der Uhr bemerkt hatten, waren
bereits genügend Kathohken aufgeboten worden, so dass diese bereits
kampfbereit waren für den Fall, dass die Protestanten Kampfhandlungen

beginnen sollten108.

Wie bei den meisten Mordnacht-Legenden stellt sich auch bei
diesem Fall das Problem der Quellen. Schmidlin beruft sich lediglich
auf Sekundärhteratur.

- Das gleiche Problem belastet auch die immer wieder gepriesene
«heroische Tat» von Schultheiss Niklaus Wengi, der vor die
gefechtsbereiten Geschütze (der Katholiken) stand und gesagt haben
soll: «Lieben, frommen Burger, so ihr willens sind, hinüber zeschies-

sen, will ich der erst Mann sin, der umbkommen muss; betrachtet
und erdauret die sachen bas.»109 Auch hierzu gibt es keine Quelle;
Wengis Aussage steht erstmals in der 1666 herausgekommenen
Chronik von Haffner geschrieben (wobei Haffner möglicherweise
noch heute verschollene Urkunden vorgelegen haben mögen).

5. SCHLUSSWORT

Bei der Reihenfolge der Gründe des Misserfolgs der Reformation in
Solothurn wurde darauf geachtet, dass thematisch gleichhegende
Kapitel beieinander hegen. Es wäre abschliessend zu fragen, welche
Gründe nun grösseren Ausschlag gaben und welche eine geringere
Einwirkung gehabt haben.

108 Schmidlin, S. 285/286.
109 zit. in: Schmidlin, S. 286.

27



Zweifelsohne ist das Lavieren der Regierung nicht ohne die
Geschehnisse auf eidgenössischer Ebene zu erklären und das Scheitern
des reformierten Aufstands nicht ohne die Tatsache, dass die
Neugläubigen nicht nur numerisch, sondern vor allem auch in bezug auf
das militärische Potential (Ausrüstung) unterlegen waren. Doch so
sehr die zwölf genannten Punkte zusammenhängen und eine
monokausale Erklärung verunmöglichen, so steht doch fest, dass einige
Faktoren einen grösseren Einfluss gehabt haben.

Der wohl entscheidende Punkt war dabei der Ausgang des Zweiten

Kappelerkrieges. Hätten die Protestanten diesen gewonnen, das

Vordringen der Neugläubigen in Solothurn wäre wohl kaum zu stoppen

gewesen - zumal die Disputation dann nicht hätte verschoben
werden können und den Reformierten wohl endgültig die Oberhand
gebracht hätte. Doch der Sieg der Kathohken gab der Solothurner
Regierung die Möglichkeit, gegen die Neugläubigen vorzugehen und
ihren Aufwärtstrend zu bremsen bzw. in der Landschaft rückgängig
zu machen. Von diesem «Schlag» konnten sich die Reformierten
nicht wieder erholen.

So gesehen lässt sich also sagen, dass das Scheitern der Reformation

in Solothurn in einem entscheidenden Masse von «äusseren»
Begebenheiten beeinflusst wurde. Dennoch scheint mir wichtig, dass
ob diesem wesenthchen Grund die «innenpolitische» Lage in
Solothurn nicht ganz vernachlässigt wird.

6. LITERATURVERZEICHNIS

6.1 Quellen

- Eidgenössische Abschiede, Die: bearbeitet von Johannes Strickler,

Brugg 1873. Zit.: EA.

- Ratsmanuale, Solothurner: Bände 7-22, Staatsarchiv Solothurn
(ungedruckt). Zit.: RM.
- Strickler, Johannes: Actensammlung zur Schweizerischen
Reformationsgeschichte, Zürich 1878.

- Zwingli, Huldrici: Opera, completa editio prima curantibus, Mel-
chiore Schulero et IO. Schulthessio, Turici 1830. Zit.: ZW (Zwinghs
Werke).

28



6.2 Darstellungen

- Amiet, Bruno: Die Solothurner Territorialpohtik von 1344-1532,
Diss. Basel, Solothurn 1929.

- Amiet, Bruno/Sigrist, Hans: Solothurnische Geschichte, 2. Band,
Solothurn 1976.

- Appenzeller, Gotthold: Beiträge zur Geschichte des Solothurner
Täufertums, in: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, hg. vom
Historischen Verein des Kantons Solothurn, 14. Band, Solothurn
1941. Zit.: Appenzeller (Täufertum).
- Appenzeller, Gotthold: Die Beteiligung Solothurns am Zweiten
Kappeler-Krieg von 1531, Solothurn 1931 (Separatdruck aus dem
«Sonntagsblatt» der «Solothurner Zeitung», Nummern 15-28, Jahrgang

1931). Zit.: Appenzeller (Kappelerkrieg).
- Häfliger, Hans: Die solothurnischen Volksanfragen vom Jahre
1529 über die konfessionelle Zugehörigkeit, in: Jahrbuch für
Solothurnische Geschichte, hg. vom Historischen Verein des Kantons
Solothurn, 11. Band, Solothurn 1938. Zit.: Häfliger (Volksanfragen).
- Häfliger, Hans: Solothurn in der Reformation, Diss. Bern,
Solothurn 1940. Zit.: Häfliger (Reformation).
- Kocher, E./Furrer, A.: Gedenkschrift der Solothurner Protestanten,

Balsthal 1917.

- Lechner, Adolf: Verzeichnis der stadtsolothurnischen Reformierten

von 1533, in: Neues Solothurner Wochenblatt, Nr. 56, 1. Jg.,
Solothurn 1911.

- Schenker, Josef: Geschichte des Chorherrenstifts Schönenwerd
von 1458 bis 1600, in: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, hg.
vom Historischen Verein des Kantons Solothurn, 45. Band,
Solothurn 1972.

- Schmidlin, Ludwig Rochus: Solothurns Glaubenskampf und
Reformation, Solothurn 1904.

- Steck, Rudolf: Berchtold Hallers Reformationsversuch in
Solothurn (1530), in: Blätter für bernische Geschichte, Kunst und
Altertumskunde, Heft 4, III. Jg., Bern 1907. Zit.: Steck (Haller).
- Steck, Rudolf: Päpsthche und Evangelische in Solothurn zur
Reformationszeit, in: Neues Solothurner Wochenblatt, Nr. 1 und 2,
2. Jg., Solothurn 1912. Zit.: Steck (Päpsthche).
- Studer, Charles: Die solothurnischen Reformationsmandate (ein
Versuch zur Glaubensfreiheit), in: Festgabe Franz Josef Jeger,
Solothurn 1973.

- Wyser, Alfred: Der Staat Solothurn an der Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert, Diss. Bern, Olten 1948.

29




	Warum Solothurn nicht reformiert wurde

