
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 52 (1979)

Artikel: Aus der solothurnischen Rechts- und Kulturgeschichte

Autor: Sigrist, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-324709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-324709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER
SOLOTHURNISCHEN RECHTS- UND

KULTURGESCHICHTE

Von Hans Sigrist



INHALTSVERZEICHNIS

Wappen und Siegel des Standes Solothurn 197

Der Dinghof im Mittelalter 208

Die Landschreiber zu Klus 233

Die Herkunft der solothurnischen Patrizierfamilie Saler 241

Fasnacht im alten Solothurn 245

Die letzte Hexenverbrennung in Solothurn 256

Zur Geschichte der Kreuzackerbrücke 268

Bibliographie 274



WAPPEN UND SIEGEL DES

STANDES SOLOTHURN

Das Wappen und die Landesfarben

Ursprung und Alter des solothurnischen Wappens sind unbekannt.
Doch sprechen die Einfachheit des Wappenbildes wie die Tatsache,
dass dieses sich von seinem ersten Auftreten bis auf den heutigen Tag
nie gewandelt hat, dafür, dass der von Rot und Weiss geteilte Schild
und die rot-weisse Fahne schon von den ersten Auszügen ihrer
Bürgerschaft an das Feldzeichen der Stadt Solothurn bildeten. Bei der
grossen Zahl von andern rot-weissen Wappen erübrigt sich auch die
Suche nach den Gründen, die die Solothurner zur Annahme gerade
dieses Wappens bewogen. Hinweise auf die gleichartigen Farben
Österreichs oder der Thebäischen Legion bleiben Vermutungen ohne
hinreichende Beweiskraft.

Geschichtlich fassbar wird das Wappen Solothurns erstmals auf
dem Stadtsiegel von 1394, das einen quergeteilten gotischen
Spitzschild, bekrönt vom doppelköpfigen Reichsadler, zeigt. In dieser
Form, bald mit einköpfigem, bald mit doppelköpftgem, gekröntem
oder ungekröntem Adler, findet sich das Standeswappen bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts auf den Siegeln und Münzen.

Die Landesfarben Rot-Weiss sind urkundlich erstmals nachzuweisen

in der Seckelmeisterrechnung von 1443, wo ein Posten für rotes
und weisses Tuch zu Amtsröcken angeführt wird, der mit ziemlicher
Regelmässigkeit in den Rechnungen der folgenden Jahre wiederkehrt.

Anschaulicher werden dann die Landesfarben in den verschiedenen

Bilderchroniken der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts zur
Darstellung gebracht, wo das rot-weisse Solothurner Banner in
zahlreichen Schlachtdarstellungen auftaucht.

Eine reiche Entfaltung nahm das Wappenwesen mit der gegen
Ende des 15. Jahrhunderts aufkommenden Sitte der Fensterschenkungen.

Eine stattliche Anzahl von solothurnischen Standesscheiben
hat sich erhalten. Sie zeigen regelmässig das rot-weisse Wappen,
meist mit reicher Damaszierung, einfach oder doppelt, und überhöht
vom Reichswappen, dem schwarzen gekrönten Adler im gelben Feld.
Zuweilen treten dazu im Kreis angeordnet die Wappen der Vogteien.
Besonders reich ausgestaltet sind in den Glasscheiben die Schildhalter.

Das Prunksiegel von 1447 zeigt erstmals als Schildhalter den hl.
Ursus. Die Scheiben weisen keine feste Regel auf. Man findet den hl.
Ursus, allein oder mit dem hl. Viktor, ferner Engel, Pannerträger u.a.

197



Die später zu den offiziellen Schildhaltern erhobenen zwei Löwen
finden sich erstmals auf einer Scheibe von 1514.

Das offizielle Standeswappen erfuhr eine Umgestaltung gegen
Ende des 17. Jahrhunderts, auf der Machthöhe des Patriziates. Der
quergeteilte Schild in den Farben Rot-Weiss bleibt. Dagegen wird der
einfache Reichsadler ersetzt durch Adler mit Szepter und Krone,
überhöht von der Maximilianskrone, und es treten dazu als Schildhalter

zwei Löwen mit dem Schild zugekehrten Köpfen. Dieses
Wappen zeigen die Siegel der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts.

Seit der Mitte des 18. Jahrhunderts verschwindet der Reichsadler
aus dem Standeswappen, wohl im Zusammenhang mit dem
Aufschwung des patriotischen Gefühls, der sich in jener Zeit vollzog
und in der Helvetischen Gesellschaft seinen Mittelpunkt fand. An die
Stelle des alten Symbols der Unterordnung unter das Heilige Römische

Reich tritt die funfzinkige Krone als Abzeichen des vollsouveränen

Staates. Als Schildhalter bleiben die zwei Löwen, doch jetzt
mit nach aussen gewendeten Häuptern, wohl als Sinnbild der
Bereitschaft, die Unabhängigkeit gegen jeden Angriff zu verteidigen.
In dieser Form findet sich das Wappen auf den Siegeln der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts. Die Münzen zeigen nur Wappenschild
und Krone, während die gedruckten Mandate das Wappen bald mit,
bald ohne Schildhalter zeigen.

Nach der zeitweiligen Abschaffung der Standeswappen unter der
Helvetik kehrte man im 19. Jahrhundert wieder zu den Wappen der
vorrevolutionären Zeit zurück. Als fester Bestandteil des Wappens
bleiben Wappenschild und Krone, während die Löwen als Schildhalter

bald vorhanden sind, bald weggelassen werden.
Das heutige Standeswappen, wie es 1941 neu festgelegt wurde,

zeigt den rot-weiss geteilten Schild, überhöht von der Krone mit 5

Blattzinken, als Schildhalter zwei Löwen mit abgekehrten Häuptern.
Die Landesfarben sind Rot-Weiss, der Standesweibel trägt einen
rechts roten, links weissen Mantel mit rotem Umhang.*

Die Siegel

Die geschichtliche Entwicklung ihrer Siegel spiegelt in selten deutlicher

Weise den Wandel der politischen Geschicke von Stadt und
Kanton Solothurn wieder.

Die mittelalterliche Stadt, aus dem bescheidenen römischen Cast-

rum aufgeblüht dank ihrer Verbindung mit dem Stift St. Ursen,

*Vgl.: Die Fahnen und Farben der Schweizerischen Eidgenossenschaft und der
Kantone, von R. Mader. S. 83-86.

198



i -M

i
K

Abb. 1 Abb. 2

r».'¦»•

Stts

ki
no^

n\

• ns

Abb. 3 Abb. 5

199



*
Iss

V5

Abb. Abb. 9

•ft--..

^SàsT\

V\ ^̂

^
Abb. 11 Abb. 12

200



fó&tó
V fà -'

h « Stfc »* .-.."*?-

•

l'y

•it

Abb. 14 Abb. 16

V*

« 1

N »j-l

Li-iüa».

Ul

Abb. 18 Abb. 18a

<o
V\r*

<L *

<*

Abb. 20a Abb. 20b

201



stellte in ihr Siegel, einem auch von vielen andern Städten ausgeübten

Brauche folgend, den Stadtpatron, den hl. Ursus. Wir finden, in
zeitlicher Reihenfolge, die nachstehenden Siegel:

1. Siegel, rund, Durchmesser ca. 50 mm, mit Ausbuchtung beim
Stempelgriff. Siegelbild: Der hl. Ursus im Kniebild, in Kübelhelm
und Kettenpanzer, mit Lanze und Langschild, auf dem Schild das
Tatzenkreuz, das Abzeichen der Thebäischen Legion. Die Figur
durchbricht oben und unten den Siegelrand. Umschrift: S • VRS9-
[SOLODOR] ENSIVM • PATRON9 • Rand: Zwei einfache Leisten
beidseits der Umschrift. Das Siegel hängt an einer Urkunde vom
28. Juli 1230 und ist das älteste bekannte Stadtsiegel. (Abb. 1).

2. Siegel, rund, Durchmesser 52 mm, Siegelbild: Der hl. Ursus in
ganzer Figur, in Spitzhelm und Kettenpanzer, mit Fahne und
gotischem Spitzschild, auf beiden das Tatzenkreuz.
Umschrift: + S • BVRGENSIV • SCI • VRSI • [SOLO]DOREN • Rand:
Einfache Leisten beidseits der Umschrift. Das Siegel hängt an zwei
Urkunden von 1251 und 1252. (Abb. 2).

3. Siegel, spitzoval, 68/54 mm, Siegelbild: Der hl. Ursus in Spitzhelm,

Brustharnisch und Waffenrock, mit Fahne und Spitzschild,
ähnlich wie bei Nr. 2. Umschrift: + S • CIVIVM • SANCTI
VRSI • SOLODORENSIVM • Rand: Perlschnüre beidseits der
Umschrift. Das Siegel findet sich erstmals an einer Urkunde von 1262
und war im Gebrauch bis 1441, in der spätem Zeit als Hauptsiegel
für wichtige Urkunden neben den nachfolgend aufgeführten kleinern
Siegeln Nr. 4-7. (Abb. 3). Der Stempel dieses Siegels liegt im
Museum Blumenstein Solothurn.

4. Siegel, spitzoval, 56/38 mm. Siegelbild: Fast gleich wie in Nr. 3.

Umschrift: + S • CIVIVM • SANCTI • VRSI • SOLODORENSIVM •

Rand: Perlschnüre beidseits der Umschrift. Das Siegel findet sich an
zahlreichen Urkunden von 1299-1384 und ersetzte das Siegel Nr. 3

in weniger wichtigen Dokumenten. Der zugehörige Siegelstempel
liegt ebenfalls im Museum Blumenstein Solothurn.

Die Abschüttelung aller fremden geistlichen wie weltlichen Gewalten

und Einflüsse und damit verbunden das Erstarken des Selbstbe-
wusstseins der Bürgerschaft finden ihren Ausdruck in einem
grundsätzlichen Wandel, den der Charakter des Stadtsiegels seit den letzten
Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts aufweist. Der hl. Ursus verschwindet

aus Siegelbild und Umschrift, und an seine Stelle tritt das
Stadtwappen, bekrönt vom Reichsadler, als das Symbol der freien
und unabhängigen Reichsstadt. Zugleich äussert sich die wachsende
Tätigkeit und Machtentfaltung der Stadt darin, dass nun fortwährend
zwei Siegel nebeneinander geführt werden: Ein grösseres Siegel für
wichtige Staatsakten und ein kleineres Siegel, Sekretsiegel genannt,

202



für den laufenden Geschäftsverkehr. Die Reihe dieser Siegel setzt ein
mit:

5. Siegel, rund, Durchmesser 42 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
gotischen Spitzschild, bekrönt vom doppelköpfigen, gekrönten
Reichsadler. Umschrift: + S • SECRETVM • CIVIVM •

SOLODORENSIVM • Rand: Perlschnüre beidseits der Umschrift. Wappen
beseitet von Blätterranken. Das Siegel findet sich an einer Urkunde
von 1394 und wurde später zuweilen als Rücksiegel zum grossen
Staatssiegel Nr. 8 verwendet. (Abb. 5).

6. Siegel, rund, Durchmesser 40 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Spitzschild, bekrönt von einköpfigem, nach rechts blickendem,
gekröntem Adler, beseitet von Blätterranken. Umschrift: + S •

SECRETVM • CIVIVM • SOLODORENSIV. Rand: Perlschnüre beidseits

der Umschrift. Das Siegel findet sich an Urkunden von
1400-1427.

7. Siegel, rund, Durchmesser 38 mm. Siegelbild: Wappen im
Halbrundschild, bekrönt von einköpfigem, nach rechts blickendem,
ungekröntem Adler, beseitet von Rankenwerk. Umschrift: + S • SEC-
RETUM • CIVIUM • SOLODORENSIUM in gotischer Minuskel.
Rand: Perlschnur innerhalb der Umschrift, aussen einfache Leiste.
Das Siegel findet sich, anfangs neben dem Siegel Nr. 6, an Urkunden
von 1424-1458.

8. Siegel, rund, Durchmesser 84 mm. Siegelbild: der hl. Ursus im
Plattenharnisch, mit geöffnetem Visier, das Haupt im Glorienschein,
mit Fahne und Schwert, auf einer Wolke schwebend. Links und
rechts von der Figur des Heiligen das Stadtwappen im Halbrundschild,

oberes Feld von Schräggitter, unteres von Rankenwerk gemustert,

bekrönt von doppelköpfigem, gekröntem Adler.
Umschrift: + S • MAIVS • CIVIVM ¦ SOLODORENSIVM • Rand: Innerhalb

Umschrift einfache, aussen doppelte Perlschnur. Dieses Prunksiegel

löste das Siegel Nr. 3 als grosses Staatssiegel ab. Laut der
Seckelmeisterrechnung von 1477 wurde es in diesem Jahr durch den
Goldschmied Heinrich vergoldet. Das Siegel findet sich erstmals an
einer Urkunde von 1447, hängt u.a. am Bundesbrief von 1481 und
wurde zur Besiegelung von wichtigen Staatsverträgen verwendet bis

gegen Ende des 17. Jahrhunderts. (Abb. 8).
9. Siegel, rund, Durchmesser 47 mm. Siegelbild: Stadtwappen im

Halbrundschild, bekrönt von doppelköpfigem, gekröntem Adler,
beseitet von schmaler Ranke. Umschrift: Auf gebauschtem Schriftband,

in gotischer Minuskel: S • SIGILUM • SECRETU • CIVIUM

• SOLOTTORËNSIUM. Das Siegel findet sich an Urkunden
von 1462-1470. Vielleicht beziehen sich auf dieses Siegel Notizen der
Seckelmeisterrechnungen von 1464 und 1465, die Zahlungen an

203



Meister Hans von Memmingen, den Goldschmied zu Basel, für
Gravierung eines Siegels erwähnen. (Abb. 9).

10. Siegel, rund, Durchmesser 50 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Halbrundschild, oberes Feld damasziert, bekrönt von doppelköpfigem,

gekröntem Adler, beseitet von Rankenwerk. Umschrift: SIGIL
LUM ¦ SECRETUM • CIVIUM • SOLODORENSIV in gotischer
Minuskel. Rand: Innerhalb der Umschrift Perlschnur, aussen einfache
Leiste. Dieses Siegel ist das weitaus am häufigsten anzutreffende
unter den altern Siegeln Solothurns. Es wurde verwendet von
1473-1685 und bildete das eigentliche Stadtsiegel, neben dem nur in
seltenen Ausnahmefällen gebrauchten Siegel Nr. 8.

Dem Patriziat auf der vollen Höhe seiner Macht erschienen die
bisher gebrauchten, aus dem 15. Jahrhundert stammenden Siegel zu
altfränkisch und anspruchslos. So stellen wir zu Ende des 17.
Jahrhunderts abermals einen Stilwandel in der Gestaltung der solothurnischen

Siegel fest. Das Stadtwappen als zentrales Hauptstück bleibt
zwar, das Beiwerk dagegen erfährt eine dem neuen Geschmack
entsprechende Anpassung an den prunkvollen französischen Barockstil,

in welcher der völlig dominierende Einfluss Frankreichs auf die
Ambassadorenstadt zum Ausdruck kommt.

Ein Wandel zeigt sich aber auch im Gebrauch des Siegels selbst.
Die immer mehr an Umfang zunehmende Kanzleitätigkeit machte
die Besiegelung jeder Urkunde, wie sie im Mittelalter und zu Beginn
der Neuzeit üblich gewesen war, zu kostspielig. Deshalb werden im
18. Jahrhundert nur noch wichtige Aktenstücke voll besiegelt,
während für die weniger wichtigen Papieroblaten oder die blosse
Unterschrift genügten. Dem entsprechend findet man Siegel relativ
selten, was eine genaue Datierung der einzelnen Siegel, ebenso wie
die Feststellung der Zeit ihres Gebrauches, erschwert, besonders weil
nun meistens zwei oder drei Siegel nebeneinander geführt werden.
Wir finden:

11. Siegel, rund, Durchmesser 59 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Rundschild, oberes Feld damasziert, Teilung durch dreifachen Rundstab.

Schild in Barockkartusche, über Blumengewinde, bekrönt von
doppelköpfigem Adler, der in seinen Fängen Szepter und Schwert
hält, überhöht von Maximilianskrone. Schildhalter zwei Löwen mit
dem Schild zugewendeten Köpfen. Umschrift: * S * SECRETUM

* REIPUBLICAE * SOLODORENSIS. Rand: Perlschnur und
in vier Segmente geteilter Blumenkranz. Das Siegel findet sich an
Urkunden von 1693-1757 und bildete das Hauptsiegel dieser Zeit.
Der zugehörige Stempel liegt im Museum Blumenstein Solothurn.
(Abb. 11).

12. Siegel, rund, Durchmesser 43 mm. Siegelbild: Stadtwappen im

204



Rundschild, im obern Feld auf Schraffierung aufgesetztes Rankenwerk.

Schild in leicht angedeuteter Kartusche, auf Gitterkonsole
aufgesetzt, bekrönt von Adler wie in Nr. 11. Schildhalter zwei Löwen
mit zugekehrten Köpfen. Umschrift: SIGILLUM • REIPUBLICAE

• SOLODORENSIS. Rand: Einfache Leiste. Das Siegel findet
sich um die Mitte des 18. Jahrhunderts neben dem Siegel Nr. 11,
doch nur selten. Stempel ebenfalls im Museum Blumenstein
Solothurn. (Abb. 12).

13. Siegel, rund, Durchmesser 31 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Rundschild, Teilung durch Rundstab, im obern Feld von Ranken
umgebene Rokokokartusche. Schild in reicher Kartusche. Umschrift:
SIGIL • MINUS • REIPUBLICAE • SOLODOREN. Rand: Einfache
Leiste. Der zugehörige Stempel liegt im Staatsarchiv Solothurn, dem
Stil entsprechend gehört das Siegel in dieselbe Zeit wie die Siegel
Nr. 11 und 12. Urkunden, die dieses Siegel aufweisen, konnten
indessen nicht gefunden werden.

14. Siegel, rund, Durchmesser 56 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Ovalschild, oberes Feld senkrecht schraffiert. Schild in Barockkartusche,

auf Konsole aufliegend, darunter Blumenguirlande, über dem
Schild Herzogskrone mit 5 Blattzinken. Schildhalter zwei Löwen mit
abgekehrten Köpfen. Umschrift: SIGILLUM • SECRETUM • REIP •

SOLODORENSIS. Rand: Blumenkranz zwischen zwei Leisten.
Dieses Siegel löste das Siegel Nr. 11 als eigentliches Stadtsiegel ab
und findet sich an Urkunden von 1760 bis in die 20er Jahre des
19. Jahrhunderts. Der Stempel liegt im Museum Blumenstein
Solothurn. (Abb. 14).

15. Siegel, rund, Durchmesser 44 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Ovalschild, oberes Feld schraffiert. Schild in von Ranken umgebener
Kartusche, auf Konsole aufliegend, bekrönt von Herzogskrone mit
fünf Blattzinken. Schildhalter zwei Löwen mit abgekehrten Köpfen.
Umschrift: SIGILLUM • REIP • SOLODORENSIS. Rand: doppelte
Leiste. Das Siegel findet sich erstmals 1775 und wird neben dem
Siegel Nr. 14 gebraucht bis in die ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts.

16. Siegel, rund, Durchmesser 63 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Ovalschild, Teilung durch Rundstab, oberes Feld schraffiert. Schild
in reicher, gegitterter Kartusche, auf Konsole aufliegend, bekrönt von
Herzogskrone mit fünf Blattzinken. Schildhalter zwei Löwen mit
abgekehrten Köpfen. Umschrift: SIGILUM • SECRETUM • REIP •

SOLODORENSIS. Rand: Blattkranz. Das Siegel findet sich an
wichtigen Staatsakten als grösseres Standessiegel neben den Siegeln
Nr. 14 und 15. Der Stempel liegt im Museum Blumenstein
Solothurn. (Abb. 16).

205



Die Helvetik beseitigte mit den souveränen Kantonen auch deren
Wappen und Standesabzeichen und damit auch die Standessiegel. An
ihre Stelle tritt in den Jahren 1798-1803 das einheitliche Siegel der
helvetischen Republik:

17. Siegel, rund, Durchmesser 32 mm. Siegelbild: Teil mit
Armbrust und Schwert, vor grünendem Baum, den mit dem
durchschossenen Apfel auf ihn zueilenden Knaben in die Arme nehmend.
Umschrift: HELVETISCHE REPUBLIK, dazu die Bezeichnung der
jeweiligen Amtsstelle, z.B.:

DER STATTHALTER DES CANTONS SOLOTHURN
UNTERSTATTH. SOLOTHURN
DISTRICTSGERICHT SOLOTHURN
Rand: Einfache Leiste. Verschiedene Stempel liegen im Staatsarchiv
Solothurn.

Der Sturz der Helvetik beendete dieses Zwischenspiel. Eine der
ersten Amtshandlungen der mit der Mediation zurückgekehrten
Herren des Ancien Régime war die Einziehung der helvetischen
Siegel und die Wiedereinführung der alten Standessiegel. Doch
erlangte das Siegelwesen im 19. Jahrhundert nicht mehr die frühere
Bedeutung zurück. In den ersten Jahrzehnten wurden wohl noch die
ehemaligen Siegel, besonders die Siegel Nr. 14 und 15, für wichtigere
Verurkundungen gebraucht. Im übrigen aber verschwinden die
Vollsiegel mehr und mehr, und an ihre Stelle treten zuerst die Papieroblate,

später der Stempel. Entsprechend ihrer gesunkenen Bedeutung
werden auch die Siegelbilder bedeutend einfacher und anspruchsloser.

18. Siegel, Durchmesser 40 mm. Siegelbild: Stadtwappen im
Ovalschild, oberes Feld schraffiert. Schild in Zopfkartusche, auf
breiter, mit Guirlande geschmückter Konsole, bekrönt von Herzogskrone

mit fünf Blattzinken. Schildhalter zwei Löwen mit abgewandten

Köpfen. Umschrift: SIGILLUM • REIP • SOLODORENSIS.
Rand: Einfache Leiste. Das Siegel findet sich seit 1806 und stand im
Gebrauch bis 1941, fast ausschliesslich in Papierprägung. (Abb.
18).

Ein ähnliches Siegel, etwas kleiner (35 mm Durchmesser), mit
oben oval zulaufendem Spitzschild und der Umschrift: CANZ-
LEY • SOLOTHURN diente dem täglichen Gebrauch der Kanzlei.
(Abb. 18a). Der zugehörige Stempel liegt heute im Museum Blumenstein

Solothurn.
19. Siegel, rund, Durchmesser 34 mm. Siegelbild: Wappen im

Ovalschild, Teilung durch Doppelstab, oberes Feld schraffiert. Schild
in Rokokokartusche, begleitet von zwei gekreuzten Zweigen, bekrönt

206



von Herzogskrone mit fünf Blattzinken. Umschrift: SIGILLUM

• REIPUBLICAE • SOLODORENSIS • Rand: Doppelte Leiste.
Das Siegel wurde in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts verwendet
neben dem Siegel Nr. 18.

Eine etwas kleinere (Durchmesser 30 mm), im übrigen das gleiche
Bild zeigende Ausführung diente den Bedürfnissen der verschiedenen
Amtsstellen und zeigt die entsprechenden Umschriften: CANZ-
LEY • SOLOTHURN, OBERAMT • SOLOTHURN etc.

20. Siegel, rund, Durchmesser 43 mm. Siegelbild: Kantonswappen
im Ovalschild, oberes Feld schraffiert. Schild in gegitterter Kartusche,

auf dreifacher Konsole, bekrönt von Herzogskrone mit fünf
Blattzinken. Schildhalter zwei Löwen mit abgekehrten Köpfen.
Umschrift: SIGILLUM • REIP • SOLODORENSIS. Rand: Leiste und
Perlschnur. Dieses Siegel ist das heutige Standessiegel, im Gebrauch
seit 1941, in Papierprägung. (Abb. 20). Für den Gebrauch der
Kanzlei dient ein Stempel mit gleichem Bild und der Umschrift:
STAATSKANZLEI SOLOTHURN oder CHANCELLERIE
D'ETAT DU CANTON DE SOLEURE. (Abb. 20 a und b).

Aus: Wappen, Siegel und Verfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft und der
Kantone. Bern 1948. - Nachdruck mit Erlaubnis der Schweizerischen Bundeskanzlei,
3003 Bern, 1978.

207



DER DINGHOF IM MITTELALTER

Das Thema des mittelalterlichen Dinghofes wurde bisher von der
Rechtsgeschichte ziemlich stiefmütterlich behandelt.

Dafür lassen sich verschiedene Gründe namhaft machen. Zunächst
richten sich ja die rechtsgeschichtlichen Forschungen natürlicherweise

in erster Linie auf das, was von den mittelalterlichen Rechts- und
Verfassungszuständen fortlebte: auf die höhern staatsbildenden Sphären;

der Dinghof aber gehört ausgesprochen der niedersten Sphäre an
und war nirgends Träger, sondern überall Opfer der Territorialbildung;

mit der Ausbildung der spätmittelalterlichen Landeshoheit war
die Funktion der Dinghöfe zu Ende, und sie sind überall bis auf
unbedeutende Reste verschwunden. Zweitens war die Institution der
Dinghöfe keine allgemeine, sondern eine deutlich lokal begrenzte
Erscheinung, die sich auf zwei grosse Verbreitungsgebiete beschränkte:

Auf die rheinischen Kurerzbistümer im Norden und auf das

Gebiet des Elsass', Schwarzwaldes und der nordwestlichen Schweiz
im Süden. In der Schweiz finden wir Dinghöfe vor allem im Gebiet
des ehemaligen Bistums Basel, unter Einschluss seiner weltlichen
Besitzungen zwischen Jura und Aare; südlich der Aare finden wir
Dinghöfe nur als Ableger der elsässischen und Schwarzwälder
Klöster, so vor allem die Dinghöfe der Abtei Murbach im Gebiet der
Kantone Aargau und Luzern, die aber nur bis zu ihrem Übergang an
Habsburg 1291 ihren ursprünglichen Charakter beibehielten, sowie
die Dinghöfe der Schwarzwälder Abteien St. Peter und St. Blasien im
Oberaargau und im Emmental. Die zeitliche und räumliche Begrenzung

des Gegenstandes erwies sich geradezu als Hindernis seiner
richtigen Würdigung und Einordnung, denn da sich niemand seiner
richtig annahm, blieb der Begriff des Dinghofs verschwommen und
unklar, von mannigfachen ungenauen oder sogar falschen Vorstellungen

getrübt, was wiederum dazu führte, dass man ihn möglichst
beiseite liess.

Für das schweizerische Gebiet, auf das wir uns in unserer Betrachtung

beschränken, bildet noch immer die über hundertjährige, 1860
erschienene Arbeit von Ludwig August Burckhardt: «Die Hofrödel
von Dinghöfen baselischer Gotteshäuser und andrer am Oberrhein»
die einzige Spezialuntersuchung über das Thema der Dinghöfe, und
gerade sie ist, bei aller Verdienstlichkeit als erster Versuch, ein
Zeugnis dafür, wie das Hereintragen abstrakter Allgemeinvorstellungen

das Bild der tatsächlichen Rechtsverhältnisse des Mittelalters
verschieben und verfälschen muss. Auch meine Ausfuhrungen erheben

natürlich keineswegs den Anspruch, die hier in Frage stehenden,

208



zum Teil verwickelten Probleme endgültig zu lösen; in mancher
Hinsicht muss ich mich darauf beschränken zu zeigen, wo die
Probleme zu suchen sind.

Zu Missverständnissen Anlass bietet schon der Name Dinghof. In
populären Darstellungen verbindet er sich gerne mit dem altgermanischen

Thing, mit der romantischen Vorstellung bärtiger Reckengestalten,

die unter rauschenden Eichen sich zur freien Volks- und
Gerichtsversammlung zusammenfinden. Es wird indessen gleich zu
zeigen sein, dass die Dinghöfe keinesfalls auf die germanische Zeit
zurückgehen können, da sie eng mit kirchlichen Institutionen
verbunden sind. Aber auch eine Beziehung zu den mittelalterlichen
Dingstätten, den Gerichtsstätten der Land- und Blutgerichte, besteht
nicht; es gibt allerdings mehrere Dinghöfe, die in der Nähe solcher
Dingstätten lagen, aber ebenso viele oder noch mehr, wo eine solche
räumliche Nachbarschaft nicht vorlag. Der Name Dinghof ist
vielmehr von der allgemeinsten Bedeutung des Begriffes «Ding» herzuleiten,

die einfach irgendeine Beziehung zur Herrschaft ausdrückt:
Dinghof bedeutet zunächst nichts anderes als Herrenhof.

Die konkrete Betrachtung der verschiedenen historisch belegten
Dinghöfe ergibt indessen doch eine gewisse Spezifizierung des Begriffes;

der Dinghof ist nicht irgendein Herrenhof, sondern alle Dinghöfe
haben ein gemeinsames Merkmal: Ihr ursprünglicher Herr ist eine
geistliche Herrschaft, entweder ein Bischof, ein Stift oder ein Kloster.
Im Umkreis unserer Betrachtung, also im Gebiet der Kantone
Solothurn, Bern und Baselland, finden wir die folgenden Dinghöfe
und ihre Besitzer: Den Bischof von Basel im Dinghof Laufen, sodann
im Bezirk Dorneck in den Dinghöfen Metzerlen, Rodersdorf,
Witterswil und Hochwald, schliesslich südlich des Juras in den
Dinghöfen Bözingen und Pieterlen; das Domstift Basel in den
Dinghöfen Bubendorf und Biel-Benken im Baselland und Gempen
im Bezirk Dorneck; das Kloster St. Alban zu Basel mit dem Dinghof
Pratteln; das Kloster Beinwil mit dem Dinghof Breitenbach; das Stift
Moutier-Grandval mit dem Dinghof Matzendorf; das Kloster Einsiedeln

mit dem Dinghof Erlinsbach. Südlich der Aare finden wir mit
Ausnahme des Hofgerichts Derendingen, das zum Solothurner St.-
Ursen-Stift gehörte, nur Dinghöfe der beiden Schwarzwälder Klöster
St. Peter und St. Blasien und ihrer Ableger. Zu St. Peter gehörte vor
allem der grosse Dinghof Herzogenbuchsee mit dem zugehörigen
Meiergericht Huttwil. Etwas verwickelt waren die Verhältnisse der
ursprünglich St. Blasischen Dinghöfe. Direkt St. Blasien unterstellt
war das zu seinem Amte Klingnau gehörige Hofgericht Deitingen.
Daneben gehörten aber auch zu dem von St. Blasien aus gegründeten
Kloster Trüb mehrere Dinghöfe: Trüb selber, dann Rüegsau und

209



schliesslich die Propstei Wangen. Der in der Literatur allgemein als
solcher bezeichnete Dinghof Aetingen im Bucheggberg war kein
wirklicher Dinghof und wird in den Urkunden auch nie so genannt.
Das Kloster St. Gallen besass hier nichts anderes als den Kirchensatz,
der wie anderswo auf einer bestimmten Hofstatt ruhte. Der eigentliche

Hof Aetingen aber war immer in weltlicher Hand und hatte mit
dem Kloster nichts zu tun; so fehlte hier auch jede den echten
Dinghöfen vergleichbare Organisation.

Die Entstehung der Dinghöfe steht somit zweifellos in Zusammenhang

mit der Ausbildung des kirchlichen Grund- und Rechtsbesitzes.
Wie dieser kirchliche Besitz sich bildete, können wir, dank dessen
weit zurückreichendem Urkundenbestand, etwa am Beispiel des
Klosters St. Gallen verfolgen: Hier vergabte ein reicher und mächtiger

Herr ein ganzes oder sogar mehrere Dörfer, dort ein bescheidenerer

Edelmann ein paar Höfe oder ein paar Eigenleute, an einer
dritten Stelle ein kleiner Freibauer sein Höflein oder auch nur einige
Äcker oder gar sich selber. Das Resultat war eine Ansammlung von
Rechten und Gütern der verschiedensten Art und Grössenordnung,
die sich bei berühmten Klöstern oder bei den bischöflichen Kirchen
über weite Gebiete erstrecken konnte, aber eben nicht als geschlossene

Herrschaft, sondern bunt und locker eingestreut in die vielfaltig
sich kreuzenden und überschneidenden Rechte weltlicher und anderer

geistlicher Herrschaften.
Unzukömmlichkeiten ergaben sich aus diesen Verhältnissen vor

allem bei den vom Sitz der geistlichen Herrschaft entlegenen, dünn
verstreuten kleinen Besitzansprüchen, wo der Aufwand der Einbringung

der Zinse fast so gross war wie deren Ertrag. Im allgemeinen
suchten die Kirchen und Klöster diese Schwierigkeit dadurch zu
lösen, dass sie durch Verkauf und Tausch die entferntem Besitzungen

abstiessen und dafür den in unmittelbarer Nähe gelegenen Besitz
arrondierten. Gerade bei den altem Klostergründungen sehen wir
häufig, wie in ihren Schirmprivilegien die Zahl der erwähnten
Ortschaften von den altern zu den jungem immer mehr abnimmt, als
Zeugnis dieser Abstossung der entlegenen Besitzungen. Den
umgekehrten Prozess der Arrondierung des in Klostemähe gelegenen
Besitzes können wir etwa im Urkundenbestand des Klosters St.
Urban besonders deutlich verfolgen. Weniger leicht war ein solcher
Abtausch dort, wo es sich um grössere, aber entfernt gelegene
Güterkomplexe handelte. Hier behalf man sich vielfach damit, dass
solche Komplexe als Lehen an weltliche Lehensträger ausgegeben
wurden, die gegen einen bestimmten Anteil an den Einkünften
Rechte und Pflichten der geistlichen Herrschaft ausübten. Ein
Beispiel bildet die dem Kloster St. Gallen gehörige Vogtei Rohrbach

210



im Oberaargau, die zuerst an die Edelknechte von Rütti, später an
die Herren von Grünenberg verliehen war.

Gerade dieses Beispiel aber zeigt, dass in solcher Verleihung des

Klostergutes eine gewisse Gefahr lag, dass der Lehenträger versuchte,
seine Rechte auf Kosten des geistlichen Lehensherren immer weiter
auszudehnen, und schliesslich diesen nur noch auf wenige, unbedeutende

Rechte beschränkte. Auch sonst liefert gerade die Geschichte
des Klosters St. Gallen zahllose Parallelfälle. Es erscheint mir nun
nicht unwahrscheinlich, dass gerade in dieser Gefahr zum mindesten
ein Motiv für die Schaffung und Ausbildung der Dinghöfe lag. Statt
dass das Kloster seine abgelegenen Besitzungen zu Lehen ausgab,
organisierte es sie zu einer gewissen Selbstverwaltung, die ihm Besitz
und Einkünfte sicherte. Je nach den Umständen in einem grössern
oder kleinem Umkreis wurden die Güter des Gotteshauses zu einem
Dinghof zusammengeschlossen; gewisse Vorrechte, die sie vor den
benachbarten Untertanen weltlicher Herrschaften voraushatten,
banden das Interesse der Hofleute an den Dinghof und trugen dazu
bei, seinen Bestand zu schützen. Mehrfach ist denn auch zu spüren,
dass sich die Hofleute der Dinghöfe ihrer Ausnahmestellung durchaus

bewusst waren und ihre Freiheiten nach Gebühr schätzten, am
deutlichsten etwa im Hofrodel von Matzendorf, wo sich die Hofleute
stolz als «die eitgenossen von Matzendorf» bezeichnen.

Ungewiss ist die zeitliche Ansetzung der Entstehung der Dinghöfe.
Die ältesten urkundlichen Quellen für die Ermittlung des kirchlichen
Besitzes in unserer Gegend gehen ja selten über das 11. und das
12. Jahrhundert zurück. Ihre knappen Angaben, die meist nur den
Ortsnamen nennen, ohne die damit verbundenen Rechte näher zu
spezifizieren, lassen auch nicht feststellen, ob die Institution des

Dinghofes damals schon bestand; selbst der Ausdruck «curia», wo er
etwa vorkommt, ist so allgemein und auf verschiedene Rechtsverhältnisse

anwendbar, dass er keinen bestimmten Hinweis auf das
Bestehen eines echten Dinghofes bieten kann. Der Name «Dinghof»
findet sich erstmals 1223 im Elsass, wo wohl überhaupt das eigentliche

Ursprungsgebiet der Dinghöfe zu suchen ist.1 In unseren Gegenden

tritt er erst im 14. Jahrhundert häufiger auf. Die Hauptquellen
unserer Kenntnisse über die Dinghöfe, die Dinghofrödel, wurden in
ihrer Mehrzahl sogar erst um 1400 aufgezeichnet, allerdings auf
Grund mündlicher Überlieferungen, die z. T. offensichtlich um
Jahrhunderte zurückreichen. Da die rechtlichen und kulturellen
Verhältnisse, die die Dinghofrödel im allgemeinen vorausetzen,
ebenfalls ungefähr an den Anfang des 13. Jahrhunderts passen, wo
auch der Name zuerst auftaucht, wird man vorsichtigerweise nicht

1 Schröder/Künssberg, Deutsches Rechtswörterbuch, Bd.II, Spalte 971 f.

211



mehr sagen können, als dass um diese Zeit die Institution des

Dinghofs fertig ausgebildet war; wie weit sie zeitlich noch weiter
zurückreicht, muss man mangels an Quellenzeugnissen dahingestellt
sein lassen. Immerhin weisen die sachlichen Überlegungen darauf,
dass man die Anfänge kaum allzu weit zurückdatieren kann, auf
keinen Fall weiter als die Jahrtausendwende.

Die rechtliche Natur der Dinghöfe lässt sich nur durch eine
detaillierte Interpretation der zur Verfügung stehenden Quellen
abklären. Ein Wort über sie ist deshalb zum besseren Verständnis
vorauszuschicken. Die Hauptquelle bilden die schon erwähnten
Dinghofrödel, die allerdings nicht für alle einst bestehenden Dinghöfe

erhalten sind. In zeitlicher Reihenfolge aufgezählt kennen wir die
Hofrödel der folgenden Dinghöfe: Erlinsbach 1331, Bözingen 1352,
Deitingen (St. Blasien) 1371, Matzendorf 1400, Breitenbach 1410,
Rüegsau 1421, Bubendorf und Biel-Benken 1434, Laufen 1458,
Metzerlen 1581. Femer liegen Weistümer vor, die nicht eigentliche
Dinghofrödel darstellen, sondern meist nur die Gerichtsverhältnisse
ordnen, von Pratteln 1333, von Trüb 1371, von Pieterlen ca.
1373/74, von Herzogenbuchsee 1407. Die originalen Hofrödel, die
wirkliche Rodel darstellen, also Pergamentrollen, welche jeweils an
den Gerichtstagen der Dinghöfe verlesen wurden, besitzen wir nur
von Breitenbach und Matzendorf; alle andern sind Abschriften in
oder aus den Urbaren der betreffenden geistlichen Herrschaften.2

2 Drucke oder ungedruckte Originale von Hofrödeln finden sich für:
Erlinsbach: Drucke bei Merz, Walter, Rechtsquellen des Kt. Aargau,

Rechte der Landschaft II, S. 144 ff, 152 ff, 175 ff.
Bözingen: Regesten bei Bloesch. Caesar, Adolf, Geschichte der Stadt

Biel, S. 71 ff, und Strub. Werner, Grenchen, S. 40ff.
Deitingen: Druck bei Studer, Charles, Rechtsquellen des Kt. Solothurn I,

S. 506 f.

Matzendorf: Druck bei Sigrist, Hans, Der Dinghof zu Matzendorf, Jahrbuch f. sol.
Geschichte 1957, S. 192 ff.

Breitenbach: Druck bei Burckhardt, Lukas, A., Die Hofrödel von Dinghöfen
baselischer Gotteshäuser und andrer am Oberrhein, Basel 1860, S. 185 ff.

Rüegsau: Regest bei Laedrach. Walter, Grundherrschaft und Asylrecht der Abtei
Rüegsau. in Burgdorfer Jahrbuch 1938, S. 33ff.

Bubendorf: Druck bei Burckhardt. a.a.O., S. 44 ff.
Biel-Benken: Druck bei Burckhardt. a.a.O., S. 59 ff.
Laufen: Regest bei Baumann, Ernst, Der Dinghof und die Stadt, in «Laufen,

Geschichte einer Kleinstadt», Laufen 1975, S. 19ff.
Metzerlen: Ungedruckt, Original Staatsarchiv Solothurn.
Pratteln: Druck bei Burckhardt, a.a.O., S. 126 ff.
Trüb: Druck in Fontes rerum Bernensium IX, S. 264 ff.
Pieterlen: Druck in Fontes rerum Bernensium IX, S. 359ff.
Herzogenbuchsee: Druck von Zollinger. K., in Zeitschrift des bernischen Juristenvereins

1904, S. 202 ff. - Original-Rödel des 14. Jh. im Badischen GLA Karlsruhe.
Vgl. auch Jahrbuch des Oberaargaus 1970, S. 93 ff.

212



Rechtsgeschichtlich gehören die Dinghofrödel in die Kategorie der
Weistümer. Eine ganze Anzahl von ihnen lässt den Prozess ihrer
Entstehung noch deutlich erkennen: Es sind schriftliche Fixierungen
von bisher mündlich weitergegebenen Traditionen. Eine solche
Fixierung war überflüssig, solange die rechtliche Tradition noch
lebendig und unbestritten war; sie wurde erst notwendig, wenn das
Hofrecht fragwürdig und angefochten wurde. Deshalb zeigen die
Hofrödel das ursprüngliche Dinghofrecht nirgends mehr in seiner
vollen Geltungskraft, sondern in den verschiedensten Stufen des

Zerfalls; die oben erwähnten Weistümer zeigen auch, dass oft nicht
das ganze Hofrecht aufgezeichnet wurde, sondern nur seine umstrittenen

Teile. So kann die Interpretation der einzelnen Hofrechte nicht
auf den jeweiligen Einzelfall allein sich stützen, sondern muss immer
das ganze im Auge behalten, um nicht zu Fehlschlüssen zu gelangen.

Zur vollständigen Abklärung der Rechtsnatur der Dinghöfe sind
neben den Hofrödeln auch die allderdings vielfach recht spärlichen
urkundlichen Nachrichten über die Geschichte und Entwicklung der
einzelnen Dinghöfe heranzuziehen. Sie versagen zwar fast völlig
gegenüber der Frage nach der Entstehung der Dinghöfe, erhellen
dagegen z. T. ziemlich eingehend den Prozess ihrer Auflösung und
ihres Verschwindens. Aus den Streitigkeiten um ihre Rechtsnachfolge

lassen sich zudem auch zahlreiche Schlüsse grundsätzlicher Natur
ziehen, die dazu beitragen, den ursprünglichen Charakter der Dinghöfe

abzuklären. Aus den beiden Quellen, den Hofrödeln und den
Urkunden, lassen sich die gemeinsamen Grundmerkmale'der Dinghöfe

herausschälen; beide ergeben aber daneben auch eine sehr

grosse Mannigfaltigkeit in der Abwandlung dieses Grundtypus', die
zum Teil schon von Anfang an angelegt war, zum Teil sich aus der
verschiedenartigen geschichtlichen Entwicklung der einzelnen Dinghöfe

herleitete.
Sehr unterschiedlich war zunächst der räumliche Umfang der

einzelnen Dinghöfe. Der Dinghof Breitenbach umfasste alle Leute
und Güter des Klosters Beinwil zwischen Rhein und Aare mit den
Kernstücken Beinwil, Erschwil, Büsserach, Breitenbach und Nuglar
in der solothurnischen Amtei Domeck-Thierstein. Die bischöflichen
Dinghöfe Metzerlen, Rodersdorf, Witterswil und Hochwald, ebenso
die Dinghöfe des Domstifts Basel in Gempen und Biel-Benken
schlössen alle nicht einmal die betreffenden kleinen Dörfer ganz in
sich, sondern nur die darin gesessenen Gotteshausleute der Basler
Kirche; sie werden deshalb häufig bloss als «Dinghöflein» bezeichnet.

Dagegen erstreckte sich der Dinghof Laufen neben Laufen auch
über die Gemeinden Zwingen, Wahlen und Röschenz. Ebenso

213



umfangreich war der Dinghof Bubendorf, zu dem Leute und Güter
nicht nur in Bubendorf selber, sondern auch in den benachbarten
Gemeinden Ramlinsburg, Holstein, Lupsingen und Ziefen zählten.
Genau umschrieben ist die Grenze des Dingshofs Erlinsbach, die sich
mit den Bannen der heutigen solothurnischen Gemeinden Ober- und
Niedererlinsbach und des aargauischen Obererlinsbaeh deckt.
Ähnlich verhält es sich bei dem Dinghof Pieterlen, dessen Bezirk die
heutigen Gemeinden Pieterlen und Meinisberg mit Reiben umfasste.
Dagegen bezog sich der Bereich des Dinghofes Bözingen wiederum
ausdrücklich nur auf die bischöflichen Leute und Güter in Bözingen,
Mett, Madretsch, Brügg, Orpund, Safnern, Grenchen und Diessbach,
also ein recht verstreutes Gebiet. Besonders ausgedehnt war der
Dinghof Herzogenbuchsee: Zur Propstei Herzogenbuchsee selber
gehörten Hofleute zu Herzogenbuchsee, Heimenhausen, Ober- und
Niedefönz, Graben-Berken, Inkwil, Röthenbach, dazu verstreute
Leute im äussern Wasseramt und im Bipperamt, zum Meierhof
Huttwil zählten neben Huttwil selber auch Leute zu Oeschenbach
und Leimiswil. Im übrigen Wasseramt sassen die Hofleute der
Hofgerichte Deitingen und Derendingen in buntem Gemisch
durcheinander. Gar keine Angaben über den ursprünglichen Umfang
enthält der Hofrodel des Dinghofs Matzendorf. Er umfasste vermutlich

einmal alle Gotteshausleute des Stiftes Münster im Thal. Nicht
mehr zu rekonstruieren ist der ursprüngliche Umfang des Dinghofes
Trüb, da er sich schon früh mit der ebenfalls dem Abt zu Trüb
zuständigen Niedergerichtsbarkeit im obern Ilfis-Tal vermengte;
Gotteshausleute von Trüb sind indessen bis ins Entlebuch und bis
Burgdorf und Lotzwil nachzuweisen. Bescheidener war die March
des Dinghofes Rüegsau: sie beschränkte sich in der Hauptsache auf
Rüegsaugraben und Heimiswilgraben.

Mit Ausnahme zunächst von Erlinsbach und Pieterlen bildete also
kein Dinghof eine geschlossene territoriale Einheit; tragendes
Element war nicht eine topographische Einheit, sondern der Besitz
an einzelnen Leuten und Gütern. Der Dinghof war somit kein
territorialer, sondern ein personaler Verband: Jeder Dinghof fasste in
einem bestimmten grössern oder kleinern Umkreis die Leute zusammen,

die einem bestimmten Gotteshaus entweder eigen waren oder
von ihm Güter zu Lehen hatten. Die nähere Untersuchung zeigt,
dass hiervon auch die Dinghöfe Erlinsbach und Pieterlen keine
Ausnahme machten: Innerhalb ihrer scheinbar so genau umschriebenen

Grenzen war der Herr des Dinghofes keineswegs der einzige
Träger herrschaftlicher Gewalt, sondern neben den Gotteshausleuten
sassen innerhalb der Grenzen des Dinghofs auch hier Eigenleute und
Lehenträger weltlicher und anderer geistlicher Gewalten, die mit

214



dem Dinghof nichts zu tun hatten; auch hier umfasste der Dinghof in
Wirklichkeit nur die Leute und Güter des Dinghofherrn, die innerhalb

der umschriebenen Grenzen ihren gesonderten Personenverband,

eben den Dinghof, bildeten, aber diese Grenzen, territorial
gesehen, keineswegs allein ausfüllten.

Die Dinghöfe gehörten somit in den Bereich der Leib- und
Grundherrschaft, also in die privatherrschaftliche Sphäre, und hatten
mit der öffentlichen Rechtsorganisation zunächst nichts zu tun. Dem
scheint allerdings zu widersprechen, dass mehrere Hofrödel dem
Dinghof «Twing und Bann» in seinem Umkreis zusprechen, also
eine normalerweise öffentliche Gerichtsbefugnis territorialen Charakters.

Aus spätem Kompetenzstreitigkeiten mit andern Inhabern des

Twings und Banns in denselben Dörfern erkennen wir jedoch, dass
der Twing und Bann der Dinghöfe ein Ausfluss der Immunität der
geistlichen Herrschaften war: Auch er war nicht territorial begrenzt,
sondern erstreckte sich personal auf die Angehörigen des Dinghofes,
die ausserhalb der weltlichen Gerichtsbarkeit standen.

Dieser Natur der Dinghöfe entsprechend nehmen die leib- und
grundherrlichen Bestimmungen in den Hofrödeln einen breiten
Raum ein. Gerade in dieser Beziehung wirkt sich allerdings das
relativ späte Datum der Aufzeichnung dieser Rodel deutlich aus. Vor
allem die Leibeigenschaft erscheint nirgends mehr in ihrer ursprünglichen

Strenge, sondern in verschiedenen Stufen der Milderung. Alle
drei Hauptmerkmale der Leibeigenschaft: Die Pflicht zur Abgabe des
Todfalls oder Besthaupts beim Tode des Eigenmannes, die Ungenossame,

das heisst das Verbot, ohne Erlaubnis des Herrn ausserhalb des
Kreises seiner Eigenleute zu heiraten, und die Schollengebundenheit
finden wir nur im Hofrodel von Breitenbach erwähnt, aber auch hier
ist wenigstens die Schollengebundenheit weitgehend gelockert in der
nur noch symbolisch gemeinten Bestimmung: «Und were, daz sich
ein gotzhusman nit betragen und began mochte under dem gotzhuse,
und anderswohin ziehen wollte, so mag er das sin ufladen uf einen
wagen, und sol des aptes meiger oder sin wissenthaffter botte ane
einen den minsten vinger in die langkwid stossen, mag er in denne
damit beheben, so sol er beliben und niender hin ziehen; mag er aber
in damit nit beheben, so muoss er in lassen ziehen zwüschent Rin
und Aren, wo er hin wil.» In den andern Hofrödeln finden wir die
Schollengebundenheit überhaupt nicht mehr erwähnt.

Die Rodel von Breitenbach und Bözingen wenden sich besonders
scharf gegen die Übertretung der Ungenossame. Mit fast gleichen
Worten heisst es hier, wiederum sehr bildkräftig: «Und were aber,
daz der vogt verneme, daz ein gotzhusman und ein gotzhuswip ir
ungenossen nehmen wollten, hette er einen schuoch angeleit, er sol

215



nit beiten, unz er den andern schuoch angelege; er sol es ouch
wenden, als verre als er mag.» Breitenbach setzt auch die Strafe auf
die Übertreter: «Und welher gotzhusman oder gotzhuswip sin unge-
nossnen nimet oder abtrunig werdent dem gotzhuse ze Beinwilr, die
sint verfallen lip und guot dem apte, berichtent sy sich nit by
lebendem libe mit dem apte. Wenne sy aber sterbent, so nimt der
apte die zwenteil von dem gotzhusman und den drittenteil von der
frowen und den valle vorabe.» Milder ist in dieser Hinsicht der Rodel
von Erlinsbach, der noch nur ganz unverbindlich sagt: «Swa ouch ein
man mit siner ungenössin ze der ê kerne, der sol des aptes hulde
gewinnen, als er es an ime vinden mag.»

Während Ungenossame und Schollengebundenheit nur die Leibeigenen

betrafen, erfasste die dritte Last, der sogenannte Todfall, nicht
nur die Eigenleute, oft auch Gotteshausleute genannt, sondern auch
die sogenannten Huber, die zwar auf Gutem des Dinghofes sassen,
aber persönlich nicht an das betreffende Gotteshaus gebunden waren;
auch sie hatten beim Tod des Familienhauptes das «Besthaupt», das
heisst das beste Stück Vieh, oder bei Fehlen von Vieh das beste
Leintuch oder Kleid dem Herrn des Dinghofes abzuliefern. An
diesem Todfall hielten die Besitzer von Dinghöfen bedeutend zäher
fest als an der Ungenossame und Schollengebundenheit, da er eine
relativ beträchtliche Einkommensquelle darstellte; in den erhaltenen
Rodeln fehlt er nur in Bözingen und Matzendorf, während er sonst
überall noch erscheint; in Herzogenbuchsee mussten die Hofleute
den Todfall noch 1526 um 220 Gulden abkaufen, wogegen die
gesamten Hofzinse 44 Pfund, das heisst gerade den zehnten Teil
ausmachten.

Praktisch lief das darauf hinaus, dass sich die wirkliche Stellung
von Gotteshausleuten und Hubern weitgehend angenähert und
ausgeglichen hatte. Die rein grundherrschaftlich aufgebauten Dinghöfe

wie Bubendorf, Biel-Benken, Metzerlen und Trüb richten sich
besonders streng gegen die Entfremdung der Hofgüter durch
Handänderungen ohne Wissen des Hofherrn; so bestimmt der Rodel von
Bubendorf: «Item war es dz dheiner huber acker, matten oder sin gut
mitsampt oder zum theil verkauft, verendert, versezt oder entfrömdet
noch übergeben on eines probst wissen und willen, der sol sin gut
und lehen verloren han, und sin lip und gut in des probstes und vogts
gewalt verfallen und haft sin...» Allgemein musste auch bei erlaubter

Handänderung der Ehrschatz an den Hofherrn bezahlt werden.
Da sie offenbar als selbstverständlich vorausgesetzt wurde, sprechen

die Hofrödel im allgemeinen nur beiläufig von der Organisation
der Dinghöfe. Sie war in den Hauptzügen überall gleich. An der
Spitze des Dinghofs stand als Vertreter und ausführendes Organ des

216



Hofherrn der Hofmeier. Seine Aufgaben waren der Bezug der
Hofzinse, Fälle, Ehrschätze, Bussen und anderer Einkünfte, dann die
Aufsicht über die Innehaltung des Hofrechts durch die Hofleute, die
Aufsicht über die Wälder und die Bewilligung des Holzhaus durch
die Hofleute, schliesslich die Schlichtung von geringfügigeren
Streitigkeiten unter den Hofleuten. In Bözingen musste er den armen
Hofleuten einen Wagen zur Holzabfuhr sowie einen Pflug für den
Fall einer Beschädigung des eigenen Pfluges zur Verfügung halten; in
Erlinsbach hatte er für die Hofleute den Stier, Eber, Widder und
Ziegenbock zu unterhalten. In den grösseren Dinghöfen wurde er
durch Unterbeamte unterstützt: Einen oder zwei Bannwarte für die
Waldhut, einen Weibel oder einen Hirten. Der ausgedehnte Dinghof
Bözingen besass neben dem Meier auch eine nicht bestimmte Zahl
von Schöffen, mit dem welschen Ausdruck Etschewin genannt, die
nicht nur gerichtliche, sondern auch militärische Aufgaben hatten;
ausserdem besassen die zugehörigen Höfe Grenchen und Diessbach
noch ihre eigenen Hofmeister.

Die Entschädigung für den Hofmeier - die allerdings auch kaum je
genannt wird - bestand offenbar in erster Linie in der Nutzung des
Sallandes. Wie schon der Name «Ding-Hof» bezeugt, bildete ein
wirklicher Hof wohl überall das Kernstück der Dinghöfe. Er ragte
schon durch seinen Umfang aus den übrigen Hofgütem heraus. Bei
vielen, allerdings nicht bei allen Dinghöfen, war der Hof mit dem
Kirchensatz verbunden und bezog die Zehnten, soweit sie nicht
anderweitig verliehen waren. Auf dem Hofe befand sich auch die
Gerichtsstätte des Dinghofes, zuweilen ein eigenes Gerichtshaus, das
seinerseits wieder als «Dinghof» bezeichnet wurde. Bubendorf besass

sogar ein eigenes Gefängnis für seinen Dinghof. Die Dinghöfe galten
vielfach als Freistätten, wohl wiederum wegen ihres kirchlichen
Charakters.

Der Natur der Sache nach konnten sich, bei den gerade in dieser
Hinsicht sehr komplizierten Verhältnissen des Mittelalters, am
ehesten über das Gerichtswesen Streitigkeiten ergeben, so dass die
Hofrödel durchwegs dem Dinghofgericht einen sehr breiten Raum
gewähren. Wie bereits angedeutet, ist das Dinghofgericht ohne
Zweifel aus der Immunität der kirchlichen Herrschaften herzuleiten,
denn ihm unterstehen die Hofleute durch alle Stufen der Gerichtsbarkeit

hindurch. Dies erklärt auch die mehrfach anzutreffende
Bezeichnung der Dinghofgüter als «freie Güten>; frei waren sie von
der ordentlichen weltlichen Gerichtsbarkeit. Wie jedes Gericht in
geistlichen Händen bedurfte aber auch das Dinghofgericht zur
Ausübung der hohen und der Blutgerichtsbarkeit eines weltlichen
Vogtes. Über die Abgrenzung der Rechte dieses Vogtes und des

217



geistlichen Gerichtsherm ergaben sich zahlreiche und oft erbitterte
Meinungsverschiedenheiten und Kämpfe, die die Hofrödel durch
eingehende Bestimmungen zu regeln suchten. Vielfach wurde dem
Vogt sogar verboten, ausserhalb der zwei ordentlichen Gerichtstage
den Dinghof zu betreten, um ihm jede Möglichkeit zur Usurpation
weiterer Rechte zu nehmen. Zu Differenzen kam es aber auch
zwischen dem Hofherrn und den Hofleuten über das mit der
Gerichtsbarkeit zusammenhängende Beherbergungsrecht, vielfach
auch «Zufahrt» genannt. Aus den diesbezüglichen Bestimmungen
ergeben sich die interessantesten kulturgeschichtlichen Einblicke; sie

weisen auch am deutlichsten auf das hohe Alter dieser Hofrechte hin,
da sie Verhältnisse voraussetzen, wie sie noch im hohen, aber
keinesfalls mehr im späten Mittelalter vorlagen; in diesem
Zusammenhang sei erwähnt, dass die Hofrödel von Bubendorf und Biel-
Benken noch den Zweikampf als Rechtsmittel kennen.

Das Hofgericht fand überall zweimal im Jahre statt, gewöhnlich
einmal Mitte Mai, das zweite Mal im Herbst; Ausnahmen bilden
Bözingen mit Ostern und Weihnachten als Gerichtstage, Metzerlen
mit dem Hilaritag im Januar statt des Herbstgerichtes. Zum Hofgericht

hatten alle Hofleute zu erscheinen; Bözingen setzt das Mindestalter

für die Erscheinungspflicht sogar auf bloss sieben Jahre an; wer
fernblieb, zahlte eine Busse. Zu Anfang der Verhandlungen wurde
jeweils der Hofrodel verlesen, in früheren Zeiten wohl einfach
mündlich vorgetragen. Vor dem Hofgericht fand der Empfang der
Hofgüter statt; hier wurden auch Handänderungen vollzogen, jeder
Huber, der ein neues Lehengut empfing, hatte allen Anwesenden
Brot und Wein zu schenken. Das Hofgericht entschied auch über
Streitigkeiten über die Hofgüter unter den Hofleuten oder zwischen
Hofherrn und Hofleuten. Mit Beizug des weltlichen Vogtes wurde
am Hofgericht schliesslich auch die eigentliche Kriminalgerichtsbarkeit

ausgeübt. Die niedere Gerichtsbarkeit war Sache des Meiers;
seine Kompetenz wird beispielsweise in Erlinsbach mit «Eigen und
Erbe» umschrieben, während sich für die Kompetenz des Vogtes fast
überall der Begriff «düp und frevel» sowie das eigentliche Malefiz
findet.

Den Vorsitz im Gericht führte der Hofherr oder an seiner Statt der
Meier; in Kriminalfällen hatten beide den Stab dem weltlichen Vogt
zu übergeben. Für seine Tätigkeit bezog der Vogt von allen Hofleuten

die Vogtsteuer, die meistens in Vogthafer und Vogthuhn bestand,
zuweilen noch einer kleinen Geldsteuer; in Bubendorf hatten die
Hofleute dem Vogt 8 Tagwan zu leisten. In Breitenbach erhielt der
Vogt auch vom Hofherrn eine Entschädigung: Bei jedem Gerichtstag
1 Viemzal Hafer, 1 Ohm Wein, 1 Ohm Bier, 1 Pfund Pfeffer und

218



einen Frischling samt dem zum Braten nötigen Schmalz. Als wichtigste

Entschädigung fiel dem Vogt ein Drittel aller Bussen zu, und
zwar auch derjenigen, die vom Hofherrn oder Meier an den
Hofgerichten ausgefällt wurden.

Der Aufritt des Hofherrn zum Dinghofgericht ist zum Teil recht
grossartig geregelt. So erschien der Dompropst von Basel auf dem
Hofgericht zu Bubendorf mit zwölf und einem halben berittenen
Begleitern; wie man sich den halben Mann vorzustellen hat, ist dabei
allerdings nicht ersichtlich. Die Hofleute hatten die ganze Gesellschaft

von Pferden und Knechten zu verköstigen und hatten überdies
eine bewaffnete Wache zu stellen während ihrer Anwesenheit. In
Bözingen musste der Hofmeier den Meier von Biel anstelle des
Bischofs mit zwei Begleitern zu einem Mahl empfangen, an einem
weiss gedeckten Tisch, mit neuen Bechern und neuen Schüsseln und
Kissen auf Stühlen oder Bänken. Dazu mussten ihm die Hofleute
von Diessbach ein Fuder Heu und eine weisse Gans überreichen,
diejenigen von Grenchen einen mit Blumen geschmückten Stier.
Eine besondere Beherbergungspflicht hatten die in den Dinghof
gehörigen Reb-Huber, die pro Hube dem bischöflichen Gefolge ein
Bett bereithalten mussten. Auch in Herzogenbuchsee erscheint der
Gerichtsherr selbdritt und muss samt Pferden verköstigt werden; nur
den Wein hat er aus den beim Gericht fallenden Bussen zu bezahlen.
Besonders detailliert sind die Bestimmungen über den Empfang des
Gerichtsherm im Hofrodel von Matzendorf. Er erscheint auch hier
mit zwei berittenen Begleitern, dazu einem Koch und einem Knecht,
und führt mit sich einen Habicht, zwei Windhunde und einen
Vogelhund. Zu seiner Bewirtung haben die Hofleute Kom, Wein und
ein Schwein zu stellen; die Mühle von Matzendorf im besondem hat
einen Kuchen samt Wein zum Willkommenstrunk zu liefern. Selbst
das Rezept des Kuchens ist im Hofrodel genau angegeben, dürfte
allerdings auf den heutigen Geschmack nicht unbedingt verlockend
wirken: «Der selb kuoch sol gemacht sin mit dryssig eyern und mit
eim phenwert pheffers und mit einem phenwert saltz. Er sol ouch
gebachen werden in der eschen, und sol ouch der kuoch in der
groessi sin, dz ein messiger man den kuochen uff sin fuoss sezzen sol
und ob dem knoewe abschlahen als vil dz er gessen mag ein mal...»
Schliesslich erhalten auch die elf Gerichtssässen ein Huhn und Hafer
zu einem Mahl.

Auf Grund der bisherigen Ausführungen, die sich in erster Linie
auf die Dinghofrödel stützen, können wir als Versuch einer Definition

des Dinghofes etwa die folgende Formulierung wagen: Der
Dinghof ist ein auf leib- und grundherrlicher Grundlage aufgebauter
Personenverband unter einer geistlichen Herrschaft, der kraft der

219



kirchlichen Immunität mit einer eigenen Gerichtsbarkeit ausgestattet
ist. Diese Definition schliesst es in sich, dass den Dinghöfen ihre
Existenzgrundlage entzogen wurde, als an der Stelle des hochmittelalterlichen

Personalitätsprinzips das spätmittelalterliche und neuzeitliche

Territorialprinzip sich durchsetzte. Den Prozess dieser Auflösung

der Dinghöfe können wir nun an Hand der freilich vielfach
äusserst dürftigen urkundlichen Quellen verfolgen. Sie beleuchten
durchgehend die eine Tatsache, dass die Dinghöfe ausserhalb der
sozusagen «normalen» Rechtsverhältnisse lagen, einen Fremdkörper
bildeten, der immer wieder Anlass zu Differenzen und Missverständnissen

gab und schliesslich dieser «normalen» Entwicklung weichen
mussten. Dabei zeigt sich rasch ein Unterschied zwischen den
grossem und den kleinern Dinghöfen: Die grossen und damit für den
Herrn einträglichen Dinghöfe blieben relativ lange in der Hand ihrer
ursprünglichen Herrschaft und bewahrten damit auch länger ihren
ursprünglichen Charakter; die kleinen Dinghöflein dagegen wurden
früh verliehen, verpfändet oder sonstwie veräussert und verloren
damit auch früh schon die charakteristischen Merkmale des Dinghofs,

wurden zu Lehen wie andere auch, an denen nur noch der
durch den Hofzins repräsentierte finanzielle Ertrag interessierte.

Dies war zum grossen Teil das Schicksal der kleinen bischöflichen
Dinghöfe in der Umgebung von Basel. Der Dinghof Metzerlen3
befand sich schon um 1200 nicht mehr in der Hand des Bischofs,
sondern war verliehen an die Grafen von Tierstein und von diesen
weiter verliehen an den Ritter Rudolf von Pfirt; durch Erbschaft
gelangte er später an die Herren von Wessenberg, die auch den
Dinghof zu Witterswil innehatten. 1520 verpfändete Huprecht von
Wessenberg den Dinghof Metzerlen dem Kloster Beinwil; erst 1639
ging er von diesem an die Stadt Solothurn über, obwohl diese schon
1515 mit dem Kauf der Herrschaft Rotberg die weltlichen
Herrschaftsrechte über das Dorf Metzerlen erworben hatte.

Der benachbarte Dinghof Rodersdorf" war ebenfalls schon im
13. Jahrhundert von den Bischöfen an die Grafen von Pfirt verliehen
und von diesen weitergegeben an die Herren von Rodersdorf, später
an die von diesen abstammenden Herren von Rotberg. Er ging zu
Beginn des 15. Jahrhunderts auf in der damals begründeten, territorial

geschlossenen Herrschaft Rotberg und wird von da an nicht mehr
erwähnt.

Den Dinghof Hochwald schlössen die Bischöfe selber an ihre
Herrschaft Birseck an, deren Schicksale er bis 1509 teilte. In diesem

3 Vgl. Sigrist, Hans, Reichsdörfer am Blauen, Jahrbuch f. sol. Geschichte 1953,
S. 182 ff; Baumann, Ernst, Metzerlen, Basel 1949.

4 Sigrist (Anm. 3).

220



Jahre verkauften sie das «dorf Honwalt» der Stadt Solothurn; ohne
dass er speziell erwähnt wird, war in den Kauf offenbar auch der
Dinghof eingeschlossen.

Dem Beispiel des Bischofs folgend, lieh auch das Domkapitel
seinen kleinen Dinghof Gempen den Grafen von Tierstein aus, die
auch Besitzer der Herrschaft Domeck waren, zu der das Dorf
Gempen zählte. Der Dinghof blieb aber selbständig und musste von
Solothurn, das 1486 die eine, 1502 die andere Hälfte der Herrschaft
Domeck erworben hatte, 1518 noch besonders dem Domstift Basel
abgekauft werden.

Der Dinghof Biel-Benken scheint dagegen im unmittelbaren Besitz
des Domstifts geblieben zu sein. Dafür wechselten hier die Vögte des
öftern. Um die Mitte des 15. Jahrhunderts ist die Vogtei Biel-Benken
in der Hand der reichen Basler Familie von Laufen. Von ihr ging sie
1489 über an die Familie Schaler von Leimen, die die meisten
übrigen Rechte in den Dörfern Benken und Biel-Benken besass. 1526
verkaufte Thomas Schaler von Leimen seine beiden Dörfer Benken
der Stadt Basel; in dem Kauf scheint auch die Vogtei über den
Dinghof eingeschlossen gewesen zu sein. Dieser selbst blieb dem
Domstift, schmolz aber immer mehr zusammen und scheint schliesslich

erloschen zu sein, ohne dass sich sein Ende genauer festlegen
lässt.

Aus all diesen Beispielen ergibt sich, dass diese kleinen Dinghöfe
keineswegs identisch waren mit den Dörfern, deren Namen sie

trugen. Herrschaftswechsel des Dorfes und Herrschaftswechsel des

Dinghofes gehen unabhängig nebeneinander her. Die Vereinigung
der verschiedenen Herrschaftsrechte in einer Hand bedeutete
gewöhnlich das Ende des Dinghofes, denn dort wo derselbe Herr
über Dinghofleute und andere Einwohner Gericht hielt, wo derselbe
Herr die Steuern und Abgaben bezog, wurde gerade in kleinen
Verhältnissen die Abhaltung des Dinghofgerichts und die Einsetzung
eigener Dinghofbeamten zu einem kostspieligen und unnützen
Aufwand.

Ein besonders interessantes Beispiel für die Auflösung der kleinen
Dinghöfe bildet die Entwicklung des Dinghofes Matzendorf.5 Er
scheint ursprünglich die Leute und Güter des Stifts Moutier-Grand-
val im vordem Balsthal-Thal, vor allem zu Matzendorf und Laupersdorf,

umfasst zu haben und ging schon früh von Münster an das
St.-Ursen-Stift zu Solothurn über. Zu unbekannter Zeit schlössen
sich an ihn auch eine Anzahl der im hintem Thal ursprünglich recht
zahlreichen freien Bauern an, die offenbar bei dem mächtigen

5 Vgl. Sigrist, Matzendorf, (Anm. 2).

221



Gotteshaus Schutz ihrer persönlichen Freiheit vor dem Zugriff der
weltlichen Herren der Gegend suchten; sie bewahrten sich innerhalb
des Dinghofverbandes eine bevorzugte Stellung und trugen keine
andere Last als die Vogtsteuer. Vögte des Dinghofs waren die Grafen
von Froburg, die auch sonst im Thal zahlreiche Rechte besassen, als
wichtigste die Landgrafschaft über den Buchsgau. Zwischen dem Stift
und den Froburgem herrschten des öftern Differenzen, da die Grafen
stets danach strebten, ihre Rechte auf Kosten der Chorherren
auszudehnen mit dem Endziel, den Dinghof, der einen Fremdkörper
in ihrem sonstigen Besitz dastellte, allmählich in diesem aufgehen zu
lassen. Das St.-Ursen-Stift wehrte sich lange mit Erfolg, suchte den
Umfang des Dinghofs durch Kauf von Leuten und Gutem sogar
noch zu vergrössem, aber um die Mitte des 14. Jahrhunderts scheint
es den Kampf aufgegeben zu haben. Die zum Hofe gehörigen
Eigenleute und Eigengüter wurden offenbar verkauft, vor allem an
die im Thal begütertsten Herren, die Bechburger und die Falkensteiner.

Schliesslich wurde auch der Dinghof selber an die Erben der
Froburger, die Grafen von Nidau, verkauft, kurz bevor diese selber
auch ausstarben. Die Erben beider Grafenhäuser, die Grafen von
Tierstein, legten auf den seiner Hauptsubstanz entkleideten Dinghof
keinen Wert mehr und veräusserten ihn an die Solothurner Bürgerfamilie

Schriber. Aus deren Erbschaft erwarb ihn um 1400 der
Oltner Bürger Arnold Bumann. Er liess den noch heute erhaltenen
Hofrodel aufnehmen, der uns den Dinghof sozusagen nur noch als
Ruine zeigt. Da der Dinghof - im Grunde paradoxerweise - keine
unfreien Hofleute mehr aufwies, fehlen alle Bestimmungen über
Leib- und Grundherrschaft. Einzig lebendig geblieben ist das Hofgericht,

das aber nur noch für die elf freien Höfe zuständig war, die sich
dem Dinghof einst angeschlossen hatten; alle elf genossen übrigens
das Asylrecht, das einst dem eigentlichen Dinghof zugestanden hatte.
Für diese elf Hofstätten aber war der alte Aufwand des Hofgerichts
natürlich viel zu gross und kostspielig. Die Hofleute strebten deshalb
darnach, ihre Lasten möglichst zu verringern; ein bezeichnender
Trick war beispielsweise, dass sie sich den Unterschied zwischen den
stadtsolothumischen Getreidemassen und den im Thal gebräuchlichen

Buchsgauer Massen zu Nutze machten: Die Vogtsteuer betrug
ursprünglich ein Mütt Hafer nach Gäumäss, was einem Viertel
Solothurner Mass entsprach; später erklärten die Hofleute mit Erfolg,
sie seien einen Viertel Hafer schuldig, verstanden aber nun darunter
einen Gäuviertel, der nur den vierten Teil des Solothurner Viertels
ausmachte. Da der Dinghof somit immer unrentabler wurde, ging er
von einer Hand in die andere, bis er 1449 der Stadt Solothurn
verkauft wurde, die das Hofgericht eingehen liess samt der Vorzugs-

222



Stellung der elf freien Höfe, aber den Hofzins weiter bezog, und zwar
nun von dem Dorfe Matzendorf als Gesamtheit.

Ruhigere Schicksale erlebten im allgemeinen die grösseren Dinghöfe,

deren beträchtliche Einkünfte ihre Herren daran interessierten,
sich den Besitz möglichst lange zu wahren. Die Geschichte des

Dinghofs Breitenbach6 weist zwar auch häufig Streitigkeiten
zwischen dem Abt von Beinwil und seinen Kastvögten, den Grafen
von Tierstein, auf, aber im grossen und ganzen wussten sich die Äbte
ihre Rechte ungeschmälert zu erhalten. Im 15. Jahrhundert wurden
dann Kloster und Grafen in gleicher Weise von wachsenden
finanziellen Schwierigkeiten betroffen. Dafür schalteten sich nun die
Städte Basel und Solothurn als Anwärter auf die Verfügung über den

Dinghof Breitenbach ein. Als Sieger ging nach leidenschaftlicher,
jahrzehntelanger Rivalität die Stadt Solothurn hervor, die sowohl die
Rechte des Klosters wie diejenigen der Grafen an sich brachte. In der
neuen solothurnischen Vogtei Tierstein ging der Dinghof Breitenbach

auf und verschwand damit aus der Geschichte; nur innerhalb
der sogenannten Abtskammer Beinwil bewahrte sich das Kloster
seine alten Rechte wenigstens teilweise.

Länger behauptete der Dinghof Bubendorf seine Sonderstellung.
Hier gewinnen wir einen gewissen Einblick in die Entstehung des

Dinghofs; noch 1291 ist bloss vom Salland des Domstifts zu Bubendorf

die Rede; erst seit Anfang des 14. Jahrhunderts erscheint dann
die Bezeichnung Dinghof, offenbar nachdem an das alte Salland die
umliegenden Güter des Stiftes angeschlossen worden waren.7 Vögte
des Dinghofs waren ursprünglich wohl die Grafen von Froburg;
später ist jedenfalls die Vogtei über den Dinghof Bubendorf immer
mit der ehemals froburgischen Herrschaft Waidenburg verbunden.
Diese kam 1400 an die Stadt Basel, die fortan die Vogtei ausübte.
Kompetenzstreitigkeiten zwischen den städtischen Vögten auf
Waidenburg und dem Domkapitel führten zu mehrfachen Bereinigungen

und Ergänzungen des Hofrechts. Schon 1461 wurde die
Gerichtsbarkeit des Dompropsts in reinen Strafsachen eingeschränkt
sowie dem Meier des Domstifts ein vom Vogt auf Waidenburg
gesetzter Weibel an die Seite gestellt. Im Gefolge der Reformation
zog dann die Stadt die Rechte der Dompropstei an sich, womit eine
weitere Einschränkung der Sonderstellung des Dinghofs gegeben war.
Der Vogt auf Waidenburg führte nun in allen Fällen den Vorsitz im
Dinghofgericht; der Aufwand des Hofgerichts wurde sehr stark
reduziert. Die letzte Bereinigung des Hofrechts in diesem Sinne fand

6 Vgl. Baumann, Ernst, Breitenbach, Breitenbach 1950, speziell S. I70ff
7 Vgl. Burckhardt, (Anm. 2), S. 44 ff.

223



1601 statt; darnach erhielt sich der Dinghof Bubendorf als Bestandteil

der zur städtischen Schaffnerei gewordenen Dompropstei.
Im Prinzip ähnlich wie in Breitenbach verlief die Entwicklung des

benachbarten Dinghofes Laufen, nur wissen wir hier wesentlich
weniger über seine Anfänge und seine ursprüngliche Ausdehnung.
Ein Hof zu Laufen gehörte anfänglich dem Kloster St. Blasien und
gelangte von diesem 1141 an den Bischof von Basel. Ein wirklicher
Dinghof muss dann vor 1290 errichtet worden sein, denn die damals
gegründete Stadt Laufen wurde dem Hofmeier unterstellt; Sitz des

Dinghofes war aber nicht die Stadt, die innerhalb ihrer Mauern
Selbständigkeit genoss, sondern die St.-Martins-Kirche in der
Vorstadt. Nach 1300 verpfändete der Bischof eine Hälfte des Dinghofs

Laufen an Österreich, das sie als Lehen zuerst an die Herren von
Eptingen, dann an die Herren von Ramstein weitergab. Inzwischen
verwirrte sich aber die Rechtslage dadurch, dass der Bischof auch
Inhaber der Twinge und Banne von Laufen, Röschenz und Wahlen
war, wo offenbar auch die meisten Hofleute sassen, so dass im
Hofrodel von 1458 Twing und Bann als Bestandteil des Dinghofes
erscheinen, was ursprünglich sicher nicht der Fall war. Immerhin
vertauschte dann 1459 Österreich seine Rechte nur am Dinghof
Laufen gegen zwei Häuser zu Basel, was vor allem zeigt, wie gering
der Wert des Dinghofes damals noch geschätzt wurde. Damit war der

ganze Dinghof wieder im Besitz des Bischofs, ging aber gleichzeitig in
der allgemeinen bischöflichen Territorialherrschaft auf und
verschwindet von da an aus den Urkunden.8

Recht kompliziert, aber in prinzipieller Hinsicht um so aufschlussreicher,

verlief die Entwicklung des Dinghofs Erlinsbach.9 Er wird
um 1250 erstmals in einem Einsiedler Urbar erwähnt; der erste
Meier wird 1289 genannt. Da er seinen übrigen Besitzungen zu weit
entlegen war, verkaufte das Kloster Einsiedeln den Dinghof Erlinsbach

1349 dem Kloster Königsfelden. Die Vogtei hatten die Grafen
von Habsburg inne, die sich offenbar weitergehende Rechte anmass-
ten, als ihnen aus der Vogtei eigentlich zustanden. Zuerst an die
Herren von Kienberg, dann an deren Seitenlinie, die Herren von
Küngstein, als Unterlehen weitergegeben, verkauften nämlich die
Herren von Küngstein 1351 die Vogtei ebenfalls dem Kloster
Königsfelden, behielten sich aber die hohe Gerichtsbarkeit ausdrücklich

vor, die ja sonst eben den Inhalt der Vogtei ausmachte; verkauft
wurden als Bestandteile der Vogtei die Vogtsteuer, verschiedene
andere Zinse, die Taverne zu Niedererlinsbach und der Kirchensatz,

8 Vgl. Baumann, Laufen, (Anm. 2).

' Vgl. Sigrist, Hans, Der Kauf der Herrschaft Gösgen, Jahrbuch f. sol. Geschichte

1958, speziell S. 12.ff.

224



Rechte, die mit Ausnahme der Vogtsteuer ursprünglich wohl zum
Dinghof gehört hatten.

Die Komplikationen kamen hier indessen weniger von den
Verhältnissen innerhalb des Dinghofs, als vielmehr von den übrigen
Rechtsverhältnissen zu Erlinsbach. Verwirrt waren schon die
hochgerichtlichen Verhältnisse: Der mitten durch Erlinsbach fliessende
Erzbach bildete die Grenze zwischen den Landgrafschaften Buchsgau
und Frickgau, indessen war nicht nur der Dinghof aus der Landgrafschaft

eximiert, sondern auch die Herren von Kienberg verfügten
über den dritten Teil des Hochgerichts zu Erlinsbach. Die niedern
Gerichte gehörten in der Hauptsache zur Herrschaft Küngstein, doch
besassen die Herren von Kienberg einen Drittel des Niedergerichts zu
Obererlinsbaeh; eine Sonderstellung nahmen zudem die schon 1173

genannten Freien zu Erlinsbach ein, die sich dem Stift Beromünster
unterstellt hatten, das aber mit der Vogtei über sie ebenfalls die
Küngsteiner betraute. Die kienbergischen Rechte zu Erlinsbach
kamen 1377 an die Herren von Heidegg. Die Küngsteiner verkauften
ihre Rechte 1417 der Stadt Aarau, die sie 1453 ihrem Bürger Hans
Arnold Segenser weiter verkaufte. Schon im folgenden Jahre 1454
verkaufte Segenser seine Rechte weiter an das Johanniterhaus Biberstein.

Dieses geriet sogleich in einen Streit mit dem Freiherm
Thomas von Falkenstein, Herrn zu Gösgen, der gestützt auf seine
landgräflichen Rechte die hohe Gerichtsbarkeit bis an den Erzbach
ansprach. Durch einen Vergleich traten die Johanniter ihm schliesslich

hohe und niedere Gerichte oberhalb des Erzbachs ab. 1458
verkaufte Thomas von Falkenstein diese Rechte mit der Herrschaft
Gösgen an die Stadt Solothurn. 1523 erwarb diese auch die heideg-
gischen Anteile am hohen und niedern Gericht zu Obererlinsbaeh.
Durch die Reformation wurde nun aber die Stadt Bern, nach
Aufhebung des Klosters Königsfelden, Herrin des Dinghofs zu
Erlinsbach und beanspruchte ihrerseits die damit verbundenen
niedergerichtlichen Rechte auf beiden Seiten des Erzbachs. 1535
kaufte sie zudem den Johannitern deren Anteil am Niedergericht
sowie das ganze Hochgericht zu Erlinsbach östlich des Erzbaches ab.
Die wahre Natur des Dinghofs war in dieser Zeit schon nicht mehr
voll bewusst, und hier erfahren wir auch einen der Hauptgründe für
die Auflösung der Dinghöfe überhaupt: Die Freilassung der Eigenleute

und Huber, die für die Besitzer zu einer, allerdings kurzfristigen,

Einnahmequelle geworden war und deshalb immer häufiger
angewandt wurde; damit schmolz die Substanz der Dinghöfe zusammen,

und es blieben nur noch die rechtlichen Ansprüche, deren Sinn
hinfällig und damit auch nicht mehr verständlich wurde. So führte
das Nebeneinander bernischer und solothurnischer Ansprüche auf

225



das Niedergericht, die sich je weniger sachlich scheiden liessen, desto
weniger Hofleute es gab, zu dauernden Differenzen zwischen den
beiden Städten. Erst im Winiger Vertrag von 1665 fand man eine
Lösung darin, dass Bern seine Ansprüche auf die niedem Gerichte
westlich des Erzbachs an Solothurn abtrat samt dem Kirchensatz des
katholischen Erlinsbach; dagegen blieben die noch bestehenden
Einkünfte von den ehemaligen Hofgütern dem bernischen Hofmeister

zu Königsfelden weiterhin vorbehalten. Erlinsbach bietet somit
ein selten instruktives Beispiel dafür, wie sich aus dem für unser
Empfinden wirren Durcheinander der mittelalterlichen Rechtsverhältnisse

Schritt für Schritt das neuzeitliche Territorialitätsprinzip
durchsetzte; und das Hauptopfer war auch hier der Dinghof, der sich
von Natur aus mit diesem Prinzip nicht vertrug.

Äusserst dürftig sind die Nachrichten über das Hofgericht
Derendingen. Fest zu stehen scheint, dass dieser Dinghof diejenigen
St.-Ursen-Leute südlich der Aare zusammenfasste, die ausserhalb des

geschlossenen Herrschaftsgebietes des St.-Ursen-Stiftes (Gericht
Zuchwil mit den Dörfern Zuchwil, Luterbach, Biberist, Lohn,
Ammannsegg und Niedergerlafingen) gesessen waren und dass sein
Meierhof in Derendingen lag. Ein Hofrodel ist nicht bekannt;
ebensowenig wissen wir über seinen ursprünglichen Umfang. In den
Urkunden erscheint einzig und sehr spät die Vogtei über den

Dinghof Derendingen. Sie lag ursprünglich offenbar, wie die
Kastvogtei über das St.-Ursen-Stift, in der Hand der Grafen von Buchegg.
Ihre Erben, die Freiherren von Signau und Senn von Münsingen,
verkauften oder vergabten diese Vogtei den Schwestern vom Deutschen

Hause in Bern. Von ihnen erwarb 1347 der Solothurner
Junker Henmann von Dürrach innerhalb eines grössern Tauschgeschäftes

auch diese Vogtei, zu der nur noch eine Schuppose zu
Derendingen, vermutlich der Rest des ehemaligen Meierhofes, und
ein kleines Wäldchen daselbst gehörten. Der Dinghof an sich war
offenbar zu diesem Zeitpunkt bereits aufgelöst, das heisst vermutlich
in der Herrschaft Halten aufgegangen.10

Einige Rätsel geben die ursprünglichen Verhältnisse in Deitingen
auf. Ausnahmsweise gut unterrichtet sind wir zwar über den dortigen
Dinghof der Abtei St. Blasien.11 Die zu ihm gehörigen Leute und
Güter stammten vermutlich aus einer Schenkung der Grafen von
Rheinfelden an das Schwarzwälder Kloster, das den Dinghof Deitingen

seiner Propstei Klingnau unterstellte. Hofrecht und Güterver-

10 Vgl. Sigrist, Hans. 500 Jahre solothurnisches Wasseramt, Jurablätter 1966,
speziell S. 104 ff.

11 Vgl. Flatt. Karl. H.. St.Blasiens Dinghof in Deitingen, Jahrbuch f. sol. Geschichte
1961, S. 145ff

226



zeichnis sind uns hier schon in einer frühen Niederschrift um 1350
erhalten. Damach lag zwar der Meierhof in Deitingen, der Hauptteil
der Güter aber zu Subingen; weitere Güter befanden sich in Wallis-
wil, Wangenried, Inkwil, Aeschi, Seeberg, Ochlenberg und, als
abgetrennter Komplex, in Kestenholz und der Klus. Kastvögte des

Dinghofs waren die Grafen von Kiburg; von ihnen ging die Vogtei
1406 an die Stadt Bern über. Mit dem Erwerb der niedem Gerichte
in der Herrschaft Deitingen 1428 und 1516 verlor aber das Dinghofgericht

jede Bedeutung; als kurioser Überrest blieb dem bernischen
Vogt zu Wangen das jährliche «Groppenmahl». 1528 verkaufte der
Propst zu Klingnau auch den Dinghof selber an die Stadt Bern,
dessen Ertrag allerdings auf die bescheidene Summe von 19 Schilling
oder rund 190 heutigen Franken zusammengeschmolzen war,
während die Hofzinse um 1400 immerhin noch gegen 100 Schilling
oder etwa 2000 Franken ausgemacht hatten. Trotzdem hielt Bern bis
1665 an diesem Zins fest; erst im Winiger Vertrag trat es ihn an
Solothurn ab, womit die letzte Erinnerung an diesen St. Blasischen
Dinghof verschwand.

Neben den St. Blasischen Dinghofgütem und zum Teil mit ihnen
vermischt gab es in Deitingen und Subingen aber auch noch
Eigenleute und Güter, die der Benediktinerpropstei Wangen gehörten,

welche ihrerseits vom Kloster Trüb abhing.12 Leider sind weder
der Stifter noch die Zeit der Gründung der Propstei Wangen bekannt;
urkundlich erstmals erwähnt wird sie im Jahre 1257, wo sie schon
dem Kloster Trüb unterstand. Anderseits enthält das erste Güterverzeichnis

von Trüb, das nur ein Jahrzehnt nach der Gründung dieses
Klosters aufgeschrieben wurde, keinerlei Güter in der Gegend von
Wangen. Es erscheint deshalb möglich, dass die Propstei ursprünglich

selbständig war und auf irgendeine Weise ebenfalls mit ehemaligen

Gütern der Grafen von Rheinfelden ausgestattet wurde. Gewisse
Anzeichen deuten auch darauf, dass die Propstei ihre Güter in einem
Dinghof organisierte, dessen Rest vielleicht das sogenannte Kellergericht

zu Wangen war. Ein Relikt dieses Dinghofes könnte auch der
zu vielen Streitigkeiten Anlass gebende «Twing zu St. Paul» am
Aareufer nördlich von Deitingen gewesen sein, der ebenfalls dem
Propst zu Wangen gehörte. Die Auflösung dieses Dinghofes begann
indessen schon in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts, wo die
Propstei anfing, ihre Güter zu verkaufen. Andererseits erwarb sie um
die gleiche Zeit von den Freiherren von Grünenberg die Hälfte des

Twings und Banns von Deitingen. Von da an musste es als überflüs-

12 Vgl. Flatt, Karl, H., Die Beziehungen der Propstei Wangen an der Aare zum
solothurnischen Wasseramt, Jahrbuch f. sol. Geschichte 1959, S. 89 ff. - Derselbe, Die
Errichtung der bern. Landeshoheit über den Oberaargau, Bern 1969.

227



sig erscheinen, neben dem regulären Niedergericht noch ein besonderes

Dinghofgericht zu unterhalten, zumal auch die hohe Gerichtsbarkeit

für Dinghof und Niedergericht in denselben Händen lag, zuerst
der Grafen von Kiburg, seit 1406 des bernischen Vogtes zu Wangen.
Immerhin behielt die Propstei einen Teil ihrer Güter und auch der
Hofleute, die 1462 als «des Propstes arme Leute» bezeichnet werden.
1501 sah sie sich aber gezwungen, ihren Halbteil des Gerichts zu
Deitingen an die Stadt Bern zu verkaufen; eingeschlossen waren auch
gewisse Vogteiabgaben, die nur von dem ehemaligen Dinghof
herrühren konnten, da ja die reguläre Hochgerichtsbarkeit schon seit
einem Jahrhundert bei Bern lag. Bezeichnend für die Unsicherheit,
die schon zu Beginn des 16. Jahrhunderts hinsichtlich der mittelalterlichen

Rechtsverhältnisse herrschte, sind die Streitigkeiten, die sich
um die Liquidation der letzten Rechte der Propstei Wangen entspannen.

1516 trat nämlich Bern die kurz zuvor erworbene halbe
Gerichtsherrlichkeit zu Deitingen an Solothurn ab im gegenseitigen
Austausch der Ausburger und Eigenleute, behielt sich aber dabei das

Hofgericht zu Deitingen vor, das gar nie mit diesem Niedergericht
verbunden gewesen war; anderseits protestierte der Propst von
Wangen dagegen, dass Solothurn nun auch Rechte beanspruchte, die
nach seiner Meinung nicht zur Gerichtsherrschaft, sondern zur
Grundherrschaft, also zum ehemaligen Dinghof gehörten. 1520
einigte man sich darauf, dass Bern und Solothurn gemeinsam dem
Propst für diese Rechte eine Abfindung von 120 Gulden ausrichteten.

1529 wurde dann die Propstei Wangen säkularisiert, und es
wurde dabei ein Urbar aufgenommen, das wohl weitgehend mit dem
ursprünglichen Dinghofbesitz identisch war. Es weist in Deitingen
den Twing St. Paul und 15 Schupposen auf, zu Horriwil 5 Schupposen,

zu Subingen reduzierte Abgaben von 3 Schupposen. Weitere
Güter lagen zu Wangen, Wangenried, Walliswil, Berken und Röthen-
bach. Der umfangreichste Hof lag zu Deitingen unmittelbar neben
der Kirche; er könnte vielleicht ehemals der Sitz des Hofmeiers
gewesen sein.

Ziemlich gut unterrichtet sind wir über die Dinghöfe der Propstei
Herzogenbuchsee und des Klosters Trüb sowie des von letzterem
abhängigen Frauenklösterleins Rüegsau. Der ehemalige burgundi-
sche Königshof Herzogenbuchsee wurde 1108 mit den Kirchensätzen
Herzogenbuchsee, Seeberg und Huttwil von der letzten Erbin der
Grafen von Rheinfelden, Agnes, dem Hauskloster ihres Gatten,
Herzog Berchtold von Zähringen, nämlich St. Peter auf dem
Schwarzwald, geschenkt. Dieses errichtete hier eine Propstei, der
offenbar mit der Zeit noch andere Güter vergabt wurden, so dass ihr
Besitz an Leuten und Gütern sich neben den genannten Orten auch

228



auf deren weitere Umgebung erstreckte: Heimenhausen, Ober- und
Niederönz, Graben-Berken, Röthenbach, Inkwil, Bolken, Aeschi,
Etziken, Subingen, Walliswil, Wiedlisbach, Bleienbach, sodann
Leimiswil und Oeschenbach bei Huttwil. Teilweise überschnitt sich
somit der Besitz von St. Peter mit demjenigen von St. Blasien und
Trüb, was auf die gemeinsame Herkunft von den Grafen von
Rheinfelden zurückzuführen ist. Wann die Propstei ihre Güter zu
einem Dinghof organisierte, ist unbekannt; urkundlich erstmals
erwähnt wird dieser 1331. Als Verwalter und Vorsitzender des

Hofgerichts amtete der Propst selber; nur für die Güter zu Huttwil
und Umgebung war ein besonderer Meier eingesetzt mit einem
eigenen Meiergericht. Kastvögte waren als Erben der Zähringer die
Grafen von Kiburg, die ihre eigenen Güter im Oberaargau ebenfalls
in einem Amt Herzogenbuchsee zusammenfassten. Trotzdem konnte
der Dinghof aber seine Substanz erstaunlich lange bewahren, auch
als sowohl die Kastvogtei über den Dinghof wie das Amt Wangen
1406 an die Stadt Bern übergingen. Erst 1526 konnten sich, wie
bereits erwähnt, die Hofleute von Todfall, Ehrschatz und der
Verpflichtung zum Hofgericht loskaufen. Kurz darauf, 1528, brachte
die bemische Reformation die Säkularisation der Propstei Herzogenbuchsee,

womit der Dinghof zum grössten Teil im Amt Wangen
aufging; Solothurn gelang es allerdings, die in seinem Gebiet liegenden

Leute, Güter und Zehnten an sich zu ziehen. Indessen kämpfte
der Abt von St. Peter noch jahrzehntelang um seine Rechte über den
ehemaligen Dinghof; erst 1557 verzichtete er gegen eine Zahlung von
5000 Gulden definitiv auf seine Ansprüche.13

Das Kloster Trüb wurde 1125 von dem Freiherrn Thüring von
Lützelflüh gestiftet und mit zahlreichen Gütern rings um den Napf
ausgestattet.14 Da er die ersten Mönche von St. Blasien kommen liess,
versuchte St. Blasien alsbald, Trüb zu einem Filialkloster
herabzudrücken, doch gelang es dem Stifter, die Unabhängigkeit seiner
Gründung durch kaiserliche und päpstliche Privilegien zu sichern.
Durch weitere Vergabungen und geschickte Käufe kam das Kloster
mit der Zeit zu beträchtlichem Besitz, der im Trubertal, zu Langnau,
Trubschachen und Marbach sogar zu einem ziemlich geschlossenen
Territorium zusammenwuchs. Auch hier ist unbekannt, wann - wohl
im Hinblick auf die übrigen, weit verstreuten Güter - der Dinghof
errichtet wurde, dessen Gerichtsstätte auf der Bäregg, auf einem
Hügel zwischen Langnau und Trubschachen, lag. Kastvögte waren

13 Vgl. Sigrist. Hans. Der mittelalterliche Dinghof Herzogenbuchsee. Jahrbuch des

Oberaargaus 1958, S. 18 ff.
14 Laederach. Walter. Das Kloster Trüb, Heidelberg 1921; Häusler, Fritz. Das

Emmental im Staate Bern bis 1798. Bd.I, Bern 1958, S. 50ff.

229



die Freiherren von Brandis, wohl stammverwandt mit der Stifterfamilie

von Lützelflüh. Um 1400 verliessen diese jedoch, wie später
manche andere Adelsfamilie, die adelsfeindlichen Gebiete der
Eidgenossenschaft, indem sie die Grafschaft Vaduz erwarben. Die
Kastvogtei Trüb wurde in der Folge mehrfach an bernische Adelsgeschlechter

verliehen oder verkauft. Bereits früher hatte sich aber die
Stadt Bern die Oberherrschaft über das Emmental angeeignet. 1301

sprach ihr König Albrecht die Schirmherrschaft über Trüb zu: im
Laufe des 14. und des 15. Jahrhunderts wurden immer zahlreichere
Gotteshausleute von Trüb bemische Ausburger, wodurch sie sich der
Verfügung des Klosters entzogen. 1445 hob der Abt von Trüb
deshalb den Dinghof praktisch auf, indem er das Hofgericht auf der
Bäregg in ein gewöhnliches Zwölfergericht für das innere Klosterterritorium

umwandeln liess. Ohne dass das hilflose Kloster Widerstand
leisten konnte, masste sich Bern in der Folge immer mehr Rechte an,
zog die Kastvogtei, die Kontrolle der Finanzen, sogar die Besetzung
der dem Kloster inkorporierten Pfarreien an sich. So bedeutete die
Säkularisation des Klosters 1528 kaum noch mehr als eine Formalität.

Wie bei der Propstei Wangen sind auch bei dem Benediktinerinnenkloster

Rüegsau Stifter und Zeit der Gründung unbekannt,
ebenso wie die Umstände der Unterstellung des Klosters unter den
Abt von Trüb.15 1256 scheint mit der Erwähnung eines Propstes die
Abhängigkeit von Trüb schon Tatsache; Kastvögte waren indessen
um 1260 die Grafen von Kiburg, erst 1297 die Freiherren von
Brandis. Seit 1320 erscheint dann eine «Meisterin» als Vorsteherin
des Klosters, nicht mehr ein von Trüb abgeordneter Propst. Das
Recht des Dinghofes Rüegsau wurde erst 1421 aufgezeichnet und
zeigt schon deutliche Zeichen der Auflösung des ursprünglichen
Dinghofes. Den Hauptteil nimmt die Beschreibung der Märchen des

Dinghofs ein, was an sich schon ein Widerspruch ist und den bereits
fortgeschrittenen Übergang vom Dinghofe zur territorialen
Grundherrschaft belegt. Das Hofgericht bestand zwar noch, war aber mehr
oder weniger mit dem Trüber Hofgericht Bäregg verschmolzen, da an
beiden Orten die Herren von Brandis Kastvögte waren. Wie Trüb,
verlor zudem auch Rüegsau im Laufe des 15. Jahrhunderts immer
mehr Hofleute als Ausburger an die Stadt Bern. Bei der Aufhebung
des Klosters 1528 ist nur noch von den Gütern desselben die Rede;
der Dinghof samt der Kastvogtei über ihn war bereits in der
Freiherrschaft Brandis aufgegangen, der Bern auch die Klostergüter
überliess.

15 Laederach, Waller, Grundherrschaft und Asylrecht der Abtei Rüegsau, Burgdor-
fer Jahrbuch 1938; Häusler, Emmental, (Anm. 14), S. 60 ff.

230



Die Dinghöfe Bözingen und Pieterlen dürften auf sehr frühe
Vergabungen an den Bischof von Basel zurückgehen, über die
urkundliche Nachrichten fehlen; sichere Hinweise auf den Bestand
der beiden Dinghöfe finden sich erst in der zweiten Hälfte des
14. Jahrhunderts. Dabei bleibt die Frage offen, warum Pieterlen
einen eigenen Dinghof bildete, während Grenchen und Diessbach
dem Dinghof Bözingen unterstanden. Soweit dies aus den Urkunden
ersichtlich ist, hatten beide Dinghöfe jedenfalls weitgehend dieselben
Schicksale.

Durch seine exzentrische Lage am Rande des bischöflichen Machtgebiets

sowie im Schnittpunkt verschiedenster weltlicher Herrschaftsansprüche

war der Dinghof Bözingen schon früh in seinem Bestand
gefährdet. Die Oberaufsicht über den Dinghof führte der Meier zu
Biel, dem die drei Hofmeister zu Bözingen, Grenchen und Diessbach
unterstanden. Als Vögte amteten die Grafen von Neuenburg-Nidau.
Hier wie überall entwickelte sich ein Machtkampf zwischen dem
Bischof als Inhaber des Dinghofs und den Grafen von Nidau als
seinen Vögten. Er endete offenbar, ohne dass sich dies urkundlich
nachweisen lässt, mit der frühen Sprengung des Dinghofverbandes.
Die Aussenposten Grenchen und Diessbach gingen auf in der den
Grafen von Nidau gehörigen Herrschaft Büren-Strassberg; ausser
dem Hofrodel besitzen wir keinen einzigen urkundlichen Hinweis
darauf, dass es hier einmal bischöfliche Hofleute mit besonderer
Rechtsstellung gab. Der Hof Bözingen dagegen mit seinen nähern
Zugehörden verschmolz allmählich mit dem bischöflichen Meiertum
Biel. Um 1500 scheint das Dinghofgericht eingegangen zu sein, denn
in dem bekannten Bieler Tauschhandel von 1594/96 wird bereits
gemeldet, dass die zum Meiertum Biel gehörigen Dörfer Bözingen,
Mett, Leubringen und Vingelz vor hundert Jahren noch ein eigenes
Hubgericht zu Bözingen besessen hätten.16

Ähnlich verlief die Entwicklung des Dinghofs Pieterlen. Auch er
unterstand dem Meier zu Biel, der zu Pieterlen selber einen
Ammann setzte; auch hier waren die Grafen von Nidau Vögte. Als
Inhaber des Kirchensatzes hatten zudem die Herren von Eptingen zu
Wildenstein einen gewissen Anteil an den Einkünften des Dinghofs.
Im Gegensatz zu Bözingen vermochte hier der Bischof seine Rechte
in vollem Umfang zu behaupten, so dass der Dinghof allmählich
aufging in der Landesherrschaft des Bischofs.17

Wir sind damit am Ende unseres Überblicks über die Entwicklung
und das Erlöschen der mittelalterlichen Dinghöfe. Bei aller Verschiedenheit

ihrer Schicksale zeigten sich doch die Hauptlinien überall als
16 Vgl. Bloesch, Biel, S. 71 ff. und Strub. Grenchen, S. 41 ff, (Anm. 2).
17 Vgl. Bloesch, Biel, (Anm. 2), S. 76 ff.

231



dieselben: Die wichtigsten Gründe des Untergangs der Dinghöfe
waren auf der einen Seite ihre rein personale Struktur, die sich mit
dem siegreichen Prinzip der Territorialität nicht vertrug, auf der
andern Seite das Dahinschmelzen dieser ihrer personalen Substanz
durch den allgemeinen Prozess der Aufhebung der persönlichen
Unfreiheit. Am längsten erhalten haben sich überall die rein
finanziellen Erträge der Dinghöfe, die vielfach auch dort weiterlebten und
weiter bezogen wurden, wo die Dinghöfe selber längst verschwunden
oder sogar vergessen waren. Der allgemein historische Wert des
Problems der Dinghöfe darf gerade in jenen Faktoren gesehen
werden, die zu ihrem Untergang führten, denn sie beleuchten in
selten klarer Weise den grundsätzlichen Unterschied zwischen dem
mittelalterlichen und dem neuzeitlichen Rechts- und Staatsdenken.

Bisher ungedruckter Vortrag im Historischen Verein des Kantons Bern, 21. März
1958.

232



DIE LANDSCHREIBER ZU KLUS

Die trotzig über den Felsen der Balsthaler Klus sich erhebende Burg
begegnet uns in den alten Akten und Dokumenten unter verschiedenen

Namen: Mit ihrer ursprünglichen Bezeichnung Falkenstein,
dann bald zur Unterscheidung von der Jüngern Burg über St. Wolfgang

«die alte Falkenstein» genannt, am häufigsten einfach unter
dem Namen «Clus», seit dem achzehnten Jahrhundert etwa auch mit
der irrtümlichen Bezeichnung Blauenstein, hie und da jedoch auch
nur ganz prosaisch als das «Schreiberschloss». Diese letzte Bezeichnung

geht darauf zurück, dass das Kluser Schloss über zwei Jahrhunderte

lang als Amtssitz der Landschreiber der Herrschaften Falkenstein

und Bechburg diente.
Der Landschreiber stellte nächst den Landvögten die wichtigste

Amtsperson in den äusseren Herrschaften dar; ihm oblag die rechtliche

Verurkundung aller Käufe, Verkäufe, Tauschgeschäfte, Eheverträge,

Teilungen, Inventare, Gült- und Schuldbriefe und anderer
zivilrechtlicher Verträge. Die Ursprünge des Amtes sind allerdings
nicht genauer abzuklären, da von ihm in den Akten relativ wenig die
Rede ist; selbst die Besatzungsbücher, d.h. die jährlichen Listen aller
Räte und Beamten des Stadtstaates Solothurn, geben die Namen der
Landschreiber nur ausnahmsweise an. In Balsthal wird ein
Landschreiber, ohne Namen, erstmals im Jahre 1511 erwähnt; er wohnte
offenbar noch im Dorfe Balsthal, nicht auf dem Kluser Schloss. Hier
erhalten wir gleich auch schon Einblick in die Einkünfte des
Landschreibers: Für eine gewöhnliche Urkunde bezog er 15 Schilling,

damals rund 300 heutige Franken; von allen finanziellen
Transaktionen ein Prozent der in Frage stehenden Summe. 1519
wird ein Heutschi, ohne Vornamen, als amtlich bestellter Schreiber
im Gäu genannt; ob ihm auch das Thal zugewiesen war und ob er
eventuell identisch mit dem Landschreiber von 1511 war, ist nicht
ersichtlich. Hier und in einer etwas späteren Notiz von 1522 wird
auch angedeutet, wie man sich in der vorausgehenden Zeit behalf:
Die Landschreiber werden nämlich ausdrücklich in Schutz genommen

gegen die Konkurrenz der Priester und Dorfschreiber. Es war
also offenbar bis dahin üblich, dass die ja von Amtes wegen
gebildeten und schreibkundigen Geistlichen auf dem Lande vielfach
die Funktion der Notare erfüllten, wie wir ja selbst in der Stadt
Solothurn im Mittelalter häufig Chorherren und sogar Pröpste des
St.-Ursen-Stiftes als öffentliche Notare tätig sehen. Neben den
Priestern suchten auch Weltliche, die sich neben der Kunst des Schreibens

auch rudimentäre Rechtskenntnisse angeeignet hatten, aus dem

233



finanziell recht einträglichen Urkundenwesen ihren Verdienst zu
ziehen.

Im Interesse der Rechtssicherheit und der Rechtsordnung musste
die Obrigkeit aber darauf dringen, dass dieses Urkundenwesen als
Grundlage des gesamten Rechtsverkehrs nur in die Hände von
juristisch wirklich geschulten und ausgewiesenen Fachleuten gelegt
wurde. In der Stadt selber wurde es schon im 14. Jahrhundert dem
Stadtschreiber unterstellt, der dann seit dem 16. Jahrhundert ein
eigentliches Monopol für die Urkundenausfertigung besass; neben
ihm wurden nur die mit kaiserlichen oder päpstlichen Patenten
ausgestatteten Notare mit beschränkten Kompetenzen geduldet. Auf
dem Lande liess man dagegen die Dinge augenscheinlich länger
gehen, wie sie wollten, da hier der rechtliche Verkehr bescheideneren
Umfang hatte. Erst seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts setzen die
erwähnten Bemühungen auch hier ein, die sogenannten
Winkelschreiber zu unterdrücken. Es ist überhaupt allgemein festzustellen,
dass man sich in Solothurn erheblich später als etwa in den
Nachbarkantonen Bern und Basel entschliessen konnte, das
Urkundenwesen durchgehend nach strengen Vorschriften zu ordnen und
die Kompetenzen der einzelnen Amtsstellen reinlich zu scheiden.
Dabei wird man allerdings den Verdacht nicht ganz los, dass die
Stadtschreiber an dieser Verzögerung nicht ganz unschuldig waren,
da mancher vorsichtige Landbewohner, solange es keine ordentlich
bestellten Landschreiber gab, wichtige Urkunden lieber in der Stadt
ausfertigen liess, um rechtlich ja ganz sicher zu gehen. Die finanziell
besonders interessante Ausfertigung von Testamenten behielten sich
die städtischen Schreiber übrigens auch nach der Einführung der
Landschreibereien als Monopol vor.

Das Wachsen des Rechtsverkehrs auch auf dem Lande erzwang
aber mit der Zeit von selber eine amtliche Regelung. So setzt in
Olten schon 1540 die Reihe der bekannten Stadtschreiber ein, denen
auch die Herrschaft Gösgen und das Niedere Amt Bechburg
unterstanden; in Balsthal erfolgte dasselbe zwanzig Jahre später. Mit
Wilhelm Baby treffen wir den ersten in der fortan ununterbrochenen
Reihe bekannter Landschreiber zu Klus. Er wurde 1561 gewählt und
bezog 1562 seinen Wohnsitz auf dem Kluser Schloss, das bis dahin
unter der Hut eines besoldeten Burgknechts einer ordentlichen
Zweckbestimmung geharrt hatte und dabei immer mehr zerfallen
war; der Landvogt Wolfgang Sury berichtet in einem Schreiben an
den Rat anschaulich, wie er bei der ersten Inspektion des Schlosses
selber durch eine verfaulte Treppe durchbrach; für den Landschreiber

musste eine bescheidene Wohnung ganz neu eingerichtet
werden.

234



Der Aufgabenkreis des Landschreibers war recht beträchtlich. Er
hatte nicht nur die erwähnten Verurkundungen zu besorgen, sondern
fungierte auch als Stellvertreter des Landvogts, wenn dieser abwesend

war; er hatte in der Kirche zu Balsthal die obrigkeitlichen Mandate
und Missiven zu verlesen oder verlesen zu lassen; er beaufsichtigte
und leitete alle Ganten und Steigerungen; er führte die Urbare und
Zinsrödel der Landvogteien und der Kirche seines Amtskreises; ihm
oblag die Hut und der Unterhalt des Kluser Schlosses samt seiner
Zufahrtswege; darin eingeschlossen war auch die Verpflichtung, bei
Feuersbrünsten und kriegerischen Bedrohungen Alarm zu geben;
schliesslich hatte er auch den kleinen, zum Schloss gehörigen
Landwirtschaftsbetrieb zu führen. Als ordentliches Honorar bezog er
bloss ein Einkommen von sechs, später acht Malter Kom und zwei
Malter Hafer. Dazu stand ihm die Nutzung von Wald und Weide am
Bisiberg, unterhalb und östlich des Schlosses zu, seit Anfang des
17. Jahrhunderts auch der sogenannten Schreibermatte am Fusse
dieses Waldes. Die Haupteinkünfte aber bezog er aus seinen Sportein,

d.h. den Kosten der Verurkundungen, die recht beträchtlich
waren. Schon im 17. Jahrhundert war der Geschäftsbetrieb der
Landschreiberei so gross geworden, dass der Landschreiber regelmässig

einen Unterschreiber besolden musste; zu seinem Verdruss war
ihm dieser aber nicht als einfacher Angestellter untergeordnet,
sondern für bestimmte Funktionen beigeordnet, so dass die
Landschreiber sich des öfteren über Kompetenzüberschreitungen und
Konkurrenz von Seiten ihrer Unterschreiber zu beklagen hatten.

Der ansehnliche finanzielle Ertrag der Landschreiberei war wohl
der Grund dafür, dass diese Stelle im allgemeinen nur Stadtbürgem
vorbehalten war. Immerhin treffen wir nur als seltene Ausnahme
Angehörige der vornehmsten patrizischen Geschlechter als
Landschreiber; dieses Amt blieb vielmehr den weniger bedeutenden
Familien überlassen, ein Hinweis darauf, dass seine Einkünfte lange
nicht an die der Landvögte heranreichten.

Der oben erwähnte Wilhelm Baby war allerdings kein Stadtbürger,
nicht einmal ein solothurnischer Untertan, da er erst bei seinem
Amtsantritt als Ausburger angenommen wurde. Seine Herkunft ist
unbekannt; er begegnet zuerst als Unterschreiber zu Olten, wo er sich
1561 auch um das Stadtschreiberamt bewarb. Den Vorzug erhielt
dort indessen der vielleicht aus St. Gallen stammende Christoph
Feigel, nach einer spätem Kundschaft vorher Schulmeister zu
Balsthal, während Baby seinerseits die weniger einträgliche
Landschreiberei Klus erhielt. Verschiedene Liegenschaftskäufe erweisen
immerhin, dass er sich daselbst nicht schlecht stellte und zu einem
ordentlichen Vermögen gelangte. Er wird 1572 letztmals erwähnt;

235



das genaue Datum seines Todes ist nicht bekannt, doch muss es vor
1575 fallen, da er hier bereits als tot erwähnt wird.

Sein Nachfolger Andres Helbling ist bereits ein Stadtbürger, Sohn
des allerdings erst 1538 eingebürgerten Schuhmachers Hans Helbling
von Zürich. Er blieb nicht einmal ein Jahrzehnt auf dem Kluser
Schloss, mindestens zum Teil vielleicht wegen der misslichen
Wohnverhältnisse, über die noch sein Nachfolger klagte. 1581 reichte er
seine Resignation ein; kurz darauf treffen wir ihn als Unterschreiber
in Solothurn. 1590 gelangte er in den Grossen Rat und amtete
1605-1611 als Landvogt zu Gilgenberg; schon im Jahre daraufist er
verstorben.

Auf Helbling folgte als Landschreiber zu Klus Urs Rütter, offenbar
auch ein Stadtbürger, denn er war der Schwiegervater des bekannten
Salzhändlers Antoni Haffner, des Vaters des Chronisten Franz
Haffner. Rütter versah sein Amt von 1581-1606, also rund 25 Jahre.
Bis zu Ende seiner Amtszeit hatte er noch gegen die Konkurrenz der
städtischen Schreiber und Notare zu kämpfen, die hartnäckig
versuchten, ihre früheren Einkünfte von der Landschaft zu behaupten;

dabei geriet er auch in Konflikt mit dem berühmten Stadtschreiber

Hans Jakob vom Staal und seinem neuen Stadtrecht, dessen

Bestimmungen der Landschreiber als Schmälerung und Beschränkung

seiner Kompetenzen auffasste.
Kürzer, nur von 1606-1617, amtete der Landschreiber Hans

Brunner, zuvor Unterschreiber Urs Rütters. Seine Herkunft ist nicht
zu ermitteln. Es lassen sich keine Beziehungen zu der dem Patriziat
angehörigen Familie Brunner von Solothurn nachweisen, doch gab es

neben dieser auch bürgerliche Brunner in der Stadt. Aus dem
Umstand, dass Hans Brunner der Stadt die seither zur Landschreiberei

gehörige Schreibermatte verkaufte und dass er mit Bewilligung
des Rates nicht auf dem Kluser Schloss, sondern im Dorfe Balsthal
wohnte, ergibt sich auch eine Möglichkeit, dass er selber aus dem
Balsthaler Geschlecht Brunner stammte, das ja eine ganze Reihe von
Untervögten stellte, doch ist auch dies nicht sicher nachweisbar.

Aus einem der ältesten Patriziergeschlechter stammte der auf
Brunner folgende Landschreiber Urs Byss, der allerdings einem in
den Ämtern nicht sehr hervortretenden Zweig des Geschlechts
angehörte; sein gleichnamiger Vater gelangte bloss in den Grossen
Rat, dem auch der Sohn sogar während seiner Amtszeit als
Landschreiber zuzählte. Er verzichtete 1630 auf die Landschreiberei und
amtete bis zu seinem Tode 1651 in der Stadt Solothurn als Notar,
was offenbar doch noch einträglicher und zudem weniger beschwerlich

war als das Amt des Landschreibers.
Neuer Landschreiber wurde 1630 Jakob Pfeiffer, seit 1610 deut-

236



scher Schulmeister in Solothurn. In diesem Amte hatte er allerdings
nicht gerade viel geleistet und zu häufigen Klagen Anlass gegeben, da

er mehr darauf bedacht war, seine kärgliche Besoldung durch allerlei
Schreiberarbeiten zu verbessern, als seinen Schülern Lesen, Schreiben

und Rechnen beizubringen. Schon früh lag er dem Rat
unaufhörlich in den Ohren, man möge ihm die Bewilligung erteilen, als
öffentlicher Notar zu wirken, wurde aber immer wieder abgewiesen
mit der Begründung, es fehlten ihm die notwendigen juristischen
Kenntnisse. Für das Landvolk waren diese offenbar nicht so unbedingt

erforderlich, da man ihm trotz dieses Mangels die Landschreiberei

übertrug. Er versah sie von 1630 bis 1648.
Als Nachfolger Pfeiffers wurde der Bruder des früheren

Landschreibers Urs Byss, Gedeon Byss, gewählt, der aber nur drei Jahre,
bis 1651, auf dem Kluser Schloss aushielt. Zudem scheint er
während seiner Amtszeit noch häufig abwesend gewesen zu sein, so
dass seine Unterschreiber die Geschäfte führen mussten; zum mindesten

zeitweise beschäftigte er anscheinend sogar zwei Unterschreiber
gleichzeitig. Er gehörte wie sein Bruder dem Grossen Rate an und
betätigte sich wie dieser später als Notar in Solothurn, wo er 1677
starb.

Um die erledigte Landschreiberei bewarb sich der Unterschreiber
Hans Rudolf Reinhart, musste aber vor dem Patrizier Hans Ludwig
Graff, dem Sohne des von König Heinrich IV. in den Adelsstand
erhobenen Hauptmannes Friedrich Graff, zurücktreten. Noch 1655
hatte Graff freilich darüber zu klagen, dass Reinhart, ungeachtet der
Privilegien des Landschreibers, für die Bauern Schreiberarbeiten
verrichtete und damit sein Einkommen schmälere. Überhaupt stand
der Anfang von Graffs Amtszeit unter keinem guten Stem. Der
Bauernkrieg von 1653 und seine für die Landbevölkerung recht
schmerzlichen finanziellen Folgen brachten einen fast völligen
Stillstand des Rechtsverkehrs, so dass der Landschreiber klagte, er habe
in diesem Jahre sozusagen nichts eingenommen; dazu geriet er
persönlich in höchste Lebensgefahr, indem die erbosten Bauern in
sein Schloss eindrangen und ihn zum Fenster hinauszustürzen drohten.

Es ist dabei nicht auszumachen, ob diese feindselige Haltung
sich mehr auf seine Zugehörigkeit zum Patriziat oder auf seine
Stellung als Landschreiber bezog; doch war das Amt des Landschreibers

ja an sich, wegen der hohen Schreiberkosten, geme den
Beschwerden und Anfeindungen von Seiten der Landbevölkerung
ausgesetzt; so ist es beispielsweise auffallend, wie selten, im Gegensatz

zu den Landvögten, ein Landschreiber von einem Bauern als
Pate gebeten wurde.

Hans Ludwig Graff starb 1670; die Landschreiberei wurde seinem

237



Sohne Johann Graff übertragen, der schon zuvor zeitweise als
Stellvertreter seines betagten Vaters geamtet hatte. Es ist dies der
einzige Fall, wo sich die Landschreiberei Klus vom Vater auf den
Sohn vererbte, im Gegensatz zur Landschreiberei Domachbrugg, wo
die Grimm eine wahre Landschreiberdynastie bilden konnten.
Johann Graff wies auch die längste Amtszeit unter den Kluser
Landschreibem auf, beinahe vierzig Jahre. Im Alter wurden allerdings

mehrfach Klagen bei den Räten in Solothurn erhoben, der
Landschreiber sei meistens «mit Wein angefeuchtet» und stecke tief
in Schulden. Er starb 1709.

Vielleicht mit Rücksicht auf diese Erfahrungen mit Johann Graff
wurde bei der Wahl seines Nachfolgers eine neue Satzung aufgestellt,
die fortan für das ganze achtzehnte Jahrhundert Geltung behielt: Die
Amtszeit eines Landschreibers wurde auf zwölf Jahre begrenzt.
Anspruch auf die Landschreiberstellen sollten in erster Linie die
Rats-Substitute erhalten, die unter Leitung des Stadtschreibers
bereits einige Geschäftskenntnis erworben hatten. Das Einkommen
der Landschreiberei Klus sollte auf das Niveau des Stadtschreibers
von Olten erhöht werden. Auf Grund dieser Neureglung wurde als

neuer Landschreiber 1709 der Rats-Substitut Ludwig Josef Krutter
gewählt. Er erscheint nach Ablauf seiner zwölfjährigen Amtszeit
1721 als Notar in Solothurn.

Die nächsten zwölf Jahre, von 1721-1733, versah die Landschreiberei

Klus Urs Jacob Christoph Brunner, dieser nun nachweislich ein
Spross des patrizischen Solothurner Geschlechts. Er trat seine Stelle
noch als junger Mann, mit 27 Jahren an und erlebte nach Ablauf
seiner Amtszeit eine schöne Karriere. Dem Grossen Rat gehörte er
schon als Landschreiber an; 1739 gelangte er als Jungrat in den
Kleinen Rat; 1749 wurde er sogar als Altrat gewählt. Höhere Ämter
bekleidete er allerdings nicht und war auch nur einmal, 1753-1755,
als Vogt in der kleinen Herrschaft Flumenthal tätig. Er starb 1759.

Ebenfalls ein Patriziersohn war Brunners Nachfolger, Franz Ignaz
Sury, Landschreiber von 1733-1745, Bruder des bekannten Bauherrn
und Ingenieurs Urs Josef Sury, des Erbauers der ersten Passwang-
strasse. Wie für Christoph Brunner bedeutete auch für Franz Ignaz
Sury die Landschreiberei das Sprungbrett für seine spätere Karriere.
Er kam 1749 in den Grossen Rat, war 1755-1761 Landvogt zu
Thierstein, wurde 1769 als Jungrat, 1773 als Altrat gewählt, verwaltete

1776-1778 die sonst meist dem Venner oder Seckelmeister
vorbehaltene Vogtei Kriegstetten und starb 1779.

Die Landschreiberei Klus übernahm 1745 Franz Ignaz Surys
Bruder, Johann Franz Josef Sury. Er musste aber schon im nächsten
Jahre resignieren, da nach einer neuen Ordnung seine Wahl zum

238



Grossrat nicht mehr vereinbar war mit seiner Stelle als Landschreiber.

Er war später Stadtleutnant, d. h. Polizeioffizier in Solothurn,
und starb 1764.

1746-1758 amtete Franz Johann Kully, vorher und nachher Notar
in Solothurn, als Landschreiber zu Klus. Er starb 1787; bekannter als
er wurde sein Sohn Johann Georg Kully, Registrator, d. h. Archivar
und später Gerichtsschreiber in Solothurn.

Auf Kully folgte als Landschreiber Victor Josef Fidel Brunner,
Sohn des Zollners und Landherm Franz Josef Brunner aus dem von
Balsthal her in der Stadt eingebürgerten Geschlecht Brunner. Über
seine Amtsführung ist nichts Näheres bekannt; um so mehr beschäftigte

er die Behörden nach Ablaufseiner Amtszeit im Jahre 1770. Er
scheint zeitweise die Brunner'sehe Apotheke (heute Hirsch-Apotheke)

und die Wirtschaft zum Roten Turm geführt zu haben, geriet
aber innert kürzester Frist wegen seiner Verschwendungssucht in
immer tiefere Schulden. Besonders verhängnisvoll wurde ihm seine
Neigung zum Theater, die ihn veranlasste, zum Skandal der ganzen
ehrbaren Stadtbevölkerung, sich als Impresario einer deutschen
Komödiantentruppe zu betätigen. Auf Betreiben seiner Gattin und
seiner Söhne wurde er schliesslich bevogtet; da er sich trotzdem zu
keiner Besserung aufraffen konnte und immer mehr verkam, liess
sich die Gattin schliesslich von ihm scheiden.

Auf dem Kluser Schloss wurde Josef Fidel Brunner abgelöst durch
Franz Josef Martin Helbling, Rats-Substitut, Grossrat und Leutnant
in französischen Diensten. Er vollendete seine ordentlichen zwölf
Jahre als Landschreiber nicht, da er 1777 zum Jungrat gewählt
wurde. Einer weitern Karriere machte ein früher Tod ein Ende, dem
er 1778 mit erst 49 Jahren erlag.

Martin Helbling folgte wiederum ein Rats-Substitut, Victor Josef
Pfluger, und zwar gegen die Bewerbung des Notars Franz Ludwig
Amiet, der einige Monate als Statthalter Jungrat Helblings geamtet
hatte; dies zeigt, dass es der Rat ernst nahm mit der Vorschrift, den
Rats-Substituten gebühre das erste Anrecht auf die Landschreibereien.

Victor Josef Pfluger war ein Sohn des Stadtarztes Dr. med. Urs
Josef Pfluger. Er bemühte sich um die Ausdehnung des
Landwirtschaftsbetriebes der Landschreiberei, wohl unter dem Einfluss der
Ökonomischen Gesellschaft, und gehörte offenbar überhaupt zu den
fortschrittlicheren Geistern in der Stadt. In der Helvetik wurde er
Mitglied der Verwaltungskammer, also der Kantonsregierang des

Kantons Solothurn, und später Suppléant des Obersten Gerichtshofes

der Helvetischen Republik; trotzdem wurde er aber später zum
Amtsschreiber von Solothurn gewählt bis zu seinem Tode 1827.

Der letzte Landschreiber auf Schloss Klus, der Pfluger im Jahre

239



1789 ablöste, war Franz Karl Balthasar Vogelsang, Grossrat und
Grossalmosenschaffner; er wurde gewählt, weil kein Rats-Substitut
sich um die Stelle bewarb. Wie sein Vorgänger suchte er den zur
Landschreiberei gehörigen Gutsbetrieb zu vergrössern, u. a. durch
Ankauf der an die Schreibermatte anstossenden Sagmatte. In der
Helvetik verhielt er sich zurückhaltend, diente aber doch auch dieser
Regierung als Gerichtsschreiber. Beim föderalistischen Umsturz von
1802 schloss er sich jedoch sofort den Gegnern der Einheitsstaates an
und wurde von dem föderalistischen General von Erlach als
Platzkommandant von Olten eingesetzt. Unter der Mediationsregierung
versah er die Amtsschreibereien Olten, Gösgen und Lebern; er starb
1815.

Das «Schreiberschloss», das während 240 Jahren in seinen
Räumen diese bunte Reihe verschiedenartiger Persönlichkeiten und
Temperamente beherbergte, wurde von der helvetischen Regierung
als Nationalgut versteigert und kam in private Hände. Die
Amtschreiber des 19. Jahrhunderts wohnten weniger stolz und weniger
romantisch, dafür aber etwas bequemer im Tale unten; dem alten
Schlosse blieben nur die Erinnerungen an eine Zeit, die in manchem
unvollkommener und «menschlichem war als die neue, in manchem
aber auch interessanter und profilierter.

«Heimat und Volk», Monatsbeilage zum «Oltner Tagblatt», 1. Jahrgang, Nr. 11,
November 1958.

240



DIE HERKUNFT DER SOLOTHURNISCHEN
PATRIZIERFAMILIE SALER

Die Saler gehörten zu den ersten solothurnischen Familien, die man
als patrizisch bezeichnen kann, starben allerdings auch als eine der
ersten schon vor der Mitte des siebzehnten Jahrhunderts aus, nachdem

sie der Stadt zwei Stadtschreiber und einen Schultheissen
gestellt hatten. Über ihre Herkunft bestand bis jetzt Unklarheit. Die
auf die Genealogien von P. Protasius Wirz gestützte Angabe des

Historisch-biographischen Lexikons der Schweiz, dass 1470 Hans
Saler als erster das solothurnische Bürgerrecht erlangt habe, erweist
sich bei einem Vergleich mit dem Original des Bürgerbuches als aus
der Luft gegriffen; erst 1522 wird als erster Wernli Saler, ohne
Angabe seiner Herkunft, als Bürger aufgenommen. Die Erläuterung
Tatarinoffs im Register zu seiner Geschichte der Schlacht bei
Dornach: Wernli Saler von Basel, gründet sich offensichtlich nur
darauf, dass dieser Wemli Saler einmal einen Lagebericht aus Basel
nach Solothurn schickte; er erscheint aber im übrigen zweifellos als
solothurnischer Freischarenführer, ohne dass irgendwo auf seine
nähere Herkunft angespielt wird.

Auf die Spur der wirklichen Herkunft der Familie Saler führte ein
zufälliger Fund anlässlich einer ganz anders gerichteten Nachforschung.

Im Jahrzeitenbuch der Kirche Balsthal, das 1534 geschrieben
wurde, findet sich nämlich der allerdings undatierte Eintrag «Magdalena

Salerin, Wernli Saler und Bernhart Saeseli, ir emanne, Wernli
Saler, ir sun, ir aller vordem ec. gesetz 2'/2 Schilling...» (im gen.
Jahrzeitenbuch S. 51). Von den hier erwähnten Personen ist bekannt
Bemhart Sässeli aus der Klus, der in den Bauemunruhen von
1513/14 eine führende Rolle spielte, deswegen eine Zeitlang ins
Ausland fliehen musste, später aber wieder begnadigt wurde; mit ihm
sind auch die andern Personen wenigstens ungefähr zeitlich
einzuordnen. Als Ergänzung findet sich im Jahre 1530 eine Notiz, wonach
der 1522 genannte Wernli Saler, der inzwischen zum Grossweibel
aufgestiegen war, als Rechtsvertreter für diesen Bernhard Sässeli
auftrat; sie macht die Vermutung sehr wahrscheinlich, dass der
Grossweibel Wemli Saler eben für seinen Stiefvater als Anwalt
wirkte und dass er somit identisch mit dem Wernli Saler, dem Sohn,
im Jahrzeitenbuch von Balsthal ist.

Gewisse Bedenken erweckt allerdings zunächst die Bemerkung des
Ratsmanuals anlässlich der Bürgeraufnahme des Wemli Saler 1522:
«Wernli Saler ist für ein burgersun ufgenomen». Darnach musste
schon der Vater Wemli Saler Stadtbürger gewesen sein, obwohl ihn

241



das Bürgerbuch nicht erwähnt. Ausserdem steht im Rodel der
Ausburger von 1513 zwar unter Balsthal der Name Wemli Saler,
aber ohne den teilweise anzutreffenden Zusatz «ist vor burgen>, der
andeutet, dass der betreffende Mann schon vor der allgemeinen
Aufnahme der Landleute als Ausburger ein Ausburger im ursprünglichen

Sinne, das heisst ein Stadtbürger, der auf dem Lande wohnte,
war. Ein Blick auf die Schicksale des Vaters Wernli Saler zeigt
indessen, dass in dem Rodel der Sohn gemeint sein muss, der dann
erst 1522 den Eid als Stadtbürger schwor und 1513 offenbar wohl
bloss wegen seiner Jugend noch nicht unter den alten Ausbürgern
figurierte.

Ein wildes Abenteuerleben

Nach seinem Auftreten als Anführer eines solothurnischen Freihar-
stes im Schwabenkrieg erscheint der ältere Wernli Saler nämlich
1509 wiederum in wenig rühmlicher Rolle: Der «houptman Brosius
von Sant Gallen» wird vom solothurnischen Rate aufgefordert, die
100 Pfund Busse sicherzustellen, die «sin Vetter Werli Saler» bezahlen

muss, weil er «da innen im land» jemand erstochen hat. Der
«houptman Brosius» ist ohne Zweifel der bekannte Ambrosius Eigen
von St. Gallen, der nach der Schlacht von Novara als Hauptankläger
gegen den solothurnischen Schultheissen Niklaus Conrad mit der
Verdächtigung auftrat, er habe heimlich mit den Franzosen konspiriert.

Für uns wichtiger ist aber der Hinweis, dass «die frow», also
seine Ehefrau, für Wernli Saler spricht, offenbar weil er selber auf der
Flucht wegen seines Totschlages landesabwesend war; er scheint
auch nie mehr zurückgekehrt zu sein und kam vermutlich in
fremdem Kriegsdienst um, als entsprechendes Ende zu seinem
abenteuerlustigen und unruhig wilden Leben. 1513 kann deshalb nur
noch sein Sohn in Balsthal gewesen sein.

Herkunft aus den Reihen der Glaser in der Klus

Magdalena Salerin erscheint übrigens schon 1508 in einer
Angelegenheit, die eigentlich Sache ihres Mannes gewesen wäre, so dass
dieser wohl schon damals ins Ausland geflohen war. In diesen Jahren
wurden nämlich «die Glaser», worunter nur die Glaser in der Klus
gemeint sein können, samt «der Salerin» nach Solothurn berufen zur
Entscheidung eines Streites um die Freiheiten und Pflichten der
Glaserbruderschaft. Daraus ist ersichtlich, dass Wemli Saler von
Beruf eigentlich Glaser gewesen wäre und dass seine anscheinend
recht tatkräftige Gattin in seiner Abwesenheit sein Gewerbe
weiterbetrieb, offenbar mit Hilfe von Gesellen. Mit dieser Feststellung des

Berufs des Glasers kommen wir noch einen Schritt weiter. In den

242



Tellbüchern, d. h. den Registern der Steuern, die die Ausburger
zahlten, von 1440 bis 1473 erscheint nämlich immer wieder zwar
nicht Wemli Saler, aber ein Wernli Glaser, gemäss seinem Steuerbetrag

übrigens der reichste unter den Balsthaler Ausbürgern und einer
der reichsten überhaupt. Da er im bekannten Stiftungsbrief der
Glaserbruderschaft St. Agatha von 1480 fehlt, muss er vorher
gestorben sein. Er figuriert auch im Jahrzeitbuch von Balsthal, mit
seiner Ehefrau Margreth und seinem Bruder Dietschi, d. h. Dietrich;
unter diesem Eintrag steht die Notiz «suoch ein jarzit Theodoli».
Unter dem Datum des Theodulstages sucht man indessen vergeblich
nach etwas, das Bezug auf Werli Glaser haben könnte; dagegen findet
sich unmittelbar vorher eben jenes Jahrzeit der Magdalena Salerin,
das vermutlich wegen Platzmangel auf die Seite vorher gerutscht ist.
Nimmt man dazu, dass der Vorname Werner in der Familie Saler bis
zu ihrem Aussterben sich immer vom Vater auf den Sohn vererbte
und die Ersetzung des Familiennamens durch den Berufsnamen im
fünfzehnten und noch im sechzehnten Jahrhundert sehr geläufig war,
so ergibt sich doch eine Reihe von Indizien, die die Einreihung des

Wemli Glaser in den Stammbaum der Saler sehr wahrscheinlich
machen. Da Wernli Glaser tatsächlich als alter Ausburger bezeugt
ist, erklärt es sich, dass sein Enkel als Bürgersohn angesehen werden
konnte; sein Reichtum bietet überdies den sonst etwas dunklen
Grund, warum dieser Enkel, ohne einen nachgewiesenen Beruf
auszuüben, in der Stadt Solothurn so rasch Karriere machte: Schon
1522, im gleichen Jahre, da er den Burgereid schwor, wurde er in den
Grossen Rat gewählt; bereits 1528 übertrug man ihm das
bedeutungsvolle Amt des Grossweibeis, das er bis zu seinem Tode 1546
bekleidete.

Ostschweizerischer Herkunft?
Die Herkunft der solothurnischen Saler aus den Kreisen der Glaser
in der Klus dürfte somit zur Genüge bewiesen sein. Als letztes bleibt
die Frage nach ihrer ursprünglichen Heimat, da sie früher in Balsthal
und Umgebung nicht nachzuweisen sind und offenbar wie ein grosser
Teil dieser Glaser aus andern Gegenden zuwanderten. Einen Hinweis
kann man wohl in der Bezeichnung des St. Gallers Ambrosius Eigen
als Vetter des zweiten Wernli Saler erkennen; sie weist in die
Ostschweiz, wo sich tatsächlich die Ortsnamen Sal, Saal, Sälen,
Saalen ziemlich verbreitet finden, von denen höchst wahrscheinlich
der Geschlechtsname Saler abgeleitet ist. Eine genauere Lokalisierung

dürfte, wenn überhaupt, nicht ohne Durchforschung der
ostschweizerischen Archive möglich sein und muss deshalb hier
unterbleiben. Da die Saler immerhin schon über 80 Jahre vor ihrer

243



Übersiedlung in die Stadt in der Klus nachgewiesen sind, wird man
sie aber doch den Patriziergeschlechtern zuzählen dürfen, die ihren
Ursprung auf der solothurnischen Landschaft hatten; mit den Altermatt

und Tschann teilten sie die engere Herkunft aus Balsthal.

«Heimat und Volk», 1961, Nr. 5.

244



FASNACHT IM ALTEN SOLOTHURN

Die Fasnachtszeit ist zwar sozusagen Gegenwart im Quadrat: Der
Mensch vergisst alles, was vorher war und nachher sein wird, um
sich einmal recht nach Herzenslust im Genuss des Augenblicks
auszutoben. Dennoch ist es ganz interessant und vergnüglich, einmal
den Blick nach rückwärts zu wenden und dem närrischen Treiben
unserer Vorfahren nachzuspüren. Denn die Fasnachtsbräuche sind ja
uralt. Ihre Wurzeln reichen weit in die Heidenzeit zurück, da die
Urbewohner unseres Landes die rauhen Winternächte vom Toben
des wilden Heeres durchbraust glaubten und die mannigfaltigsten
Abwehrmittel zur Bekämpfung oder Besänftigung der bösen Geister
ersannen. Viele alte Volksbräuche, besonders der abgelegenen
Berggegenden, lassen noch heute diese Ursprünge erkennen. Doch schon
zur Heidenzeit selbst müssen die kultischen Zeremonien der
Dämonenbeschwörung zu beliebten Volksbelustigungen herabgesunken
sein. Sonst hätte das Christentum kaum Anlass gehabt, diese Bräuche,

da das Volk sie sich nicht nehmen liess, wenigstens umzudeuten
und notdürftig mit christlichem Inhalt zu erfüllen, indem man das
ausgelassene Treiben als eine Konzession an die Lebenslust des
Volkes vor der langen und strengen Fastenzeit hinstellte, woraus sich
auch die kalendarische Beziehung zum Osterzyklus ergab, während
früher diese Bräuche wohl eher in die Zeit der Wintersonnenwende
fielen.

Wie stark und wie lange aber der heidnisch-dämonische Charakter
der Fasnachtsbräuche fortlebte, erkennt man bei einem flüchtigen
Streifzug durch die Ratsprotokolle der Gegenreformationszeit. Denn
damals, mit der strengem und innerlicheren Auffassung von Religion
und Kirche, die vom Konzil von Trient her den Katholizismus
erfüllte, erschienen auch diese Überreste aus der längst überwundenen

Heidenzeit nicht mehr zeitgemäss. Aus den zahlreichen Verboten

und Mandaten, die der Rat von Solothurn gegen die alten
Fasnachtsbräuche erliess, gewinnen wir ein anschauliches und lebendiges

Bild vom Fasnachtstreiben des mittelalterlichen Solothurn.
Bei dem kriegerischen Charakter jener Zeit ist es nicht erstaunlich,

dass das Hauptmerkmal der Fasnachtzeit, in der die ohnehin ziemlich

lockeren Bande von Zucht und Anstand noch ganz dahinfielen,
eine für die Gegenwart kaum noch recht vorstellbare Rauhheit und
Derbheit war, so dass der Rat mit guten Gründen immer wieder
gegen das «süwische tryben» wetterte. Die zweite Überraschung aber
ist die, dass wir jene urtümlichen Volksbräuche, wie sie heute etwa
noch im weltentlegenen Lötschental geübt werden, hier mitten in der

245



Stadt noch in lebendigster Funktion sehen. Denn wenn der Rat auf
die Fasnacht von 1562 hin ein Mandat erliess, «das die Horinen nitt
mer mit den Tüffelskleydern und Tringellen, wie bisher beschechen,
umblouffend», so erinnert diese kurze Charakterisierung auffallend
an die Lötschentaler «Roitschäggeten», die mit holzgeschnitzten
Teufelsmasken, Hörnern und Kuhglocken und dem entsprechenden
Radau in den Dörfern umherziehen und von Haus zu Haus ihren
Tribut fordern. Nebenbei bemerkt ist interessant auch der Anklang
des Wortes «Horinen» an den altdeutschen Namen des Monats
Februar, Hornung. Basel hat heute noch seinen Vogel Gryff, Luzern
seinen Fritschi, in unserer Stadt dagegen ist die Erinnerung an diese
alten «Horinen» gänzlich erloschen.

Ebenfalls auf einen heidnischen Ursprung geht eine andere
fasnächtliche Sitte der alten Solothurner zurück, die dem Rat aus
andern Gründen immer wieder zu schaffen machte: Das sogenannte
«Küchliheischen», der Brauch, von Haus zu Haus zu ziehen und um
Küchli zu betteln, und zwar keineswegs bescheiden und_manierlich,
sondern mit grossem Spektakel, der in jener Zeit, da das Blut ebenso
rasch in den Kopf schoss wie die Hand an den Degengriff, nur allzu
leicht zu Ausschreitungen schlimmer Art führen konnte. Der
ursprüngliche Sinn des Brauches, die Beschwichtigung der Dämonen
durch Opfergaben, schimmert noch deutlich durch. Den Stadtvätern
lag allerdings mehr an etwas anderem: Die riesigen Mengen von
Küchli, die jede Hausfrau bereithalten musste, falls sie ihr Mobiliar
oder gar sich selbst nicht unabsehbaren Gefahren aussetzen wollte,
gefährdeten die ohnehin immer etwas prekäre Brotversorgung der
Stadt, besonders wenn man das Fassungsvermögen der Mägen jener
Leute bedenkt, denen es nichts ausmachte, fünf Stunden oder mehr
hintereinander zu tafeln.

Jüngern Ursprungs, und auch nicht für Solothurn allein eigentümlich,

ist ein weiterer Fasnachtsbrauch: Das Umherziehen der
Jungmannschaft in Wehr und Waffen hinter dem «Süwpanner», das ja
auch zu schweizergeschichtlicher Bedeutung gelangte im Saubannerzug

des Jahres 1477. Gegen den Umzug an sich hatten die Stadtväter
nichts einzuwenden, dagegen wurde das Saubanner in der
Gegenreformationszeit durch ein Stadtfahnlein ersetzt, das man der
Jungmannschaft bei dieser Gelegenheit zur Verfügung stellte.

An erster Stelle wird indessen in den obrigkeitlichen Verboten
immer das «abscheuliche, unflätige und unanständige Butzenwerk»
genannt, also die fasnächtliche Verkleidung, die nach den zitierten
«schmückenden» Beiwörtern offenbar allgemein noch viele Merkmale

der heidnischen Dämonendarstellung getragen haben muss. Da die
Stadtväter aber nicht nur diese «unflätigen» Dämonenmasken,

246



sondern überhaupt alle «Mummereien» verboten, worunter sie offenbar

auch einfachere und harmlosere Verkleidungen verstanden, lässt
sich vermuten, dass ihre Beweggründe nicht bloss moralischer,
sondern auch politischer Natur waren: Unter jeder Maske konnte
sich ein Verspotter oder Kritiker der obrigkeitlichen Massnahmen
oder Personen verstecken, was gerade der noch in den Anfängen
steckende Unfehlbarkeitsanspruch der «Gnädigen Herren» gar nicht
vertrug. Echtere moralische und pädagogische Motive bestimmten
wohl den mühsamen Kampf der Räte gegen die fasnächtlichen
Ausschreitungen der Jugend beiderlei Geschlechts. Besonders beliebt
war bei Knaben und Mädchen die «Gugelfuon>, das Herumführen
von allerlei Masken auf Wagen und Schlitten, wobei nicht nur
gejohlt und gelärmt wurde, sondern auch die Passanten und
Zuschauer allerlei lästigen Unannehmlichkeiten ausgesetzt waren,
wie dem «Brämen», das heisst dem Anschwärzen mit Russ oder
Kohle, oder dem «Seckelausschwingen», das heisst dem mehr oder
weniger spasshaften Ausschütten des Geldsäckels. Aber auch harmlosere

Fasnachtsvergnügen fielen der obrigkeitlichen Fasnachtfeindlichkeit

zum Opfer, so das Pflugziehen, ein aus alten Fruchtbarkeitsriten

erwachsener Maskenumzug mit Pflug und Egge, und sogar die
uns heute so romantisch anmutenden Fasnachtsfeuer, die auch in der
Stadt üblich waren; allerdings ist aus den Akten ersichtlich, dass die
jungen Leute, vor allem die Vorstädter, in der Auswahl des Brennstoffes

nicht eben wählerisch waren, sondern ihn nahmen, wo sie ihn
fanden.

Sehr missliebig waren den sittenstrengen Ratsherren auch die
erotischen Seiten der Fasnacht, wobei sie wiederum in erster Linie
die Jugend im Auge hatten. Verdächtig war ihnen schon das

gemeinsame Schlittenfahren von maskierten Burschen und Mädchen.
Immer wieder verboten wurden auch die «Gassenträtteten», die man
wohl mit den modernen Konfettischlachten vergleichen kann,
allerdings mit dem Unterschied, dass als Liebessignale nicht Konfettis,
sondern Strassenkot geworfen wurde. Noch gröber war das «Meitli-
baden», wo die Burschen die ihnen besonders in die Augen fallenden
Mädchen in die Stadtbrunnen warfen, was zur Winterzeit eine recht
robuste Konstitution der derart umworbenen Töchter voraussetzte.
In die Reihe der Fasnachtsverbote geriet schliesslich auch das

«Kilten», obwohl es sicher nicht nur zur Fasnachtszeit ausgeübt
wurde. Ähnliches gilt vom Tanzen, das das ganze Jahr über bei
Jungen und Alten sehr beliebt war.

Anders als heute war die zeitliche Ansetzung der Fasnacht.
Offizielle Fasnachttage waren nach einem Mandat von 1545 die
«junge Fassnacht», das heisst die Herrenfasnacht, dann, ganz im

247



Gegensatz zum heutigen Brauch, der Aschermittwoch, femer die alte
Fasnacht und der sog. «Hirsmentag», der Montag nach der alten
Fasnacht. Bezeichnend dafür, dass auch die Stadtväter, trotz der
drohenden Strenge ihrer Mandate, sich ganz gerne den Freuden der
Fasnacht hingaben, ist die Nachricht, dass 1581 ein Antrag, die
Fasnachtszeit mit dem Aschermittwoch zu schliessen, im Rate selbst
keine Mehrheit fand und abgelehnt wurde.

Zu kulturgeschichtlicher Bedeutung gelangte die Fasnacht schliesslich

in den Fasnachtspielen. Sie sind schon im 15. Jahrhundert
nachzuweisen, u. a. dadurch, dass einmal der Barfüsserorden Klage
führte gegen ein solches Fasnachtspiel, das einen Mönch in grauer
Kutte verspottete. Ihre grossartige Entfaltung fanden sie indessen erst
im 16. Jahrhundert, eben in der Zeit der Gegenreformation, indem
man jetzt die durch das Verbot der alten Fasnachtsbräuche
unterdrückten Triebe in wertvollere und höherstehende Formen leitete,
was nicht wenig dazu beigetragen haben wird, dass eben jene alten
Bräuche relativ rasch und vollständig in Vergessenheit gerieten.

Die eigentlichen, meist aus der Heidenzeit übernommenen
Fasnachtsbräuche bildeten jedoch nicht den einzigen Reiz des

Fasnachtstreibens, sondern boten zugleich auch den Rahmen und
Anlass zu mannigfachen Lustbarkeiten verschiedener Art. Heutzutage

stehen sie, auch wenn man sich nicht höher versteigt als zu einem
dezenten Tänzchen, doch vorwiegend im Zeichen Amors. Wie weit
dies auch bei unsem Ahnen zutraf, melden die Chronisten - mancher

wird finden bedauerlicherweise - nicht, so dass man sich also
in dieser Richtung nur im Gebiet der Vermutungen bewegen kann;
immerhin dürften etwa Brueghels Darstellungen ländlicher Tanzfeste
bis zu einem gewissen Grade auch ein Bild alteidgenössischer
«Fasnachtsbälle» bieten, zusammen mit den entsprechenden Bildern
der schweizerischen Bilderchroniken. In ungleich grösserm Ausmasse
als heute hielt man sich in früherer Zeit dagegen auch in der
Fasnacht an handfestere Genüsse, denen wir Heutigen uns eher an
den zwar ursprünglich auch nicht ausdrücklich zu diesem Zweck
eingesetzten Festtagen Weihnacht und Neujahr zu widmen pflegen:
Essen und Trinken. Die Fasnachtsmähler spielten deshalb, vor allem
auch im Hinblick auf die nachfolgende lange und streng innegehaltene

Fastenzeit, eine bedeutsame Rolle. Besonders üppig gestalteten sie
sich, wenn dazu noch auswärtige Gäste eintrafen. Unter den Orten
der alten Eidgenossenschaft herrschte ja der bekannte Brauch, einander

in der Fasnachtszeit offizielle Besuche abzustatten, der übrigens
auch politisch, für die Förderung des eidgenössischen
Zusammengehörigkeitsgefühls, sicher keine geringe Wichtigkeit besass. Notabene
nahmen an diesen eher feuchtfröhlichen Expeditionen nicht nur die

248



Häupter der Obrigkeit teil, wie dies heute bei offiziellen Standesvisiten

der Fall ist, sondern auch jeder gewöhnliche Bürger konnte
mitlaufen, wenn er Lust hatte, allerdings zu Fuss, und umgekehrt
beschränkten sich auch in der gastgebenden Stadt die Festlichkeiten
nicht auf den Ratskeller, sondern bezogen die ganze Bürgerschaft
ein.

Ein interessantes Bild wenigstens vom kulinarischen Teil eines
solchen Fasnachtsbesuches bietet die erhaltene Abrechnung über die
Fasnachtsvisite einer Abordnung des Landes Schwyz in Solothurn
I486. Leider vernehmen wir nirgends, wie viele Leute zu bewirten
waren, so dass sich also das «Fassungsvermögen» eines alten
Eidgenossen hieraus nicht berechnen lässt. Dafür erhalten wir sonst allerlei
interessante Aufschlüsse: Einmal über den Speisezettel eines
alteidgenössischen Festmahls, dann aber auch über den finanziellen
Aufwand, den man sich bei diesen Fasnachtsfreuden kosten liess.

Betrachten wir zunächst den Speisezettel, so fällt auf, dass im
Vergleich zu heute, die Quantität offensichtlich den Vorrang vor der
Qualität hatte. Die Hauptrolle spielten Brot und Fleisch: Rinds-,
Kalbs- und Schweinebraten, Speck und dazu 326 Stück Hühner.
Femer gab es Pasteten in nicht angegebener Zahl, als Zugemüse
Kabis und femer zwei Käse und einen Ziger. Zum Spülen wurden
dazu getrunken 20 Saum, das sind ungefähr 3000 Liter Wein,
Elsässer und Neuenburger, und eine nicht genannte, dem Preise nach
aber auch nicht unbeträchtliche Menge von Met, dem damaligen
Bier. Der Durst wird verständlich, wenn man findet, dass zum
Kochen für mehr als 19 Pfund, also für fast 4000 heutige Franken
Gewürze verwendet wurden. Als Nachspeise wurden 2500 Fasnacht-
küchli, «Offletten» genannt, aufgetragen, welche die Väter Franziskaner

gebacken hatten. Ziemlich spartanisch mutet an, dass den Gästen
die Speisen auf Holzschindeln serviert wurden. Dafür spielten Pfeifer
zur Tafelmusik auf, und zwar hatte man die städtischen Pfeifer noch
durch eigens aus Bern hergeholte Pfeifer verstärkt.

Die Rechnung umfasst auch die Entschädigungen an die Köche
und Bäcker, ferner einen Posten für die Frauen, die die stattliche
Zahl von Hühnern zu rupfen hatten. Insgesamt belief sich so die
Rechnung, nach heutigem Geldwert, auf nicht weniger als 50 000
Franken. Doch blieb es noch lange nicht bei dieser Summe, denn
neben der öffentlichen Bewirtung, die wohl im Freien stattfand,
wurden auf Kosten der Stadt in den verschiedenen Wirtshäusern
noch über 45 000 Franken verjubelt, davon ca. 11 000 Franken bei
Mathis Hugi, Wirt zur «Krone», etwa 4000 Franken in Urs Stegers
Wirtschaft zum «Bären», dem heutigen «Hirschen», ca. 6000 Franken

bei Hans Kaufmann, Wirt zum «Roten Turm», und ca 4000 Fr.
im Ratskeller.

249



Alles in allem kam die ganze Fasnachtsfestlichkeit die Stadt also
auf annähernd 100 000 Franken zu stehen, oder 500 Pfund in
damaliger Währung. Zum Vergleich möge dienen, dass Solothurn
1470 um die gleiche Summe das Dorf Aetingen gekauft hatte; ferner,
dass 1483 beispielsweise die Gesamteinnahmen der Stadt ungefähr
4000 Gulden oder 8000 Pfund betrugen. Jene Fasnachtsfeier
verschlang somit den sechzehnten Teil eines Jahresbudgets. Von
diesem Gesichtspunkt aus wird der geplagte Steuerzahler die Bankette

unserer heutigen Behörden und Kommissionen vielleicht etwas
milder beurteilen, sogar wenn sie in St. Moritz stattfinden. Auf der
andern Seite ist freilich zu wiederholen, dass die frühem Stadtväter
dafür auch ihre Mitbürger an ihren Genüssen teilhaben liessen.

Mit der Gegenreformation und dem Ausbau des Obrigkeitsstaates
der patrizischen «Gnädigen Herren und Obem» wurde die Fasnacht
zum Anlass ständiger Reibereien zwischen den Räten und ihren
«lieben und getreuen» Bürgern und Landleuten. Der Staat des

Ancien Régime kümmerte sich nicht nur um die materiellen Bedürfnisse

seiner Untertanen, sondern fast noch eifriger um ihr geistiges
und seelisches Wohlergehen. Denn die «Gnädigen Herren», die sich
von Gott eingesetzt fühlten, empfanden sich ebenso auch Gott
gegenüber verantwortlich für das sittliche Verhalten ihrer Untergebenen

und wachten streng darüber, dass die ihnen anvertrauten Seelen
keinen Schaden litten. Allerdings würdigten die Untertanen die
väterliche Obsorge ihrer Herren vielfach nicht mehr, als heute etwa
die Kinder elterliche Ermahnungen zu würdigen pflegen, und wo
man den obrigkeitlichen Sittenmandaten ein Schnippchen schlagen
konnte, hätte man es fast als Sünde angesehen, die Gelegenheit zu
versäumen, und wie die immer und immer wieder erneuerten
Verbote beweisen, widerstand die zähe Beharrlichkeit der fasnachts-
freudigen Solothurner den obrigkeitlichen Besserungsversuchen
durch Jahrhunderte. Freilich, die Schuld lag zum Teil auch an der
largen Verwaltungspraxis der solothurnischen Landesväter: Nicht
nur hier, sondern ganz allgemein herrschte nämlich der Brauch, dass

derjenige, der wegen Übertretung eines obrigkeitlichen Mandats
gebüsst wurde, eilends zum Landvogt, in schwerern Fällen direkt
zum Kleinen Rat, sich begab und dort «wehemütigest» um Erlass der
Busse bat, der ihm auch in sehr vielen Fällen gewährt wurde,
besonders wenn er einen begüterten Vater oder einflussreiche
Verwandte hatte. Dass auf solche Weise die abschreckende Wirkung
aller Strafandrohungen nicht gerade gefordert wurde, liegt auf der
Hand.

Erst der ganz allgemeine Wandel im Denken, in Sitten und
Gebräuchen, den die Aufklärung mit sich brachte, vermochte

250



schliesslich auch den alten, aus heidnisch-barbarischen Wurzeln
stammenden Fasnachtsgeist zu bändigen und in zivilisiertere Bahnen
zu lenken, wobei es freilich dahingestellt bleibt, ob die Fasnacht mit
der äusserlichen Verfeinerung auch eine innere, ethische Aufwertung
erfuhr. Im Jahre 1777 finden wir das letzte ausführliche Verbot gegen
das althergebrachte nächtliche Maskenlaufen auf den Strassen, das

zugleich einen hochinteressanten Einblick in den Charakter des von
der Regierung so sehr verpönten «Butzenwerks» und Mummenschanzes

bietet. Neben dem allgemeinen Verbot der Butzen und
Mummen, worunter man die Nachfahren des altgermanischen
Wilden Heeres zu verstehen hat, werden nämlich eine ganze Reihe
bestimmter Einzelfiguren aufgezählt, die der Ratsbeschluss als
«Gespräche» bezeichnet und die ohne Zweifel die Vorläufer unserer
heutigen Schnitzelbänke sind.

An der Spitze steht der «Martin Luther», schon dem Namen nach
ein typisches Erzeugnis der Gegenreformation. Gemäss der schon
von Luthers katholischen Zeitgenossen weidlich gegen ihn
ausgenützten Leibesfülle des Reformators müssen wir uns unter dieser
Fasnachtsfigur wohl eine Art Gargantua mit Riesenwanst und
entsprechendem Maul vorstellen. Zwei weitere Figuren, der «St.
Peter» und der «Freimaurer», waren wohl die direkten Ahnen
unserer Schnitzelbänke: Der heilige Petrus als dummschlauer Spass-
macher war ja eine der beliebtesten Figuren der mittelalterlichen
Volksschwänke und tritt auch in den Fasnachtsspielen des Hans Sachs

häufig auf; der Freimaurer dürfte ein moderneres, dem Aufklärungsgeist

entsprechendes Gegenstück zu ihm gewesen sein. Schliesslich
werden noch zwei Paare genannt, nämlich Sommer und Winter und
Meister und Geselle, die offensichtlich eine Art primitives Fasnachtsspiel

aufführten, wobei wohl hauptsächlich das letztgenannte Sujet
unerschöpflichen Stoff für derbe Volkskomik bot. Das reiche
Theaterleben Solothurns in der Barockzeit strahlte somit auch in den
Bereich der Fasnachtsbräuche seinen Einfluss aus und lebte hier
noch weiter, als jene Blüte schon im Welken war. Überhaupt zeigen
alle die genannten Beispiele, dass der fruchtlose Kampf der Obrigkeit
gegen die Fasnacht nicht nur die alten Fasnachtsbräuche nicht
auszurotten vermochte, sondern dass ungeachtet der offiziellen
Verdammung der Fasnachtsgeist üppig und quicklebendig sich weiter
entfaltete und alle aktuellen Zeitströmungen von der Gegenreformation

bis zu Aufklärung sich aneignete und mit dem überlieferten
Brauchtum organisch verwachsen liess.

Freilich, wie bereits gesagt, widersprach der Rationalismus der
Aufklärung dem durch und durch irrationalen Geist der Fasnacht zu
tiefst, und sein Sieg bewirkte denn auch schliesslich das, was

251



obrigkeitlicher Zwang mit allen Mitteln nie zu erreichen vermocht
hatte. Solange die alten Fasnachtsbräuche als sündig galten, blieben
sie unbesieglich; aber von dem Moment an, da sie unmodern
wurden, hatte ihre Stunde geschlagen. Die patrizische Jugend, bezaubert

von der verfeinerten Eleganz des französischen Lebensstils, den
sie im Solddienst kennen lernte, ging dabei voran; die städtische
Bürgerschaft wollte nicht als altmodisch hinter den «Herren»
zurückbleiben. An die Stelle des alten Maskenlaufens auf den Strassen
traten die Maskenbälle, auf denen kein Butzenwerk mehr geduldet
wurde, sondern nur noch «ehrbare Masqueraden». Die obrigkeitliche
Reglementiersucht konnte sich zwar auch jetzt nicht enthalten,
eingehende Vorschriften für die Tanzbelustigungen zu erlassen. Doch
war man damit ziemlich freigebig. Die offizielle Fasnachtszeit
begann bereits mit dem Hilaritag am 13. Januar: Von da an durfte
jede Woche einmal, meist am Mittwoch, ein Maskenball gehalten
werden, in der letzten Woche dazu noch am Schmutzigen Donnerstag

und am Fasnachtsdienstag. Die Dauer des Vergnügens schwankte:

Zuerst finden wir als Zeit 9 Uhr abends bis 4 Uhr morgens in der
Stadt, 1 Uhr nachmittags bis 9 Uhr abends auf dem Land. Später
wird das Tanzen einheitlich auf 4 Uhr nachmittags bis 9 Uhr abends
beschränkt; dann wird es wieder ausgedehnt bis Mitternacht, mit der
verräterischen Bemerkung «ohne Auskünden», aus der man schliessen

kann, dass die tanzlustige Jugend auch ohne obrigkeitliche
Bewilligung gewohnt war, erst um Mittemacht aufzuhören, obwohl
der Stadtwache immer wieder eingeschärft wurde, sie solle auf das

genaueste die Innehaltung der Vorschriften «invigilieren». Am weitesten

ging das Entgegenkommen gegenüber den «jungen Herren», den
Patriziersöhnen: Ihnen wurde der grosse Saal zu «Schützen» für ihre
Maskenbälle eingeräumt, einer der Säle für offizielle Staatsempfänge,
im ehemaligen Rathaus. Interessant ist ein Gesuch dieser «jungen
Herren», man möge zwei wöchentliche Tanzanlässe gestatten, nicht
damit die einzelne Gesellschaft mehr zum Tanzen komme, sondern
damit jede auch die unentbehrlichen Spielleute bekomme; offenbar
waren die «Bands» damals nicht so zahlreich wie heute.

Der Ausbruch der französischen Revolution warf seine Schatten
auch auf die Solothurner Fasnacht. Die Gnädigen Herren fühlten
ihre Stühle wackeln, und um den fühlbaren Zorn Gottes zu
beschwichtigen, vermehrten sie auch ihre sittliche Strenge gegenüber
ihren Bürgern und Untertanen. Die Fasnachtsanlässe wurden aus
verschiedenen Gründen eingeschränkt. Vor allem das Maskentreiben
war dem obrigkeitlichen Misstrauen auch jetzt wieder höchst
verdächtig, da sich unter seinem Schutze alle möglichen Konspirationen

und Anschläge verbergen konnten; so wurden gleich zu Beginn

252



der Revolution alle Maskeraden, auch die «ehrbaren», gänzlich
verboten. Die im Gefolge der Revolutionskriege auftretende
Lebensmittelknappheit gab Anlass zum Verbot des Kücheins an der
Fasnacht; militärische Erwägungen begründeten das Verbot der
Fasnachtfeuer, da diese mit den Warnsignalen der Hochwachten
verwechselt werden konnten. In begrenzter Zahl blieben die geschlossenen

Fasnachtbälle erlaubt, vor allem für die Patrizier; dem Volke
bot man als gewissen Ersatz Theateraufführungen moralischen
Inhalts.

Diese puritanische Beschränkung der Fasnachtsfreuden hielt sich
über die Zeiten der Helvetik und Mediation hinweg auch in der Zeit
der Restauration. Ausser den Fasnachtsbällen, meist «Redouten»
genannt, treffen wir keine Hinweise auf ein Fasnachttreiben. Dabei
waren die Redouten säuberlich nach Klassen getrennt: Die Bürgerlichen

tanzten von allem auf den Zunfthäusern zu Wirthen, Bauleuten,

Schmieden und Webern sowie im Schützensaal, die «Herren» in
der Krone; immerhin kosteten auch die bürgerlichen Redouten ein
erhebliches Eintrittsgeld von 5 bis 7 Batzen, entsprechend etwa 15

bis 21 heutigen Franken, waren somit nur den wohlhabenderen
Bürgern vorbehalten.

Eine Neubelebung der Fasnacht setzte mit dem liberalen
Umschwung von 1830 ein. Allerdings sind die Hinweise zunächst
überaus kärglich. Aus den damaligen Zeitungen ist nur zu ersehen,
dass die Zahl der Redouten merklich zunahm; sie begannen schon
Mitte Januar und dauerten bis zum Aschermittwoch. Aus dem Jahre
1835 hat sich hingegen ein Zeugnis für einen neuen Fasnachtsanlass
erhalten, der bis zu Ende des Jahrhunderts zum Mittelpunkt der
solothurnischen Fasnacht werden sollte: Das erste bekannte
Programm für einen «Faschingszug», der am Schmutzigen Donnerstag

auf «ambulierenden Bühnen», also auf durch die Stadt zirkulierenden

Wagen dargeboten wurde. Leider findet sich kein Hinweis auf
die Initianten dieser Neuerung; thematisch wurden vor allem politische

Sujets dargestellt, der Tendenz nach offenbar eher in einem
konservativen, der neuen Zeit gegenüber kritischen Sinn. Die grosse
Zeit der Fasnachtsumzüge setzte aber dann in den Fünfzigerjahren
ein mit der Gründung der 1853 erstmals bezeugten «Faschingsgesellschaft

Honolulu», die sich dann seit 1862 bodenständiger als
«Narrenzunft Honolulu» bezeichnete. Wie aus dem noch Jahrzehnte
gebräuchlichen Namen «Faschingsumzug» zu vermuten ist, kam die
Anregung zu dieser Neuerung wohl aus Deutschland, teils durch die
zahlreichen dort studierenden Solothurner, teils durch die noch
zahlreichern Züwanderer von jenseits des Rheins. Über eine grosse
Zahl dieser Umzüge sind wir nicht nur durch Programme informiert,

253



sondern auch durch von Künstlerhand gefertigte Zeichnungen, die
als Erinnerungsalben lithographiert und verkauft wurden und alle
Details der Sujets und der Kostümierung wiedergeben. Hauptschöpfer

dieser Alben war der Zeichenlehrer Heinrich Jenny; neben ihm
finden wir auch den einige Jahre in Solothurn lebenden deutschen
Maler Friedrich Gerhardt und Heinrich Jennys Nachfolger Jérôme
Hürzeler. Da die Narrenzunft Honolulu allein diese Umzüge gestaltete

und organisierte, konnten sie jeweils unter ein einheitliches
Thema gestellt werden, allerdings nicht so streng, dass nicht auch
lokale Aktualitäten darin irgendwie Unterschlupf fanden. Zum Teil
muten diese Themen erstaunlich modern an, so der «Besuch des
Schahs von Persien in Europa» 1874 oder der «Flug zum Mars»
1895. Andere Umzüge griffen damalige Zeit- und Lokalprobleme
auf: 1861 und 1862 das mit dem Eisenbahnbau aufkommende Bau-
und Projektierungsfieber, 1865 unter dem Titel «Binoggels
Triumph» die mit der Industrialisierung wachsende Vergnügungsund

Verschwendungssucht, 1881 als «Hilarius Immergrüns
Zukunftstraum» die Zerstörung der alten Werte und Wertordnungen,
1887 die weltweite Kolonisierungswelle unter dem Titel «Die
Entdeckung und Colonisierung von Chausch-lang». Dem Geschmack
der Zeit entsprechend spielte in allen diesen Umzügen das exotische
und das historisierende Element eine grosse Rolle, natürlich nicht
zuletzt in der Kostümierung; am beliebtesten waren offenbar auf der
einen Reiter-, auf der andern Seite Tänzerinnengruppen. Eine
speziell solothurnische Note hatte der Fasnachtsumzug von 1860
«Die Würzische Erbschaft», der den vergeblichen Versuch der
solothurnischen Bürgerfamilie Wirz aufs Korn nahm, den millionenreichen

holländischen General Paul Würtz zu beerben. Hier begegnen
wir übrigens auch erstmals den Figuren des Hilarius Immergrün und
seines Elisi.

Wegen des grossen Aufwands konnten solche Fasnachtsumzüge
natürlich nicht jedes Jahr veranstaltet werden, sondern nur in
gewissen, recht unregelmässigen Abständen. Am umzugfreudigsten
waren die Sechzigerjahre; später wurden diese Grossanlässe immer
seltener. Als eine Art Ersatz kamen seit 1874 die gedruckten
Schnitzelbänke, seit 1880 die illustrierten Fasnachtzeitungen auf;
1881 gab Heinrich Jenny auch einen Fasnachtbilderbogen heraus,
einen Vorläufer des «Luzifer». Manchen mag erstaunen, dass
ausgerechnet die Chessleten zu den jüngsten Fasnachtsbräuchen gehört:
Erst 1888 unternahmen einige Trommlergruppen den ersten, eher
zaghaften Versuch, doch scheint diese lärmvolle Fasnachtseröffnung
rasch immer grössere Dimensionen angenommen zu haben, denn
schon 1900 finden wir eine entrüstete Leserzuschrift gegen die

254



Auswüchse der Chessleten, vor allem gegen die Sachbeschädigungen,
die dabei verübt wurden.

Im neuen Jahrhundert nahm die Solothurner Fasnacht dann die
heute noch charakteristischen Kennzeichen immer deutlicher an, so
dass hier der Historiker seinen Rückblick auf die frühern Fasnachtsbräuche

abschliessen darf. Er hat im Laufe der Jahrhunderte einen
recht starken und häufigen Wandel aufgezeigt; unverändert durch
alle Zeiten hin blieb nur die Freude der Solothurner an der Fasnacht
an sich.

Neubearbeitung der Aufsätze:
Fasnacht im alten Solothurn, Sol. Zeitung 1948, Nr. 29.
Fasnachtssorgen des Ancien Regime, SZ 1949, Nr. 46.
Fasnachtsfreuden unserer Ahnen, SZ 1951, Nr. 27.
Vom närrischen Treiben unserer Vorfahren, Oltner Tagblatt 1963, Nr. 45.

255



DIE LETZTE HEXENVERBRENNUNG
IN SOLOTHURN

In seinen «Regesten zu den Solothurnischen Hexenprozessen» (Jahrbuch

für solothurnische Geschichte, Bd. 16, 1943, S. 121 ff.) führt
Staaatsarchivar Dr. A. Kocher als letzten Fall einer tatsächlichen
Hinrichtung einer Hexe die am 22. November 1707 zum Feuertod
verurteilte Magdalena Marti von Pfaffnau an (a.a.O.S. 140). Die
ausführlichen Verhörakten zu diesem Falle bieten ein besonders
auch vom psychologischen Standpunkt aus sehr interessantes Bild
sowohl der Natur und Entstehung des Hexenglaubens wie der Praxis
der Hexenprozesse, das vom historischen Gesichtspunkt aus um so
bemerkenswerter ist, als es zeigt, wie zäh der Hexenaberglaube noch
zu Beginn des «Jahrhunderts der Aufklärung» selbst in den höchsten
staatlichen Kreisen haftete.

Es begann mit einer einfachen Diebstahlsgeschichte

Der Fall begann, was schon sehr bezeichnend ist, anfangs keineswegs
als Hexenprozess, sondern als einfache Diebstahlsgeschichte. Am
19. Oktober 1707 wurde die 23jährige Magdalena Marti erstmals
dem Kriminaluntersuchungsausschuss des Rates, den «Thumherren»
Franz Niklaus Schwaller, Burgermeister, und Josef Krutter, Jungrat,
vorgeführt unter der Beschuldigung, im Hause des Peter Scherer vor
dem Wasserthor, d.h. vor dem Bemtor, zwei «Jüppen» und ein Paar
Strümpfe gestohlen zu haben. Merkwürdigerweise gab das Mädchen
sofort den Diebstahl an sich zu, konnte aber weder diesmal noch
später, weder gütlich noch unter der Folter dazu gebracht werden,
anzugeben, wo es die gestohlenen Effekten aufbewahrt oder verborgen

hatte. Dies kann kaum anders erklärt werden, als dass das
Mädchen irgendwie geistig nicht normal war, denn irgendein
vernünftiger Grund für diese Weigerung ist wirklich nicht zu erkennen,

selbst wenn man in Berücksichtigung zieht, dass die überaus
harten Strafen für Diebstahl auf ein geistig zum mindesten
beschränktes Gemüt verwirrend und verstörend wirken mussten. Die
geistige Verwirrung des armen Geschöpfes zeigt sich übrigens in
diesem ersten, noch durchaus gütlichen Verhör auch darin, dass es
schliesslich anbot, die gestohlenen Sachen zu bezahlen, aber auf
Befragen, über was für Mittel es denn verfüge, zugeben musste, dass

es nichts als ein bei einem Bauern zu Zuchwil deponiertes Hemd
besitze.

256



Die gütliche Befragung

Erst sechs Tage später, vielleicht weil man ihr in der Haft, die ja bei
den damaligen Verhältnissen in den Gefängnissen an sich schon
Strafe genug war, Zeit zur besseren Besinnung lassen wollte, wurde
Magdalena Marti am 25. Oktober zum zweiten Mal den Thumherren

vorgeführt. Das Verhör erbrachte indessen abermals wenig
Positives: Die Delinquentin gab als Detail an, dass sie die Fensterscheibe

eingeschlagen habe und so in das Haus eingestiegen sei und
dass sie ausser den eingeklagten Gegenständen noch eine alte Schürze
und eine Tischdecke mitlaufen liess; ausserdem bekannte sie auf
langes Zureden hin, dass sie in der «teuren Zeit», d.h. offenbar in den
Jahren 1700-1703, ein Huhn gestohlen habe; über ihre eigenen
Verhältnisse erklärte sie nun, dass sie noch drei Hemden und eine
«Jüppe» bei verschiedenen Leuten in Verwahrung gegeben habe.

Diese beiden Aussagen wurden am Tage darauf im Rat verlesen
und daraufhin beschlossen, das Mädchen noch einmal gütlich zu
befragen, wobei als erster noch harmloser Grad der «peinlichen
Befragung» der Scharfrichter anwesend sein solle; falls diese

Einschüchterung nicht genüge, solle sie ein erstes Mal «leer aufgezogen»,

das heisst ohne Anhängung eines Steins am Folterseil aufgehängt

werden. Die Ausführung dieses Beschlusses erfolgte noch am
gleichen Tage, und zwar nahm nun, offenbar ebenfalls um den
Eindruck auf das Opfer zu erhöhen, ausser den bisherigen
Verhörrichtern auch der Altrat Hieronymus Sury, der spätere Schultheiss,
teil. Die gütliche Befragung ergab zwei Orte, wo die Diebin ihre
Beute versteckt haben wollte; dass sie weitgehend in einer Phantasiewelt

lebte, lässt sich aus den sehr eingehenden Details schliessen, mit
denen sie jede neue Variante ausmalte. Einen ersten Hinweis auf die
späteren Bekenntnisse des Umgangs mit dem Bösen könnte man in
der ganz aus dem Rahmen fallenden Bemerkung «es lige ihme etwas
auff dem hertzen als wie ein stokh» erkennen, doch scheinen die
später zu schildernden Umstände gegen diese Vermutung zu
sprechen, so dass die geheimnisvolle, nicht näher erläuterte Andeutung
zu den übrigen momentanen Phantastereien zu rechnen ist.

«Leer aufgezogen»

Da die gütlichen Massnahmen nichts fruchteten, schritt man zur
Ausführung der zweiten Forderung des Rates: Die Delinquentin
wurde «leer aufgezogen», d.h. es wurden ihr die Hände auf dem
Rücken zusammengebunden, worauf sie in dieser Stellung am Seil in
die Höhe gezogen wurde. Während der schmerzhaften Prozedur

257



selber war von dem Opfer kein weiteres Geständnis zu erpressen,
aber nachdem sie wieder auf den Boden gelassen wurde, sprudelten
die Bekenntnisse nur so heraus: Seit 12 Jahren, also seit ihrem elften
Lebensjahr, wollte sie an den verschiedensten Orten zwischen ihrer
Heimat Pfaffnau und Solothurn nicht weniger als zehn Diebstähle
begangen haben, allerdings grossenteils Bagatellen: Ein Huhn, einen
halben Laib Brot, ein Pfund Butter, als grössere Stücke verschiedene
Leintücher und Kissenüberzüge, ein Hemd, ein Göller, zweimal auch
Bargeld, drei Gulden und zwei Kronen.

Die «Belohnung» für diese Geständnisse bestand darin, dass der
Rat nach Verlesung des Verhörs am 31. Oktober beschloss, Magdalena

Marti solle nochmals peinlich befragt werden, und zwar diesmal
unter Anhängung eines Steins. Aus den Fragen der Thumherren
beim vierten Verhör, das wiederum am selben Tage stattfand, ist
freilich zu erkennen, dass diese selber wenig Gewicht auf die durch
die Marter erpressten Selbstbeschuldigungen legten, denn sie setzten
erneut bei der anfänglichen Anklage, dem Verbleib der gestohlenen
«Jüppen» und Strümpfe an. Die gütliche Befragung, die vorausging,
lieferte diesmal drei Varianten des angeblichen Verbleibs; bezeichnend

ist dabei, dass die Befragte, als die Richter ihr vorhielten, ein
von ihr ausführlich beschriebener Mann zu Gerlafingen existiere gar
nicht, unbekümmert sogleich einen neuen Mann zu Derendingen
erfand, wiederum mit detaillierten Personalien. Die Aufziehung am
Folterseil, diesmal mit an den Füssen angehängtem Stein, ergab im
Prinzip das gleiche Resultat wie die erste Folterung. Während der
Marter bekannte die Gepeinigte nichts, offenbar weil die Schmerzen
ihren kleinen Verstand erst recht stillstehen liessen. Nachdem sie
aber wieder zu Boden gelassen wurde, folgte eine noch viel grössere
Flut von Selbstbeschuldigungen als das erste Mal: 22 Diebstähle im
Oberaargau, im Niederamt und im Wasseramt wollte sie nun noch
weiter begangen haben, durchwegs im selben bescheidenen Rahmen
wie oben angeführt, nur dass sie die Diebstähle nun zum Teil mit
Kumpanen unternommen haben wollte, deren Namen sie aber nicht
angab; auch führte sie nun als Grund für ihre Diebstähle den Hunger
in der teuren Zeit an. Obwohl diese Begründung einige Wahrscheinlichkeit

für sich hat, ist immerhin zu bemerken, dass solche massenhaften

Selbstbeschuldigungen fast regelmässig die Folge der Folterungen

waren; vermutlich wurden die armen Opfer dazu vom Drange
getrieben, sich durch ihre Zugeständnisse das Wohlwollen der Richter

zu erwerben und weitere Peinigungen zu ersparen, was sich
allerding meist als illusorisch erwies, so auch bei unserer Delinquentin.

Der Rat, der am 2. November Kenntnis von den neuen Aussagen

258



nahm, wollte es zwar zunächst noch einmal mit der Güte versuchen,
doch war inzwischen eine neue Anklage gegen Magdalena Marti
eingelaufen, ein Zeichen dafür, dass solche Kriminalfälle trotz dem
offiziellen Mantel der Verschwiegenheit, der die Untersuchung
umhüllte, rasch zum Stadtgespräch wurden. Der Apotheker Franz
Fischer liess nämlich dem Rate berichten, dass das Mädchen einmal
bei ihm eine geheimnisvolle Wurzel habe kaufen wollen, was nun
noch weit schwerwiegenderen Verdacht weckte als die banalen
Diebstähle. Die Thumherren wurden deshalb beauftragt, das
Mädchen über diesen Punkt zu befragen, und zwar, wenn es gütlich
nichts bekennen wolle, mit der neuen Foltervariante des «Däum-
lens».

Beim nächsten, fünften Verhör, am 3. November, beschränkten
sich die Thumherren indessen, eigentlich im Gegensatz zu den
erhaltenen Weisungen, auf die gütliche Befragung, die nur durch die
erneute «Vorstellung» des Scharfrichters eine etwas makabrere Note
erhielt. Zu dem anfänglichen Anklagepunkt des Verbleibs der vor
dem Wasserthor gestohlenen Kleidungsstücke war abermals nichts
Positives aus Magdalena Marti herauszubringen. Zwar erklärte sie

weitschweifig, dass sie bisher den Ort des Verbleibs aus Schrecken
vor dem Gericht nicht eingestanden habe und weil sie befürchtete,
dass sie, wenn die Sachen an dem angegebenen Orte nicht gefunden
würden, noch härter als sonst bestraft würde; aber nachdem sie
zunächst mit diesen Beteuerungen und Enthüllungen eine neue
Variante ihrer Aussagen bekräftigt hatte, gestand sie nachträglich
dem Altrat Sury allein ein, dass nicht die vorher beschriebene,
sondern wiederum eine ganz andere Frauensperson die gestohlenen
Stücke in Verwahrung genommen habe, was alles früher Zugestandene

erneut entwertete. Dagegen gab sie für den neuen Klagepunkt,
jene Wurzel betreffend, eine plausible Erklärung, die offenbar auch
die Untersuchungsrichter überzeugte, denn sie kamen später nicht
mehr auf diesen Punkt zurück: Diese Wurzel sei ihr von der
Dienstmagd des Überreiters Dürholtz empfohlen worden, als sie ihr
klagte, ihre monatliche Regel bleibe seit einiger Zeit aus.

Schärfere Mittel

Die also praktisch ergebnislose Aussage dieses Verhörs veranlasste
die Räte am folgenden Tag, nun ernstlich auf die Anwendung
schärferer Mittel zu dringen: Zuerst sollte das schon beschlossene
«Däumlen» angewandt und, wenn dies fruchtlos bliebe, die
Delinquentin nun mit zwei Steinen aufgezogen werden. Das sechste
Verhör, das darauf am 5. November vorgenommen wurde, entwik-

259



kelte sich nun zum entscheidenden Wendepunkt. Als Magdalena
Marti auf die zunächst wieder gütlich begönne Befragung nach dem
Verbleib der gestohlenen Sachen mit einer neuen Variante aufwartete,

die ihr sogleich als unmöglich nachgewiesen werden konnte,
schritten die Thumherren sogleich zu der angeordneten Folter des

«Däumlens», d.h. dem Opfer wurden die beiden Daumen in eine Art
Schraubstöcke gelegt und abwechselnd zusammengepresst und
wieder gelockert, und zwar nicht weniger als anderthalb Stunden
lang, mit dem einzigen Resultat, dass sie nacheinander sechs
verschiedene Versionen des gesuchten Verbleibs gab. Diese auch für
uns vernunftmässig unerklärliche Hartnäckigkeit in den grössten
Schmerzen wussten sich die Untersuchungsrichter nun nicht mehr
anders zu deuten, «als das es mit dem Bösen Geist zu thun habe»,
wie der Verhörrodel meldet. - Sehr bezeichnend ist, dass das arme
Mädchen sich fast begierig, wie an eine Art von Rettungsanker, an
diese schwere Anklage klammerte. Ein Rest von vernünftiger
Überlegung liess sie zwar noch fragen, wie es ihr denn ergehen würde,
wenn dies wahr wäre; aber offenbar ohne die Antwort, die ohnehin
gegeben war, abzuwarten, erklärte sie unumwunden, dass der Böse
«schon meister über es seye»; sie könne nicht mehr beten, sie werde
vom Teufel angetrieben zu stehlen; er habe ihr vorgestern noch
versprochen, ihr zu helfen; unter seinem Zwang könne sie auch nicht
bekennen, wo sie die gestohlenen Sachen verborgen habe. Ganz
offensichtlich erschien ihr die Abschiebung der Verantwortung auf
den Bösen als eine wenn auch noch so gefährliche Rechtfertigung
gegenüber ihren Quälern. Nachträglich scheint ihr zwar die furchtbare

Tragweite ihres Geständnisses bewusst geworden zu sein, denn als
die Richter, um weitere Einzelheiten aus ihr herauszupressen, ihr
zwei Steine anhängen liessen und ihr drohten, sie damit aufziehen zu
lassen, sass sie lange Zeit in stummer Verzweiflung da, ohne ein
Wort zu äussern. Trotzdem erfand sie aber, nachdem sie sich endlich
zum Reden entschloss, nur wieder zwei neue Varianten zum alten
Thema, wobei es die Thumherren für diesmal bewenden liessen und
das Verhör abbrachen, ohne nochmals zur Folterung zu greifen.

Der Hexenprozess beginnt

Auch gönnte man der Gefangenen eine gewisse Ruhepause, einesteils
wohl, damit sie ihr Geständnis innerlich verarbeiten sollte, anderseits
zur Erholung von den ausgestandenen körperlichen und seelischen
Strapazen. Unterdessen zögerte der Rat freilich nicht, die
Konsequenzen aus den neuen Aussagen zu ziehen. Am 9. November
beschloss er, dass «man mit deroselben gleich einer Ohnholdin

260



procedim» solle, dass also das eigentliche Verfahren des Hexenprozesses

eingeleitet werden solle. Die Angeklagte wurde in eine andere,
offenbar strengere Gefangenenschaft gebracht, es wurden ihr die
Haare abgeschnitten, und sie wurde ganz neu bekleidet mit dem
Armsünderhemd, um etwaige in ihren eigenen Kleidern steckende
böse Kräfte auszuschalten.

Am 10. November wurde Magdalena Marti zum siebten Male den
Thumherren vorgeführt. Offenbar war sie von den inzwischen mit
ihr eingetretenen, unheildrohenden Veränderungen ganz verstört,
denn fünf Viertelstunden lang konnten die Richter aus der sonst so

Redseligen überhaupt nichts herausbringen. Erst als sie wieder ans
Folterseil gebunden und aufgezogen wurde, immerhin noch bevor
der angehängte Stein sich vom Boden löste, konnte man ihr eine
neue Version ihrer Geschichte abquälen. Dabei trat indessen
unversehens eine neue, fatale Wendung für die Angeklagte ein: Ihr rechtes
Bein begann aus irgendeinem Grunde zu bluten, am wahrscheinlichsten

wohl, weil die schmerzhafte Streckung der Glieder eine Ader
platzen liess. Auf die Fragen der gerade auf solche Zeichen erpichten
Untersuchungsrichter gab die Gepeinigte aber eine höchst sonderbare,

sie noch einmal schwerstens belastende Erklärung: Als sie vor
ungefähr einem halben Jahr zu Wolfwil kommuniziert habe, sei ihr
beim Verlassen der Kirche eine Frau begegnet, die ihr die Hostie aus
dem Mund genommen habe; daraufseien sie zusammen in den Wald
gegangen, wo sie, offenbar auf Anstiftung jener Frau, sich einen
Einschnitt in das Bein machte und eine Hälfte der Hostie in die
Wunde steckte und dort einheilen liess. Über die mit dieser Operation

bezweckte Absicht liess sie sich nicht näher aus und wurde
anscheinend darüber auch nicht befragt. Es ist indessen bekannt, dass
die Hostie in den verbotenen magischen Praktiken der Zeit eine sehr
wichtige Rolle spielte, weshalb auf ihrer missbräuchlichen Verwendung

schwerste leibliche und geistliche Strafen standen. Laut ihren
Bemerkungen war sich die Angeklagte der grausamen Folgen ihres
Bekenntnisses auch durchaus bewusst; trotzdem bestätigte sie es noch
einmal, als sie wieder vom Seil heruntergelassen wurde und eine
Erholungspause zugestanden erhalten hatte. Dass sie es vorzog, sich
mit einer derart gefährlichen Anklage zu belasten, statt die an sich
doch durchaus banale Frage nach dem Versteck ihres Diebesgutes
wahrheitsgemäss zu beantworten, erscheint rational um so
unverständlicher, als nicht einmal klar ersichtlich wird, ob sie jene fatale
Operation auch wirklich begangen hatte, denn später gab sie, wie
noch zu berichten sein wird, auch hierin verschiedene Versionen
zum besten, die gegenseitig ihre Glaubwürdigkeit zweifelhaft
machen.

261



Nach der Bestätigung der schwerwiegenden Aussage brachen die
Thumherren das Verhör ab, machten jedoch erst am 14. November
dem Rate Meldung, Dieser hielt sich in einer höchste geistliche
Bereiche berührenden Frage indessen nicht kompetent und beauftragte

den Grossweibel Urs Josef Wallier von Wendelsdorf, den
Leutpriester Johann Peter Fischer zu ersuchen, sich höhern Ortes
nach den erforderlichen Massnahmen zu erkundigen. Die erhaltenen
Auskünfte ergeben sich aus dem schon am folgenden Tag, dem 15.

November, durchgeführten achten Verhör, an dem zuerst neben den
Thumherren nun auch der Grossweibel, im zweiten Teil dazu der
Leutpriester und die ganze Medizinische Fakultät, d. h. die beiden
Stadtärzte Johann Georg Schwaller und Johann Benedikt Ziegler, der
Spitalchirurg Johann Caspar Lauber mit allen andern «Medicinal-
personen» der Stadt teilnahmen. Die Angeklagte zeigte sich dabei
recht kleinmütig, klagte, wie der Böse, «der grüen wüst käib», sie

bedrängte und am Beten hindere und verlangte nach geistlichem
Beistand. Auf eine neuerliche Folterung wurde für diesmal verzichtet;

offenbar als Resultat der geistlichen Anweisungen musste ihr
dagegen der Scharfrichter die Stelle an ihrem Bein, die nach ihren
Angaben die eingewachsene Hostie enthalten sollte, mit einem
Schermesser herausschneiden, wobei sie fatalerweise keine besondern
Schmerzen empfand, denn gerade die Empfindungslosigkeit gegenüber

Verletzungen galt als ein charakteristisches Kennzeichen einer
Hexe. Das herausgeschnittene Fleich mit dem angeblichen «höchsten
Gut» wurde vom Leutpriester in Verwahrung genommen. Der Rat,
der am andern Tage Bericht erhielt, zeigte sich insofern gnädig, als er
Magdalena Marti den verlangten Besuch eines Geistlichen gestattete,
allerdings nur unter Assistenz eines Kleinweibeis. Im übrigen aber
wies er die Thumherren an, das Verhör mit allem Nachdruck
weiterzuführen, insbesondere im Punkte des Teufelspaktes; auch
sollte nach weitern körperlichen Zeichen einer Hexe geforscht
werden. Die Angeklagte scheint inzwischen völlig zusammengebrochen

zu sein und jeden Widerstand gegen ihr Verhängnis aufgegeben
zu haben. Während des am 16. November von den Thumherren und
dem Grossweibel durchgeführten neunten Verhörs erklärte sie mehrfach,

sie wisse, dass sie mit Leib und Seele des Teufels sei, und ohne
dass die Folter angewandt wurde, bekannte sie alles, was man von ihr
wollte. Instruktionsgemäss erkundigten sich die Untersuchungsrichter

zunächst nach dem Teufelspakt, der sozusagen die Legitimation
jeder Hexe bildete, und erhielten sogleich eine detaillierte, mit allen
üblichen und bekannten Merkmalen des Teufelsglaubens ausgestattete

Schilderung, wie die Angeklagte vor ungefähr sechs Wochen
zwischen Grenchen und Bettlach den Teufel angetroffen und sich

262



ihm verschrieben habe. Auf den Einwand, dass sie früher zugegeben
habe, schon vor einem halben Jahre mit dem Bösen im Bunde
gewesen zu sein, änderte sie willfährig ihre Darstellung und bekannte
nun, dass sie schon vor sechs, dann vor zehn Jahren, also dreizehnjährig,

den Teufelspakt geschlossen habe, und zwar zwischen Altbü-
ron und Grossdietwil. Da sie unter anderm auch angab, dass sie das
für die Unterzeichnung des Paktes erforderliche Blut auf dem
Fussrist genommen hatte, musste der Scharfrichter die Stelle visitieren,

und er fand tatsächlich daselbst zwei schwarze Punkte, die sich
wiederum als schmerzunempflindlich erwiesen, als der Henker ihr
bei verbundenen Augen hineinstach, was den gesuchten Verdacht
bestärkte, obwohl es sich vermutlich bloss um harmlose Hautflecken
handelte. Trotzdem beantwortete die restloser Resignation verfallene
Angeklagte auch die weitern, ihr weitgehend in den Mund gelegten
Belastungspunkte mit der gleichen Bereitwilligkeit und widerrief
ebenso bereitwillig alles, was ihr die Richter als falsch oder unmöglich

nachweisen konnten. So gab sie zu, dass sie insgesamt neunmal
kommuniziert und nachträglich die Hostie wieder aus dem Mund
genommen und irgendwo vergraben habe; im Gefängnis eröffnete sie
zudem den mit ihrer Wartung betrauten Kleinweibeln, dass sie noch
an drei verschiedenen Stellen ihres Beines Stücke von geweihten
Hostien einwachsen liess.

Unterschiede zu andern «Bekenntnissen»

Nur in einem Punkte beharrte sie unerschütterlich auf einem Nein:
Wie sie im Gegensatz zu vielen andern der Hexerei Angeklagten
darauf verzichtete, weitere Personen zu denunzieren, so verneinte sie
ebenso entschieden, jemals mit den ihr vom Teufel verliehenen
Kräften andern Personen Böses angetan zu haben, was sonst in den
üblichen Hexenprozessen den Hauptinhalt der Geständnisse
ausmachte. Hartnäckig blieb sie auch in ihrer verzweifelten Situation
in bezug auf die ursprüngliche Diebstahlsgeschichte, die die Thumherren

auch gegenüber den neuen, viel schwerwiegenderen Klagen
nicht fallen liessen; auch jetzt entlockten sie ihr nur eine neue
Variante ihrer erfundenen Erklärungen.

Die Räte, die am 18. November Kenntnis von den neuen Aussagen

nahmen, beschlossen, zunächst den Geistlichen das Feld zu
überlassen, damit sie sich mit der Angeklagten befassten und sich
ihre Meinung über den Fall bilden konnten. Erst am 22. November
wurde Magdalena Marti zum zehnten und letzten Verhör geführt.
Diesmal bekannte sie, vierzehnmal nach der Kommunion die Hostie
vergraben oder sonstwie beiseite getan zu haben, wobei die nähern

263



Umstände fast durchwegs anders als vorher geschildert wurden; auch
für die «Einverleibung» der Hostie ins Bein gab sie neue Details:
Diese sei vor acht oder neun Jahren bei Ruswil geschehen. Dagegen
blieb sie bei der Erklärung, niemals jemandem etwas Böses angetan
zu haben; auch verneinte sie die obligate Frage nach der Teilnahme
an einem Hexentanz; einzig gegenüber der ebenso obligaten Frage
nach dem geschlechtlichen Umgang mit dem Teufel bekannte sie,
sich achtmal vergangen zu haben.

Endlich hielten sich die Räte nun am 23. November für mit
genügenden Unterlagen versehen, um auf den 24. November die
Fällung des Endurteils über ihr moralisch schon zerbrochenes Opfer
anzusetzen; gleichzeitig wurden die Väter Kapuziner beauftragt, die
Todeskandidatin auf ihren letzten Gang vorzubereiten.

Das Todesurteil

über die hier nun als 25jährig bezeichnete Magdalena Marti von
Pfaffnau sprach diese schuldig, seit ungefähr zehn Jahren Gott, den
Schöpfer und Erlöser, vielfältig, schwer und gröblich beleidigt und
(in Gestalt der Hostie) verunehrt, seine Heiligen verleugnet und
abgeschworen zu haben und daneben 34 kleinere und mittelmässige
Diebstähle begangen zu haben. Zur Strafe solle ihr ein schwarzes
Hemd angelegt, sie sodann vom Kerker auf einer «Schleipfe» oder
einem Karren rückwärts zum Rathaus gebracht werden, wo der
formelle Landtag mit Verlesung des Urteils stattfinden sollte;
anschliessend solle sie weiter zur St.-Ursen-Treppe geschleift werden,
wo ihr eine schwarze, brennende Fackel in die Hand gegeben werden
solle, mit der sie sich von ihrem Karren «bestmüglich» aufrichten
und Gott für ihre Missetaten um Verzeihung bitten solle. Von da
solle sie durch den Scharfrichter auf dem gleichen Karren zur
gewöhnlichen Richtstätte bei der «Haubtgruoben», d. h. ausserhalb
der Sandgrube bei St. Katharinen geführt werden. Die für Hexen
übliche Verbrennung bei lebendigem Leibe wird auch hier, wie in
der 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts sozusagen allgemein, in dem Sinne
gemildert, dass das Opfer zuerst erdrosselt und dann erst auf den
Scheiterhaufen gelegt werden sollte; dagegen wurde als besondere
Verschärfung, wohl im Hinblick auf den Frevel gegenüber Gott,
angeordnet, dass ihr während der Erdrosselung gleichzeitig die Hand,
mit der sie die Hostie entweiht hatte, abgehauen werde. Die Asche
der Verbrannten sollte schliesslich in die Lüfte verstreut werden.

Vor der Ausführung des harten Urteils kam es noch zu zwei
Zwischenspielen. Am 25. November wurde dem Rate berichtet, dass
die Verurteilte «ganz wohl disponiti» sei und selber verlange, dass

264



ihr die weitem Hostien, die angeblich in ihrem Bein stecken sollten,
noch bei lebendigem Leibe herausgeschnitten werden, statt, wie der
Rat angeordnet hatte, erst bei der Hinrichtung; offenbar hatte der
Zuspruch der Geistlichen sie in eine Stimmung reuevoller Selbstzer-
fleischung versetzt. Obwohl die Räte grundsätzlich diesem Wunsche
zu willfahren bereit waren, wurden sie doch von einem für die Zeit
typischen Skrupel erfasst, ob die Wundärzte nicht durch eine Operation

an einer schon unter den Händen des Henkers gewesenen Person
sich selber unehrlich machen würden; wie das bezügliche Gutachten
der Medizinischen Fakultät ausfiel, ist aus den Akten nicht ersichtlich.

Im Hinblick auf die kalte Winterszeit, zu der die Hinrichtung
stattfand, wurde femer angeordnet, dass für die Geistlichen, die sich
anerboten hatten, das unglückliche Mädchen auf seinem ganzen
langen und schweren Weg vom Kerker bis zum Scheiterhaufen zu
begleiten, eine Stube gewärmt werde, wo sie sich abwechselnd
wärmen und stärken konnten, vor allem wohl während der umständlichen,

von weitschweifigen Formalitäten umgebenen Prozedur des

Landtages vor dem Rathaus.

Widerruf am Tage der Hinrichtung

Am 26. November, an dem die Hinrichtung stattfinden sollte, wurde
jedoch dem Rate frühmorgens gemeldet, dass die Verurteilte alle ihre
Geständnisse widerrufen und alle Taten abgeleugnet habe; im Angesicht

des Scheiterhaufens scheint der natürliche Lebenswille des
Mädchens doch noch einmal aufgeflackert zu sein zu einem verzweifelten,

zum vornherein aussichtslosen Versuch, das schreckliche
Ende abzuwenden. Die Räte liessen sich indessen keinen Augenblick
erweichen, sondern befahlen, dass gewohntermassen die sogenannten
«Besiebnere die Hinrichtungsfähigkeit der Verurteilten feststellen
sollten, vorher aber noch die beschlossene Herausschneidung der
eingewachsenen Hostien vollzogen werde. Auf Zureden der Geistlichen

gelang es dann auch, die Verzweifelte zu beruhigen und wieder
für den Vollzug des Urteils zu «disponieren». Die Operation der
Hostien erfolgte freilich nur teilweise; nachdem die erste herausgeschnitten

war, stellten die anwesenden Wundärzte fest, dass die
zweite Operation zur Verletzung einer Hauptader mit Gefahr des

Verblutens führen könnte; da die Geistlichen sich bei der Tatsache
beruhigten, dass durch die Verbrennung ohnehin der sündige Leib
samt den entweihten Hostien zu Asche werden würde, brach man die
Prozedur ab, immerhin mit dem Erfolg, dass das Opfer schon durch
die erste Operation gehunfähig geworden war. Auf das nochmalige
Verlesen aller ihrer Aussagen hin erklärte sich die vielleicht durch

265



den Blutverlust geschwächte und halb betäubte Verurteilte wiederum
in allen Punkten geständig, worauf man offenbar unverweilt zur
Ausführung des Urteils schritt.

Die Einzelheiten des letzten Ganges der unglücklichen Magdalena
Marti sind nur noch durch die betreffende Kostenabrechnung
überliefert. Daraus ist zu ersehen, dass eine solche Hinrichtung mit
erheblichem personellem Aufwand verbunden war: als Amtspersonen

nahmen daran teil der Grossweibel, zwei Bettelvögte, zwei
Profosen, 3 Scharwächter, 4 Weibel, der Überreiter und dazu als

Hauptpersonen der Nachrichter Hans Meister mit seinen vier
Knechten. Kostenmässig kam die ganze Hinrichtung auf 61 Pfund 6

Schilling 8 Pfennige, in heutigem Geld rund 2500 Franken, zu
stehen, wovon 46 Pfund 5 Schilling allein dem Nachrichter zufielen.
Die Rechnung bestätigt auch, dass das ganze Urteil in seiner vollen
grausamen Härte vollzogen wurde.

Die besondere Tragik des Falles

liegt darin, dass Magdalena Marti, die als letzte tatsächlich verbrannte
Hexe in die solothurnische Geschichte einging, nach Aussage der

Akten alles andere als eine «böse Hexe» im landläufigen Sinne war,
sondern vom modernen Gesichtspunkt aus viel eher an einer Art von
religiösen Wahnvorstellungen litt. Die allermeisten ihrer Geständnisse

wurden ihr von ihren Richtern regelrecht in den Mund gelegt oder
dann durch die Folter abgepresst. Freiwillig und damit überzeugend
zugestanden hat sie nur zwei Punkte: den kleinen Diebstahl vor dem
Wasserthor, der offensichtlich aus dringender Notlage erfolgte, und
die rätselhafte Geschichte mit den ins Bein «eingeheilten» Hostien.
Rational kann diese letztere nicht geklärt werden, zumal die
verschiedenen Versionen, die sie darüber gab, es fraglich machen, ob
die Operation überhaupt faktisch vollzogen wurde oder nur in ihrer
überreizten Einbildung. Zweifellos lebte das Mädchen in einem
Zustand übermässiger Teufelsfurcht, so dass es nicht ausgeschlossen
erscheint, dass die buchstäbliche «Einverleibung» der Hostien von
ihr als Abwehr gegen die ständig erlebten teuflischen Versuchungen
gedacht war. Die dauernd überstark erlebten Anfechtungen könnten
auch die schliessliche Resignation vor der Übermacht des Teufels
erklären. Einen Hauch der im Grunde ungewöhnlich tiefen, wenn
auch irregeleiteten Religiosität des Mädchens scheinen übrigens
wenigstens die Geistlichen verspürt zu haben, die sich ihrer mit einer
andern Malefikanten gegenüber nicht üblichen Sorgfalt und Hingabe
angenommen haben. Um so bemühender berührt es dafür, dass die
vor dem Erblassen stehenden Vorurteile der weltlichen Richter als

266



letztes Opfer einen Menschen forderten, der im Grunde das Gegenteil

dessen war, was auch die Zeit unter einer Hexe verstand.

«Heimat und Volk» 1962, Nrn. 9/11.

267



ZUR GESCHICHTE DER KREUZACKERBRÜCKE

Während anderthalb Jahrtausenden, vielleicht noch länger, bildete
die Brücke an der engsten Stelle des Flusses, am Fusse des Staldens,
den einzigen Aareübergang auf dem Gebiet der Stadt Solothurn. Der
Gedanke einer zweiten Aarebrücke tauchte erst im Zusammenhang
mit dem Bau der grossen Schanzen zu Ende des 17. Jahrhunderts auf:
Auf dem Regimentskalender 1682 erscheint erstmals eine direkte
Verbindung zwischen der linksufrigen Stadt und dem Gebiet des
Kreuzackers, das durch den Bau der Vorstadtschanzen neu in die
Stadtumwallung einbezogen wurde; allerdings findet sie sich nicht an
der Stelle der spätem Kreuzackerbrücke, sondern als Fortsetzung der
Schaalgasse. Schöpfer der Stadtansicht war der Basler Maler Johann
Rudolf Huber; leider ist nicht ersichtlich, auf was für Vorlagen er
sich stützte, denn nach der Natur konnte er die damals erst
projektierten Vorstadtschanzen ja nicht zeichnen. In den grossen
Zügen stimmt seine Darstellung überein mit dem erhaltenen
Schanzenprojekt des französischen Ingenieurs Tarade aus dem Jahre 1687;
demnach hätte Tarade schon vorliegende Projekte weitgehend
übernommen, unter anderem eben auch den Plan der Überbauung des
Kreuzackers und das Projekt einer zweiten Aarebrücke.

Die Verwirklichung dieses Brückenbaues ging tatsächlich auch von
der mit der Oberleitung des Schanzenbaues betrauten Behörde, dem
Schanzrat, aus. Am 25. Februar 1697 trug der damalige Altschultheiss

Johann Viktor Besenval dem Kleinen Rate vor: «... wie dass der
Schanzrath, damit der Lust in der neuwen Statt zu bauwen desto
mehrers den Particularen erweckt werde, rathsamb befunden, das bey
dem Undem Land eine kleine Fuossbrugg für Fussgänger allein
(maassen dan mit Pferdten, Kähren und Wägen die alte Hauptbrugg
allein, damit der Resten der Statt nicht öd oder zu einem Wünckhel
gemacht werde, gebraucht und bedient werden softe) über die Aar
geschlagen und für vili Jahr mit eichenen Fleckligen, auch so man
wolte mit steinernem Pflaster bedeckt werden könte, uff das die in
der neuwen Statt Wohnende zum Kirchgang und sonsten nicht einen
gar so grossen Umbschweyff undt Umbgang über die alte Bruggen
haben müssen...» Da derselbe Besenval einige Jahre später seinen
heute noch bestehenden Palast neben diese Brücke baute, hat man
vermutet, dass er schon 1697 mit dem Brückenbau nur eigensüchtige
Absichten verfolgte. Die engen Verklausulierungen zugunsten der
alten Brücke stellen indessen doch die Frage, was sich Besenval von
einer solchen Fussgängerbrücke für persönliche Vorteile versprochen

268



haben könnte, so dass man doch eher der offiziellen Begründung
Glauben schenken darf, um so mehr, als der Rat sich auch sonst
bemühte, die trotz der engen Verhältnisse in der alten Stadt hartnäk-
kig widerstrebenden Bürger zur Übersiedlung auf das offene
Kreuzackergebiet zu ermuntern, unter anderem auch durch die allerdings
nur mangelhaft befolgte Vorschrift, dass jeder Neubürger sich auf
dem Kreuzacker ein Haus erbauen müsse. Wie man aus dem
Vorschlag, die Brücke beim «Undern Land», das heisst am Klosterplatz,

zu erbauen ersieht, war man im Schanzrat inzwischen auch zur
Auffassung gekommen, dass die anfangs geplante Brücke bei der
Schaalgasse doch zu nahe an der alten Brücke gelegen wäre und
ihren Zweck kaum erfüllt hätte.

Nachdem die Räte offenbar ohne grosse Diskussion dem Vorschlag
des Schanzrates zugestimmt hatten, wurde der Brückenbau mit für
damalige solothurnische Verhältnisse bemerkenswerter Promptheit
in Angriff genommen. Bereits am 26. Mai 1697 erhielt der Vogt am
Bucheggberg Anweisung, seine Bauern anzuhalten, die für den Bau
der «neuwen Fuossbrugg über die Arren» gefällten Eichen in die
neue Vorstadt zu führen. Weiteres wird über den Bau nicht gemeldet:
Er erscheint übrigens auch nicht in den Staatsrechnungen, so dass

man wohl annehmen muss, der Schanzrat habe die auf seine
Veranlassung entstandenen Kosten auf seine Separatrechnung
genommen.

Dagegen meldete sich während des Baues plötzlich und für die an
irgendwelche Opposition gegen ihre hochweisen Anordnungen nicht
gewohnten Gnädigen Herren unangenehm überraschend eine recht
heftige Bewegung innerhalb der Bürgerschaft gegen die neue Brücke.
Am 15. Januar 1698 berichtete Schultheiss Besenval dem Rate, dass

der Gemeinmann Urs Buch ihm angezeigt habe, dreizehn Bürger
hätten ihm die folgenden Beschwerden gegen die neue Brücke
vorgetragen: 1. wenn die neue Brücke vollendet werde, so seien alle
in der Vorstadt wohnenden Wirte und Handwerksleute «verlohren
und zunichten gemacht»; 2. Bäcker, Kupferschmiede und andere
Handwerksleute hätten von den passierenden Fuhrleuten und
Maultiertreibern keinen Verdienst, sondern nur von den Fussgängem, die
sich künftig der neuen Brücke bedienen würden; 3. seien die Bürger
der Vorstadt fest überzeugt, dass durch die neue Brücke nicht nur
ihre Keller, sondern auch andere Güter überschwemmt würden.
Nachdem zuerst gerügt worden war, dass sich die Bürger zuerst an
den Gemeinmann, statt vorschriftsmässig an den Amtsschultheissen
gewandt hatten, wurde den Beschwerdeführern durch den Gemeinmann

mitgeteilt, ihre Befürchtungen seien unbegründet, da man «in
Ewigkeit nicht gestatten werde, dass man mit Pferdt oder Wagen

269



darüber fahren thüe, auch harwerths der Statt hier keine andere
Würthshäuser mehr uffrichten lassen werde».

Die Anwohner der alten Brücke liessen sich indessen durch die
Beruhigungen nicht beschwichtigen. Vor allem die Wirte zum
«Bären» (heute «Hirschen»), zur «Gilgen» (heute «Storchen»), zum
«Ochsen» (heute «Hopfenkranz») und zum «Adler» entfalteten eine
fieberhafte Agitation, um in der Bürgerschaft Stimmung gegen den
Brückenbau zu machen und vermochten 78 Bürger zum Unterschreiben

einer formellen Petition gegen die neue Brücke zu gewinnen. Am
17. Januar erschien überdies ein ansehnlicher Ausschuss der
Opponenten persönlich vor dem Rate und trug erneut die geäusserten
Befürchtungen vor, wobei als weiteres Motiv angeführt wurde, die
neue Brücke werde die Schiffahrt auf der Aare hemmen und bei
Hochwasser sogar verunmöglichen. Er erhielt jedoch den kurzen
Bescheid: «... dass indemme meine gnädigen Herren und Oberen den
Nutz gröser als den Schaden befunden... darmit in Gottes Namen
angefangenermassen continuiert... werden solle.» Immerhin wurde
den Besorgnissen der Bürger soweit Rechnung getragen, dass zum
früheren Verbot des Wagenverkehrs noch verordnet wurde, dass alle,
die nicht Stadt- und Landburger waren, für die Benützung der neuen
Brücke 1 Kreuzer rund 70 Rappen) Zoll zu bezahlen hätten und
dass sowohl zwischen dem neuen Berntor und der Brücke, also auf
dem Kreuzacker, wie auf dem Klosterplatz und an der Fischergasse
kein neues Wirtshaus eröffnet werden dürfe.

Nach dieser Erledigung der sachlichen Frage folgte aber noch ein
hochpolitisches Nachspiel. Sämtliche 78 Unterzeichner der Petition
wurden in zwei Gruppen vor den Rat zitiert und in ungnädigem
Tone über die Motive ihrer Beschwerden zur Rede gestellt. Im
Angesicht des obrigkeitlichen Zornes verliess die «freien» Staatsbürger

kläglich ihr Mütchen, und einer suchte die Verantwortung auf
den anderen zu schieben. Da er als derjenige angegeben wurde, der
die Unterschriften von Haus zu Haus gesammelt hatte, wurde
zunächst der «Bären»-Wirt Urs Räber «incarcerieret», immerhin mit
Rücksicht auf die kalte Jahreszeit in einer «warmen Keffi», d.h.
einem geheizten Gemach; später wurde auch noch der «Gilgen»-Wirt
Josef Schad eingezogen, der die Supplikation dem Gemeinmann
übergeben hatte; der Seidenweber Michel Affolter erhielt einen
besonders strengen Verweis, weil er beim Verhör vor dem Rate
freche Antworten gegeben habe. Im übrigen liess man es bei der
demütigen Bitte um Verzeihung aller Schuldigen bewenden und
verzichtete grossmütig auf härtere Bestrafung des Wagnisses, eine
andere Meinung als die der hohen Obrigkeit geäussert zu haben. Der
Bau der neuen «Fussbrücke», wie sie fortan offiziell heissen sollte,

270



wurde planmässig vollendet. Auf alten Stichen kann man erkennen,
dass die Benützung durch Pferde und Wagen auch schon dadurch
verunmöglicht war, dass der Zugang vom Klosterplatz her über eine
Treppe führte.

180 Jahre lang versah der hölzerne Steg zwischen Klosterplatz und
Kreuzacker seinen Dienst. Der Anstoss zu seiner Ersetzung durch
eine eiserne Brücke wurde sozusagen von aussen her gegeben: Durch
die Baufälligkeit der alten «Fahrbrücke» zwischen Stalden und
Vorstadt auf der einen, den Bau des Bahnhofes Neu-Solothum auf
der anderen Seite. Die erste Initiative kam dabei von einer einiger-
massen unerwarteten Stelle. Gemäss der Aussteuerungsurkunde von
1803 hatte die Bürgergemeinde Solothurn das notwendige Bauholz
zum Unterhalt der beiden Aarebrücken zu liefern. Am 1. Juni 1875
richtete nun Oberförster Johann Baptist Wietlisbach an die Verwal-
tungskommision der Bürgergemeinde das Ersuchen, für die
Fahrbrücke eine Neukonstruktion in Angriff zu nehmen, da er sich
ausserstande sehe, weiterhin die geforderten «Dornbäume» (die auf
den Jochen aufliegenden Längsbalken) aufzutreiben.

Schon einen Monat später, am 4. Juli, beschloss die Steuergemeinde
prinzipiell den Neubau der Brücke und erteilte zudem den

Auftrag, auch den Bau einer zweiten Fahrbrücke zu prüfen, zweifellos

im Hinblick auf die bevorstehende Eröffnung des Bahnhofes
Neu-Solothum, die eine beträchtliche Steigerung des Verkehrs über
die Aare erwarten liess; gleichzeitig fiel ja auch der imposante
«Vorstadtturm», das alte Berntor, dem Eifer der damaligen Verkehrsplaner

zum Opfer.
Der mit der Projektierung beauftragte Stadtingenieur Euseb Vogt

hatte offenbar schon zum voraus die bald fällige Ersetzung der alten
hölzernen Fahrbrücke einkalkuliert, denn er war schon am 29. Juli
in der Lage, seine Projekte vorzulegen. Am 30. Dezember zog der
Verwaltungsrat auch das von Vogt ausgearbeitete Projekt für eine
zweite Fahrbrücke bei der Schützenmatte, also an Stelle der heutigen
Rötibrücke, in Beratung. Ende März 1876 wurden in der Tagespresse
die Brückenprojekte des Stadtingenieurs der Öffentlichkeit
bekanntgemacht: Drei Varianten für die Neukonstruktion der alten
Fahrbrücke, zwei für die Errichtung einer neuen Brücke bei der Schützenmatte.

Aus leider nur spärlichen Andeutungen in der Presse scheint
hervorzugehen, dass die Brückenfrage in der Stadtbürgerschaft sehr
lebhafte Diskussionen und Meinungsverschiedenheiten hervorrief,
vor allem natürlich wegen der für die kleine und nicht besonders
wohlhabende Stadt erheblichen Kosten. Mündlichen Überlieferungen

zufolge soll sogar der Vorschlag gefallen sein, statt der beiden
Brücken eine einzige neue Brücke in der Mitte, in Fortsetzung der

271



Schaalgasse, zu errichten; in den zeitgenössischen Akten und
Tagesblättern ist jedoch hierüber nichts zu finden. Innerhalb der Behörden
setzte insbesondere ein Seilziehen um die Höhe des Beitrages der
Forstkasse als Ablösung für ihre bisherigen Holzlieferungen ein; die
Bürgergemeinde offerierte zunächst 60 000 Franken, die Gesamtgemeinde

forderte 120 000, bis man sich schliesslich auf 80 000
Franken einigte.

Am 3. August 1876 notierte der «Solothurner Landbote», dass die
Brückenfrage endlich in geregelte Bahnen komme, ohne sich näher
über die Art der gewählten Lösung auszusprechen. Den Umständen
nach muss man aber schliessen, dass sie darin lag, dass das Projekt
der Brücke bei der Schützenmatte fallengelassen wurde, denn von
ihm ist fortan nicht mehr die Rede. Zunächst beschäftigte man sich
nur noch mit dem Neubau der alten Fahrbrücke, also der heutigen
Wengibrücke. Vor allem wegen der Finanzierungsfrage zögerte sich
indessen die Beschlussfassung noch über ein Jahr lang hinaus. Erst
am 29. August 1877 stimmte die Bürgergemeinde definitiv dem
Beitrag der Forstkasse von 80 000 Franken zu unter dem Vorbehalt,
dass damit alle ihre Leistungen an die Fahrbrücke wie an die
Fussbrücke endgültig abgelöst seien.

Damit taucht erstmals unsere Kreuzackerbrücke wieder auf, von
der in der vorausgehenden Brückendiskussion, wenigstens soweit die
erhaltenen Dokumente es bezeugen, nicht die Rede gewesen war.
Inzwischen war aber am 6. Dezember 1876 die neue Gäubahn samt
dem Bahnhof Neu-Solothurn offiziell eröffnet worden, was eine
erhebliche Zunahme des Verkehrs über die alte, schon etwas baufällige

«Fussbrücke» mit sich brachte; eine Untersuchung ergab, dass
mindestens drei ihrer fünf Joche dringend ersetzt werden sollten.
Dies war zweifellos der Grund, warum man sich nun auch mit ihrer
Ersetzung beschäftigte. Die Projektierung wurde ebenfalls an Stadtingenieur

Euseb Vogt übertragen. Nachdem mit dem Beschluss der
Bürgergemeinde die Finanzierungsfrage gelöst erschien, ging es dann
mit der Verwirklichung recht rasch vorwärts. Am 22. Oktober 1877
beschloss der Gemeinderat einen Kredit von 240 000 Franken für die
neue Fahrbrücke beim Stalden sowie einen Kredit von 140 000
Franken für eine neue eiserne Brücke «von absoluter Fahrfähigkeit»
an Stelle der bisherigen Fussbrücke; nach dem Plan von Ingenieur
Vogt sollte die neue Brücke fünf eiserne Joche und eine Breite von
6 m, inklusive eines ostseitigen Trottoirs von 1,5 m Breite, erhalten.
Bereits am 31. Oktober stimmte die Gemeindeversammlung diesen
Krediten fast einstimmig zu; wie stark das Bedürfnis nach Verbesserung

der bisherigen Brückenverhältnisse in der Bürgerschaft empfunden

wurde, wird dadurch illustriert, dass der Beschluss der Gemein-

272



deversammlung mit Kanonendonner von den Schanzen und bengalischer

Beleuchtung der beiden alten Brücken gefeiert wurde.
Bevor man mit dem Bau begann, wurden die Projekte des

Stadtingenieurs zwei Experten zur Begutachtung unterbreitet: Oberst Karl
Pestalozzi in Zürich und Oberingenieur Bridel in Biel. Auf ihren Rat
wurden für die neue Kreuzackerbrücke statt des einen Trottoirs zwei
von je 1,2 m Breite vorgesehen. Auf Grund der endgültigen Projekte
wurden dann Offerten von schweizerischen und deutschen
Brückenbaufirmen eingeholt. Die Wahl fiel auf die billigste: Diejenige des
bemischen Konsortiums Thormann und Ott, das, statt des von
Ingenieur Vogt berechneten Voranschlages von 380 000 Franken,
den Bau beider Brücken für 295 000 Franken zu übernehmen bereit
war. Zur Finanzierung wurde am 30. Dezember 1877 die Aufnahme
einer Anleihe von 600 000 Franken beschlossen, die zugleich auch
die Kosten der gleichzeitig erstellten Wasserleitung von Bellach her
decken sollte; nach Abschluss der Bauarbeiten wurden dann übrigens
für die Brückenbauten 40 000 Franken dem Reservefonds der
Erspamiskasse entnommen, die 1874 in den Besitz der Einwohnergemeinde

übergegangen war.
Am 28. Dezember 1877 wurde die alte Fussbrücke für den

Verkehr gesperrt und der Neubau begonnen; fast genau acht Monate
später, am 26. August 1878, konnte der günstige Verlauf der
Probebelastungen und damit der Abschluss der Bauarbeiten gemeldet
werden. In der Zwischenzeit war der Verkehr durch Fähren aufrechterhalten

worden; auch hatte man die zwei Zufahrtsstrassen vom
Bahnhof und vom Dornacherplatz her erstellt, zu einem uns heute
märchenhaft anmutenden Preis von 5100 Franken. Im Gegensatz
zum Kanonendonner und der Illumination, mit denen der Beschluss

zum Brückenbau gefeiert worden war, erfolgte die Inbetriebnahme
der beiden Brücken völlig sang- und klanglos. Rund 80 Jahre,
immerhin 30 Jahre länger als die gleichzeitig erbaute Wengibrücke,
hat die Kreuzackerbrücke von 1878 den Verkehr zwischen Bahnhof
und Altstadt vermittelt. Ihre jetzt fertiggestellte Nachfolgerin ist
wiederum, wie die erste Brücke an jener Stelle, «Fussbrücke», womit
dem Beschluss der Stadtväter von 1697, dass hier «in Ewigkeit»
keine Wagen durchfahren dürfen, erneut Genüge getan ist!

Solothurner Zeitung 1961, Nr. 99, unter dem Titel: «In Ewigkeit sollen keine Wagen
darüber fahren.»

273



BIBLIOGRAPHIE
DER VERÖFFENTLICHUNGEN VON

DR. HANS SIGRIST
ZENTRALBIBLIOTHEKAR

Zusammengestellt von Erhard Flury

Abkürzungen:

HM Historische Mitteilungen
(Beilage zum Oltner Tagblatt)

HV Heimat und Volk
Jbl Jurablätter
JsolG Jahrbuch für solothurnische Geschichte
Lnv Lueg nit verby
OT Oltner Tagblatt
SN Solothurner Nachrichten
SZ Solothurner Zeitung

Selbständige Publikationen

Solothurn und die VIII alten Orte. Ihre Beziehungen von den Anfängen bis zum Bunde
von 1481. Solothurn 1944.
Bezirk Solothurn: Das Castrum Salodurum. - Die Stadt des hl. Ursus. - Die freie
Reichsstadt Solothurn. -Die Vollendung des Stadtstaates Solothurn. - Die Wengistadt.

- Die Ambassadorenstadt. - Vom Stadtstaat zum Kanton Solothurn. - Die Anpassung
Solothurns an die neue Zeit. - Das moderne Solothurn. In: Beiträge zur Heimatkunde
des Kantons Solothurn, S. 9^15. Zürich 1947.
Benedikt Hugi der Jüngere. - Niklaus Conrad. Zwei Lebensbilder. S.A. aus JsolG. Bd.
22. Solothurn 1949.
Solothurnische Biographien. S.A. aus: Historische Mitteilungen des OT, Nrn. 2-6,
1950/51. Olten 1951.
Solothurn. Kleine Stadt mit grosser Tradition. Genf 1958.
Stadt Solothurn: Das Castrum Salodurum - Die Stadt des hl. Ursus - Die freie
Reichsstadt Solothurn - Die Vollendung des Stadtstaates Solothurn -Die Wengistadt -
Die Ambassadorenstadt - Vom Stadtstaat zum Kanton Solothurn - Die Anpassung
Solothurns an die neue Zeit - Das moderne Solothurn. In: Chronik der Stadt Solothurn
und der Bezirke Lebern Zürich 1964. (Neubearbeitung der Aufl. von 1947.)
Solothurn in Vergangenheit und Gegenwart. In: Solothurn (Städte und Landschaften
der Schweiz). Genf 1966.
100 Jahre Männerchor Sängerbund Solothurn, 1866-1966. Solothurn 1966.
Robert Schöpfer zu seinem 25. Todestag am 27. Dezember 1966. Solothurn 1966.
Solothurn. Geschichte in 6 Bildern. Gedenkmünzen «Solothurner Chutzli».
(Geschichtliche Kurzbeschreibungen.) Solothurn 1967.
Neuchâtel et Soleure. Par Alfred Schnegg. - Soleure et Neuchâtel. Par H'S. Neuchâtel
1968.

274



Solothurn und Neuenburg. Von H'S'. - Neuenburg und Solothurn. Von Alfred
Schnegg. Neuchâtel 1968.
Balsthal. 3000 Jahre Dorfgeschichte. Solothurn 1969.
Solothurn. (Führer.) Solothurn (ca. 1969).
150 Jahre Ersparniskasse der Stadt Solothurn. Solothurn 1970.
Josef Anton Pfluger 1779-1858), Initiant der Gründung der Ersparniskasse der Stadt
Solothurn. Solothurn 1970.
In Gottes Namen, Amen. (Urkunde, anlässlich der Übergabefeier vom 21. Juni 1971 in
Mariastein dem Kloster übergeben.) Solothurn 1971.
Solothurn in Vergangenheit und Gegenwart, In: Solothurn. Solothurn 1972.
Solothurn - Soleure. Colmar-Ingersheim 1973.
Solothurns Anteil an den Burgunderkriegen. Zur 500-Jahr-Feier der Schlacht bei
Murten am 22. Juni 1976. Solothurn 1976.
Solothurnische Geschichte. Stadt und Kanton Solothurn. Bd. 2: Von der Reformation
bis zum Höhepunkt des patrizischen Regimes. Solothurn 1976.
Solothurn in Vergangenheit und Gegenwart. In: Solothurn. Solothurn 1979.

Publikationen in Zeitschriften, Zeitungen (u. a.)

1946
Projekt einer Kapelle zu Kammersrohr 1579. JsolG 1946, S. 154-156.
Im Zeichen des Jugendparlaments. Ein «Äusserer Stand» im Alten Solothurn? SZ
1946, Nr. 70.

1947

Die Chorherren von St. Immer im Barfüsserkloster zu Solothurn. JsolG 1947,
S. 137-140.
Reichsreform und Schwabenkrieg. In: Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte
Bd. 5, 1947, S. 114-141.

1948

Balsthal und die Bundesrevision von 1848. Für die Heimat 1948, S. 124-130.
Fasnacht im alten Solothurn. SZ 1948, Nr. 29.
Solothurn. Das Wappen und die Landesfarben. In: Wappen, Siegel und Verfassung der
Schweizerischen Eidgenossenschaft und der Kantone. S. 719-720. Bern 1948.

1949

Die Augsttaler in den Rüttenen bei Solothurn. Jbl 1949, S. 22-24.
Fasnachtssorgen des Ancien Régime. SZ 1949, Nr. 46.
Frankreich und die Schweiz. SZ 1949, Nr. 12.
Eine Gedenktafel für Benedikt Hugi den Jüngeren, Vogt zu Dorneck 1499. SZ 1949,
Nr. 168; Sol. Anzeiger 1949, Nr. 168.
Reich und Eidgenossenschaft. Zur Würdigung der Schlacht bei Dornach. SZ 1949,
Nr. 169.
Solothurn und der Friede von Basel, 1499. Jbl 1949, S. 111-115.
Besenval-Palais als Museum. - Eine Anregung. SZ 1950, Nr. 15.

Urchiger Hochzeitsbrauch. Jbl 1950, S. 19-20.
Meingoz, ein unbekannter Abt von Beinwil. Jbl 1950, S. 135-136.

1951

Fasnachtsfreuden unserer Ahnen. SZ 1951, Nr. 27.
Schwarzbuben in den eidgenössischen und kantonalen Räten. Jbl 1951,
S. 233-236.

275



Urgeschichte europäischer Länder. Zum Vortragszyklus der Schweizerischen Gesellschaft

für Urgeschichte in Solothurn. SZ 1951, Nr. 241.

1952

Das Geschlecht der Riche oder Dives von Solothurn. S.A. aus: JsolG Bd. 25. Solothurn
1952.
Balsthal im 16. Jahrhundert. Jbl 1952, S. 17-29 u. 41-44.
Geldwert, Preise und Löhne im spätmittelalterlichen Solothurn. (Rezension:) SZ 1952,
Nr. 21.
Das Haus von Sury-Vigier im neuen Gewand. Jbl 1952, S. 193-196.
Die Schätze unserer Zentralbibliothek. SZ 1952, Nr. 125.
Die Schrift als Spiegel des Menschen. Johann Baptist Georg Dunant, Landvogt zu
Gilgenberg 1779-1785. - Analyse über die Handschrift De Dunants. Von H.K. SZ
1952, Nr. 160.

1953

Der Anteil Solothurns am Bauernkrieg von 1653. SZ 1953, Nr. 164.
Der solothurnische Bauernführer Adam Zeltner. Jbl 1953, S. 141-149.
Geschichte der Jesuitenkirche in Solothurn. SZ 1953, Nr. 228.
Das Geschlecht der Gibelin. Aus der Geschichte der Gibelinmühle in Solothurn, die
aus dem 14. Jahrhundert stammt. SZ 1953, Nr. 112.
Hundert Jahre Historischer Verein des Kantons Solothurn. SZ 1953, Nr. 211.
Der Kanton Solothurn im Bauernkrieg vom 1653. HM (Beil. z. OT) 1953, Nr. 5/6.
Reichsdörfer am Blauen. JsolG 1953, S. 182-186.

1954

Die Grans von Solothurn. S.A. aus: JsolG. Bd. 27. Solothurn 1954.
Geldwert, Preise und Löhne im alten Solothurn. HM (Beil. z. OT) 1954, Nrn. 10-12;
1955, Nrn. 1-7.
Etwas über die Besiedlung des Beinwiler-Tales. Jbl 1954, S. 69-71.
Eine pfarrherrliche Bibliothek im 16. Jahrhundert. Jbl 1954, S. 101-106.
Von den solothurnischen Brunnen. Jbl 1954, S. 192-196.
Neufalkenstein im 18. Jahrhundert. Jbl 1954, S. 147-151.
Die St.-Ursen-Statue am Bieltor. SZ 1954, Nr. 2.
Steuern in alter Zeit. HM (Beil. z. OT) 1954, Nr. 4.

1955

Der erste Ballonaufstieg in der Schweiz. JsolG 1955, S. 134-135.
Das Erdbeben vor 100 Jahren. SZ 1955, Nr. 170 u. 257.
Geschichte von Balsthal. (Vortrag in der Volkshochschule Balsthal.) SZ 1955, Nr. 285;
Sol. Anzeiger 1955, Nrn. 268 u. 270; Der Morgen 1955, Nrn. 265 u. 271.
Die Grottenburg Balm und ihre einstigen Herren. Jbl 1955, S. 166-170; Schriften des
Sol. Gewerkschaftskartells 1959, H.2, S. 29-32.
Späte Höhlenbewohner in der St.-Verena-Schlucht. JsolG 1955, S. 132-134.
Der Hof zu Balm. Jbl 1955, S. 171-174.
Die wirtschaftliche Lage der Thiersteiner Bevölkerung im 18. Jahrhundert. Jbl 1955,
S. 91-96.
Vom alten Meltinger Bad. Jbl 1955, S. 129-144. - Vgl. auch: Sol. Anzeiger 1955,
Nr. 155; SZ 1955, Nr. 152; Volksfreund 1955, Nrn. 54 u. 55.
Die erste regelmässige Postverbindung in Solothurn. JsolG 1955, S. 129-131.
Hans Roth von Rumisberg und die Träger des Roth'schen Ehrenkleides. (Vortrag.)
JsolG 1956, S. 246-255. - (Rezension:) OT 1955, Nr. 270; Sol. Anzeiger 1955,
Nr.269;SZ 1955, Nr. 269.

276



1956

Hans Roth von Rumisberg und die Träger des Roth'schen Ehrenkleides. S.A. aus:
JsolG Bd. 29, Solothurn 1956.
Bruno Amiet, 1903-1956. JsolG 1956, S. 21-31.-Schweiz. Zeitschrift für Geschichte
1956,S.388-389
Vier Mandate aus der guten alten Zeit. Oltner Tagblatt 1956, Nr. 203, HM.
1856-1956. Zum kantonalen Parteitag in Balsthal. SZ 1956, Nr. 297.
Balsthals Schützenwesen in der Vergangenheit. SZ 1956, Nr. 172; Der Morgen 1956,
Nr. 173; Sol. Anzeiger 1956, Nr. 173.

1957

Dem Andenken von Dr. Johann Kälin. SZ 1957, Nr. 49.
Bundesrat Bernhard Hammer, 1822-1907. SZ 1957, Nr. 81; OT 1957, Nr. 160;
Jbl 1957, S. 65-70.
Johann Kälin, 1877-1957. (Nekrolog.) S.A. aus: JsolG Bd. 30. Solothurn 1957.
Die solothurnischen Familien Ochsenbein. S.A. aus: JsolG Bd. 31. Solothurn
1958.
Der Dinghof Matzendorf. (Vortrag.) JsolG 1957, S. 183-194. (auch als S.A.) -
(Rezension:) SZ 1957, Nr. 120.
Aus der Geschichte des Dorfes Balsthal. Jbl 1957, S. 191-194.
Geschichtliches von Solothurn. Lebensmittelhandel 1957, S. 281-282.
100 Jahre Töpfergesellschaft, 1857-1957. SZ 1957, Nr. 258.
Aus alten Mandatenbüchern. OT 1957, Nr. 160.
Die Niederlassung der französischen Ambassade in Solothurn. Jbl 1957, S. 99-103.

1958

Der Kauf der Herrschaft Gösgen 1458. S.A. aus: JsolG Bd. 31. Solothurn 1958.
Der Brand des Ambassadorenhofes und die ersten Feuerspritzen in Solothurn. HV
1958, Nr. 3.

Der mittelalterliche Dinghof Herzogenbuchsee. Jahrbuch des Oberaargaus 1958,
S. 18-26.
500 Jahre solothurnisches Niederamt. Der entscheidende Schritt im Jahre 1458. SZ

1958, Nr. 193.
Die Landschreiber zu Klus. HV 1958, Nr. 11.

Musikfreundliche Obrigkeit. Aus dem Mandatenbuch VIII, Fol. 259. HV 1958,
Nr. 2.
Die Restaurierung der alten Pfarrkirche von Balsthal, SZ 1958, Nr. 242.
Alte Schlösser und Kirchen an Thunersee. SZ 1958, Nr. 232.
Weihnachts- und Neujahrsbräuche im alten Solothurn. Jbl 1958, S. 207-210.
Das Werden des solothurnischen Patriziates. (Vortrag.) SZ 1958, Nr. 275; Sol.
Anzeiger 1958, Nr. 271.

1959

• Hermann Büchi, 1888-1959. Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 1959. S. 536.
¦ Die Geschichte des Wallierhofes und wie er Eigentum des Staates Solothurn wurde. In:

50 Jahre Bauernschule des Kantons Solothurn. 1909/1959, (o.O.) 1959.
- Grenze - Brücke - Raum. Die Aare in der Geschichte. Schweizer Journal 1959,

April/Mai, S. 50-53.
- «Man solt mir Hund in die Schuol schicken.» Schulmeisterleiden in alter Zeit. HV

1959, Nr. 8.
- Solothurnisches Militärwesen unter dem Ancien Régime. SZ 1959, Nr. 127.
- Hans Roth von Rumisberg. Jahrbuch des Oberaargaus 1959, S. 136-144.

277



- Die Hintere Samnung zu Solothurn, die Vorläuferin der Klöster St. Joseph und
Nominis Jesu. Jbl 1959, S. 104-112.

- Les Soleurois. Costumes et coutumes 1959, p. 81-83.

- Die Solothurner. Heimatleben 1959, S. 35^12.

- Vom Stadtrat zur Staatsverwaltung. Etwas aus der Geschichte des altsolothurnischen
Beamtenapparates. Lnv 1959, S. 61-66.

1960

- «Schlagfertige» Ahnen. HV 1960, Nr. 1.

- Gotthold Appenzeller als Historiker. SZ 1960, Nr. 87. - Vgl. auch: JsolG 1960,
S. V-XVI.

- Martin Besenval, ein Selfmademan des 17. Jahrhunderts. (Vortrag.) SZ 1960, Nr. 290;
OT 1960, Nr. 289; Sol. Anzeiger 1960, Nr. 288.

- Überraschender Blick in Solothurns Frühzeit. Wichtige archäologische Funde unter
dem Hotel «Roter Turm». SZ 1960, Nr. 150.

- Die Freiherren von Bechburg und der Oberaargau. Jahrbuch des Oberaargaus 1960,
S. 105-111.

- Anton Guldimann zum Gedenken. Jurablätter 1960, S. 142-144. - Siehe auch: JsolG
1960, S. XVII-XXIV.

- Die Herren von Deitingen. JsolG 1960, S. 133-163. - (Vortrag.) SZ 1960, Nr. 123.

- 150 Jahre Liebhabertheater-Gesellschaft. 200 Jahre schweizerisches Festspiel. SZ

1960, Nr. 249.

- Im Land der Königin Bertha. Herbstexkursion des Hist. Vereins. SZ 1960, Nr. 227.

- Der Platz mit dem makabren Namen. Das Forum des römischen Salodurum lag einst
auf dem Friedhofplatz. SZ 1960, Nr. 1.

- Von Zwölfern, Vierern, Dorfsecklern, Scheidleuten und andern. Örtliche Selbstverwaltung

im alten Solothurn. Lnv 1960, S. 53-62.

1961

- Die Ambassadorenstadt Solothurn. - Soledum und Bärn - Verkehr, Gastgewerbe,
Tourismus, Kulturelles. Der Bund 1961, Nr. 486, Sonderbeilage.

- Der Buchsiterberg als Lebensader der bechburgischen Herrschaften. (Vortrag.) SZ

1961, Nr. 113;OT 1961, Nr. 115; Der Neue Morgen 1961, Nr. 38.

- «In Ewigkeit sollen keine Wagen darüber fahren.» Zur Geschichte der stadtsolothur-
nischen Aareübergänge. SZ 1961, Nr. 99.

- Die Herkunft der solothurnischen Patrizierfamilie Saler. HV 1961, Nr. 5.

- Kunst- und Kulturstätten des Juras. Herbstexkursion des Hist. Vereins. SZ 1961,
Nr. 226.

- Der Schwur des Schultheissen von Solothurn. OT 1961, Nr. 196.

- Landesväterliche Sittenzucht im alten Solothurn. Lnv 1961, S. 74-81.
- Solothurns historisches Grundbuch im Werden. SZ 1961, Nr. 295.

- Der Wilihof. Jbl 1961, S. 125-140.

- Eine neue Zweckbestimmung für das alte St.-Josefkloster. SZ 1961, Nr. 116.

- Das geistige Antlitz v. Sol). Nationalzeitung 1961, Nr. 558.

- Historische Unternehmergestalten: Ludwig von Roll - Carl Franz Bally - Urs Schild -
Ernst Dübi, Nationalzeitung 1961, Nr. 558.

1962

- Dr. Leo Altermatt, Direktor der Zentralbibliothek Solothurn. OT 1962, NR. 128.

- Die Baugeschichte der neuen St. Ursenkirche. Jbl 1962, S. 153-160.

- Der Buchsiterberg als Lebensader der bechburgischen Herrschaft. HV 1962, Nr. 1.

- Die Edelknechte von Scheppel. Jbl 1962, S. 13-16.

278



Das Roth'sche Ehrenkleid, eine alte Solothurner Tradition. Auszeichnung für einen
vor 600 Jahren vereitelten Anschlag. Grenchner Tagblatt 1962, Nr. 46; Volksfreund
1962, Nr. 16; Der Neue Morgen 1962, Nr. 45; Das Volk 1962, Nr. 80.
Die letzte Hexenverbrennung in Solothurn. HV 1962, Nr. 9/10.
Auch im Interesse der Schwestern. Zur Diskussion um das St.-Josefs-Kloster. SZ 1962,
Nr. 120.
Das solothurnische Militärwesen unter dem Ancien Régime. (Vortrag.) SZ 1962,
Nr. 253; OT 1962, Nr. 255; Der Neue Morgen 1962, Nr. 253.
Niedergösgen und seine Kirche in der Vergangenheit. OT 1962, Nr. 133.

Hans Roth von Rumisberg und das Roth'sche Ehrenkleid. HV 1962, Nr. 2/3/4.
Vom Staatshaushalt des alten Solothurn. Lnv 1962, S. 46-53.
Die Westgrenze der Landgrafschaft Sisgau. Jbl 1962, S. 27-31.

1963

Geschichtliches über den Balmberg und seine Umgebung. Chumm mer z'Hülf 1963,
S.98.
500 Jahre Solothurner Gäu. HV 1963, Nr. 7/8.
Der Kanton Solothurn: (Land und Volk - Geschichte - Die politische Entwicklung des
19. Jahrhunderts - Vom Agrarkanton zum Industriekanton - Solothurner Geist -
Zukunftsaussichten). Schaffhauser Nachrichten 1963, Nr. 281.
Der «Rote Turm» in der Vergangenheit. SZ 1963, Nr. 37; Der Neue Morgen 1963,
Nr. 37; Das Volk 1963, Nr. 37. (Sonderbeilagen.)
Vom närrischen Treiber unserer Vorfahren. Fasnachtsvergnügen im mittelalterlichen
Solothurn. Grenchner Tagblatt 1963, Nr. 31; OT 1963, Nr. 45, Sontagsbeilage.
Robert Zeltner. Zum 70. Geburtstag. SZ 1963, Nr. 170. - (Nekrolog:) SZ 1963,
Nr. 170; JsolG 1964, S. V-VI.

1964

Vom Agrar- zum Industriekanton. Der Solothurner - Le Soleurois. Gemeinsame
Sonderausgabe des Soloth. Zeitungsverlegerverbandes für den Solothurner Tag vom
3. Juli 1964 an der Expo in Lausanne.
Ein Klein-Versailles am Fusse des Jura: Schloss Waldegg, der imposante soloth.
Patriziersitz. Basler Nachrichten 1964, Nr. 333; Grenchner Tagblatt 1964, Nr. 180;
Nordschweiz 1964, Nr. 107; OT 1964, Nr. 181.
Neu-Bechburg. Jurablätter 1964, S. 25-28.
Charles Sealsfield. Zum 100. Todestag des «Dichters beider Hemisphären». Jbl 1964,
S. 61-76.
Sealsfield in Solothurn. SZ 1964, Nr. 120.

1965

Die endgültige Ausmarchung zwischen Bern und Solothurn. Chumm mer z'Hülf 1965,
Nr.-44^15.
100 Jahre solothurnische Kultur. Lnv 1965, S. 55-63.
Urs Joseph Lüthy, Revolutionär, Staatsmann, Publizist. Jbl 1965, S. 130-135.
Der Maler und Zeichner Heinrich Jenny (1824-1891). Jbl 1965, S. 1-5.
Schultheiss Johann Viktor Besenval. (Vortrag.) SZ 1965, Nr. 291; SN 1965,
Nr. 290.
Solothurner im Ausland. SZ 1965, Nr. 198.
Solothurns Übergang vom Agrar- zum Industriestaat. SZ 1965, Nr. 244, Sondernummer.

Ein imposanter Zeuge Alt-Solothurns. Der letzte Steintransportwagen Das Volk
1965, Nr. 232; OT 1965, Nr. 234; Grenchner Tagblatt 1965, Nr. 227; SZ 1965,
Nr. 229.

279



1966

Aus der Geschichte des Turmes von Halten. (Auszug von Rober Thut.) SZ 1966,
Nr. 145; SN 1966, Nr. 143.
3000 Jahre solothurnische Geschichte. Berner Tagblatt 1966, Nr. 295.
Solothurns militärische Vergangenheit. Jbl 1966, S. 26-30.
Mülhausen und die Eidgenossenschaft. Zum 500jährigen Jubiläum des Bundes
Mülhausens mit Bern und Solothurn. Jbl 1966, S. 1-9.
Das Reinert-Haus an der Gurzelngasse. Bulletin der Stadt Solothurn 1966, Nr. 23.
Schultheiss Johann Viktor Besenval, 1638-1713, der Erbauer der Waldegg. Jbl 1966,
S. 62-80. - Auch in: Schloss Waldegg bei Solothurn. Derendingen 1967.
Schultheiss Niklaus Wengi (ca. 1410-1468), der Wohltäter des solothurnischen
Bürgerspitals. In 500 Jahre Testament Wengi, 1466-1966. Solothurn 1966.
Wie das Schwarzbubenland solothurnisch wurde. SZ 1966, Sonderbeilage vom
29. Juni.
Zum Gedenkjahr 500 Jahre solothurnisches Wasseramt, 1466-1966. Lnv 1966,
S. 49-55.
500 Jahre solothurnisches Wasseramt. Jbl 1966, S. 101-122.
Wie das Wasseramt zu Solothurn kam. Das Volk 1966, Nr. 203.

1967

Aus der Geschichte des ehemaligen Städtchens Klus. Jbl. 1967, S. 1-8.
300 Jahre solothurnische Schanzen. Jbl 1967, S. 73-88.
Elsässische Juden im Schwarzbubenland. Jbl 1967, S. 71-72.
Das ehemalige Landgericht in der Klus. Lnv 1967, S. 63-64.
Die Loslösung des Blauengebietes aus dem Elsass. (Betr. vor allem die Herrschaft
Rotberg.) Jbl 1967, S. 65-71.
Von Menschen und Einbänden in der Renaissance. SZ 1967, Nr. 260.
Pfarrer Walter Herzog zum 90. Geburtstag. SZ 1967, Nr. 205.
Steuern Anno dazumal. OT 1967, Nr. 39.

1968

Walther von Arx f. JsolG 1968, S. 475^176.
Balsthal. 3000 Jahre Dorfgeschichte. JsolG 1968, S. 1-352.
Balsthal im Mittelalter. (Vortrag.) SZ 1968, Nr. 149.
Solothurns ältestes christliches Gotteshaus. Bedeutsame Ausgrabungen in der St.-
Peters-Kapelle. OT 1968, Nr. 62.
Dr. Hermann Hugi. JsolG 1968, S. 476^178.
Aktive Publikationstätigkeit des Solothurner Staatsarchivs: Rechnungen des Stiftes
Schönenwerd. - Veröffentlichungen des Soloth. Staatsarchivs, H. 1-5. SZ 1968,
Nr. 57.
Solothurn als Ambassadorenstadt. SZ 1968, Nr. 122.

Solothurn und die Belagerung von Waldshut 1468. In: 500 Jahre Waldshuter Chilbi,
1468-1968, S. 69-70. Waldshut 1968.
Tausendjahrfeiern im Thal. Lnv 1968, S. 85-90.
Niklaus Wengi. (3. Solothurner Gedenkmünze.) SZ 1968, Nr. 34.
Unsere Zentralbibliothek - 10 Jahre im Neubau. SN 1968, Nr. 259; SZ 1968, Nr. 261 :

OT 1968, Nr. 261.
Die Einsiedelei St.Verena in Legende und Geschichte. S.A. aus: Jbl 1968, H. 8.

Derendingen 1968.

1969

Caesar von Arx. Gedenkfeiern zum 20. Todestag in Solothurn und Olten. Neue
Zürcher Zeitung 1969, Nr. 658, S. 25.

280



Die Belagerung von Solothurn im Herbst 1318. Jbl 1969, S. 1-20.
Claus Bremer ans Städtebundtheater? Ein Diskussionsabend in Solothurn. Der Bund
1969, Nr. 235, S. 17.

Viktor Kaufmann t. JsolG 1969, S. 239-240.
«Der Verrat von Novara». Gedächtnisaufführung zum 20. Todestag von Cäsar von
Arx. SZ 1969, Nr. 244.
Wir besuchen die Zentralbibliothek Solothurn. Ebauches-Hauszeitung 1969, Nr. 6,
S. 10-13.
Die Zentralbibliothek erhält eine Musikbibliothek. SZ 1969, Nr. 289.
Die Zentralbibliothek Solothurn. Allgemeiner Anzeiger für Buchbindereien 1969,
Nr. 8, S. 454. - Auch in: Galleria del bel libro, Ascona, 1969/2.

1970

Bundesrat Bernhard Hammer. Ein Lebens- und Zeitbild von Eduard Fischer. SZ 1970,
Nr. 134.
Walter Eduard Herzog. JsolG 1970, S. 226-229.
Der deutsch-französische Krieg von 1870/71 (und die schweizerische Grenzbesetzung,
unter besonderer Berücksichtigung Solothurns und solothurnischer Truppen anlässlich

des Übertritts und der Internierung der Bourbaki-Armee). Lnv 1970, S. 88-91.
Die Geschichte des Wallierhofes, und wie er Eigentum des Staates Solothurn wurde. In:
50 Jahre Haushaltungsschule des Kantons Solothurn. (o.O.) 1971.
Das Soldbündnis der Eidgenossenschaft mit Frankreich. (Ambassade in Solothurn.)
Lnv 1971, S. 70-75.
Stadt und Amt Fridau. JsolG 1971, S. 57-67.
Von hohem Kulturwert für unsere Stadt: Die Zentralbibliothek. SN 1971, Nr. 297.

1972

Solothurner als Türkenbekämpfer. Eine wenig bekannte Seite des solothurnischen
Solddienstes. Lnv 1972, S. 94-99.

1973

Die Bibliothek, ihre Bedeutung und ihre Zukunft. St.-Ursen-Kalender 1973,
S. 68-72.
Die Grafen von Buchegg. Jbl 1973, S. 57-71.

1974

«Volkstag zu Balsthal 1830.» (Vortrag.) SZ 1974, Nr. 110.

1975

Der Guglerkrieg von 1375, Solothurner Jahrbuch 1975, S. 109-112.
Louis Jäggi, 1892-1974. JsolG 1975, S. 409-411. (auch als S.A.)
300 Jahre solothurnische Volkskalender. Lnv 1975, S. 113-118.

1976

Geschichtliche Einleitung: In: «Kunstführer Kanton Solothurn» von Gottlieb Loertscher.

Solothurn 1976.
500 Jahre Rathaus Solothurn. Jbl 1976, S. 105-110.
Solothurn vor 100 Jahren. Soloth. Jahrbuch 1976, S. 100-105.
Zum Volkstag in Balsthal. Lnv 1976, S. 46-53.

1977

• Die Besenval und ihr Palais. Jbl 1977, S. 65-74.

281



Buchschmuck aus acht Jahrhunderten (in der Zentralbibliothek Solothurn). Weltkunst
1977, Nr. 6, S. 530-531.
Solothurner in Amerika in früheren Zeiten. Lnv 1977, S. 88-95.

1978

Das Stadttheater Solothurn vor 1927. Soloth. Jahrbuch 1978, S. 123-128.
125 Jahre Historischer Verein des Kantons Solothurn (1853-1978). JsolG 1978,
S. 5-37 (auch als S.A.)
Solothurn 1853. Jbl 1978, S. 85-98.

1979

Bellachs Geschichte in seinen Flurnamen. In: Bellacher-Kalender 1979, S. 39^14.

282


	Aus der solothurnischen Rechts- und Kulturgeschichte
	...
	...
	Wappen und Siegel des Standes Solothurn
	Der Dinghof im Mittelalter
	Die Landschreiber zu Klus
	Die Herkunft der solothurnischen Patrizierfamilie Saler
	Fasnacht im alten Solothurn
	Die letzte Hexenverbrennung in Solothurn
	Zur Geschichte der Kreuzackerbrücke
	Bibliographie der Veröffentlichungen von Dr. Hans Sigrist, Zentralbibliothekar


