
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 46 (1973)

Artikel: Das Benediktinerkloster Beinwil im 12. und 13. Jahrhundert : Beiträge
zur Gründung und frühen Geschichte

Autor: Schenker, Lukas

Kapitel: Anhang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-324500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-324500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANHANG

DER BEINWILER BIBLIOTHEKSKATALOG
UM 1200

Der Münchener Mediävist Paul Lehmann bezeichnete es selber als
«ein überraschendes wissenschaftliches Ereignis»,1 als er am 1. März
1949 bei der Durchsicht der Luzerner Handschriftenbestände auf einen
alten Bibliothekskatalog stiess, den er dem St.-Vinzenz-Kloster in Beinwil

zuschreiben konnte. Da man den mittelalterlichen Mönchen von
Beinwil bisher kein besonders gutes Zeugnis für höhere geistige und
kulturelle Interessen auszustellen pflegte,2 warf diese Entdeckung plötzlich

ein ganz neues Licht auf die einsame Abtei.
Lehmann datierte seinen Fund, den er im dreibändigen Werk Moralia

in Job Papst Gregors des Grossen auf den letzten Seiten des dritten
Bandes gemacht hatte, in die Zeit um 1200. Die Gregor-Handschrift
selber gehört der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts an.3

Bei der Edition des Katalogs versah Lehmann die «Titel» mit Nummern

und kam dabei auf die beachtliche Zahl von 167. Damit ist aber
wohl nicht die ganze Bibliothek erfasst, da innerhalb der zweispaltigen
Anordnung des Textes noch Platz freigelassen ist für Nachträge. Die
Nummern 109-111, vielleicht schon von Nummer 106 an, wurden von
anderen Schreibern — Lehmann stellt zwei verschiedene Hände fest —

nachträglich hinzugefügt. Auch finden sich zwei Nachträge am Rand
(5, 10). Ob das Ende des Katalogs wirklich auch das letzte Buch
verzeichnet, das hätte aufgenommen werden können, lässt sich mit Recht
bezweifeln. Lehmann hält jedenfalls den letzten Titel (167) für
unvollständig.4 Hinter diesen 167 «Nummern» steckt aber mehr, denn
manche Nummern enthalten mehrere Titel oder sind mehrbändige
Werke. Eine sorgfältige Auszählung, soweit dies aus den oft spärlichen
Angaben überhaupt möglich ist, ergibt 192 Titel und rund 200 Bände.5

i Lehmann, ZSKG 44 (1950), S. 1. - Die in Klammern gesetzten Zahlen beziehen
sich auf die römische Numerierung, welche Lehmann seiner Edition, ebenda S. 2-5,
eingefügt hat.

2 z. B. Eggenschwiler, S. 45.
3 Lehmann, S. 2. Zur Datierung und zur Frage der Schreiberhände vgl. Bruckner, A. :

Scriptoria medii aevi Helvetica XII (Genf 1971), S. 22 f. mit der Anm. 68 auf S. 23 f.,
ferner schon im Bd. IX (Genf 1964), S. 87 f. - Rück, Peter: Zur Basler Bildungsgeschichte

im 12. Jahrhundert. In: Freiburger Geschichtsblätter 52 (1963/64),
Festschrift Hans Foerster, S. 84.

4 Lehmann, S. 14. - Dies dürfte allerdings fraglich sein, da nach «Romanum»
eindeutig ein Punkt steht, wie es im Text nach einem Titel üblich ist.

5 Ich bin mir der Fragwürdigkeit dieser Auszählung bewusst, vgl. die Bemerkung
bei Lehmann, S. 2.

140



Hinzu kommt sicher noch eine kleinere Anzahl Bücher, die in Kirche,
Chor, Sakristei, Refektorium und anderswo dem täglichen Gebrauch
diente und nicht im Katalog Aufnahme fand.

Zum Vergleich seien die Bestände einiger anderer Klosterbibliotheken

angeführt. In Fleury zählte man im 11./12. Jahrhundert gegen 300
Bände, in Cluny 570 ohne die täglich gebrauchten gottesdienstlichen
Bücher. St.Gallens Bestände sollen zu Anfang des 12. Jahrhunderts ein
volles Tausend erreicht haben. Italien, wo die spätrömische Tradition
noch reicher vorhanden war, bürgt für höhere Zahlen. So zählte die
Bibliothek des Klosters Bobbio schon im 10. Jahrhundert an die 700
Bände.6

Für den Hirsauer Kreis muss hier unbedingt das Allerheiligenkloster
in Schaffhausen vermerkt werden, da von Hirsau selber kein vergleichbarer,

weil zu summarischer Katalog aus der Frühzeit erhalten ist und
der «Dialogus super auctores» des Hirsauer Mönches Konrad (etwa
1070-1150) hier nicht zum vollen Vergleich herangezogen werden
kann.7 Das Schaffhauser Verzeichnis zählt zwar nur jene Werke auf,
welche unter Abt Siegfried (1082-1096) — also ein Jahrhundert früher
als der Beinwiler Katalog - hergestellt oder angeschafft worden waren.8
Dieses Zuwachsverzeichnis umfasst rund 120 bibliographische
Einheiten.9 Das um 1050 herum gegründete Kloster Schaffhausen dürfte
darum etwa um 1100 einen Bibliotheksbestand von schätzungsweise
200 Werken umfasst haben.

Schon vom statistischen Standpunkt aus muss daher die entlegene
Beinwiler Klosterbibliothek um 1200 herum als recht ansehnliche
Büchersammlung eingestuft werden, was vom Inhaltlichen her noch
weit mehr bestätigt wird.

Der Katalogtext besteht aus drei Kolumnen, zwei Spalten auf fol.
221v, eine Spalte auf fol. 222r der Handschrift Luzern P. Msc. 8. Die
einwandfreie Edition Lehmanns gibt drucktechnisch keinen genauen
Einblick in die Anordnung des Verzeichnisses. Die Aufzählung bildet
nämlich, besonders auffällig in der dritten Spalte, «Werkblöcke». Dabei

ist der Abstand zwischen den einzelnen Blöcken recht unterschiedlich.

Die erste Spalte scheint nicht unterteilt zu sein, ebenso macht die
zweite Kolonne einen einheitlichen Eindruck. In den beiden Zeilen der

6 Schmitz, Philibert; Räber, Ludwig: Geschichte des Benediktinerordens. Bd. 2.
Einsiedeln-Zürich 1948, S. 76 f.

7 Kottje, Raymund: Klosterbibliotheken und monastische Kultur in der zweiten
Hälfte des 11. Jahrhunderts. In: Zeitschrift für Kirchengeschichte 80 (1969), S. 149. -
Der Hirsauer Katalog aus der Zeit nach 1165 ist ediert bei: Becker, Gustavus: Cata-
logi bibliothecarum antiqui. Bonn 1885, S. 219 f.

8 Ediert bei Bruckner, A. : Scriptoria medii aevi Helvetica VI (Genf 1952), S. 27-29,
wo auch angegeben ist, welche Codices heute noch vorhanden sind.

9 Ebenda S. 61.

141



zweiten Spalte, die nicht bis an den rechten Zeilenrand geführt sind,
ist radiert worden, so dass nicht entschieden werden kann, ob ein wirkliches

Alinea kommt, da hier sonst der regelmässige Zeilenabstand
eingehalten ist. Gegen Ende der fünftletzten Zeile beginnen die schon
erwähnten Nachträge. Darnach folgt ein Zwischenraum von vier Zeilen,
verglichen mit der ersten Spalte.

Ein flüchtiger Blick auf den Inhalt dieser beiden ersten Spalten, auch

unter Berücksichtigung eventuell doch vorhandener Titelblöcke, zeigt
sofort, dass hier keine Systematik herrscht. Eher scheint ein grosses
Durcheinander vorhanden zu sein: biblische Bücher, Kirchenväter,
Sentenzenliteratur, Philosophica, Dekretalen, Glossen, liturgische und
hagiographische Werke, Sermones usw. Manchmal stehen jedoch gleichartige

Bücher nebeneinander, z. B. die Viten des hl. Gallus und des hl.
Nikolaus (69, 70), Sedulius und Prudentius (77, 78) usw. Man kann
aber in den beiden ersten Kolumnen kaum einen «profanen» Titel
finden, ausser er sei einem anderen Werk beigebunden (z. B. 96), so dass

hier ohne Zweifel die biblische, theologische und überhaupt religiöse
Literatur, wozu im Mittelalter zum Teil auch die «philosophischen»
Werke gehörten, beieinander aufgezählt sind und infolgedessen auch

zusammen in der Bibliothek aufgestellt waren. Denn der Katalog dürfte
ein getreues Abbild der Bücheraufstellung in der Bibliothek zur Zeit
der Katalogabfassung wiedergeben. Für Nachträge ist darum auch hier
der grösste Raum ausgespart, da auf diesem Gebiet wohl auch am
meisten Neuerwerbungen zu erwarten waren. Die ersten Nachträge
sind ja bereits eingetragen.

Es ist seit dem 12. Jahrhundert nichts Besonderes, in einer
Klosterbibliothek die Bibel und biblische Werke vorzufinden. Nebst einer
Vollbibel (1) und einer «dosatura» zum Alten und Neuen Testament
(13), was kaum einen vollständigen Kommentar bedeuten will, finden
sich zugleich einzelne biblische Bücher. Davon sind etliche mit einem
Kommentar versehen. Auffallend ist die Häufung einiger gleicher Titel.
Die Apostelbriefe, das heisst wohl die Paulusbriefe, sind innerhalb des

Neuen Testamentes so bedeutend, dass eigentlich ein mehrfaches
Vorhandensein gesonderter Exemplare mit (5, 41, 42, 49) und ohne (4, 8,

43) Glossen kaum als aussergewöhnlich bezeichnet werden darf. Aber
im Zusammenhang mit der Frühscholastik kommt der Kommentierung
der Apostelbriefe - wir haben hier vier glossierte von sieben Exemplaren

- doch eine gewisse Bedeutung zu.10

Das Hohe Lied (Cantica canticorum) findet sich zweimal (42, 43),

io Vgl. LThK 2IV, Sp. 968-970, Art.: Glossen (J. Schmid): Psalmen und Paulusbriefe

sind die im Mittelalter am meisten behandelten Bücher (Sp. 969). Psalterien in
Beinwil: zweibändig (6), glossiert (7), Glossen von Augustinus (86), Teil der
Psalmenerklärung des Hieronymus (9). Möglicherweise sind einige Glossen in Beinwil selber
redigiert worden.

142



dazu eine glossierte Handschrift (44). Auch dürfen wir wohl die
unmittelbar hernach aufgezählten drei gleichen Glossenwerke zu «Cantica»

(45) und die beiden mit der Apokalypse verbundenen «Cantica»
(46, 47) als verkürzte Titel für Cantica canticorum verstehen.11 Ebenso

fehlt Gregors Hohelied-Kommentar nicht (110). Eine gewisse Vorliebe
in Beinwil für das Hohelied dürfte unverkennbar sein. Das kann aber
wohl nur heissen, dass die aufkommende Mystik auch in Beinwil Fuss
fassen konnte, woran Bernhards Hohelied-Predigten, die allerdings in
Beinwil zu fehlen scheinen, massgeblich beteiligt waren.12 In diese

Richtung führen auch noch andere Werke des Beinwiler Bibliotheks-
kataloges. Von Bernhard von Clairvaux (f 1153) sind zwar nur Briefe
(52) und sein Werk an Papst Eugen III. (105) vorhanden. Doch gehört
der «Beniamin» (109) des Viktoriners Richard (|1173) eindeutig zur
Mystik.13 Auch manches Werk der frühscholastischen Literatur, die ja
in Beinwil reichlich vertreten ist, muss im Zusammenhang mit der
parallel sich entwickelnden Mystik gesehen werden.14 Zu nennen wären
besonders Rupert von Deutz (66) und Hugo von St. Viktor (21, 22, 53,
106).

Unter den neutestamentlichen Schriften fällt neben den Apostelbriefen

das dreimalige Vorhandensein der Geheimen Offenbarung (43,
46, 47) auf. Hinzu kommt Haimos Apokalypse-Kommentar (17). Von
einem Vorrang, welcher der Apokalypse eingeräumt wurde, kann man
hier zwar nicht sprechen, doch dürfte auf ein Interesse an aktuellen
geistigen Strömungen des 12. Jahrhunderts in Beinwil geschlossen werden,

die in den kirchengeschichtlichen Deutungen der Geheimen
Offenbarung eines Rupert von Deutz oder Richard von St. Viktor ihren
Ausdruck fanden. Man darf hier auch an den Kommentar des Joachim von
Fiore (t um 1201) mit seinen chiliastischen Anschauungen erinnern.15

u Lehmann, S. 9, nimmt für die «cantica» in Nr. 45 das Hohelied an. Bernhards
Hohelied-Predigten überliefern einige Handschriften auch tatsächlich unter dem
Titel «Sermones in Cantica», vgl. S.Bernardi Operai: Sermones super Cantica
Canticorum 1-35. Rom 1957, S. XV (Introduction), Anm. 4.

i2 Vgl. Herde, Rosemarie: Das Hohelied in der lateinischen Literatur des Mittelalters

bis zum 12. Jahrhundert. Münchener Beiträge zur Mediävistik und
Renaissance-Forschung 3 (Spoleto 1968 Estratto da 'Studi medievali' 3a serie, Vili,
1967), S. 959.

13 «Beniamin» kann zwei verschiedene Werke bedeuten: A) De praeparatione
animae ad contemplationem seu Liber dictus Beniamin minor; B) De gratia contem-
plationis seu Beniamin maior. Vgl. Landgraf, Artur Michael: Einführung in die
Geschichte der theologischen Literatur der Frühscholastik unter dem Gesichtspunkt der
Schulenbildung. Regensburg 1948, S. 78 f.

14 Vgl. Grabmann, Martin: Geschichte der scholastischen Methode. Bd. 2. Freiburg

1911, S. 94 ff.
i5LThK2 II, Art.: Chiliasmus im MA (G.Engelhardt), Sp. 1061. Vgl. auch

Classen, Peter: Gerhoch von Reichersberg. Eine Biographie. Wiesbaden 1960,
S. 215 ff. und allgemein Grundmann, Herbert: Religiöse Bewegungen im Mittelalter.
Darmstadt 1961.

143



Die liturgischen Bücher wurden offensichtlich nicht in der Bibliothek
aufbewahrt, sondern dort, wo sie täglich gebraucht wurden, in der
Kirche und im Chor. Es fehlen darum im Katalog die Breviere und
Messbücher ausser einem Vollmissale (Plenarium 58). Andere
liturgische Werke, die im Katalog Aufnahme fanden, dürften eher Bücher
sein, die im Gottesdienst ausser Gebrauch gekommen waren, wie etwa
der Liber sacramentorum (29), der Liber troporum (82) u. ä., oder
seltener zur Benützung in Frage kamen, z.B. der Liber iudicii aque et ferri
(103), très libri penitenciales (61). Daneben finden wir auch drei
Kalenderwerke (Computi 94, 95), die dem liturgischen Leben dienten.

Die Zeit, welche Benedikt den Mönchen für die geistliche Lesung
vorbehält, erfordert für ein Kloster eine nicht geringe Menge an
geistlichem und religiös-theologischem Lesestoff. In allererster Linie dienten

dazu die klassischen Werke der Kirchenväter und der in ihrer
Tradition stehenden Autoren. Ausserordentliches im Vergleich mit anderen
Bücherverzeichnissen treffen wir im Beinwiler Katalog nicht an. Eher
ist das Fehlen mancher Werke aus altchristlicher und frühmittelalterlicher

Zeit, die sonst in anderen Klosterbibliotheken auftreten,
anzumerken.16 Besonders auffällig ist die geringe Vertretung Augustins mit
nur sieben Titeln gegenüber der gewaltigen Masse augustinischer Schriften

im 100 Jahre früheren Verzeichnis aus Schaffhausen.17 Völlig fehlen
die Kirchenväter des Ostens.

Der geringen Anzahl patristischer Werke steht im Beinwiler Katalog
eine reiche Vertretung frühscholastischer Autoren gegenüber. Hier
offenbart sich die Beinwiler Bibliothek als geradezu modern. Denn wir
finden hier eine ganze Reihe Autoren, die dem 12. Jahrhundert selber
angehören und somit Zeitgenossen der Leser in Beinwil waren. Dabei
sind alle diese Vertreter - mit Ausnahme von Rupert von Deutz (66) -
in Frankreich beheimatet. Die grossen geistigen Bewegungen seit
Mitte des 12. Jahrhunderts spielen sich ja auch vorwiegend ausserhalb
Deutschlands ab.18

Die vorhandenen Autoren lassen keine ausschliessliche «Schule»
erkennen,19 der sich Beinwil in den geistigen Strömungen der Zeit
angeschlossen hätte. Das Zentrum Paris ist durch Abälard, von dem sicher
drei Werke (23-25, evtl. auch 131, 132) in Beinwil vorhanden waren,
und durch die Sentenzen des Petrus Lombardus (20) vertreten. Der
Schule der Augustiner-Chorherren von St. Viktor zu Paris gehören die

16 Lehmann, S. 14 f.
17 Vgl. Bruckner, Scriptoria VI, S. 63.
18 Classen, Peter: Zur Geschichte der Frühscholastik in Österreich und Bayern.

In: MIÖG 67 (1959), S. 273.
19 Vgl. LThK2 IV, Art.: Frühscholastik (Z. Alszeghy), Sp. 434 und Geyer, Bernhard:

Die patristische und scholastische Philosophie. F. Ueberweg's Grundriss der
Geschichte der Philosophie. Bd. 2. Basel 1951 (12. Aufl.), S. 227 (Schule von Chartres).

144



Werke des Hugo (21, 22?, 53, 106), Richard (109) und Andreas (52)20

an. Zu diesem Kreis ist auch Walter von Mortagne (84) zu rechnen,
ein Freund Hugos, der allerdings auch Verbindung zur Schule von
Chartres hatte, die sonst nur durch Wilhelm von Conches (f 1145, 51)
vertreten ist. Es fehlt ihr bedeutendster Mann, Gilbert de la Porre,
selber wieder ein Schulhaupt, der durch Otto von Freising Einfluss im
Deutschen Reich gewann. Zur Gattung frühscholastischer Literatur
sind auch die nicht näher bestimmbaren Sentenzenwerke (47, 96) und
wohl auch die beiden Titel über die Sakramente (87, 99: Versus de

sacramentis) zu zählen.
Das Vorhandensein wesentlicher Werke theologisch-philosophischen

und geistlichen Inhaltes aus dem Frankreich des 12. Jahrhunderts lässt
auf gewisse Kontakte des Klosters in Beinwil mit dem kulturell höher
stehenden Nachbarlande schliessen. Doch wo könnten hier die
Anknüpfungspunkte sein? Am ehesten liesse sich denken, dass ein Beinwiler

Mönch, möglicherweise schon vor seinem Klostereintritt,21 in
Paris oder sonstwo in Frankreich studiert hätte. Dieser könnte hernach
eine Anzahl zeitgenössischer Autoren aus Frankreich nach Beinwil
gebracht haben. Doch konnte bis jetzt ein solcher Mönch nicht
nachgewiesen werden.22

Steht vielleicht die Abdankung des aus Hirsau kommenden Abtes
Heinrich (um 1170) damit in Zusammenhang? Entsprach das
wissenschaftliche Interesse einiger Beinwiler Mönche nicht seinen monasti-
schen Vorstellungen, so dass er sich wiederum nach Hirsau zurück
begab?23 Über Vermutungen kommen wir hier nicht heraus.

Die dritte Kolumne des Bücherverzeichnisses ist eindeutig in sechs

Titelblöcke unterteilt. Es fällt sofort auf, dass die ersten drei
Abschnitte, wobei nach dem zweiten eine Zeile freigelassen ist, den Fächerkanon

des Triviums bilden. Zur Grammatik (112-127) gehören Werke
wie Priscian, Donat, Servius, Briefsteller und ähnliches. Einer aurea
gemma (Briefsteller) ist noch eine Komödie beigebunden (126). Die
zweite Gruppe ist der Dialektik (128-132) gewidmet, worunter sich
die Analytica priora des Aristoteles, eine Glosse zu Porphyrius und zu
den aristotelischen Kategorien finden. Auch hier macht sich frühscholastischer

Einfluss bemerkbar. Der dritte Block umfasst zwei Werke
zur Rhetorik (133-134).

Dem Quadrivium gehört die vierte Büchergruppe an (135-138). Je-

20 Lehmann, S. 9, vermutet hinter «Andreas» Andreas Floriacensis, De miraculis
s. Benedicti. Die Angabe ist zu allgemein, um Sicheres zu bestimmen.

2i Die Benediktiner scheinen erst vom 13. Jahrhundert an die Universitäten zu
besuchen, vgl. Koperska, Apollonia: Die Stellung der religiösen Orden zu den
Profanwissenschaften im 12. und 13. Jahrhundert, Fribourg 1914, S. 210.

22 Diese Vermutung sprach schon Rück, Bildungsgeschichte, S. 86, aus.
23Vgl. obenS. 117ff.

145



doch finden sich hier nur ein paar Bände zur Musik und der einzige
Titel «Geometria». Das Commonitorium des Palladius über die Taten
Alexanders des Grossen scheint hier etwas aus dem Rahmen zu fallen,
dürfte aber vielleicht wegen seines geographischen Inhaltes hier
stehen.24

Der nächstfolgende Abschnitt wird mit der Metaphysik des Aristoteles

eingeleitet, der zwei Bücher der aristotelischen Physik samt zwei
gleichen dazugehörigen Kommentaren folgen (139-141). Allein schon
diese Handschriftentitel machen nach Lehmann «den Beinwiler Katalog

zu einem Dokument ersten Ranges, bezeugen sie doch den Besitz der
noch gar nicht lange zuvor entstandenen, um 1200 höchst seltenen
lateinischen Übersetzungen der Metaphysik und der Physik des Aristoteles

nebst zwei Bänden Glossen zur Physik».25 In der Tat handelt es

sich hier um ein Zeugnis für die ältere lateinische Aristotelesübersetzung,

die zum Teil auf arabische Vermittlung zurückgeht.26 In Beinwil
besitzt man demnach schon aristotelische Hauptschriften und hat sie

wohl auch studiert, bevor die grosse Aristoteles-«Renaissance» des 13.
Jahrhunderts in Frankreich aufbricht, so dass es sogar zu kirchlichen
Aristoteles-Verboten kam, solange nicht eine bessere Übersetzung aus
dem Griechischen ins Lateinische vorlag, welcher die Makel der
arabischen Verfälschung und Umdeutung nicht mehr anhaftete. Sie ist das
Werk Wilhelms von Moerbeke, der sie in den sechziger Jahren des 13.
Jahrhunderts vornahm und dem abendländischen Aristotelismus damit
neue Wege bahnte.27

Unmittelbar an die aristotelischen Werke und noch zur gleichen
Gruppe gehörend schliessen sich medizinische Werke an. Dass auch in
Klöstern Heilkunde betrieben wurde, hat eine gute Tradition.28 Doch
beweist das Vorhandensein ärztlicher Bücher noch nicht, dass sich in
Beinwil auch Mönche als Ärzte betätigt haben.

Nach einem Abstand von zwei Zeilen folgen als letzte Werkgruppe
die lateinischen Auetores (151-165). Angefügt ist am Schluss noch ein
Gesteinsbuch (166) und der undeutbare Titel «Romanum» (167). Die
Anlage der Gruppen in der dritten Kolumne lässt deutlich werden,
dass man hier klar einen Unterschied machte zwischen der Grammatik
des Triviums und den Auetores, sonst hätte man die lateinischen Klas-

24 Vgl. Pauly-Wissowa: Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft.
Bd. XVIII, 3. Stuttgart-Waldsee 1949, Sp. 205 f.

25 Lehmann, S. 16.
26 Vgl. Pelster, F.: Neuere Forschungen über die Aristotelesübersetzungen des 12.

und 13. Jahrhunderts. In: Gregorianum 30 (1949), S. 51 f., Anm. 7 (zur Metaphysik),
S. 65 (zur Physik). - LThK2 I, Sp. 859-862, Art.: Aristotelismus in der Phil, und
Theol. des MA (F. van Steenberghen).

27 Zu den Aristotelesübersetzungen vgl. auch Geyer in: Ueberweg II, S. 343-351.
28 Schmitz-Räber II, S. 189 ff. - Vgl. auch Duft, Johannes: Notker der Arzt.

Klostermedizin und Mönchsarzt im frühmittelalterlichen St. Gallen. St. Gallen 1972.

146



siker nicht von den Grammatikern getrennt und sie mit einem
auffallenden Abstand an den Schluss gestellt. Hier offenbart der Beinwiler
Katalog den auch im 12. Jahrhundert noch nicht gelösten Widerstreit
zwischen «christlicher Literatur» und heidnischen Schriftstellern.29 Der
Mönchsbibliothekar, der diese Bücheraufstellung vorgenommen hat,
gehörte offensichtlich in dieser Beziehung zu den Rigoristen. Dass man
jedoch eine stattliche Anzahl Autoren und Kommentare dazu in der
Bibliothek zur Verfügung hatte, bezeugt dem Kloster als ganzem einen
weiteren und offeneren Geist. Es mag hinter der rigoristischen Haltung
vielleicht Hugo von St. Viktor (f 1141) stehen mit seinem Didascalion,
das sich in der Beinwiler Bibliothek befand (53). Darin spricht sich

zwar der Viktoriner für eine gründliche Ausbildung in den Artes aus,
warnt jedoch vor den Auetores; das für die Bildung daraus Nützliche
finde man schon im Unterricht der freien Künste, darum sei ihre Lektüre

nicht mehr notwendig.30
Die Liste der in Beinwil vorhandenen Klassiker wurde schon mit den

im Dialogus super auetores des Zeitgenossen Konrad von Hirsau
vorkommenden Namen verglichen und dabei «eine fast gänzliche
Übereinstimmung» festgestellt.31 Von den bei Konrad aufgezählten 21 Autoren

sind tatsächlich nur vier im Beinwiler Katalog nicht erwähnt. Doch
muss ein gerechter Vergleich differenzierter vorgehen: Der Beinwiler
Katalog macht eindeutig eine Unterscheidung zwischen Auetores und
Artes. Konrad spricht aber nur von Auetores. Unter den elf Namen,
die im Bibliothekskatalog bei den Auetores aufgezählt werden (Horaz,
Lucan, Vergil, Sallust, Homer, Statius, Avianus, Persius, Maximianus,
Aesop, Terenz, von ihm jedoch zweifach nur Glossen, offenbar ohne
Text?), finden sich neun bei Konrad. Maximian, einen spätrömischen
Elegiker, der «in der Obszönität den Gipfel seiner Kunst erblickt»,32
und Terenz zählt der Hirsauer nicht auf, ein Zeichen, dass er eher «den
rigoristischen Standpunkt» vertritt.33 Von den zwölf restlichen Autoren

bei Konrad finden sich acht im Katalog von Beinwil in anderen
Gruppen: bei den Grammatikern Donatus und unter den «theologi-

29 Zum Problem vgl. Norden, Eduard: Die antike Kunstprosa vom VI.
Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renaissance. Bd. 2. Leipzig-Berlin 1909, S. 688 ff. -
Grabmann II, S. 59 ff.

30 Vgl. Norden II, S. 689 f. (PL 176, 768).
31 Fürst, Mauritius: Die Klosterschule von Beinwil-Mariastein. In: Lusser, Karl

Borromäus: Das Kollegium Karl Borromäus von Uri und die ehemalige Latein- und
Kantonsschule in Altdorf. Altdorf 1956, S. 476. Vgl. dazu Curtius, Ernst Robert:
Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. Bern 1954, S. 59. Edition: Conrad
de Hirsau: Dialogus super auetores. Edition critique par R. B. C. Huygens. Collection

Latomus XVII. Berchem-Bruxelles 1955.
82 Curtius, S. 60, Zitat aus Schanz-Hosius: Geschichte der römischen Literatur IV,

2 (1920), S. 77.
33 Curtius, S. 59.

147



sehen» Werken Cato (Sammlung von Weisheitslehren aus der Kaiserzeit),

Sedulius (der um 450 eine metrische Messiade schrieb), Prosper
von Aquitanien (1. Hälfte des 5. Jahrhunderts, versifizierte Aussprüche
Augustins), Theodolus (schrieb im 10. Jahrhundert eine «Ekloge», ein

Streitgespräch über Heiden- und Christentum), Arator (Bibelepiker
des 6. Jahrhunderts), Prudentius (frühchristlicher Dichter um 400) und
Boethius. Vermisst wird in Beinwil Cicero und Ovid, ferner Juvenal
und Juvencus (verfasste um 330 eine metrische Evangelienharmonie).34
Waren sie doch vorhanden, aber zur Zeit der «Katalogisierung» nicht
in der Bibliothek? Das Fehlen Ciceros und Ovids ist jedenfalls erstaunlich.35

R. Kottje hat nachzuweisen versucht, dass für die Hirsauer Klöster,
«zumal in der Anfangs- und Blütezeit dieser Reform» «die Vernachlässigung

der Profanliteratur, zumal der alten römischen Literatur»,
charakteristisch war. Hinzu kommt eine «ausgeprägte Vorliebe für
augustinische Schriften»,36 wovon Beinwil nur sieben Titel besass.

Gemessen an diesen beiden Kriterien wäre der allerdings jüngere Beinwiler

Katalog nicht als typisch hirsauisch anzusprechen, sondern musste
einer anderen Tradition verpflichtet sein. Kottjes Beweisführung für
die «Vernachlässigung der Profanliteratur» bei der Hirsauer
Reformbewegung ist jedoch nicht ganz stichhaltig. Das Fehlen der Auetores in
den Bibliothekskatalogen ist oft auch darauf zurückzuführen, dass
diese Bücher zur Schulbibliothek gehörten und gesondert aufbewahrt
und wohl auch separat «katalogisiert» wurden.37 Ferner ist seine

Behauptung, der Dialogus des Konrad von Hirsau sei «kein Zeugnis
dafür, dass das Kloster die in diesem Werk genannte römische Literatur
tatsächlich besass»,38 sehr anfechtbar. Dass ein Hirsauer Mönch gerade
einen solchen Dialogus über römische Autoren schreibt, verbürgt
gewiss nicht ohne weiteres das Vorhandensein dieser Werke in der Bibliothek,

aber um so mehr die Beschäftigung damit. Diese ist sicher wichtiger

als der Besitz solcher Bücher, die schliesslich in der Bibliothek
auch brachliegen können. Trotzdem scheint aber in den Reformklöstern
eine gewisse Distanz zu den Auetores vorhanden gewesen zu sein, wie
ja auch der Beinwiler Katalog zeigt, wo die römischen Klassiker erst
am Schluss Aufnahme fanden.

34 Angaben zu den einzelnen Autoren aus Curtius, S. 59.
35 Vgl. Glauche, Günter: Schullektüre im Mittelalter. Entstehung und Wandlungen

des Lektürekanons bis 1200 nach den Quellen dargestellt. Münchner Beiträge zur
Mediävistik und Renaissance-Forschung 5 (München 1970).

m Kottje, a.a.O. S. 152.
37 Vgl. Koperska, a.a.O. S. 47 und den Schlussatz im Hirsauer Katalog: et in

summa valde multi libri, quorum titulos et auetores nolui hue scribere (Becker,
a. a. O. S. 220).

3» Kottje, S. 149.

148



Es stellt sich nun die Frage, was von dieser Beinwiler Bibliothek noch
erhalten ist. Hier ist eine Aufzählung bald am Ende. Der Katalog ist
in der dreibändigen Moralia-in-Job-Handschrift erhalten, die der
Katalog selber nach der dreibändigen Vollbibel an zweiter Stelle aufzählt.
Der Schreiber des Verzeichnisses hat demnach ins erste Werk nach der
Heiligen Schrift, wie die Bücher in der Bibliothek aufgestellt waren,
seinen Katalog hineingeschrieben. Der Verkauf dieser Gregor-Bände
nach St. Urban im Jahre 1386 hat uns dieses Zeugnis aus Beinwil
bewahrt.39 Sonst hat sich kein Werk aus der Zeit vor 1200 erhalten, das

im Katalog erwähnt wird.40 Die Zerstörungen Beinwils im Verlaufe
des Hochmittelalters haben diese reichhaltige Büchersammlung wohl
ganz zugrunde gehen lassen. Es wäre sicher eine grosse Überraschung,
sollte irgendwo einmal noch ein beinwilischer Codex zum Vorschein
kommen. Zu wünschen wäre es! Denn erst aus einer Mehrzahl von
Zeugen, welche im Katalog aufgereiht sind, liesse sich überhaupt eine
Charakteristik des Beinwiler Skriptoriums herausarbeiten. Dass wir
mit einem eigenen Skriptorium in Beinwil zu rechnen haben, darf mit
Sicherheit aus der hohen Zahl von Werken in der Bibliothek gefolgert
werden. Das Kolophon der dreibändigen Gregor-Handschrift mit der
Nennung des Klosterpatrons St. Vinzenz dürfte jeden Zweifel beseitigen.

Peter Rück hat aus dem Vergleich der Beinwiler Urkunde von etwa
1174, deren Schreiber er mit dem Schreiber des Moralia-Textes und des

Katalogs gleichsetzen möchte, Gemeinsamkeiten in der Schrift
herauszuarbeiten versucht: Geissfüsse, G-Majuskeln mit geknicktem Schaft,
etwas schwerer Duktus.41 Doch gerade die «für Beinwil typische
Rechtsneigung», die Rück auch schon in der Urkunde von etwa 1156 antrifft,
vermisst man bei der Buchschrift. Diese seine Resultate sind
notgedrungen spärlich und auch sehr allgemein gehalten. Die Ausgangsbasis
ist zu schmal, um Gültiges und Sicheres herauszubringen.

Man kann natürlich nicht behaupten, dass alle im Katalog
aufgezählten Bücher auch in Beinwil geschrieben worden sind. Ein Teil wird
sicher bei der Klostergründung von den ersten Mönchen mitgebracht
worden sein. Andere werden angekauft sein. Bei zwei Titeln42 fällt die
hinzugefügte Bezeichnung «vetus» auf. Es ist zu vermuten, dass sie

aufgrund der Schrift als «alt» befunden wurden. Dies bedeutete aber, dass

39 Vgl. oben S. 120 f. mit den entsprechenden Anmerkungen.
49 Rück, Bildungsgeschichte, S. 69 f. und Anm. 11, möchte die Basler Handschrift

F V 25, saec. XII, Universitätsbibliothek, (Unum ex quatuor des Zacharias
Chrysopolitanus, im Beinwiler Katalog Nr. 3) mit Beinwil in Verbindung bringen.
Über spätere Beinwiler Handschriften vgl. jetzt Bruckner, Scriptoria XII, S. 22-25.

4i Rück, Bildungsgeschichte, S. 84.
42 Lehmann, S. 4: Liber XL omeliarum Gregorii vetus (91); Liber sermonum vetus

(93). Also beides Predigtwerke!

149



diese Codices wohl in karolingischer oder in einer noch früheren Schrift
geschrieben waren. Sie wurden sicher nicht in Beinwil geschaffen.

Das Beinwiler Bücherverzeichnis gestattet es, mit Sicherheit auf eine
Klosterschule zu schliessen. Eine Schule für den eigenen Nachwuchs,
wo die Humaniora schon zum Verständnis der Liturgie, wegen des
Studiums der Heiligen Schrift und der Kirchenväter, als notwendig
angesehen wurden,43 ist zwar für ein grösseres mittelalterliches Kloster
selbstverständlich. Doch dürfte die Beinwiler Klosterschule auch über
den Rahmen des eigenen Nachwuchses hinausgegangen sein. Dafür
einen Beweis zu liefern, ist zwar nicht möglich, doch dürften Kleriker,
die aus der Klosterumgebung stammten, ziemlich sicher ihre Ausbildung

in den Artes im Kloster erhalten haben. Vielleicht gehört der
Priester Rudolf von Beinwiler zu diesen Schülern. Er gehört allerdings
einer späteren Zeit an. Als Zeuge ist er von 1293 bis 1300 bekannt.44

Die «Renaissance des 12. Jahrhunderts»45 hat sich bis ins abgelegene,
einsame Lüsseltal hinein ausgewirkt. Wie ein erlesener Stein aus einem
kostbaren Mosaik mutet einen der Beinwiler Bibliothekskatalog an.
Das Gemälde kann zwar nicht mehr rekonstruiert werden, aber vom
Ganzen können wir noch etwas erahnen.

43 Vgl. Leclercq, Jean: Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Mönchstheologie des

Mittelalters. Düsseldorf 1963.
44 Socin, Mittelhochdeutsches Namenbuch, S. 360, 597, 599.
45 Vgl. Haskins, Ch. H. : The Renaissance of the Twelfth Century. Cambridge

(Mass.) 1927. - Paré G.; Brunei, A.; Tremblay, P.: La renaissance du XIIe siècle.
Les écoles et l'enseignement. Paris-Ottawa 1933. - Ghellinck, J. de: Le mouvement
théologique du XIIe siècle. Bruxelles-Paris 1948.

Libro perscripto sit laus et gloria Christo!
(Beinwiler Buchschreiber)

150


	Anhang

