
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 40 (1967)

Artikel: Der Kanton Solothurn und die Eidgenossenschaft 1841-1847

Autor: Wallner, Thomas

Kapitel: 6: Die Jesuitenberufung in Luzern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-324362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-324362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. Die Jesuitenberufung in Luzern

a) Solothurn und die Luzerner Verfassungsrevision von 1841

In den Januarereignissen von 1841 waren zum ersten Mal Idee und
Ziel der solothurnischen Führerpersönlichkeiten sichtbar und greifbar
zum Ausdruck gekommen: die unabdingbare Erhaltung eines regenerierten

Standes zum eigenen Wohl und zur Unterstützung und
Verwirklichung der liberalen Postulate in der Eidgenossenschaft, mit
andern Worten, der notwendige Beitrag zur Zwölfstimmenmehrheit
in der obersten Bundesbehörde. Aargau verfolgte, von Solothurn
angetrieben, das gleiche Ziel. Um den durch den Zürcher Septemberputsch

neu ermunterten Konservativen den Boden unter den Füssen
wegzuziehen, trat er gegen seine politischen Gegner noch entschiedener

und gewalttätiger auf, ein Unterfangen, das man in Solothurn im
Hochverratsprozess, aUerdings mit geringerem Erfolg, fortsetzen
wollte. Auf Luzern, welches im Frühjahr 1841 ebenfalls sein Staatswesen

neu ordnete, hatte die Reaktion in Zürich einen nachhaltigeren
Einfluss ausgeübt. Wie Zürich 1839, so kehrte Luzern 1841 als zweiter
Vorort dem Liberalismus den Rücken. Das war für die freigesinnte
Schweiz ein schwerer Schlag. Welche ungeheure Bedeutung Solothurn
einem liberalen Luzern beimass, geht aus dem Distelikalender des

Jahres 1840 hervor. Dort werden in einer Aufzählung der wichtigsten
Daten der Schweizergeschichte nebst den üblichen Schlachten nur
noch die vier folgenden Begebenheiten aufgezählt: Untergang der
Alten Eidgenossenschaft, die Mediationsverfassung, der Bundesvertrag

von 1815 und die neue liberale Verfassung von Luzern im Jahre
1831.1 Dass im gleichen Augenblick, in dem das liberale Solothurn
mit aller Kraft seine eigene Verfassungsrevision mit Erfolg durchgeführt

hatte, Luzern seine Umkehr vollzog, war für Solothurn ein
empfindlicher Schlag. Jetzt ging wieder eine liberale Standesstimme
verloren, jetzt war der zweite Vorort ins gegnerische Lager desertiert
und das Ganze zudem nicht als Staatsstreich durchgeführt worden,
der vöUig neue Männer an die Macht gebracht hätte, sondern
«Apostaten» wie Siegwart-Müller und zum Teil auch Bernhard Meyer hatten

plötzlich einen entgegengesetzten Kurs eingeschlagen, und ein
gewöhnlicher Bauer, wie es hiess, ein frommes, schlaues und
eigensinniges Werkzeug geistlicher Berater, galt als die treibende Kraft.
Diese « Schlittschuhläufer», wie man die Abtrünnigen zynisch betitelte,
mussten für die Konservativen die beste Propaganda sein. Es ist
deshalb nicht übertrieben, wenn man sagt, dass nach der vollzogenen

1 Vgl. Felbers Jahresbericht, verlesen vor der Helvetischen Gesellschaft 1843 in Lan-
genthal: die Rückkehr Zürichs und die Entfremdung Luzerns seien die bedeutendsten
Ereignisse. Verh. HG 1843, S.190.

111



luzernischen Verfassungsrevision Munzinger jedesmal in Harnisch
geriet, wenn von Luzern die Rede war.2 VerständUch wird jetzt auch,
weshalb die Solothurner Presse im Frühjahr 1841 ihr Hauptaugenmerk
auf Luzern und nicht auf den Aargau gerichtet hatte.

Casimir Pfyffer führte den Kanton Luzern bis zum Ende der dreissiger

Jahre auf der liberalen Bahn. Gleichzeitig aber schwang sich Leu
von Ebersol zum politischen Führer der Konservativen auf. Als
Vertreter der kathoUschen und konservativen Landbevölkerung war er
durch Luzerns Beitritt zur Badenerkonferenz und durch die Aufhebung

zweier Franziskanerklöster zutiefst verletzt. Schon 1839 forderte
er vor dem Grossen Rat den Austritt Luzerns aus dem Siebnerkonkordat,

von GeistUchen geleitete Landschulen, vor allem aber die
Übernahme der höheren Lehranstalt durch die Gesellschaft Jesu. Da
sich der Rat diesen Forderungen gegenüber ablehnend verhielt, gründete

Leu in Ruswil eine Vereinigung, die, sich rasch ausbreitend, das

Volk für eine Verfassungsrevision nach kirchlichen und demokratischen

Grundsätzen zu begeistern und gewinnen vermochte. Siegwart
und Meyer unterstützten die Postulate des sogenannten Ruswiler-
komitees und trugen wesentlich dazu bei, dass eine Massenpetition des

Volkes vor dem Grossen Rat Gnade fand und eine Verfassungsrevision

angekündigt wurde. Diese gab in der Solothurner Presse mannigfachen

Anlass zu Auseinandersetzungen, waren doch im luzernischen
Verfassungsentwurf gerade jene demokratischen Forderungen
verwirklicht, welche die konservativen Solothurner vergeblich gestellt
hatten. Das Solothurner-Blatt benützt diese Gelegenheit, um die
liberalen Grundsätze zu verteidigen, das Echo, um aufs neue die
Januarereignisse zu beleuchten und die beiden Verfassungen zu vergleichen.
Das Solothurner-Blatt hatte einen schweren Stand, schreibt es doch
noch Ende Januar, die luzernische Regierung stehe da wie ein Mann,
und nun wurde von Woche zu Woche deutlicher, dass die Konservativen

einem Sieg entgegenzogen. Schon Ende Februar muss das Blatt
den Rückzug der Liberalen melden, betont aber, dass von Untergang
keine Rede sei, wahre Ideen mussten umkämpft werden, und Luzern sei

der Prüfstein, der zeige, wo Wahrheit und wo Lüge sei. Da aber der
Krebsgang der Luzerner Liberalen unerbittlich weiter ging, half sich
das Blatt zuerst mit schönen Worten, dann mit beissendem Spott. Es
weist auf die Grosstaten der Luzerner Regierung in den verflossenen
zehn Jahren hin und behauptet, dass jeder wahre Schweizer die Schande
mehr fürchte als die Gefahr. «Ehre gerettet, alles gerettet», beginnt
ein Artikel im März, und weiter heisst es, in Luzern sei wirklich die

2 Vgl. Meyer von Knonau, ADB Bd.23, S.48. Briefe Haller, 15.12.1841: «Grenzenlose

Wut gegen das sonst so wohl befreundete Luzern, seit dem dortigen Sieg des
Katholizismus. »

112



Religion in Gefahr, wie könnte sonst das Volk die zehnjährigen Wohltaten

mit solchem Undank lohnen. In den folgenden Ausgaben erscheinen

«Lustige Geschichten» aus den Verfassungsratssitzungen, die sich
über die angebliche Dummheit der luzernischen Landvertreter lustig
machen, von denen mit einem Seitenblick auf die kirchlichen Schulen
behauptet wird, sie könnten nicht einmal fehlerfrei schreiben.3 Eine
Woche vor der Abstimmung resigniert das Solothurner-Blatt endgültig.

Es vertröstet seine Leser mit dem Hinweis, es sei ganz nützlich,
einmal an einem Beispiel zu sehen, wohin ein konservativer Musterstaat

führe. AUes komme auf den endgültigen Sieg an, und dass sich
Luzern bereits auf dem absteigenden Ast befinde, werde offensichtlich,
weil von einer Jesuitenberufung nicht die Rede sei. Es schliesst: «Daher

wünschen wir der gegenwärtig in Luzern herrschenden Partei, sie

möge ihre Pläne alle bis aufden kleinsten durchführen können. Wir
wünschen ihr das zu ihrem Verderben und im Interesse der guten Sache,
der Kultur und des Fortschrittes».4 Ohnmächtige Wut treibt das Blatt
zu übertriebenen polemischen Äusserungen. Der Grund lag nicht nur
im einschneidenden Verlust, den die Liberalen zu beklagen hatten,
sondern auch darin, dass in Luzern Wirklichkeit wurde, was sich die
konservativen Solothurner nur träumen durften, und damit der innen-
poUtischen Auseinandersetzung neue Nahrung gegeben war. Das Echo
nimmt die günstige Gelegenheit wahr, die Januarereignisse in allen
Varianten neu aufzurollen und manches via Luzern zu kritisieren, was
auf direktem Wege nicht an den Mann zu bringen gewesen wäre. So
heisst es etwa, das Luzemervolk sei von jeher religiös und rechtlich
gesinnt gewesen und nur durch das «Gaukelspiel» der indirekten Wahlen

in der freien Meinungsäusserung gehemmt worden. In Luzern sei

man seltsamerweise ohne Verhaftungen ausgekommen, in der Verfassung

sei nichts vorenthalten, was das Volk an Wünschen eingereicht
habe, und von Knechtschaft müsse das Solothurner-Blatt schon gar
nicht sprechen, seien doch die Luzerner immer noch freier als das
solothurnische Volk am 6. Januar mit den von Landjägern überfüllten
Gasthäusern.5 Dieses solothurnische Landvolk blicke neidisch nach
Luzern hinüber, denn dort habe man das Plazet verworfen, während
Solothurn dazu schweige, dort könne die Verfassung jährlich geändert
werden, in Solothurn nur alle zehn Jahre, Luzern kenne das Veto,
kürzere Amtszeiten und insbesondere lauter direkte Wahlen, was alles
in Solothurn nicht der Fall sei.6 Dabei ist aber bemerkenswert, dass
das Echo der Hoffnung Ausdruck gibt, Luzern möge nicht vollständig
in das gefährliche Fahrwasser des römischen Ultramontanismus ver-

3 Sol. BI. 1841, Nr. 9, 17, 18, 23, 26. 33.
4 Sol. Bl.Nr.34, 28.4.1841.
5 Echo 1841, Nr.l, 6, 7, 8, 10, 11.
6 Echo Nr. 14, 18.2.1846.

113



fallen.7 Es scheint mit der Mehrheit der Luzerner Verfassungsräte
übereinzustimmen, welche von einer Jesuitenberufung nichts wissen
wollten. VieUeicht will sich das Echo auch vor dem eigenen Kanton
von den Vorwürfen, ultramontan zu sein, reinwaschen.

Am 1. Mai 1841 erklärte sich die grosse Mehrheit des Luzerner
Volkes mit dem Verfassungsentwurf einverstanden. Das Solothurner-
Blatt meldet den konservativen Sieg wie folgt: «Der Wurf ist geschehen,

das Volk hat sein Souveränitätsrecht ausgeübt; daran gibts nichts
zu drehen und zu deuteln, so wenig als an einem Kaiserwort. Die
Liberalen können von sich sagen: Alles verloren, nur die Ehre nicht.
Möge die Vorsehung verhüten, dass das luzernische Volk nie das

Gegenteil von sich sagen könne! Die Wahlen vom 2. Mai sind in der
Stadt bereits im gleichen Sinne ausgefallen : Kein Casimir Pfyffer, kein
Amrhyn, kein Schultheiss Kopp, kein Hertenstein - wohl aber ein
Siegwart-Müller und dergleichen».8 Dass die luzernische Verfassung
dem Papst in Rom zu Füssen gelegt wurde, bot den Solothurnern
vollste Gewissheit über die Urheber dieses Umschwunges. Der
Distelikalender des Jahres 1842 bringt als Monatsbild Februar die Luzerner
mit ihrer Verfassung fussleckend vor dem Papst und die Bemerkung,
dass sich darob die Enkel noch schämen mussten. Im gleichen Jahrgang
schreibt Felber: «Es ist nicht das erste Mal, dass Luzern den Adel eines
freien eidgenössischen Standes für den Heiligenschein einer römischen
Provinz hingeworfen hat. Dafür hat von jeher der jesuitische Einfluss
in der Schweiz gewirkt und Glück und Leben schon manches hellen
und treuen Luzerners als Opfer gefordert».9

Die Hetze gegen Luzern wurde nach dem 1. Mai weitergeführt.
Fortwährend erscheinen im Solothurner-Blatt Artikel, welche die
Luzerner Regierung verspotten und ihr ein kurzes Leben verheissen. Im
September beginnt eine Serie von «100 und ein lustiges Stücklein aus

Luzern», um die öffenthche Meinung gegen Luzern aufzurühren. Ihr
Hauptinhalt ist die Diffamation der konservativen und extremdemokratischen

Verwaltung mit ihren angeblichen Auswüchsen. Abgelöst
wird diese Folge von den «Briefen eines Luzerners an seinen Freund
in Solothurn». Auch sie dienen dem Versprechen des Solothurner-
Blattes, den konservativen Musterstaat zu analysieren.

Leider fehlen uns ausser der Presse weitere Zeugnisse über die
Reaktion Solothurns auf die luzernische Verfassungsrevision. Die
Kantonsratsverhandlungen für die Instruktion der Verfassungsgarantie
sind nicht gedruckt. Wahrscheinlich wurde nicht diskutiert. Getreu
der Auffassung Munzingers war ja Solothurn der Ansicht, dass die

7 Echo Nr. 5, 31.3.1841, Beilage.
8 Sol. BI. Nr.36, 5.5.1841. Auf der gleichen Titelseite wird die Ergebenheitsadresse

der Langendorfer Schützen an den Aargau veröffentlicht.
9 Distelikalender 1842, S.16 und S.32.

114



Gewährleistung einer Verfassung eine Pflicht sei. Man garantierte im
Sommer 1841 auch ohne weiteres die neue luzernische Verfassung,
und das Solothurner-Blatt bemerkt stolz: «Solothurn macht nicht
Wurst um Wurst, sondern garantiert guter Dinge den Ausbund aller
Verfassungen nach dem alt-christlichen Wort: Herr verzeih ihnen
usw. »10

Als eine der Hauptursachen, weshalb man in Solothurn und in der

ganzen liberalen Schweiz über die veränderten politischen Verhältnisse
in Luzern erbost war, darf der Umstand angesehen werden, dass

Luzern alternierend mit Bern und Zürich eidgenössischer Vorort war.
Für die Jahre 1843 und 1844 kam Luzern wieder an die Reihe, und da
der jeweilige Landammann auch der Tagsatzung vorstand, ertrug man
es umso weniger, dass der Apostat Siegwart an die oberste SteUe der
Bundesbehörde treten durfte. Das Solothurner-Blatt war mit seinen
Bedenken, Siegwart könnte seine SteUung missbrauchen, nicht allein.
Halb drohend, halb ängsthch schreibt es, es graue manchem Liberalen
vor dem Vorort von 1843. Man wisse aber in der Schweizergeschichte
nichts von einem Übergewicht des Vorortes, und unter dem Titel:
«Führe uns nicht in Versuchung» hiess es später, Luzern müsse nicht
meinen, es könne sich als Vorort zu einem Sonderzüglein hinreissen
lassen.11

Die Bedenken vor dem Missbrauch der vorörtlichen Stellung durch
Luzern, dessen Abfall vom Dreissiger-Liberalismus und das «schlechte
Beispiel», das sich daraus ergab, waren die Ursachen für die politische
Feindschaft zwischen Solothurn und Luzern. Der Grund, weshalb
man sich sogar zu einem kriegerischen Zug gegen die ultramontane
Hochburg hinreissen liess, lag in der ständigen Bedrohung, Luzern
berufe die Jesuiten, um seiner ultramontanen Herrschaft eine kräftige
Stütze zu verleihen. Diesen Auseinandersetzungen um die Väter der
Gesellschaft Jesu werden die folgenden Ausführungen gewidmet sein.

b) Die Walliserwirren

Die hellauflodernde Pfaffen- und Jesuitenhetze am Basler Schützenfest

erhielt ihren entscheidenden Auftrieb von den Ereignissen, die sich
kurz zuvor im Wallis abgespielt und die ganze politische Schweiz in
Mitleidenschaft gezogen hatten. Solothurn war an den WaUiserwirren
vom Mai 1844 nur insofern beteiligt, als sie durch den an die Tagsatzung

gezogenen Streit alle Kantone betrafen. Das reicht aber hin, um
einen Vorgeschmack davon zu erhalten, wie sich Solothurn in den
kommenden zehn Monaten Luzern und den Jesuiten gegenüber
verhalten wird, und um einige Rückschlüsse auf seine eidgenössische
Politik zu ziehen.

10 Sol. BI. Nr.57, 17.7.1841. » Sol. BI. Nr.5, 15.1.1842 und Nr.5, 18.1.1843.

115



Im Kanton WaUis12 war es schon 1840 zu schweren Zwischenfällen
gekommen, weil die Oberwalliser sogar die Trennung des Kantons
einer neuen Verfassung vorgezogen hätten. Die für eine neue Ordnung
begeisterten Unterwalliser hatten aber unter dem Kommando von
Staatsrat Moritz Barmann bewaffneten Widerstand geleistet und ihre
Gegner mit blutigen Köpfen ins Oberwallis zurückgeschickt. Darauf
rekonstituierte sich der ganze Kanton unter einer liberalen Regierung
auf der Grundlage der Rechtsgleichheit. Anfänglich schien sich eine

Versöhnung anzubahnen, aber die politischen und sprachlichen
Gegensätze zwischen den beiden Kantonsteilen zeigten sich doch als
unüberbrückbar. Es bedurfte nur eines Katalysators, der Klosteraufhebung

im Aargau, um feindselige Reaktionen auszulösen. Im Unterwallis

hatte sich eine militärisch organisierte radikale Gruppe gebildet,
welche unter dem Namen «Junge Schweiz» durch ihr Organ, dem
«Echo des Alpes» und durch kleinere Freischarenzüge das Land
terrorisierte, die Konservativen bekämpfte und ihrem AntiklerikaUsmus
in extremster Weise Luft machten. Als die Umtriebe der Jungschweizer

und ihre Polemik gegen die Kirche und den Klerus ein in den Augen

des Bischofs unerträgliches Mass angenommen hatten, ordnete
dieser die Exkommunikation für alle Mitglieder der «Jungen Schweiz»
an. Selbst das Solothurner-Blatt, das in dieser Hinsicht nicht eben

zimperlich war, gab zu, dass die Jungschweizer strafbare Exzesse
ausführten, und es räsoniert, dass sie einen Staat im Staate bildeten und
noch früh genug einsehen würden, dass der beste Verein immer noch
das Volk sei. Das heisst nicht, dass das Blatt etwa Partei für die Ober-
walliser angenommen hätte, aber anfänglich waren das Unterwallis
und die Jungschweiz zwei verschiedene Dinge und dann entschuldigte
das Blatt die Ausfälle der Jungschweiz damit, dass diese zu ihrenAktio-
nen gezwungen sei. « Man lässt halt nicht ab mit Necken und Necken
bis wir, sei es da oder dort, wieder eine Teufelei im Lande haben».13
Einen Staat im Staate und unkontrollierbare Unruhen fürchtet das

Solothurner-Blatt, wenn sie von den Ultramontanen anscheinend
provoziert werden, mehr als Tod und Teufel. Aus den Kommentaren geht
zwischen den Zeilen hervor, dass es auch im Wallis eine treibende
Kraft vermutete, welche die «Junge Schweiz» herausforderte. Die Idee
einer finsteren jesuitischen Partei spukte also noch immer in den
liberalen Köpfen.

Die harten Massnahmen des Bischofs von Sitten gegen die «Junge
Schweiz» wurden von Rom aus etwas gelockert. Das Echo, welches
wie erwartet für die OberwaUiser Partei genommen hatte, versuchte
jedoch mit einem Riesenkatalog jungschweizerischer Greueltaten seine

12 Vgl. Dierauer, S.655. Ströbel, S.123 und S.161. Bonjour, S.39.
13 Sol. BI. Nr.28, 6.4.1842 und Nr.44, 1.6.1844.

116



Leser zu überzeugen, dass die Anordnungen des Bischofs gerechtfertigt

waren und die ganze Schuld an den Unruhen bei den
Jungschweizern zu suchen sei.14

Inzwischen war die liberale WaUiserregierung durch Neuwahlen
etwas geschwächt worden. Zudem hatte sich eine Gegenpartei gebildet,

die «Alte Schweiz», eine durch «Jesuitenmission gestärkte
Vereinigung»,15 welche nicht ruhte, bis sie 1843 im Grossen Rat die Mehrheit

errang. Die Kluft zwischen den beiden Lagern vergrösserte sich
rasch, der gegenseitige Hass nahm dermassen zu, dass es zur Katastrophe

kommen musste, ein Waffengang war unvermeidlich. Wieder
führte Barmann die UnterwaUiser an, meist Jungschweizer. Am 20. Mai
1844 wurde er aber von der überlegenen Oberwalliser Landwehr, die
unter der Führung des erfahrenen Wilhelm von Kalbermatten stand,
zum Rückzug gezwungen und am 21. Mai an der Brücke über den
Trient bei Vernayaz vernichtend geschlagen. Diese Niederlage bedeutete

zugleich einen Schlag für den LiberaUsmus in der ganzen Schweiz.
«Wir sind im Walliserland recht geklopft worden. Wir haben eine
Niederlage dort erlebt», gestand später Felber im Kantonsrat,
versuchte aber sofort die Schuld von den Liberalen abzuwälzen: «Allein
die Niederlage ist durch einen dem Volke fremden Einfluss geschehen».16

Die Liberalen und Radikalen der westlichen Schweiz waren
zuerst sprachlos, dann erzürnt und eine fieberhafte Erregung bemächtigte

sich ihrer. Über Solothurn schreibt der Schweizerbote: «Die
Walliserangelegenheiten haben hier bedeutende Sensation erregt».17
Drohend und spöttisch gebärdet sich das Solothurner-Blatt: «Die
Religion ist für einmal wieder gerettet, und die bürgerliche Freiheit
hat alles verloren, nur die Ehre nicht. Der Letzte aber hat noch nicht
geschossen».18 Hier wurde unmissverständlich von Gewalt gesprochen,

und es scheint glaubwürdig, wenn das Echo behauptet, man
habe am Morgen des 23. Mai in der Stadt Solothurn Aufrufe mit
folgendem Inhalt an den Häusern angeklebt gefunden: «Auf, Solothurner,

ein Freicorps errichtet und euren bedrängten Brüdern im Wallis
zu Hilfe geeilt, die von dem schrecklichsten aller Übel, dem Fanatismus
der Pfaffen, dieser Hyäne der Menschheit verfolgt sind».19 Damit war
in erschreckend klarer Weise für die Anwendung von illegalen Mitteln
Partei genommen, ein Umstand, der nur insofern abgeschwächt wurde,
als diese Äusserungen nicht als für das ganze Volk repräsentativ
genommen werden dürfen. Immerhin stand die Regierung auf der Seite

14 Echo Nr.42, 25.5.1842, Nr.51, 25.6.1842, Nr.68, 26.8.1843.
15 Dierauer, S.655.
16 KRV Solothurn, 18.6.1844, S.72.
17 SB Nr.68, 6.6.1844.
18 Sol. BI. Nr.41, 23.5.1844, Bulletin.
19 Echo, Bulletin vom 23.5.1844.

117



der UnterwaUiser und Gonzenbach schreibt, dass sie «ihre Sympathie
für die Aufrührer unverhohlen ausgesprochen habe».20

Damit hätte es für die ganze Schweiz sein Bewenden gehabt, hätte
nicht der Vorort Luzern auf Wunsch der dem drohenden Tumulte
ohnmächtig gegenüberstehenden WaUiserregierung interveniert. Mitte
Mai hatte Luzern eidgenössische Kontingenttruppen aus Bern,
Freiburg, Waadt und der Innerschweiz aufgeboten. Die beiden liberalen
Kantone verweigerten jedoch die Truppenaufstellung und Bern drohte
zudem, den Durchmarsch anderer Kontingente durch sein Territorium
zu verhindern. Das Solothurner-Blatt sah in einer eidgenössischen
Dazwischenkunft die grösste Gefahr für eine Ausweitung des
Konfliktes über die ganze Schweiz. Diese Intervention blieb aber, wie es
das Blatt wünschte, nur eine papierene. Es erklärte dazu : Wir entdek-
ken in dieser Intervention ein rein konservatives, im stiUen abgekartetes

Manöver, um die liberale Partei im UnterwalUs zu erdrücken,21
und, so fährt es fort, man könne es ja überhaupt kaum erwarten in
Luzern, bis man dem befreundeten Kanton Hilfe senden könne.22
Dieses Misstrauen gegenüber dem Vorort wurde noch verstärkt durch
die seltsame Mission des eidgenössischen Kommissärs Bernhard Meyer
aus Luzern. Ihn sandte Siegwart-MüUer mit einer verfänglichen
Instruktion nach Sitten, wonach er vorerst nur als Privatmann und
Berichterstatter mit der WaUiser Regierung Verbindung aufnehmen
sollte und erst auf deren Wunsch im Notfall mit seinem amtlichen
Charakter als eidgenössischer Kommissar hervorzutreten hatte. Es wird
behauptet, dass Meyer auf zweideutige Art in die Wirren eingegriffen
und den Krieg gefördert habe. Es lässt sich ihm zwar nichts
Ungesetzliches nachweisen, trotzdem war sein Verhalten höchst fragwürdig.

Das Solothurner-Blatt war mit den meisten liberalen Kommentaren
über die Walliserfrage in guter Gesellschaft, wenn es immer wieder
durchblicken liess, dass die Schuld und der Ursprung beim Klerus,
besonders bei den Jesuiten zu suchen sei. Explizite wird dieser Ge,
danke in einer Broschüre ausgedrückt, welche, von Barmann verfasst-
sofort von Ludwig Snell übersetzt und entsprechend erweitert wurde,
und in der es heisst: «.. .dass der Geschichtskenner, auch wenn er es

nicht faktisch wusste, sogleich den Schluss ziehen würde, das ist eine
Jesuitentat».23 Zutreffend bemerkt das Echo, man habe jetzt endlich
für den Bürgerkrieg im WalUs einen Namen gefunden, er sei ein Je-
suitensprössling.24

Für die Solothurner Liberalen ergaben sich aus der WaUiserfrage
verschiedene Aspekte, von denen her wir ihr Verhalten verstehen
müssen. Man schien überzeugt, dass ultramontane Wühlereien, wie

20 Gonzenbach an seinen Vater, 1.7.1844. Mss. Hist. Helv. XLI 58.58. BB.
21 Sol.Bl.Nr.38, 11.5.1844. 22 Sol. BI. Nr.39, 15.5.1844.
23 Bluntschli, S.U. Ströbel, S.22 und S.140 f. 24 Echo Nr.42, 25.5.1844.

118



man sie schon 1841 vermutete, WirkUchkeit waren und sogar, wie die
Ereignisse im Wallis zeigten, erfolgreich sein konnten. Man fürchtete
zudem eine Ausweitung des Konfliktes über die ganze Eidgenossenschaft,

und der WiUe zur konfessionellen Trennung schien umso
augenfälliger, als laut Solothurner-Blatt der Walliser Chorherr Rivaz
ausgesprochen haben soll: «Nous sommes catholiques avant d'être
Suisses».25 Dass dabei die treibende Kraft von den Jesuiten ausging,
galt als offenkundig. Sehr bedeutsam war es auch, dass man in
Solothurn erstmals öffenthch von Gewaltanwendung gegenüber andern
Kantonen und von Zusammenrottung von Freischaren gesprochen
hatte. Es ist nun aber höchst bemerkenswert, dass Munzinger in jener
Kantonsratsdebatte, in welcher über die Jesuitenfrage in der Schweiz
und über die Walliserfrage beraten werden musste, äusserte, die
Walliserwirren hätten nichts mit den Jesuiten zu tun. Zwar seien im WalUs
auch Jesuiten, aber «wir haben nichts mit den Jesuiten im WalUs zu
schaffen».26 Es ist anzunehmen, dass es Munzinger in dieser ganzen
Angelegenheit gar nicht ums WaUis und vorläufig auch noch nicht um
dieJesuiten ging, sondern allein um Luzern. Für dasWaUis mochte er auf
möglichst baldige Beruhigung gehofft haben, schon im Interesse der
gesamten Schweiz. Jedoch gegen Luzern, das in recht undurchsichtiger

Weise seinen Status als Vorort ausgenützt, zwar das Bundesrecht
nicht verletzt, aber doch gehörig strapaziert hatte, musste energisch
vorgegangen werden, sowohl jetzt, weil es das Haupt des «ultramontanen

Drachens» war, als auch später, wo es durch die Berufung
leibhaftiger Jesuiten noch gestärkt werden sollte. Es wird sich zeigen, dass

für Munzinger die Jesuitenfrage erst aktuell werden wird, nachdem
Luzern ihre Berufung beschlossen hatte. Vorläufig ist der Zankapfel
noch allein der Apostatenkanton selbst.27

Wie wir hörten, hatten die Meldungen aus dem Wallis auch in
Solothurn heftige Erregung ausgelöst. Während aber in einigen liberalen
Kantonen ausserordentliche Kantonsratssitzungen einberufen wurden
und es an diesen hitzig zu und her ging,28 bewahrte die Regierung von
Solothurn ruhig Blut. Anscheinend wollte man die Erregung nicht
unnötig schüren.29 Die solothurnische Instruktion für die auf den

25 Sol. BI. Nr.42, 25.5.1844. 26 KRV Solothurn, 18.6.1844, S.64.
27 Dies ein erster Hinweis, dass nicht die Jesuiten an sich, sondern das, wofür man sie

verantwortlich machte, bekämpft wurde. Solothurn sprach in bezug auf die Walliserwirren

nie von Jesuitenausweisung im Wallis. Die Bedeutung dieses Kantons reichte in
keiner Weise an die von Luzern heran. 28 Dierauer, S.658. Ströbel, S. 125.

29 Augustin Keller sagt, bis zur Sommertagsatzung hätte sich Solothurn in der Walliserfrage

passiv verhalten, vgl. Anm.36, S. 121. SB Nr.68, 6.6.1844, schreibt, trotz der
Sensation, welche die Walliserangelegenheit in Solothurn erregt habe, habe die Regierung
die entsprechenden Akten weggelegt und für die ord. Tagsatzung aufbewahrt. - Im
Soloth. Kt. Rat sei ohne Hohn, ruhig und leidenschaftslos über das Wallis gesprochen worden,

heisst es im Ges. Bericht des Aargau vom 28.6.1844. StAA.

119



25. Juni einberufene ausserordentliche Tagsatzung lautete dahin, dass

gegenwärtig eine Intervention der Tagsatzung in die Walliserangelegenheit

nicbt statthaft sei.30

An der Tagsatzung trug Munzinger instruktionsgemäss sein Votum
vor und versuchte anschliessend, die Versammelten zu überzeugen,
dass eine Intervention von Bundes wegen überhaupt ein zweischneidiges

Schwert sei und noch nie gute Früchte gezeitigt habe. Nur wenn
es zum Äussersten komme und dann nur mit grösster Umsicht, könne
davon die Rede sein.31 Diese Ansicht entsprach voll und ganz der
PoUtik in der Klosterfrage und war teilweise auch auf den Vorort
gemünzt. Das geht daraus hervor, dass bei der Abstimmung, ob man
im WaUis von Bundes wegen einschreiten solle oder nicht, Solothurn
und fünf weitere Stände den Zusatz verlangten: «unter den
gegenwärtigen Verhältnissen» nicht. Das konnte soviel heissen wie: solange
Luzern am Ruder war. Als nämlich die Jesuitenfrage weit genug
fortgeschritten war, kam man plötzlich vom Grundsatz der
Nichteinmischung ab, und es sieht so aus, als ob man sich mit diesem Zusatz
ein Hintertürchen offenhalten wollte. Er fand aber keine Berücksichtigung

und die Tagsatzung beschloss, im WaUis nicht zu intervenieren.
Der Solothurner Kantonsrat hatte die Instruktion für die

ausserordentliche und für die ordentliche Tagsatzung gleichzeitig beraten.
Der Regierungsrat schlug vor, die Gesandten mit folgender Instruktion

an die ordentliche Tagsatzung des Jahres 1844 zu entlassen: Die
Massnahmen des Vorortes in der Walliserfrage seien zu missbilligen,
die Weigerung von Bern und Waadt, Truppen aufzustellen, sei zu
billigen, und über den Antrag des Vorortes, für künftige ähnliche Fälle
Schutzmassnahmen aufzustellen, sei zur Tagesordnung zu schreiten.
Auch an diesen Verhandlungen war im Zusammenhang mit dem Wallis
nie von den Jesuiten die Rede. Man tadelte, dass Luzern seine
Meinungsverwandten begünstigt habe, missbilligte die Truppenaufgebote und
das Verhalten der Kommissäre. Munzinger verteidigte die Haltung
Berns und der Waadt. Dann wurde der Antrag des Regierungsrates
angenommen.32

Wie schon erwähnt, waren alle Verhandlungen ruhig verlaufen.
Umso gehässiger schürte das Solothurner-Blatt das feindselige Feuer
und kann es nicht lassen, weiter mit dem Säbel zu rasseln: «Hindert
uns der Bund, unsern blutenden Meinungsverwandten mit den Waffen
in der Hand zu Hilfe zu eilen - ei, wozu denn das Reden an der
Tagsatzung »33

Als an der ordentlichen Tagsatzung die Walliserfrage zur Behand-

30 KRV Solothurn, 18.6.1844, S.82. Kt. Rat. Prot. S.100. StAS.
31 EA der ausserord. Tagsatzung 1844, S. 105.
32 KRV Solothurn, 18.6.1844, S.65 ff.
"Sol.Bl. Nr. 43, 29.5.1844.

120



lung kam, bot sich « das Bild einer beispiellosen Leidenschaftlichkeit».34
Die Aufregung, zu der Munzinger nicht wenig beigetragen hatte, muss
ein seltenes Ausmass erreicht haben. Gonzenbach schreibt, er habe

gestern in der Tagsatzung einen der unangenehmsten Auftritte erlebt,
dem er in dieser Versammlung je beigewobnt habe.35 Am 13. Juli hatte
nämlich der Luzerner Gesandte Bernhard Meyer den Sitz des Präsidenten

eingenommen und versucht, sein Verhalten im Wallis zu
rechtfertigen. Aus dem Gesandtschaftsbericht von Luzern zu schliessen,
waren aber die Gesandten von Thurgau und Solothurn sowohl gegen
ein vorhergehendes Votum Siegwarts als auch gegen die beschönigenden

Worte Meyers heftig angerannt. Munzinger begann mit der Kritik
an der Tagesordnung. Man wisse nicht einmal, ob man es mit dem
Vorort, dem luzernischen Gesandten oder dem Tagsatzungspräsidenten

zu tun habe. Er fuhr fort, man hätte unter allen Umständen zuerst
Meyer reden lassen müssen, dann würden sich noch viele Stände das

Protokoll offen gehalten haben, die es jetzt nicht getan hätten. Die
Rechtfertigung Meyers bezeichnete er als ein Votum von «unerhörter
Offenheit» und rief aus: «So hat noch kein Kommissär gesprochen,
und gehandelt, so noch kein Präsident der Tagsatzung seine blutigen
Hände gegen die Versammlung ausgestreckt».36 Und nun schien es,
dass in den folgenden Worten der ganze aufgestaute Hass und Groll
gegen Luzern und die Wut über die Niederlage am Trient sich in den
Äusserungen Munzingers gewaltig und leidenschaftlich Luft machten.
Mit scharfen Worten warf er Meyer vor, dass überall im Wallis Ruhe
geherrscht habe, nur in Sitten nicht, wo er, Meyer, persönlich anwesend

gewesen sei. Anstatt das Blutvergiessen zu verhindern, sei er
untätig dem Kriegszug nachgezogen. «Dieses Nachziehen des Herrn
Meyer an den Schauplatz, wo Bürger gegen Bürger kämpften und
bluteten, ist in seinem Benehmen das Schmählichste. »37 Sein Vortrag
allein habe schon bewiesen, dass er kein Kommissär, sondern ein Agent
in eigener Sache gewesen sei. Meyer, der in seinem Originalbericht
geschrieben habe: ,Die Würfel sollen fallen, die Würfel werden fallen',
eine für öffentliche Akten ohnehin ungewohnte Redensart, habe sich
selber als falscher Spieler gezeigt. Den Schluss von Munzingers heftigen

Ausfällen gibt der Aargauer Gesandtschaftsbericht folgendermassen
wieder: «Vom heutigen Tagsatzungspräsidenten habe man das

34 Dierauer, S.658.
35 Gonzenbach an seinen Vater, 14.7.1844. a.a.O.
36 Baumgartner III, S. 154. Dierauer, S.659. Ein Brief Augustin Kellers an seine Gattin

vom 14.7.1844 enthält die Worte Munzingers in etwas anderer Form: «Es ist eine unerhörte

Erscheinung, eine beispiellose Offenheit, sich auf den Stuhl der obersten Bundesleitung

zu setzen und zu sprechen : Seht da meine blutigen Hände, es ist Bürgerblut, ich
rühme mich, damit die Bürgerkrone verdient zu haben.» Keller an seine Gattin, 14.7.1844,
abgedruckt im Solothurner Wochenblatt Nr.ll, 18.3.1922, Beilage.

37 DE Nr. 58, 19.7.1844.

121



Unerhörteste und Unglaublichste vernommen. Er hat gerufen: Ja, ich
scheue mich nicht, zum Brudermord hab ich geraten. Kommt her, seht
meine blutigen Hände. Ich wiU sie zeigen dem ganzen Schweizervolk -
es ist Bürgerblut daran. (Moment einer schauerlichen Stille, als ob der
Genius des Vaterlandes einen furchtbaren Fluch in die Versammlung
gesprochen hätte)».38 Diesem seinem Donnerkeil wollte Munzinger
bleibende Wirkung verschaffen, und er beantragte, den Bericht Meyers
allen Ständen schriftlich mitzuteilen, damit die Nachkommen sich
daran erbauen könnten.39

Die Tagsatzung fand sich nicht veranlasst, von Bundes wegen im
Wallis einzugreifen. Das Wallis erhielt am 14. September 1844 eine neue
Verfassung und schloss sich inskünftig eng an die Luzerner Konferenzkantone

an. Als es um die Garantierung der Verfassung ging, machte
Solothurn, getreu den Grundsätzen seines Führers, auch hier keine
Ausnahme. Man betrachtete die Gewährleistung der Kantonsverfassungen

als Bundespflicht und erfüllt sie auch dem Wallis gegenüber.40
Hingegen konnten sich Munzinger und Neuhaus nach dieser teilweise
unordentlichen-ordentlichen Tagsatzung nicht entschliessen, dem
Bundespräsidenten den üblichen Abschiedsbesuch abzustatten und machten

sich ohne Gruss davon.41

c) Solothurn und die Berufung der Jesuiten nach Luzem

Der abgrundtiefe Hass des liberalen Solothurn gegen Luzern
entsprang mannigfachen Beweggründen. Die tiefste Ursache aber wurde
bis jetzt nur angedeutet: die Bestrebungen Luzerns, die Väter der
Gesellschaft Jesu als Lehrer und Erzieher in die Kantonshauptstadt
zu rufen. Gerade von Solothurn, das keinerlei Ressentiment aus gegen-
reformatorischer Zeit zu hegen brauchte, wurden die Jesuiten mehr
gefürchtet als die Pest. Das Solothurner-Blatt behauptet einmal : «...
dass wir denn doch lieber zehn Muri und zehn Wettingen als nur eine
einzige Jesuitenburg wollten».42 Dieser Hass gegenüber dem Jesui-

38 Im Echo Nr. 57, 17.7.1844, heisst es : « Munzinger trieb das Spiel so weit, als es Kraft
und Geist zuliessen.» Die BZ Nr.166, 15.7.1844, berichtet: «Fuhr mit Ingrimm gegen
Herrn Meyer los und warf ihm die in dessen Berichten zutage tretende Freude über den
Sieg der guten Sache — man denke sich — als unmenschliche Blutgier vor.» — Keller
berichtet über den Ausgang dieser Sitzung : « Es war entsetzlich undderKerl [Meyer] ganz
vernichtet... Plötzlich hörte die Verhandlung auf, der falsche Präsident war verschwunden
und Siegwart verkündigte die morgige Tagsatzung: alles ohne Abstimmung auseinander.»

Keller an seine Gattin, 14.7.1844. a.a.O. - Vgl. Ges. Bericht Aargau, 13.7.1844.
StAA. Ges. Bericht Luzern, 9.7.1844. StALu. Gonzenbach an seinen Vater, 14.7.1844.
a.a.O. Sol. BI. Nr.56/57, 1844. DE Nr.58, 19.7.1844.

39 SoLBl. Nr. 57, 17.7.1844.
40 KRV Solothurn, 30.6.1844, S.91.
41 Echo Nr.69, 28.8.1844. BZ Nr.217, 12.9.1844.
42 Sol.Bl. Nr.49, 21.6.1843.

122



tismus war grundsätzlich darauf zurückzuführen, dass man in ihm den
eigentlichen Gegensatz aUes dessen sah, was Uberai, fortschrittUch,
radikal war. Ludwig SneU43, dessen Schriften ein wahrer Steinbruch
von Vorwürfen an die Jesuiten darsteUen und die auch als solcher
benützt wurden, schrieb in einer Petition an den Zürcher Kantonsrat zur
Ausweisung der Jesuiten aus der Schweiz: «Dieser Orden gefährdet
unaufhörlich und ununterbrochen die Freiheit, Unabhängigkeit und
Sicherheit des ganzen Bundes in seinen höchsten und edelsten
Beziehungen. Der Jesuitenorden steht unbedingt unter einet fremden Macht,
er hat seinen General in Rom, dem er blindlings unterworfen ist. Er
fördert nicht die Interessen der freien Schweiz, sondern diejenigen
einer finsteren, auf Geistesunterdrückung hinarbeitenden Macht» und
«nach seinen Prinzipien Feind aller Uberalen Grundsätze, strebt dieser
Orden, bald im Sinn rein absolutistischer Gewalt, bald mit Hilfe einer
rohen Ochlokratie, überaU, soweit seine Hände reichen, alles wahrhaft
freisinnige und gebildete Staatsleben zu untergraben und zu vernichten.

Aufs innigste mit der Aristokratie verbunden, strebt der Jesuitismus

unausgesetzt... durchUmtriebe, Meutereien,Wühlereienund zuletzt
durch Gewalt, das ganze grosse Resultat der Jahre 1830 und 1831 wieder

auszutilgen».44 Dieser letzte Vorwurfwar der schwerste. Wir haben
schon darauf hingewiesen, dass die Liberalen den Aristokraten die
Absicht unterschoben, sie würden mittels der ReUgionsgefahr das

Volk am Narrenseil herumführen und versuchen, auf dem Umweg
über Kirche und Geistlichkeit ihre alte Herrschaft zurückzuerlangen.
Dieser Ansicht blieb man in Solothurn auch nach der Verfassungsrevision

von 1841 treu, bei der doch die Konservativen in jeder Hinsicht
manifestierten, dass sie keine reaktionären Absichten verfolgten. Wir
haben vom Jesuitismus gesprochen als dem Gegensatz des Liberalismus

schlechthin. Für die Aristokratie galt das in gleicher Weise. Wir
sind deshalb nicht erstaunt, schon mehrmals auf den Ausdruck
«jesuitisch-aristokratisch» gestossen zu sein. So wurde jener im Jahre 1841
zwischen Luzern, Aargau und Solothurn vermutete ultramontane «

Geheimbund» als eine «finstere jesuitische» oder «jesuitisch-aristokratische»
Partei bezeichnet. Das, obwohl in allen drei genannten

Kantonen keine leibhaftigen Jesuiten ansässig waren und man in den eigenen

liberalen Reihen über ihre Beziehungen mit den Aristokraten
geteilter Meinung war. Kein geringerer als Munzinger selbst hatte nämlich

mit einem Seitenblick auf Luzern einmal geäussert: «Ich glaube
nicht, dass die Jesuiten Freunde der Aristokratie seien, ich glaube
vielmehr, sie woUen für ihr Wirken lieber ein Volksregiment».45 1841

43 Bluntschli bezeichnet Snell als Urheber der Jesuitenhetze und des aargauischen
Antrages zur Ausweisung der Jesuiten aus der Schweiz. Bluntschli, S.12.

44 Bluntschli, S. 13 ff.
45 KRV Solothurn, 3.2.1845, S.15.

123



waren die Konservativen in Wirklichkeit von dem durch die Zürcher-
ereignisse wiedergewonnenen Mut und durch die Herausforderungen
- in Solothurn hauptsächlich auf staatskirchlichem Gebiet - von
liberaler und radikaler Seite in Bewegung gesetzt worden. Dass dennoch
Unruhen wie jene von 1841 oder die im Wallis von 1844 als jesuitisch
bezeichnet wurden, ist eine Erscheinung, die wir im Laufe dieser
Arbeit immer wieder antreffen und berücksichtigen müssen und der
leider in allzuvielen Darstellungen zu wenig Rechnung getragen wird.
AUes was ultramontan, kirchlich, päpstlich, aristokratisch, reaktionär,
kurz, alles was nicht liberal war, wurde als «jesuitisch» bezeichnet.46
Es musste sich also hinter diesem Begriff mehr verbergen als einige
Kleriker, als ihre Ausbildung, ja vielleicht als ihre Geistesrichtung.
«Jesuit», «jesuitisch» verwendete man nicht nur als Eigenname,
sondern auch als Sachbezeichnung alles möglichen, und es ist immer zu
unterscheiden, ob mit dieser Bezeichnung eine Person, eine
Geistesrichtung, ein Schimpfname für politische Gegner oder ein PoUtikum
gemeint ist. Dass hinter dem Begriff «jesuitisch» mehr steckte, als er
aussagt, zeigt sich in der etwas unbeholfenen Behauptung des
Solothurner-Blattes, es kämpfe nicht gegen die Jesuiten, sondern gegen
den Orden. Worauf das Echo auf diese sonderbare Logik mit den
Worten hinweist, eine Behörde könne also ein Banditencorps sein,
ihre Mitglieder aber alles treffliche Leute.47 Das Solothurner-Blatt
meint wahrscheinlich, den jesuitischen Geist - oder was es unter
jesuitischem Geist verstand -, der den Orden durchzieht, wolle es bekämpfen.

Aus vielen Äusserungen und Handlungen Munzingers und seiner
Getreuen geht nun hervor, dass eben unter diesem Geist, unter der
jesuitischen Tendenz aUes das verstanden wurde, was dem Liberalismus

gerade entgegengesetzt war: der Inbegriff der Reaktion, der
Inbegriff der kirchlich-päpstlichen Macht im Staate, die Avantgarde
römischer Diktatur, der Erzfeind aller nationalen Geschlossenheit, der
Inbegriff des Staates im Staate und die Metapher der konfessionellen
Trennung der Schweiz. Wir wagen sogar die Behauptung, dass man
im jesuitischen Geist nichts anderes sah als das finstere Mittelalter
schlechthin, und der Kampf gegen die Jesuiten als Auseinandersetzung
zwischen Revolution und Ancien régime betrachtet werden darf. Man
rannte nicht gegen die sieben Männer in Luzern an, sondern gegen die
Reaktion in all ihren Formen und Erscheinungen. Diese Behauptung,
dass man den Sack schlug und den Esel meinte,48 wird durch den Um-

46 So sprach zum Beispiel ein gewisser Baidinger im Aargauer Grossen Rat: «Die
Jesuiten sind nur das Feldgeschrei, es galt etwas anderem, es galt eine konservative Regierung

zu stürzen.» Echo, Nr.l, 1.1.1845. Ludwig Snell äusserte einmal: «An euch ist es,
der Reaktion im Ordenskleid und im Bürgerfrack einmal Halt zu gebieten.» Ströbel,
S. 142. Vgl. weitere aufschlussreiche Beispiele S. 131 und S. 132 dieser Arbeit.

47 Echo Nr.10, 1.2.1845. 48 Bonjour, S.44. Ströbel, S.142.

124



stand bekräftigt, dass der Jesuitenkampf mit sehr unterschiedlicher
Intensität geführt wurde, je nachdem gerade ein Sündenbock benötigt
wurde. Es zeigte sich in der Schweiz, dass, als die Gründung der
SchutzVereinigung durch die Luzerner Konferenzstände bekannt
geworden war und bedrohliche Ausmasse angenommen hatte, das Schlagwort

«Sonderbund» jenes von den Jesuiten grossenteils ablöste. Auch
Solothurn bietet ein analoges Beispiel, dass die Jesuiten oft nur Mittel
zum Zweck waren. Der Distelikalender schildert die WaUiserfreiheits-
kämpfe von 1840 auf über tausend Zeilen, ohne nur einmal das Wort
«Jesuit» zu erwähnen, er, der später kein Jesuitenfreies Thema mehr
finden wird.49

Es kam nicht von ungefähr, dass man ausgerechnet in den Jesuiten
die Erzfeinde des Liberalismus bekämpfte, waren sie doch von der
Geschichte her schon mit einer Hypothek gröbster Anschuldigungen,
Verleumdungen und Verdrehung wahrer Sachverhalte belastet und
durch ihre Geisteshaltung in keiner Weise prädestiniert, einem
fortschrittlich Gesinnten Sympathie abzuringen. Dazu kam, dass diese
straff zentralisierte Organisation mit ihrer strengen Gehorsamspflicht
mit der unmittelbaren Ausrichtung auf den Papst und der Verachtung
des Grundsatzes der stabilitas loci,50 vor allem aber mit ihren entschieden

zielgerichteten und auf unmittelbare Wirksamkeit bedachten
Unternehmungen nicht nur auf ausserkirchliche, sondern zeitweise sogar
innerkirchliche Schwierigkeiten stiess. Gerade aus der letztgenannten
Tatsache ergab sich für die liberalen Solothurner der schlagende
Beweisgrund, dass die Jesuiten mit der Kirche nicht identisch seien und
man katholisch sein könne, ohne jesuitisch zu sein. Zweifellos war auch
seitens der Jesuiten keinerlei Wille zum gegenseitigen Verständnis mit
den Liberalen vorhanden. Das mag in manch einer Missionspredigt
mehr oder weniger heftig zum Ausdruck gekommen sein. Die Jesuiten
werden die Liberalen und Radikalen ebenso extrem eingeschätzt und
in ihnen die Religionsfeinde schlechthin gesehen haben. Es ist darauf
hinzuweisen, dass andere Geistliche, besonders Mönche, ebenfalls alles

taten, um die Religion, die durch die Verbreitung einer rationaUsti-
schen Weltanschauung gefährdet schien, zu «retten», ohne jedoch das

Los der Jesuiten zu teilen. Für diese trifft daher der Ausspruch des

WaUiser Tagsatzungsgesandten Adrian de Courten zu: «Kann irgend
einem Jesuiten ein Vergehen vorgeworfen werden? Blosse Behauptungen

und Befürchtungen genügen nicht, das sind weder Tatsachen
noch Beweise. Ihr einziges Verbrechen ist, Jesuit zu sein».51

In den Augen Solothurns besässen nun die Luzerner seit 1841 eine

49 Distelikalender 1841, S.23 ff.
50 Daraus ergab sich, dass man den Jesuiten jegliches Verständnis für ein National-

bewusstsein absprach, ja, sie als Antinationalisten brandmarkte.
31 Ströbel, Dok. Nr.48, S.502.

125



«jesuitische» Verfassung, eine, die nach Rom orientiert war. Sollten
nun in diesen Kanton noch leibhaftige Jesuiten berufen werden, so
ergab sich eine Doppelwirkung, die begreiflich macht, dass manchem
Liberalen die Galle überfloss, dass dieser und jener mit dem Gedanken
an ein gewaltsames «Ausmisten» dieser Jesuitenburg spielte und dass

die solothurnische Politik, welche in den vierziger Jahren grundsätzhch
gemässigt war, in dieser Hinsicht zu einer der radikalsten in der ganzen
Schweiz gehörte.

Im Herbst des Jahres 1841 spottet das Echo, dass die Luzerner
Regierung wenigstens einmal die Ehre gehabt habe, von den radikalen
Solothurnern gelobt zu werden, als sie nämlich beschloss, die höhere
Lehranstalt vorläufig noch nicht in die Hände der Jesuiten zu geben.52
Leu hatte zwar bereits am 20. November 1839 vor dem Luzerner
Grossen Rat behauptet, das Volk fordere katholische Jugenderzieher
und verlange Jesuiten an die höhere Lehranstalt. Der Grosse Rat
verhielt sich jedoch abweisend.53 Leu unternahm immer neue Vorstösse,
weil er glaubte, das Volk dürste nach zehn Jahren liberaler Herrschaft
nach religiöser Erneuerung. Jedesmal, wenn der Rat ablehnte, atmete
auch Solothurn wieder auf. Leu war nun bestrebt, eine Übergangslösung

zu finden, und betrieb eifrig die Förderung und Verwirklichung
von Volksmissionen. Zur Durchführung dieser religiös-sittlichen
Erneuerung zog er Jesuiten aus Freiburg und Schwyz herbei. Wieviel
Propaganda für die Jesuiten damit verbunden war, weiss man nicht.

Die ersten offiziellen Angriffe gegen die Jesuiten richtet das
Solothurner-Blatt gegen derenVolksmissionen. Die Jesuitenpredigten müssen

von nachhaltigem Eindruck gewesen sein. In einem Schreiben von
Vock heisst es: «Die Jesuiten treiben im Kanton Luzern ihr Wesen
fort. Seit dem letzten Sonntag halten sie ihre Missionen in der
Pfarrkirche zu Knutwil auf die gleiche Weise wie in Hochdorf... das
Luzemervolk ist für die Jesuiten ganz fanatisiert»,54 und das Echo
schreibt: «In Stans war acht Tage lang Jesuitenmission... aus den
kleinen Kantonen, aus Luzern und aus dem Aargau sollen Scharen
dahin gewallfahrtet sein. Die drei Prediger sollen talentvolle Leute von
hinreissender Rede sein. Sie trugen eine strenge Moral und wenig
Dogma vor».55 Die zündenden Predigten wurden in der liberalen
Presse mit verdrehtem Sinn aufgebauscht und kritisiert, teils, um gegen

52 Echo Nr.41, 18.9.1841.
53 Für die Entwicklung der Berufungsbestrebungen bis 1844 vgl. Ströbel, S.67ff.

Dierauer, S. 660 ff.
54 Vock an Wessenberg, 20.11.1841. Ströbel, Dokument Nr. 161, S.589. Weiter unten

fügt Vock bei: «Wir haben diese traurige Erscheinung zum Teil auch dem tollen Wühlen
der Radikalen zu verdanken, die durch ihr wüstes Treiben und Schwatzen das Volk in
seinen religiösen Gefühlen tief verletzen. »

55 Echo Nr. 8, 17.4.1841.

126



die Jesuiten zu hetzen, die für Luzern propagiert wurden, teils, weil
man den Fanatismus und die ungezügelte emotioneUe Erregung des
Volkes fürchtet. Das Solothurner-Blatt hilft wacker mit.56 So weiss es

von einer Jungfer zu berichten, welche sich nach der Mission aus
Angst, der ewigen Seligkeit verlustig zu gehen, das Leben nahm oder
von einem jungen Mann, der, weil der Pater den Teufel an die Wand
gemalt habe, nicht in den Militärdienst eingerückt sei. Es beschuldigt
die Jesuiten, das Volk wie Lumpenpack zu behandeln, ihm unnötig
die Hölle heiss zu machen und ihm alle Lebensfreude zu nehmen, kurz,
die Leute zu fanatisieren und sie in geistiger Knechtschaft zu halten.
«Der lieblose Geist der Jesuiten, der frivole, freche Ton ihrer Reden,
ihr Eifer, der mehr für die Hölle als für den Himmel geht, hat ihnen
sehr viel Freunde zu Feinden gemacht».57 Diese Anschuldigungen,
mochten sie vielleicht einem wahren Kern entsprungen sein, entbehrten

in ihrer Gesamtheit jeder tragfähigen Grundlage, und das Echo
forderte mit Recht, aber erfolglos, vom Solothurner-Blatt unmissver-
ständliche Beweise für seine Zitate.58

Indes war vorläufig eine Berufung der Jesuiten nach Luzern nicht
zu fürchten. Im Herbst 1842 unternahm Leu einen neuen Vorstoss,
hatte aber nur insofern Erfolg, als die Berufungsfrage an eine Kommission

gewiesen wurde, welche über die Jesuiten Erkundigungen
einzuziehen und eventuelle Anstellungsbedingungen zu untersuchen hatte.
Aus politischen Gründen verhielten sich Siegwart und Meyer im
Augenblick eher passiv und auch von Seite der Jesuiten drängte man
nicht.59 Siegwart arbeitete einen Fragebogen aus und verschickte ihn
am 11. Januar 1843 an die Jesuitenkantone Schwyz, Freiburg und
WaUis. Dass er dazu drei Monate benötigte, zeigt, dass es nicht besonders

eilte. Dem Solothurner-Blatt bot sich dabei Gelegenheit, jede
Frage in entsprechender Weise zu kommentieren. Da es sich um eine

Berufung von Lehrern handelte, und Siegwart diesbezügliche Fragen
gestellt hatte, weiss das Blatt nichts anderes, als über das zweifelhafte
Dunkel zu räsonieren, das die jesuitischen Schulen umhülle, und es

kommt zum Schluss, dass dieser Fragebogen deutlich zeige, dass eine

Umfrage nötig sei und man den Jesuiten auf die Finger sehen müsse.60

56 Im Distelikalender von 1843 wird als Monatsbild des Oktobers das «traurigste Bild»
des Jahres, die Jesuitenmission, gebracht. S.20.

57 Sol.Bl. Nr.7, 22.1.1842, auch Nr.91, 13.11.1841. Laut StZ Nr.36, 31.10.1842, und
SKZ Nr. 45, 5.11.1842, hatte die Mission auch ihre gute Seite für Solothurn. Ein gewisser
Wagner soll dem Amtsgericht Solothurn 1000 Franken übergeben haben, die er seit
15 Jahren der Liquidationskasse schuldete, und nun, wie er sagte, unter dem Einfluss der
Mission zurückgab. Ein Fall, der auch vom Echo gehörig ausgeschlachtet wurde. Echo
Nr. 87, 29.10.1842.

58 Echo Nr. 57, 13.11.1841.
59 Ströbel, S. 87.
60 Sol.Bl. Nr.4, 14.1.1843.

127



Seit in der Aargauer Klosterfrage der entscheidende Entschluss vom
31. August 1843 gefasst war, gewann Leu mit seinen Forderungen
immer mehr Anhänger, und es war in absehbarer Zeit vom Luzerner
Grossen Rat ein Berufungsbeschluss zu gewärtigen. Dass ein solches
Ansinnen von den liberalen Ständen als eine unverzeihliche Provokation

aufgefasst wurde, zeigt das Solothurner-Blatt: «Die Jesuitenberufung

ist die Kriegserklärung, welche von Seite der Luzerner
Konferenzstände den übrigen eidgenössischen Ständen in den Bart geworfen

wird. jEidgenossenschaft oder Jesuiten', so heissen die schweizerischen

Parteien im Eingang des Jahres 1844».61Trotzdem die Stimmung
im Luzerner Grossen Rat günstig war, erfuhr die Berufung eine für
die luzernischen Jesuitenfreunde enttäuschende Verzögerung. Der
damalige Jesuitengeneral Pater Johannes PhiUpp Roothaan und der
schweizerische Provinzial Pater Kaspar Rothenflue zeigten sich ablehnend

und ersuchten Luzern, mit einer Entscheidung auf bessere Zeiten
zu warten, so lange jedenfalls, bis es «nicht mehr Mittelpunkt der
eidgenössischen Regierung sein wird».62 Nach dieser Absage durch die
Jesuiten selber und nach gleichlautenden Ermahnungen von Philipps-
berg, verzichtete man in Luzern zurVerwunderung der berufungsfeindlichen

Opposition auf einen Berufungsbeschluss. Die grosse Erleichterung,

mit der man liberalerseits diese Nachricht aufnahm, spiegelt sich
aucb im Solothurner-Blatt. DieseVerschiebung seiein glückliches Ereignis,

schreibt es, und indem es wie immer solchen Vorkommnissen etwas
für sich abzuringen versteht, fährt es fort, mit diesem Verhalten habe

man eindeutig den Orden beleidigt, man habe weder ja noch nein
gesagt, sondern zu verstehen gegeben : « Man hat es mit Jesuiten zu tun,
man muss sich da zwei Mal besinnen, ich will nochmals darüber
schlafen».63 Das Echo, welches über diese Verschiebung kommentarlose
Notizen veröffentlicht, beschränkt sich aUgemein aufAntworten gegen
allzu krasse polemische Auswüchse im Solothurner-Blatt, gibt aber
zwischen den Zeilen zu erkennen, dass es von der Jesuitenberufung
auch nicht hell begeistert ist.

Oberflächlich hatte sich die Jesuitenfrage vorläufig etwas beruhigt.
Es scheint aber, dass die Radikalen in der Schweiz über die neue Lage
in Luzern eher enttäuscht waren. Mit einem Berufungsbeschluss wäre
ein casus belli gegeben gewesen, so war ihnen aUer Wind aus den
Segeln genommen. Unter der Führung von Ludwig Snell, dessen Jesui-
tenhass uns von den Walliserwirren her bekannt ist, wurde nun besonders

durch die Neue Zürcher Zeitung und den « Schweizerischen
Republikaner» eine heftige Jesuitenhetze vom Zaun gebrochen, welche
durch die dafür ausgenützten Walliserwirren den entscheidenden Auf-

61 Sol.Bl. Nr.l, 3.1.1844.
62 Ströbel, S.99.
«Sol.Bl. Nr.18, 2.3.1844.

128



trieb erhielt. Ströbel behauptet, dass der Boden bereits genügend
geebnet gewesen sei, als Augustin Keller am 29. Mai 1844 wiederum in
flammender Rede im Aargauer Grossen Rat die Ausweisung der Jesuiten

aus der Schweiz forderte.64 Ströbel geht der Herkunft dieses

Antrages auf die Spur und sagt, dass schon vor dem 29. Mai mehrmals
Radikale in Aarau konferiert hätten. Er stützt sich unter anderem auf
einen Brief von Scherer an Philippsberg, in dem es heisst : « Unsere
radikalen Sommitäten sind in neuester Zeit sehr tätig und hatten von
hier aus Konferenzen mit Aargau. Herr Munzinger war unlängst wieder

in Aarau».65 Die Möglichkeit, dass radikale Häupter in Aarau zu
Konferenzen zusammenkamen, ist nicht von der Hand zu weisen. Im
Falle der Teilnahme Munzingers ist jedoch zweierlei zu beachten.
Wenn Scherer behauptet, Munzinger sei in der fraglichen Zeit mehrmals

in Aarau gewesen, so hat er wahrscheinlich nicht berücksichtigt,
dass Munzinger als kantonaler Baudirektor wegen Korrekturen, die
zu jener Zeit am Wöschnauerrain nahe bei Aarau vorgenommen werden

mussten, öfters in dieser Gegend weilte.66 Angenommen, er hätte
trotzdem oder gerade deshalb an den erwähnten Konferenzen
teilgenommen, so konnte er wenigstens nicht diesem Ausweisungsantrag
beigepflichtet haben. Munzinger reagierte nämlich auf den Antrag
Kellers vom 29. Mai gerade nicht im Sinne der Radikalen.

Wie gesagt, führte wiederum Keller den entscheidenden Schlag
gegen die Jesuiten. «Die Schlechtesten und Verruchtesten, denen jeder
Ruhm, die Ruhe und Ehre der Nation ein Dorn im Auge ist, müssen
unschädlich gemacht werden, ich meine die Jesuiten»,67 rief er aus,
malte dann die Geschichte der Jesuiten in den schwärzesten Farben,
unterschob ihnen die unmenschlichsten Schändlichkeiten und schloss
mit dem Antrag, man solle in einem Kreisschreiben sämtliche Stände
einladen, auf die folgende Tagsatzung dahin zu instruieren, dass der
Jesuitenorden in der ganzen Schweiz aufgehoben und ausgewiesen
werde. Dieser Antrag wurde vom Rat mit 123 zu 42 Stimmen gut-
geheissen.

Die Reaktion in Solothurn liefert erneut den Beweis für die vorsichtige

und gemässigte Politik der Regierung. Das Solothurner-Blatt sei

vorerst von diesem Antrag nicht entzückt gewesen, da er «dem Bereich
frommer Wünsche» angehöre, schreibt Ströbel und behauptet,
«Daraufhin scheint Felber wohl von seinem Meister Munzinger eine Rüge
bekommen zu haben, und schon in der nächsten Nummer änderte das

Blatt in bezeichnender Weise seine Haltung».68 So vorurteilslos aber

«Ströbel, S. 127, 131, 149.

«Ströbel, S. 127.
66 Vgl. RM Solothurn, 10.4.1844, S.338. StAS. RB 1843/44, S.27. RB 1844/45, S.29.
67 GRV Aargau, 29.5.1844, S.235. Bluntschli, S.5 ff.
68 Ströbel, S. 134.

129



dürfen wir Munzinger nicht den Schwarzen Peter des Radikalismus
zuspielen. Eine kurze Bemerkung des Solothurner-Blattes zur Motion
KeUer lautet: «Wir sind nicht der Meinung Aargaus, dass die Tagsatzung

den Handstreich im WaUis ungemacht machen könne und stellen
den daherigen Beschluss des Grossen Rates, sowie die Instruktion zur
Abhebung der Jesuiten in den Bereich frommer Wünsche - aber wir
bedauern, dass es so ist, wir bedauern, dass es laut dem Fünfzehnerbund

in der Schweiz keine Schweiz, sondern nur Kantone geben
kann».69 Daraus ergibt sich, dass das Blatt die Beweggründe der Motion

Keller in den Ereignissen im Wallis sieht und den Antrag als sinnlos

erachtet, weil mit Massnahmen gegen die Jesuiten die Niederlage
im WaUis nicht rückgängig gemacht werden konnte. Zudem war auf
eine Zustimmung der Tagsatzung nicht zu hoffen. Ein zweiter Beitrag
über die Motion KeUer erscheint in der folgenden Ausgabe unter der
Rubrik «Aargau», war also höchstwahrscheinlich von einem
Korrespondenten geschrieben. Selbst wenn er es nicht gewesen wäre, könnte
daraus nicht, wie Ströbel behauptet, auf eine veränderte Stellungnahme
Felbers geschlossen werden. Zwar heisst es, die «Handhabung für
Austreiben fremder Ruhestörer» erscheine «keineswegs als eine
verlorene Demonstration». Die aargauische Erhebung sei als ein Zeichen
liberaler Vereinigung und als Feldgeschrei des Kampfes, der nur vom
Volk ausgefochten werden könne, von hohem Wert.70 Aber man muss
berücksichtigen, dass der erste Kommentar nur ein kurzer Passus aus
einem Leitartikel über die Walliserverhältnisse war und keine Stellungnahme.

Zudem ändert sich der Sinn bereits, wenn man drei Zeilen
weiter liest. Aus beiden Artikeln, gleichgültig, von wem der zweite
stammte, geht hervor, dass man von der vergeblichen Mühe, mit der
Tagsatzung nachzuhelfen, überzeugt ist, sich aber nach wie vor als

Jesuitenfeind erklärt. Das ist nicht mehr und nicht weniger, als wir
schon lange wissen. Wäre nach Munzingers Begriffen das Solothurner-
Blatt zu wenig radikal vorgegangen, und hätte es einer Nachhilfe
bedurft, hätte es nicht nach diesem zweiten Kommentar fast einen Monat
lang über diese Angelegenheit geschwiegen. Man darf also weder von
einem plötzlichen «kräftig zu Aargau halten»71 noch von einer radika-
Usierenden Einwirkung Munzingers sprechen. Da die Niederlage im
WaUis nicht mehr rückgängig gemacht werden konnte, und so lange
Luzern keinen Anlass gab, dass wirklich eine Jesuitenberufung zu
fürchten gewesen wäre, machte zwar Solothurn bei jeder Gelegenheit
seinem Jesuitenhass Luft, es wollte aber nichts von einem neuen kon-
fessioneUen Poütikum wissen, obwohl jetzt der Anlass gegeben war
und von Aargau und Zürich Unterstützung zugesagt wurde.
Solothurn hielt sich zurück und wartete ab.

«Sol.Bl. Nr. 44, 1.6.1844. ™ Sol. BI. Nr. 45, 5.6.1844. 71 Ströbel, S. 149.

130



Diese Einstellung wird in den Kantonsratsverhandlungen zur Beratung

der Jesuiteninstruktion deutlich. Der Antrag des Regierungsrates
war von streng rechtlichen Prinzipien geleitet und lautete: «Die
Gesandtschaft ist angewiesen, in diesen Antrag [von KeUer] aus dem
Grund nicht einzutreten, weil ein solcher Entscheid der Kantonssouveränität

zuständig ist und nicht in die Kompetenz der Tagsatzung
gehört».72 Trog war mit diesem Vorschlag nicht einverstanden. Ob
er sich ein Hintertürchen offen halten wollte oder ob er ihn zu gemässigt

fand, ist nicht ersichtlich. Er schlug vor, dahin zu instruieren, dass

man sich «dermalen» nicht veranlasst finde, von Bundes wegen gegen
den Orden einzuschreiten. Man halte deshalb auch die Frage, ob
überhaupt ein Einschreiten auf diesem Weg zulässig sei, für überflüssig.
Man verfüge ja, so fuhr er fort, über keinerlei grundlegende Tatsachen.
«Da sich aber die Diplomatie nur mit Tatsachen bescbäftigen kann, so
ist das Austreiben der Jesuiten für eine spätere Zeit aufzuheben». Die
Sympathien für die Jesuiten seien nicht dermassen gross, dass man
ihnen noch die Freude machen wolle, zu beweisen, dass sie von Bundes

wegen nicht ausgewiesen werden können. Im Verlaufe seines
Votums überrascht uns Trog mit einer für das Verständnis der Jesuitenfrage

äusserst wichtigen Bemerkung. Er sprach, es gebe in der ganzen
Schweiz Jesuiten im Frack und in der Kutte, bei den Katholiken und
Protestanten, und gab damit zu verstehen, dass der Begriff «Jesuit»
sehr weit gefasst war (vgl. Seite 119 und Seite 132) und auch er an der
Tagsatzung kein neues staatskirchliches Politikum heraufbeschwören
wollte. Seltsam bleibt es aber, dass Trog coram publico erklärte, dass

er unter «jesuitisch» hauptsächlich eine weitverbreitete Geisteshaltung
verstand, ein halbes Jahr später aber mit der Feuerwaffe in der Hand

auszog, diesen Geist zu bekämpfen. Trog fand mit seinem Antrag
Unterstützung. Cartier wollte beigefügt haben, dass hervorgehoben
werde, dass die Regierung keinerlei Sympathien für die Jesuiten hege,
aber mit dem aargauischen Antrag einfach nichts zu tun haben woUe.
In der Abstimmung erhielt der Antrag von Trog das Mehr.

An der ordenthchen Tagsatzung des Jahres 1844 brachte Keller in
seiner berüchtigten dreistündigen Rede den Antrag zur Ausweisung
der Jesuiten vor. Er entwickelte die Geschichte der Jesuiten in der
Schweiz zu einem umfangreichen Sündenkatalog in der bekannten
Manier. Doch sein Antrag bUeb, weil er als bundeswidrig galt, in der
Minderheit. Munzinger trug am 19. August kommentarlos und ohne
seinem persönlichen Hass gegen die Jesuiten Ausdruck zu geben, seine
Instruktion vor.73 Er war nicht seinem sonstigen Vorbild Neuhaus
gefolgt, der es trotz seiner ablehnend lautenden Instruktion nicht übers
Herz brachte, seiner persönhchen Sympathie zu Kellers Antrag keinen

72 KRV Solothurn, 18.6.1844, S. 82-84. " Echo Nr. 68, 24.8.1844.

131



Ausdruck zu verleihen. Wenn Munzinger nicht dem Beispiel Neuhaus'
gefolgt war, so vielleicht doch dem Vorbild Berns. Das Echo hatte
nämlich in einem Kommentar zu Kellers Antrag bemerkt, dass, wenn
der Aargau so weiterfahre, in einem Jahr in allen Kantonen die Klöster
aufgehoben, später alle Pfründen «veraarauert» und zuletzt die Priester

durch Schulmeister ersetzt würden,74 und es meldete mit
unverhohlener Freude, dass man in Bern der gleichen Ansicht sei. Man
wolle sich dort vom Aargau nichts mehr aufdiktieren lassen. Das
Solothurner-Blatt berichtet zwar zweimal, dass sich das Diplomatische
Departement in Bern für den Ausweisungsantrag ausgesprochen habe
und der Grosse Rat ohne einlässliche Beratung dieses Geschäftes
auseinander gegangen sei.75 Ohne einlässliche Beratung vielleicht, aber
mit einem für die Radikalen negativen Beschluss. Neuhaus hatte das

aargauische Kreisschreiben vom 3. Juni nur dem Diplomatischen
Departement vorgelegt und volle Zustimmung gefunden. Der Gesamt-
regierungsrat erhielt keine Kenntnis davon und mit der Begründung,
man wolle nicht zum Gefolgsmann des Aargau werden, wies er später
den Antrag als unpraktisch zurück. Der Berner Grosse Rat folgte der
Regierung und lehnte ebenfalls ab.76 Dieser Beschluss und die empfindliche

Niederlage Neuhaus' war Wasser auf die Mühle des Echo, und
es veröffentlichte seitenlang die Voten der bernischen Grossräte. Von
diesen taten sich besonders Hans Schnell und Paul Migy hervor : Bern
wolle sich nicht dem Vorwurf aussetzen, vom Aargau, der alles für eine

Trennung der Eidgenossenschaft unternommen habe, sich ins Schlepptau

nehmen zu lassen. Es handle sich nicht darum, zu erfahren, was die
Jesuiten seien, sondern darum zu wissen, ob der Antrag mit dem
Bunde, der Vernunft und der Gerechtigkeit übereinstimme. Zum dritten

Mal treffen wir hier auf Äusserungen, die für den sehr weitgefass-
ten Begriff «Jesuiten» zeugen. Schnell führte wörtlich an: «Ich habe
auch etwas über die Jesuiten gelesen. Wenn ich dieselben schon für
ein moralisches Ungeziefer halte, so glaube ich, sie seien unter den
Katholiken etwa so gang und gäbe wie unter den Protestanten. Dann
möchte ich aber sagen : Wir wollen sie zuerst bei uns vertreiben, denn
wir haben deren auch».77 Das Echo lehnte zwar nicht aus den gleichen
Gründen wie Bern den Antrag Kellers ab, spielte sich aber trotzdem
als geistiger Bundesgenosse von Bern auf. Das Solothurner-Blatt
schweigt sich aus. Es schwelgt bereits in der Festfreude des Basler
Schützentreffens.

Kellers Forderung nach Ausweisung der Jesuiten war für die
jesuitenfreundlichen Luzerner das Signal, die Berufung mit aller Kraft vor-

74 Echo Nr. 44, 1.6.1844.
75 Sol. BI. Nr.46, 8.6.1844 und Nr.48, 15.6.1844.
76 GRV Bern, 7.6.1844, Nr. 24, S.5.
77 GRV Bern, Nr.24, 7.6.1844, S.5.

132



wärts zu treiben. Im Echo wird zwar zugegeben, dass dieses politisch
nicht eben klug sei, und dass sich dabei die politische und konfessionelle

Kluft in der Schweiz weiten werde, dass man aber nicht die Jesuiten,

sondern die Radikalen bekämpfen müsse, denn die hätten die
Jesuitenberufung provoziert. Ohne Aargau gäbe es in Luzern keine
Jesuiten.78 Luzern erklärte jegliche eidgenössische Interventionsversuche

als einen Eingriff in die kantonale Souveränität und in die katholische

Konfession. Es half nichts, dass selbst Bernhard Meyer und
ausländische Staatsmänner wie Metternich und der französische Aussen-
minister Guillaume Guizot vor diesem politischen Missgriff warnten.
Leu reiste nach Freiburg und überredete den Jesuitenprovinzial zu
einem Vertrag, wonach das Priesterseminar und die theologische
Lehranstalt in Luzern, sowie die Seelsorge in der Kleinstadt der Obhut der
Jesuiten anvertraut werden sollten, wobei sich diese verpflichten mussten,

die staatliche Aufsicht zu anerkennen. Diese letzte Bestimmung
wurde jedoch durch einen etwas zweideutigen Artikel abgeschwächt,
der den Jesuiten erlaubte, gemäss ihrer von der Kirche gutgeheissenen
Regel zu lehren und zu wirken, ein Artikel, der fortwährend Anlass
gab, Luzern der Verfassungsverletzung anzuklagen.79 Auf seinerRück-
reise holte sich Leu bei Bischof Salzmann in Solothurn die
Vertragsgenehmigung,80 was nicht wenig überraschte, weil dieser bis jetzt ja
nicht als besonders jesuitenfreundlich galt.81 Er schien aber weniger die
Jesuiten als ein ihretwegen mögliches Politikum gefürchtet zu haben
und nahm auch hiereine recht unbestimmte Haltung ein. Eine Flugschrift
voller entstellter Jesuitenpredigten hatte er verurteilt,82 hingegen ist
von einer Antwort auf Siegwarts Fragebogen, den andere Bischöfe im
positiven Sinn ausgefüllt hatten, nichts bekannt. Vor der Jesuitenberufung

hatte er die bisherige Leitung der theologischen Lehranstalt in
Luzern seiner vollsten Zufriedenheit versichert.83 Dass er jetzt
einwilligte, sie den Jesuiten zu übertragen, war bestimmt den
Überredungskünsten Leu's zu verdanken. Vielleicht traf die Bemerkung der
Neuen Zürcher Zeitung zu, die Haltung Salzmanns sei in letzter Zeit
noch schwankender geworden.84 Eigentlich hätte Salzmann einsehen

78 Echo Nr. 105, 31.12.1845 und Nr. 79, 2.10.1844.
79 Man sprach von Verletzung des Art. 63 der luzernischen Staatsverfassung von 1841,

wonach das Erziehungswesen der Leitung und Oberaufsicht der Regierung und des

Erziehungsrates vorbehalten war. Eine Verteidigung Siegwarts gegen diese Anschuldigung

findet sich bei Bluntschli, S.263 f.
80 Ströbel, S.174.
81 Ströbel, S.77. Das Sol. BI. hebt diese Tatsache mehrmals hervor, vor allem im

Kommentar zum Fastenmandat von 1845: «Das Mandat ist rein kirchlich und deshalb der
beste Beleg, dass unser Bischof kein Jesuit ist.» Sol. BI. Nr.3, 8.1.1845.

82 Ströbel, S.77.
83 Amiet, Jesuiten, S.64. NZZ Nr.275, 19.11.1843.
84 NZZ Nr. 32, 1.2.1844.

133



müssen, dass sich gerade mit einem Einzug der Jesuiten in Luzern
politisch gefährhche Konsequenzen ergeben mussten, aber es ist möglich,

dass er in den Jesuiten den einzigen Damm gegen die im Sommer
1844 nach den WaUiserwirren und am Basler Schützenfest neu entfachten

antikirchUchen Ausschreitungen sah.
Und in der Tat, Radikale und Liberale in der ganzen Schweiz

empfanden es als eine untragbare Herausforderung, als am 24. Oktober
1844 der luzernische Grosse Rat den zwar bundesrechtlich unanfechtbaren,

aber politisch äusserst unklugen Vertrag mit den Jesuiten
ratifizierte, wonach von 1845 an sieben Jesuitenpatres ihre Tätigkeit in
Luzern aufnehmen soUten. Diese Entscheidung gab den Jesuitenfeinden

einen ungeheuren Auftrieb ; für die Radikalen war der Augenblick
für die endgültige Auseinandersetzung mit dem verhassten Gegner
gekommen. Es war eine Angriffsfläche geboten, nicht nur, um die
sieben Männer zu vertreiben, sondern um überhaupt in Luzern
«auszumisten», den Vorort für die liberale Sache zurückzugewinnen, ja, den
radikalen Ideen erneut und verstärkt zum Durchbruch zu verhelfen.
Jetzt war auch der Augenblick gekommen, wo man auch Solothurn
als radikalen Stand ansprechen durfte. Diese masslose Provokation des
verhassten Luzern, diese drohende Gefahr für die Eidgenossenschaft,
war auch es nicht bereit, untätig hinzunehmen. So lange die Berufung
noch nicht Tatsache war, so lange hielt sich Solothurn zurück. Jetzt
aber steUte es sich in die vorderste Reihe im Kampfe gegen die Jesuiten,

im Kampf gegen Luzern. «Die Würfel sind gefallen, der Grosse
Rat hat den 25. Weinmonat mit 70 gegen 24 Stimmen die Jesuiten zu
berufen beschlossen und damit zugleich die geistige Bevogtung des
Kantons ausgesprochen», so eröffnet das Solothurner-Blatt seinen
Lesern die Neuigkeit und beginnt sofort wieder mit dem Säbel zu
rasseln: das Volk wisse nur zu gut, dass man einmal eingenistete Jesuiten

nicht mehr so rasch losbringe, man höre deshalb schon von «
kurzem Prozess machen» reden.85 Das Echo macht von dem Berufungsentscheid

nicht viel Aufhebens. Es schiebt nach wie vor die Schuld
daran den Radikalen in die Schuhe und betont nochmals: «Nicht
irgend ein dringendes Bedürfnis in Hinsicht auf den Kultus oder auf
den Unterricht hat sie nach Luzern gerufen, wohl aber das Bedürfnis
und die Notwendigkeit, den ultrarevolutionären, den radikalen
Prinzipien ein ultrakatholisches Institut entgegenzusetzen».86 Immerhin
gibt es zu, dass in Luzern der Kampf gegen die Jesuitenfeinde im eigenen

Kanton in einer Art geführt werde, die jeden gebildeten Katholiken

befremde.87 Das Hauptgewicht der Kommentare des Echo liegt

85 Sol. BI. Nr. 86, 26.10.1844.
86 Echo Nr. 88, 2.11.1844.
87 Echo Nr.89, 6.11.1844.

134



auf der Seminarfrage, weil es hier am meisten Kapital herausschlagen
konnte. Darüber wird im folgenden Kapitel mehr zu erfahren sein.

In der liberalen Schweizer Presse ist immer häufiger von « kurzer
Prozess», «Faust im Sack» oder von «mit Gewalt abtreiben» die Rede.
In Luzern selber versuchten die Liberalen zuerst nochmals mit legalen
Mitteln, den «fatalen» Grossratsbeschluss rückgängig zu machen. Als
Argument führten sie die Verletzung der Verfassung ins Feld und
legten das Veto ein. Das gab den Anlass zum «Vetosturm»,88 ein von
beiden Seiten mit grosser Heftigkeit geführter Kampf um Stimmen in
Luzern, bei dem man in beiden Lagern insbesondere mit der Geistlichkeit

zu operieren versuchte. Die Solothurner Presse hat alle Hände
voll zu tun, sich gegenseitig die vielen «Lügen» und frisierten
Stimmergebnisse zu widerlegen. Das Solothurner-Blatt gibt sich zuversichtlich

und betont, selbst Chorherren vom Münster und Geistliche, allen
voran der Luzerner Stadtpfarrer Georg Sigrist,89 seien Gegner der
Jesuiten. Salzmann forderte den Klerus von neuem auf, sich von jeglichen

politischen Auseinandersetzungen fernzuhalten. Sein Schreiben
zeigt keine Spur von Parteinahme. Er betrachtete die Angelegenheit
als rein politisch.90 Trotz der grossen Agitation kam in Luzern keine
Mehrheit für ein Veto zustande, und die Jesuitenberufung wurde
vom Volk gebilligt. Damit waren die letzten gesetzlichen Mittel, um
Abhilfe zu schaffen, erschöpft.

d) Die Frage der Erweiterung der höheren Lehranstalt und der

Errichtung eines Priesterseminars in Solothurn

Eine Untersuchung über die Beziehungen zwischen der luzernischen
Jesuitenberufung und der solothurnischen Politik darf die Frage nach
der Errichtung eines Priesterseminars und der Erweiterung der höheren

Lehranstalt nicht ausser acht lassen. Es war dies jener Gesichtspunkt

der Luzerner Beschlüsse, den das Echo am meisten hochspielt,
weil es behauptet, dass sich die Radikalen, besonders jene aus
Solothurn, selber einen üblen Streich gespielt hätten. Wären sie nämlich
ihren Verpflichtungen, ein Diözesanseminar für die Priesterbildung
zu errichten, frühzeitig nachgekommen, wäre in Luzern die Gründung
eines Seminars mit Jesuiten nicht nötig gewesen.91 Solothurn war als

88 Ströbel, S. 185/186.
89 Sigrist, als heftiger Jesuitengegner von den einen vergöttert, von den andern ver-

hasst, wurde bei Bischof Salzmann seiner Predigten wegen verklagt. Dieser gab zu, dass

er wünschte, diese Predigten wären nie gehalten worden, behandelt aber Sigrist sehr huldvoll.

Der arme Priester sei ganz aufgebracht gewesen und er habe ihn getröstet wie ein
Vater seinen Sohn. Salzmann an Amrhyn, 25.11.1844. Fasz. Salzmann, Briefsammlung
Amrhyn. FAA.

90 Salzmann an den luz. Klerus, 28.10.1844. Luzem allgemein. BiAS.
91 Echo Nr.89, 6.11.1844.

135



Vorort der Diözesanstände gemäss Artikel 28 des Langenthalerver-
trages vom 28. März 1828 zur Errichtung eines Priesterseminars
verpflichtet. Die Kosten sollten von den Regierungen aller Diözesanstände
übernommen werden. Für das Gebäude und dessen Unterhalt hätte
laut Artikel 29 Solothurn aufkommen müssen.92 An der Diözesankonferenz

von 1830 wurde ein erster entsprechender Versuch
unternommen, aber nicht verwirklicht. Anlässlich der Klosteraufhebung
im Aargau warf man im aargauischen Kantonsrat die Frage auf, ob
nicht aus den Klostergütern in Muri ein Priesterhaus für angehende
Geistliche errichtet werden könnte, vielleicht sogar in Verbindung mit
einer katholischen theologischen Lehranstalt.93 Es wurden aber sofort
Gegenstimmen laut, welche an diesem abgelegenen Ort keine jungen
Leute zu lebensfremden Seelsorgern erzogen haben wollten. Man hätte
ein Seminar unter den Augen des Bischofs in Solothurn vorgezogen.
Es scheint, dass dies auch Salzmanns Wunsch gewesen war, hatte er
doch in den luzernischen Vertrag mit den Jesuiten unter der Bedingung

eingewilligt, dass irgendwelchen andern Seminarien keine Nachteile

erwachsen dürften. Ein ausführliches Gutachten von Augustin
Keller bezeichnete das aargauische Projekt als undurchführbar. Als
1844 beschlossen wurde, den Jesuiten die Leitung eines Priesterseminars

in Luzern zu übergeben, war Keller jedoch der erste, welcher
äusserte, die Errichtung eines Diözesanseminars sei «ein dringendes
und ohne die bedenklichsten Folgen nicht länger mehr verschiebbares
Bedürfnis» geworden.94 Jetzt war man sich plötzlich bewusst geworden,

dass bei Fehlen eines Diözesanseminars eine Abwanderung der
Priesterkandidaten nach Luzern, zu den Jesuiten, erfolgen musste.
Aargau forderte Solothurn auf, die Diözesanstände zwecks
entsprechenden Beratungen einzuberufen. Solothurn gab jedoch ablehnenden
Bescheid mit der Begründung, die Zeitumstände seien zu solchen
Verhandlungen nicht geeignet.

Inzwischen hatten beide Versuche, Luzern mit Gewalt ins liberale
Lager heimzuführen, fehlgeschlagen. Sieben Väter der GeseUschaft

Jesu hatten stillen Einzug in Luzern gehalten. Die Idee, man müsse
die Jesuiten mit ihren eigenen Waffen bekämpfen, nämlich mit dem
Geist, wurde ein weitverbreitetes Schlagwort und wieder wurden
Stimmen laut, welche Luzern eine aufgeklärte klerikale Pflanzschule

92 Der Langenthal-Luzerner Gesamtvertrag war ein zwei Tage nach dem
Bistumskonkordat vom 26.3.1828 von den Kantonen Luzern, Bern, Solothurn und Zug
abgeschlossener Vertrag. Ohne Wissen der kirchlichen Behörden nahm man sich damit gewisse
Aufsichtsrechte heraus. Art. 28 entspricht mehr oder weniger dem Art. 6 des
Bistumskonkordates. Vgl. Boelle, S.21 ff. - Die Solothurner Regierung kontrollierte auch die

Rechnung des von Bischof Neveu gestifteten Seminarfonds. RM Solothurn, 1842, S.934,
1843, S.259. StAS.

93 Boner, S.37ff.
94 Boner, S.38.

136



entgegensteUen wollten. So hätten vor allen Keller und Neuhaus mit
einer vom Staate beaufsichtigten und begünstigten Priesterausbildung
dem jesuitischen Einfluss gerne entgegengewirkt. Neuhaus wandte
sich im Juni 1845 an die Diözesanstände Basel, Solothurn, Aargau und
Thurgau - an Luzern und Zug also nicht - und bat sie, sich auf die
kommende Tagsatzung für eine Beratung über Errichtung einer
theologischen Lehranstalt für das Bistum Basel vorzubereiten. Von diesem
Vorschlag war besonders Solothurn begeistert. Wenn es sich der
Errichtung eines Seminars gegenüber ablehnend verhielt, weil es
vielleicht die Kosten scheute oder die Priesterbildung nicht in Solothurn
unmittelbar unter den Augen des Bischofs wissen wollte, so hoffte es

jetzt, mit Hilfe gleichgesinnter Regierungen die solothurnische höhere
Lehranstalt und die ihr angeschlossene theologische Abteilung im
liberalen Sinne umzugestalten. In diesem Sinne schrieb auch Bern an
die Diözesanstände, man habe «das Bedürfnis einer höheren Lehranstalt

zur Bildung katholischer Priester in einem Geiste, der das Vaterland

von ultramontanen Eingriffen zu sichern geeignet ist».95 Werfen
wir aber kurz einen Blick auf die Geschichte der solothurnischen höheren

Lehranstalt, bevor wir die Entwicklung der Erweiterung verfolgen.

Am 30. Mai 1646 hatte der Grosse Rat von Solothurn beschlossen,
den Jesuiten provisorisch die Lateinschule an der neuerrichteten
Lehranstalt in Solothurn zu übertragen. 1668 war ihnen die Erlaubnis zur
definitiven Niederlassung erteilt worden. 1773 war der Orden der
Gesellschaft Jesu von Papst Klemens XIV. aufgehoben worden, und so
hatte auch in Solothurn für die Jesuiten das letzte Stündlein geschlagen.

Um die Lehranstalt zu erhalten, wurde der Schulbetrieb mit den

gleichen Lehrern, den sogenannten Ex-Jesuiten, und zwei Weltgeistlichen

unter dem Namen «Kollegium des Professorenkonviktes»
weitergeführt. Ein Wiedereinführungsversuch der Jesuiten im Jahre 1805

misslang. Als im Jahre 1814 die aristokratische Herrschaft neu erstand,
wurde die Wiederberufung der Jesuiten nochmals aktuell, war doch
der Orden inzwischen vom Papste wieder erlaubt worden. Die
gewünschte Mehrheit im Grossen Rat fand sich aber nicht, die Professoren

selber waren auch dagegen, und die Regierung sprach ihnen ihre
vollste Zufriedenheit aus und fand es nicht nötig, andere Lehrer
einzustellen.96

Mit dem neuen Schulgesetz von 1832 wurde das Professorenkollegium

aufgehoben und in die «Höhere Lehr- und Erziehungsanstalt»
umgewandelt. Sie gliederte sich in ein Gymnasium, ein Lyzeum und
in die theologische Anstalt. Im Zuge der Erweiterung wurden an den

95 Bern an Solothurn, 27.9.1845. Missivenbuch Nr.24. StAB.
96 von Arx, S. 7 ff.

137



Uberalen Zeitgeist weitere Konzessionen gemacht, und es wurde, dem
fortschrittlichen Bildungsideal folgend, eine Realschule angegUedert.
Beinahe wäre die theologische Anstalt aufgehoben worden. Man
führte jedoch an, dass Solothurn immerhin Bischofssitz sei und die
Aufhebung die Errichtung einer theologischen Diözesananstalt in
Frage gestellt hätte. Hauptgrund aber war schon jetzt die Ausbildung
der Geistlichen in «eigenen» Schulen. Diese holten sich ihre Ausbildung

in Deutschland oder am Borromäischen Seminar in Mailand. Es

war aber schon lange der Wunsch vieler liberaler Kantone, sogenannte
«nationale Geistliche» heranzubilden. Als sich nun die Gefahr einer
jesuitischen Konkurrenz in Luzern abzeichnete, verstärkte sich die
Forderung zusehends, ein Seminar, vor allem aber eine theologische
Lehranstalt zu schaffen, in welcher der Staat den nötigen Einfluss
geltend machen konnte. Das Solothurner-Blatt spricht offen darüber:
«denn das begreift jeder schlichte Verstand, dass, wie auch der
Katholizismus etwas allgemeines sei, dennoch die Anstellung nationaler
Geistlicher zum friedlichen Einvernehmen zwischen Staat und Kirche
fast unentbehrlich genannt werden darf».97 Es wird immer klarer, weshalb

Solothurn kein Seminar unter den Fittichen des Bischofs, hingegen

eine theologische Anstalt unter dem «Schutz des Staates»
anstrebte. Man wollte den zukünftigen Geistlichen eine einwandfreie
religiöse und wissenschaftliche Bildung vermitteln mit besonderer
Betonung jener Aspekte, welche die aufgeklärten, nationalkirchlichen
Bestrebungen auszeichneten. Das Ergebnis wäre dann ein eher
wissenschaftlich gebildeter Kulturmensch und weniger ein Seelsorger. Im
Solothurner-Blatt wird diese Zielsetzung deutlich. Die Regierung
leiste die beste Garantie für die Selbständigkeit der Geistlichen durch
eine Gelehrtenbildung ; « denn nur die Wissenschaft ist es, die zu allen
Zeiten dem Klerus in der Menschengesellschaft einen dauernden
Einfluss, oft sein Übergewicht verliehen hat».98

Auf die Anregung von Neuhaus hin arbeitete Solothurn einen
Vertragsentwurf aus, den Munzinger anlässlich der ordentlichen Tagsatzung

von 1845 am 21. August in einer Konferenz der Diözesanstände
Bern, Aargau, Schaffhausen und Baselland vorlegte. Man kam überein,

dass sich Solothurn verpflichte, zwei zusätzliche Professoren auf
sechs Jahre mit dem Gehalt von je 2000 Franken anzustellen und die

nötigen Lehrsäle zur Verfügung zu halten. Die übrigen Kantone sollten

im Verhältnis zur katholischen Bevölkerung jährlich zusammen
4000 Franken bezahlen.99 Diese plötzliche Erweiterung darf als
unmittelbarer Ausfluss der Jesuitenberufung gesehen werden. Das
bestätigt expressis verbis die AppenzeUer Zeitung : « Es soll diese katho-

97 Sol.Bl. Nr.88, 2.11.1844.
98 Sol.Bl. Nr.75, 17.9.1845.
99 Sol. BI. Nr.70, 30.8.1845. Vgl. Mösch II, S.24ff.

138



lisch theologische Lehranstalt eine vaterländisch freisinnige Richtung
behaupten und den Studierenden der bezüglichen Kantone Gelegenheit

darbieten, die nötigen Wissenschaften nicht an den Jesuitenanstalten
in Freiburg und Luzern holen zu müssen».100

Inzwischen war in Bern die Regierung Neuhaus von der jungradikalen

Opposition gesprengt worden. Man liess aber trotzdem die Idee
der Gründung einer gemeinsamen theologischen Lehranstalt nicht aus
den Augen. Solothurn war einverstanden, die entsprechenden
Beratungen 1847 fortzusetzen.101 Aargau begann aber zu zögern und lehnte
eine solche Anstalt in der Nähe des Bischofssitzes ab.102 Als dann
unterdessen die «Jesuitengefahr» durch den neuen Bundesvertrag gebannt
und die Konkurrenz in Luzern aufgehoben war, verlor auch der
Gedanke einer gemeinsamen theologischen Anstalt für die Diözesanstände
wieder an Bedeutung.

7. Die Freischarenzüge gegen Luzern

a) Solothurns Anteil am ersten Freischarenzug vom 8. Dezember 1844

Die Vetobewegung endete für die Luzerner Liberalen mit einem zu
offensichtlichen Misserfolg, als dass sie sich von legalen Mitteln
weiterhin Erfolg versprechen konnten. Sie waren daher entschlossen, mit
Gewalt ihr Ziel zu erreichen, und versicherten sich dazu der Mithilfe
ausserkantonaler Gesinnungsgenossen. Diese waren hauptsächlich in
den Nachbarkantonen Bern und Aargau, aber auch in Solothurn und
Baselland zu finden. Eine verhängnisvolle Putschpolitik war damit
eingeleitet.

In Solothurn hatte seit dem provozierenden Jesuitenberufungsbe-
schluss der Hass gegen Luzern weitere, auch gemässigtere Kreise
erfasst und den Radikalen neuen Auftrieb verliehen. Hier war es kein
geringerer als Trog, der die Hilfeleistung für die liberalen Luzerner
und die Organisation von Freiwilligen an die Hand nahm.

Die Idee der illegalen, gewaltsamen Lösung poUtischer Fragen durch
bewaffnete Freicorps war nicht neu. Die Liberalen der vier genannten
Kantone sollen sich schon 1842 im sogenannten Knutwilerkomitee
zusammengeschlossen und engere Verbindungen angeknüpft haben.1
Ströbel behauptet, dass während des ganzen Jahres 1844 unter den

100 AZ Nr. 70, 3.9.1845. Dass diese Erweiterung nichts anderes war als die Antwort auf
die jesuitische Anstalt in Luzern, behaupten auch die BZ Nr.211, 6.9.1845 und das

Echo Nr.70, 30.8.1845.
101 RM Solothurn, 29.9.1847, S.733. StAS.
102 RM Solothurn, 4.10.1847, S.846. StAS.

1 Amiet, Jesuiten, S.66.

139


	Die Jesuitenberufung in Luzern

