
Zeitschrift: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 39 (1966)

Artikel: Der Buchsgau : Dekanat und Kirchen

Autor: Kocher, Alois

Kapitel: Das alte Dekanat Buchsgau und seine Kirchen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-324337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-324337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ALTE DEKANAT BUCHSGAU
UND SEINE KIRCHEN

1. Die Christianisierung

Ob das Christentum schon in römischer Zeit im Buchsgau Wurzeln
schlagen konnte, wissen wir nicht. Die Voraussetzungen hiezu aber
waren gegeben. Christliche Gemeinschaften und Kirchen entstanden
zuerst längs des römischen Strassennetzes. Nach dem Itinerarium Antonini

Uef die Strasse von Aventicum herkommend über Petinesca,
Salodurum, Attiswil, Wiedlisbach, Niederbipp, Olten nach Vindonissa.
Eine Abzweigung wandte sich bei Oensingen nordwärts durch die Klus,
an Holderbank, Waidenburg vorbei nach Kaiseraugst. Der untere
Hauenstein wurde ebenfaUs schon in römischer Zeit begangen. Von
den übrigen Jurapässen wird noch die Rede sein.

Bürgerliche Ansiedlungen aus römischer Zeit sind an vielen Orten
des Buchsgaus nachgewiesen. Das Christentum kam mit der römischen
Kultur in unsere Gegend; vorerst wurden grössere Orte und Städte
beeinflusst, das Land bUeb vorläufig noch unberührt, daher der
Ausdruck «paganus» für den Heiden (paganus Landbewohner). Städte
fanden sich jedenfalls im Buchsgau keine. Olten war in römischer Zeit
eine kleine Siedlung mit einem Castrum. Trotz dem Fehlen der Städte
können wir damit rechnen, dass das Christentum bereits vor der
Einwanderung der Alemannen im Buchsgau Fuss gefasst hat. In römischer
Zeit reichte die Civitas Helvetiorum vom Genfersee bis Pfyn und
Winterthur. Die kirchUchen Provinzen deckten sich damals mit den staat-
lich-poUtischen. Der früheste in diesem Gebiet der Civitas Helvetiorum
genannte Bischof im Jahre 517 ist Bubulcus, Bischofvon Windisch. Es
ist eine Epoche stürmischer Bewegungen. Damals konnte keinBischofs-
sitz gegründet worden sein. Die Anfänge müssen weiter, mindestens
ins 5. Jahrhundert zurückreichen. Ins Gebiet der heutigen Schweiz,
nach Genf, drang das Christentum schon ums Jahr 200 ein1 und in
Kaiseraugst, dem Sitz des Bischofs der Rauraker, finden sich im Süber-
schatz des dortigen Römermuseums Essstäbchen mit dem Christo-
gramm aus dem 4. Jahrhundert oder früher.2 Nach Laur-Belart wurde

1 Gelpke E.F.: Kirchengeschichte der Schweiz, 2 Bände (Band 1, S.16), Bern 1856,
1861.

2 Der spätrömische Silberschatz von Kaiseraugst (Aargau), S. 30, hg. von der
Verwaltungskommission des Römermuseums in Äugst BL, 1963.

15



der Schatz zwischen 351 und 361 in den Boden gelegt. Aus der gleichen
Epoche etwa (377) stammt die bis anhin älteste bekannte christliche
Inschrift nördUch der Alpen. Der Stein mit dem Monogramm Christi
ist im Rathaus in Sitten aufgestellt.

In der Nachbarschaft des Buchsgaus, in der Stadt Solothurn, bestand
wohl schon im 3. Jahrhundert eine Christengemeinde: die St.Peters¬

kapelle liegt ausserhalb des Castrums. Die Christen durften ihre Gotteshäuser

erst nach dem Mailänder Edikt Kaiser Konstantins innerhalb der
Stadtmauern errichten. Die St. Stephanskapelle innerhalb der Mauern
ist also späteren Datums. Ähnlich verhält es sich mit dem ältesten
Gotteshaus in Olten. Der burgundisch-westgotische Einfluss ist für unser Gebiet
von grösserer Bedeutung, als man gewöhnlich annimmt.

Die Burgunder waren einst an der Ostsee Nachbarn der Goten ; beide
Stämme sollten später zur Christianisierung unserer Heimat beitragen.
Im 5. Jahrhundert treffen wir die Burgunder am mittleren Rhein, in der
Gegend von Worms, später, um die Mitte des 5. Jahrhunderts, in der
Sapaudia. Nach der Niederlage der Römer, besonders nach dem Tod
des Feldherrn Aetius, bemächtigten sich die Burgunder mehrerer römischer

Provinzen, unter andern auch der Civitas Helvetiorum, ohne aber
die staatlichen Einrichtungen zu zerstören. Durch den Kontakt mit der
lateinischen Bevölkerung wurden sie schon frühzeitig romanisiert. Sie

gerieten ferner wieder in Berührung mit den Westgoten, die nach einer
langen Wanderung über den Balkan und durch Italien schliesslich in
Spanien sesshaft wurden. Im 5. Jahrhundert erstreckte sich ihr Reich
bis zur Rhone und bis an die Loire.

Die Burgunder nahmen von den Westgoten zum Teil den arianischen,
zum Teil den kathoUschen Glauben an. Mit dem burgundischen König
Sigismund, der im Jahre 516 seinem Vater Gundobad folgte, wandten
sich die Burgunder langsam vom Arianismus ab. Grösste Verdienste
erwarb sich dabei Avitus, Bischof von Vienne, der Sigismund für die
athanasische Doktrin gewann.

Das burgundische Reich dauerte bis 534, in welchem Jahr die
Merowinger es dem fränkischen Reiche einverleibten. Bis Ende des S.Jahr¬
hunderts hatten die Burgunder das ganze Aaretal unterworfen. Noch im
O.Jahrhundert, als sich bereits das alemannische Übergewicht fühlbar
machte, treten uns die beiden ersten urkundlich belegten Bischöfe der
Civitas, Bubulcus (am Konzil von Epaona im Jahre 517) und Gramma-
ticus (am Konzil von Clermont im Jahre 535), als Burgunder entgegen.

Der burgundische Einfluss machte in Solothurn oder am Siggernbach,

der die Grenze gegen die Grafschaft Buchsgau bildete, nicht Halt.
Die Pfarrei Flumenthal, im Jahre 1228 Blummenta genannt,3 westüch
des Siggernbaches gelegen, zählte im Jahre 1602 «50 Husgesind im

3 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr.347, Solothurn 1952.

16



Bistum Lausanne, 24 im Bistum Basel und 1 FamiUe im Bistum
Konstanz». Ein Beweis dafür, dass dort das Christentum Fuss gefasst hatte,
bevor die Bistumsgrenzen gezogen worden waren.

Die Beziehungen Burgunds zu unserer Gegend wurden im 8.
Jahrhundert noch ausgeprägter, als Pippin seinem Sohn Karl Austrasien
und Neustrien, Karlmann Burgund, Provence und Alemannien übergab.
Von der Bedeutung des Elsasses, dessen Herzogtum jedenfalls von
Burgund aus geschaffen wurde, wird später die Rede sein.

Der burgundische und elsässische Einfluss ist im Buchsgau in
mancherlei Hinsicht feststellbar.

Die beiden Hauptpatrone (neben Maria) der Schönenwerder
Stiftskirche sind die burgundischen Heiügen Leodegar von Autun und Tro-
phimus von Arles. St. Pirmin, der Gründer von Reichenau und vieler
elsässischer Klöster, stammt aus der Gegend von Narbonne, aus dem
im Jahre 711 zerstörten Westgotenreich. Schon vor ihm haben
wahrscheinlich westgotische Wanderprediger den Weg in unsere Gegend
gefunden. Der westgotische König Eurich (gestorben 484 in Arles)
verfolgte die kathoUsche Kirche, Bischöfe wurden verbannt oder getötet.
Eine zweite grössere Verfolgungswelle gab es unter König Leovigild
(gestorben 586 in Toledo). Erst unter Reccared (586-601) erhielt die
kathoUsche Kirche ihre Freiheit.

Die ausgegrabenen Fundamente der Telli-Kirche in Aarau stimmen
in den Proportionen mit westgotischen Kirchen überein.4 Das Gotteshaus

mit dem Friedhof dürfte ins 6. oder 7. Jahrhundert zurückgehen.5
Eine frappante Übereinstimmung mit westgotischem Zierwerk zeigen
die in Suhr aufgefundenen Stuckfragmente. Sie befinden sich zur Zeit in
der kantonalen historischen Sammlung des Schlosses Lenzburg. Ähnliche

Ornamente stammen aus der westgotischen Kirche San Pedro in
Mérida.6

Aus Mérida stammt die hl. Eulalia; ihre Verehrung lässt sich im
Mittelland nicht nachweisen, dagegen ist ihr Kult vom Tirol bis ins Wallis
nachzuweisen. Die HeiUge wird in der westgotischen Liturgie hoch
gepriesen.7 VieUeicht geht ihre Verehrung auf den Westgoten Pirmin
zurück, den Gründer von Reichenau. Dieses Kloster gab die geistig-
monastische Anregung zur Gründung von Pfäfers, und dieses wiederum

inspirierte Müstair, wo eine Weihe-Inschrift aus dem Jahre 1087

von ihrer Verehrung zeugt.
4 Lüthi Alfred: Die frühmittelalterliche Kirchensiedlung in der Aarauer Telli, S.l ff.,

in: Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 1962.
5 Hug Erich: Der alte Friedhof bei Aarau, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 1964, S. 224.
6 Pous Alejandro Marcos: La iglesia visigoda de San Pedro de Mérida, S. 113, in:

Beiträge zur Kunstgeschichte und Archäologie des Frühmittelalters, Graz-Köln 1962.
7 Müller Iso : Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstättersees, S. 269,

in: Der Geschichtsfreund 1964.

17



Der westgotische Einfluss zeigt sich auch in der Rechtspflege. Das
fränkische Reich, welchem Rhätien im Frühmittelalter unterstand,
übernahm für die Romanen seines Gebietes jenes Rechtsbuch, das der
Westgotenkönig Alarich im Jahre 507 für die Romanen seines Reiches hatte
ausarbeiten lassen und das darum Breviarum Alaricianum oder Lex
Romana Visigothorum genannt wird.8

Lehnwörter aus dem Griechischen und Gotischen deuten ebenfalls
aufgotischen Einfluss : Kirche, Bischof, Engel, Heide, Pfaffe, Pfingsten,
taufen, Teufel, Woche usw. seien durch die gotische Sprache zu uns
gekommen.9 Kluge schreibt diese Lehnwörter den arianischen
Glaubensboten aus der Zeit Theoderichs (gestorben 526), also den Ostgoten,
zu. Die ostgotischen Missionäre seien donauaufwärts und rheinabwärts
in unsere Gegend gelangt.

Trotz gewisser Bedenken ist die Auffassung keineswegs entkräftet,
nach der die christlich-gotische Welt für das älteste germanische Christentum

von Bedeutung gewesen sei und sprachUche Spuren im Deutschen
hinterlassen habe.10 Der Arianismus der Goten hatte ums Jahr 400 durch
die Burgunder im Mittelrhein Fuss gefasst. Im bayerischen Raum
machte sich der gotische Einfluss im Zeitalter Theoderichs des Grossen
fühlbar. Jedenfalls weisen die ältesten christlichen Lehnwörter im Deutschen

auf eine griechische Grundlage, und diese war im gotisch-ariani-
schen Christentum gegeben.

Ausser den oben erwähnten Lehnwörtern besitzt das Bayrische noch
heute Namen für Wochentage, die griechischen Ursprungs sind:
Ertag Dienstag, mhd. erintag, geht wahrscheinlich auf das gotische
«areinsdags» zurück. Pfinztag Donnerstag, das heisst der fünfte Tag.

Samstag gehört auch in denselben Zusammenhang und ist heute
noch aufden deutschen Süden und Westen beschränkt ; es dürfte sowohl
aus dem deutschen Südosten als auch von der Rhone her in Deutschland
eingedrungen sein (vgl. frz. samedi).11

Der ostgotische sprachliche Einfluss im Süden Deutschlands, besonders

in Bayern, wird kaum abzustreiten sein, über den westgotischen
hat man bis jetzt keine Nachforschungen angestellt. Die beiden
Einflüsse dürften sich gegenseitig ergänzen, denn die sprachlichen
Unterschiede zwischen den Ost- und Westgoten sind gering. Die meisten
Kennzeichen des Ostgotischen können also, wie es scheint, eher mit
geschichtlicher Entwicklung des Gotischen überhaupt als mit
grundsätzlich mundartUcher Verschiedenheit erklärt werden.12

8 Perret Franz: Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers, S. 33, Rorschach 1958.
5 Kluge/Götze: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, S. 543, Berlin

1960.
10 Bach Adolf: Geschichte der deutschen Sprache, Heidelberg 1965.
11 ebenda.
12 Krause Wolfgang: Handbuch des Gotischen, München 1953.

18



Über die missionarische Tätigkeit der arianischen Ostgoten wissen
wir nichts Bestimmtes, dagegen ist der Westgote Pirmin wegen seiner

Klostergründungen bekannt, unter anderem von Reichenau. St. Pirmin
gehört zu jener Gruppe von Glaubensboten, die nach dem Zusammenbruch

des Römerreiches die zweite und eigentUche Christianisierung
der deutschsprachigen Gegenden förderten. Dem Westgoten Pirmin
und den Iren Columban, Gallus und Fridolin kommen für die Ausbreitung

der christlichen Religion die Hauptverdienste zu.
Einen ostgotischen Einfluss können wir für die Gebiete des

Oberrheins, des Unterlaufs der Aare und der Reuss Ende des 5. Jahrhunderts
annehmen. Die Alemannen wurden 496 durch Chlodwig besiegt, und
ein Teil der besiegten Alemannen begab sich unter die Schutzherrschaft
Theoderichs, des Königs der Ostgoten. Das Juragebiet und somit auch
ein Teil des Buchsgaus kam für kurze Zeit an das Ostgotenreich. Im
Jahre 537 gelang es den Franken, auch zwischen Jura und Alpen die
Oberherrschaft zu erringen. - Der ostgotische Einfluss fäUt somit in die
stürmische Zeit der Völkerwanderung und dauerte nur etwa 40 Jahre,
währenddem der burgundisch-westgotische noch Jahrhunderte lang
festzustellen ist. Noch um 915 zählt man in einer Urkunde zu Ludreti-
kon (bei Thalwil) die Jahre nach dem Burgunder König Rudolf IL13

Zu Beginn des 7. Jahrhunderts war die Landbevölkerung noch
mehrheitlich heidnisch. Als Kolumban in den Jahren 610-612 im Bodenseegebiet

wirkte, fand er eine grösstenteils heidnische Einwohnerschaft
vor; die eigentliche Missionstätigkeit bei den Landbewohnern begann
erst damals ; sie ging vor aUem von den Zentren, von den Klöstern, aus.
Die oben erwähnten Lehnwörter in der christlichen Kultsprache können

daher kaum ostgotischem Einfluss zuzuschreiben sein, sondern den
Klöstern des 7. und 8. Jahrhunderts und deren Gründern. Unter diesen
nimmt St. Pirmin die bedeutendste Stellung ein.

Eine weitere und entscheidende Bedeutung in der Verchristiichung
unserer Gegend im frühen Mittelalter und im 7. und 8. Jahrhundert hat
der Einfluss vom Norden her, vor allem aus dem Elsass. Wir können zwar
annehmen, dass die nach dem Zusammenbruch des römischen Reiches

zurückgebUebene gaUo-römische Bevölkerung, welche zum Teil bereits
christlich war, zur Verchristiichung der eingewanderten Alemannen
beigetragen habe, aber im wesentlichen wurde die Missionierung durch
die Klöster geleistet. Diese wurden in ihrer Missionstätigkeit durch das

merowingische Königshaus tatkräftig unterstützt und gefördert.
Der hl. Fridolin, wahrscheinUch ein Irländer, kam über Poitiers und

gründete Säckingen; er starb dort im Jahre 538. Wenn wir nach seinem
Tode jahrzehntelang nichts mehr von andern Missionaren erfahren, so
ist dies dem Mangel an Urkunden zuzuschreiben. Von Beziehungen

13 Speidl K.: Aargauische Heimatgeschichte 1933, Band III, S.179, Aarau 1933.

19



des Klosters Säckingen zum Buchsgau ist erst 1289 die Rede: Anna,
die Äbtissin übergibt den Johannitern zu Beuggen Güter in Holder-
bank.14 Der folgende bekannte Glaubensbote ist St.Kolumban aus dem
Kloster Bangor in Irland. Er gründet das Kloster LuxeuU, das Mutterkloster

von Münster-Granfelden, welches für unser Gebiet besondere
Bedeutung gewinnen sollte. Der erste Abt von Münster-Granfelden
war Germanus. Er entstammte einer SenatorenfamiUe in Trier, und sein
Bruder Optomar bekleidete am Hofe Dagoberts I. (623-639) ein wichtiges

Amt. Die Missionstätigkeit des hl. German konnte somit mit der
Unterstützung des königlichen Hofes rechnen.15

Über die Gründung von Münster-Granfelden gibt uns allein die Vita
St. Germani Auskunft.16 In der Bestätigung des Klosterbesitzes vom
Jahre 968, als König Konrad von Burgund gegenüber den Nachkommen

Luitfrids, die das Kloster wie eigenes Gut behandelten, einschreiten

musste, werden unter den Gütern «in Palcivalle Luiperesdorf,
Mazendorf, Oingesingin cum ecclesia» genannt.17 Papst Alexander III.
tut in seiner Bestätigungsurkunde vom Jahre 1179 der Orte Matzendorf

und Oensingen keine Erwähnung mehr, nennt aber Welschenrohr
«viUam de Rore cum capeUa et maiori parte decimarum; curtem de

Loppersdorf cum omnibus appendiciis suis». Wahrscheinlich hatte
Welschenrohr im 10. Jahrhundert noch keine Kapelle.

Der Besitz von Münster-Granfelden geht auf den elsässischen Dux
Gundoin (634-656) zurück. Von einem früheren Herzog Uncelen ist
um 600 die Rede; damals war das Herzogtum Elsass Bestandteil des

burgundischen Reiches, aber gegen 609/610 wurde es dem Königreich
Austrasien einverleibt;18 Elsass blieb selbständiges Herzogtum bis um
die Mitte des 8. Jahrhunderts.

Das 6. und das 7. Jahrhundert, während welchen der Buchsgau dem
burgundischen und dem elsässischen Einfluss ausgesetzt war, wird
für die Christianisierung von entscheidender Bedeutung. Im Pactus
Alamannorum, entstanden zwischen 546 und 561, ist vom Christentum
nur beiläufig die Rede; die Lex Alamannorum aber, aufgezeichnet zu
Beginn des 8. Jahrhunderts, behandelt die Beziehungen zur Kirche sehr
eingehend.

Die Ausstrahlung von Münster-Granfelden machte nicht in Oensingen

halt, wie aus der Urkunde vom Jahre 968 vermutet werden könnte,
sondern erstreckte sich auch ins Bipperamt, bis an die Aare bei Wolfwü
und jedenfaUs noch darüber hinaus.

14 Trouillat J.: Monuments de l'histoire de l'ancien évêché de Bale, 5 Bände, Bd. V,
682, Pruntrut 1852-1867.
15 Rais A.: Moutier-Grandval, S. 10, Bienne 1940.
16 MGH., SS. rer. Merov. V.
17 Kocher Ambros, Solothurner Urkundenbuch, I. Band, Nr. 5, Solothurn 1952.
18 Rais A.: Moutier-Grandval, S. 99 ff., Bienne 1940.

20



Wolfwil-Fahr steht mit Laupersdorf in Beziehung. Laut Urkunden
von 968 und 117919 besitzt Münster-Granfelden in Laupersdorf Güter,
später das «Germansgut» genannt. Der Pfarrer von Laupersdorf hatte
in Wolfwil die Pastoration zu versehen, obschon andere Kirchen viel
näher lagen. Wir wissen nicht, wieweit diese Verpflichtung zurückreicht.

Die Abhängigkeit dauerte bis zum Jahre 1521. Bei Wolfwil Uegt
Fahr. Das Urbar von 142320 erwähnt einen «matbletz nid Hentzenros
stosset uff den Burg graben». Am Aareübergang, bei der Fähre, stand
jedenfalls eine Burg, die der Sicherung des Verkehrsweges diente. Ferner

waren in Wolfwil Leute aus Laupersdorf und Welschenrohr ansässig.

«Hanns Schwäbly uss dem Kestenholz hat zu Lehen von Unser
Frowen zu Wolffwyle IVi jucharten genannt Hubis acher, unten an
Louppersdorf aussen an ...».21 Das Geschlecht derer von Laupersdorf
dürfte schon vor Jahrhunderten verschwunden sein, jene von
Welschenrohr, «von Rohr» genannt, sind später in Egerkingen und in
Kestenholz anzutreffen. Bindeglied zwischen Münster/Granfelden-
Laupersdorf-Wolfwil ist Oensingen. Im Jahre 1492 verfügt die Kirche
Wolfwil über einen Bodenzins in der Klus. Wolfwil hatte dem Priester
zu Oensingen jährlich 10 Pfund zu zahlen, was jedenfaUs aufeine frühere
Abhängigkeit der Kirche Wolfwil von der Pfarrei Oensingen
zurückzuführen ist.22

Specklin weist nach, dass das Kloster Luxeuil'und die Glaubensboten
Columban und Gallus im Sundgau mit romanischen Ansiedlern Wurzel
geschlagen haben und die Walchen-Orte und die sehr zahlreichen
Walchenflurnamen sowie die romanischen Flurnamen «Calmis» und
«Cumba» auf diese Ansiedlungen zurückgehen.23 Er machte die
Feststellung, dass ihr Verbreitungsgebiet und die Räume mit römischen
Siedlungen sich, wenn auch nicht ganz, so doch weitgehend ausschUes-

sen. Daraus folgert er auf frühmittelalterUche Romanensiedlungen und
bringt diese mit der Expansion von Luxeuil in Beziehung.

Diese Schlussfolgerung lässt sich in unserem Untersuchungsgebiet
nichtvollauf ziehen : unter « Walchen » können sowohl die alteingesessenen

Kelten wie die römisch-burgundische Bevölkerung verstanden
werden. Die Flurnamen «Calmis» und «Cumba» finden sich auch in
den von den Römern besiedelten Gebieten, zum Beispiel Galmis

19 Kocher Ambros, Solothurner Urkundenbuch, I. Band, Nr. 5 und 215, Solothurn
1952.

20 Baumgartner Rudolf: Das bemisch-solothurnische Urbar von 1423, S.103,
Solothum 1938.

21 Staatsarchiv Solothurn, Urkunde vom 10. Mai 1490.
22 Corpora der Pfründen Nr.l, 1580, S. 84, Nr. 2, 17.-19.Jahrhundert, Nr. 3, W.Jahr¬

hundert, Staatsarchiv Solothurn.
23 Langenbeck Fritz: Probleme der elsässischen Geschichte in fränkischer Zeit, S. 63;

in: Alemannisches Jahrbuch 1957.

21



(frz. Charmey) oder Galmitz, Gummen (frz. Combe), beide im unteren
Leberberg.

Es ist anzunehmen, dass Münster-Granfelden seine Leute auf jenen
Gütern ansiedelte, die es an bestimmten Orten, an Wegen, Pässen und
Flussläufen zur Sicherung geschenkt bekommen hatte. Dabei denken
wir, was unser Gebiet betrifft, an Welschenrohr, Matzendorf, Laupersdorf,

Oensingen und Wolfwil. Auch in Lommiswil, an dem alten Übergang

über die Schauburg gelegen, mit dem hl. German als Patron, ist
der Einfluss von Münster-Granfelden unverkennbar. Auch sprachliche
Eigentümlichkeiten, die bei älteren Leuten bei Lommiswil und Oberdorf

festzustellen sind, deuten klar auf ennetbirgische Beziehungen.
Erwähnenswert ist die Tatsache, dass noch im 16. Jahrhundert der Weg
zwischen Grenchen und Münster als Pilgerweg bezeichnet wurde.

Der elsässisch-burgundische Einfluss im Niederamt ist in den Ver-
öffentUchungen bereits dargelegt worden.24 Walliser weist nach, wie
das Erb- und Ehegüterrecht von Olten mit dem stadtsolothurnischen
Recht übereinstimmt. Aus einem Erbbrief vom Jahre 1333 ist ersichtlich,

dass sich das eheliche Güterrecht von Solothurn aus burgundischen

Anschauungen entwickelte.25 Es handelt sich jedenfalls um burgundische,

aus dem Elsass stammende Einflüsse. Olten war eine froburgische

(etichonische) Stadt.
Die Beziehungen mit dem Elsass lassen sich bis tief ins Mittelalter

hinein feststellen und bestätigen so eine gewisse Kontinuität. Es sei

hingewiesen auf den Besitz der Strassburger Kirche in Scherzligen,
Spiez und Biberist, auf die Gründung von Einsiedeln und Beromünster
und auf die umfangreichen Rebbesitze schweizerischer Klöster im
Elsass.

2. Die politische Gliederung der alten Landgrafschaft

A. Das Eigentum der Basler Kirche

a) Die Grafschaft Härkingen

Aus dem Wortlaut der Schenkung vom Jahre 1080 ist nicht klar
ersichtlich, welches der rechtliche Charakter der Eigentumsübergabe
war und welche Ausdehnung der «comitatus Haerichingen in pago
Buhsgowe» hatte. In Anlehnung an bereits gemachte Ausführungen
sei auf die folgenden drei Möglichkeiten der Auslegung hingewiesen :

1. Der Basler Bischofwird Grundherr in der ganzen Landgrafschaft.
Nun aber werden nur einzelne Teile der Landgrafschaft als Eigentum

24 Kocher Alois: Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd; in: Veröffentlichungen des
Solothurnischen Staatsarchivs, Heft 1/2, 1965.

25 Walliser Peter: Die Schicksale des Stadtrechts von Olten; in: Oltner Geschichtsblätter

Nr. 1.

22



der Basler Kirche aufgeführt: Burg Falkenstein in der Klus, Land und
Gut in Balsthal, Kirchensätze in Mümliswil und Matzendorf usw. Von
Gebieten wie Gösgeramt, Bipperamt wird dabei keine Erwähnung
getan. Es wäre übrigens unverständlich, dass Graf Konrad von Bechburg

Güter zu Rufshausen, Härkingen usw. als Eigen ansprechen und
verschenken kann.

2. Der Ausdruck « quendam comitatum nomine Haerichingen in pago
Buhsgowe» bedeutet nichts anderes als das landgräfliche Recht in der
Grafschaft Härkingen.

3. Die Grafschaft Härkingen begriff ein verhältnismässig kleines
Gebiet in sich, das heisst das Territorium, das später als das äussere Amt
Falkenstein bezeichnet wird.

Winistörfer meint dazu:26 «Allerdings hat die Hochkirche von Basel
durch kaiserliche Schenkung die Grafschaft Äugst und Härkingen als

Eigen erworben; allein abgesehen davon, dass keine spätere Urkunde
irgend eines Kaisers, Königs oder Papstes diese Schenkungen bestätigt
und wenigstens die eine derselben in ihrer Echtheit zweifelhaft ist,
welches war in Wirklichkeit das Gebiet dieser Grafschaften, auf das

sich die Hoheit und Lehensherrschaft des Bischofs ausdehnte? Die
Grafschaft Äugst umfasst nicht mehr und nicht weniger als den Bann
zu Äugst, der, zwischen dem Augstgau und dem Sissgau hegend in
beide hineinragte und die nur in einer einzigen Urkunde erwähnte
Grafschaft Härkingen weiter nichts als die nächsten Ortschaften um Härkingen,

welche im Buchsgau liegen. Hätte diese Herrschaft sich über den

ganzen Buchsgau, vom Erzbach bis Gänsbrunnen und der Aare entlang
bis zur Siggern erstreckt, sie wäre ohne Zweifel bekannter, und der
Zusatz der Urkunde : eine gewisse Grafschaft mit Namen Haerichingen

' überflüssig gewesen.»
Die an dritter Stelle genannte Version ist als einzig zutreffende zu

bezeichnen, wie dies bereits dargelegt worden ist: Es handelt sich bei
dieser Schenkung um die Übergabe der Grundherrschaft in der
Grafschaft Härkingen, das heisst im späteren äusseren Amt Falkenstein.

b) Weitere Schenkungen

Dass weitere Schenkungen an die Basler Kirche zu einer Zeit erfolgt
sind, da Froburger auf dem bischöflichen Stuhle sassen, lässt sich aus
späteren Lehenserneuerungen schliessen:

1315, Oktober 9. Graf Rudolf von Falkenstein empfängt die
Landgrafschaft Buchsgau, die Burg Alt-Falkenstein in der Klus mit dem Städtchen,

sowie Land und Gut im Balsthal von seinem Oheim Hartmann

26 Winistörfer Urban: Die Grafen von Froburg, Urkundio, Bd. II, l.Heft, S.110-111,
Solothurn 1863.

23



von Nidau, Dompropst zu Basel, Graf Rudolf von Neuenburg, Herrn
zu Nidau, und Graf Volmar von Froburg, zu Lehen.27

Um 1330, Lehen der Brüder Heinrich und Hermann von Bechburg
von der Kirche zu Basel: Balsthal, Laupersdorf, Buchsgau, Mümliswil,
Matzendorf und die Curia von Laupersdorf.™

1347, April 19. : Bischof Johann von Basel belehnt die Grafen Johann
von Froburg und Rudolf von Neuenburg mit Gütern im Tal von Balsthal

und im Buchsgau: «... in dem Tal ze Balstal und ze Buchsgöwe an
twingen, an bennen, an gerichten, an hochgebirgen, an wiltbennen, an
ertzgruoben, an kilchensätzen mit nammen ze Matzendorffund ze Mum-
liswile, an leyen zehenden und an mülinen und andern guettern in dem Tal
Ze Balstal und ze Buchsgöwe.29

1367, August 10. : Bischof Johann von Basel verleiht auf Bitten des

Grafen Rudolf von Neuenburg, Graf zu Nidau und zu Froburg
Landgrafschaft Buchsgau und was er von uns hat im Tal^e Balztal una
Ze Buchsgouw und die zwen kilchensetze ze Mumliswile und ze Matzendorf.30

1376, Juni 21. : Bischof Johann von Basel belehnt seinen Oheim Graf
Symund von Thierstein den Älteren, anstatt seiner Ehefrau, Verena von
Nidau, der Muhme des Bischofs, und ihre Söhne mit den Lehen, die sein
Oheim Graf Rudolf sei. von Nidau und vor ihm Henman sei. von
Froburg vom Stifte Basel innehatten, nämlich mit der Landgrafschaft
Buchsgau die Burgen: Neu Falkenstein, Alt Falkenstein mit Städtli, die
Alte Bechburg, beide Burgen mit der Vorburg, DorfundZoll z» Balsthal,
Mümliswil und andere Dörfer, Taluna Guldental, Kirchensätze Matzendorf
und Mümliswil, beide Buchsiten, Kappel und Kestenholz usw.31

Es handelt sich also im grossen und ganzen um folgende Güter und
Rechte : Twing und Bann im Tal zu Balsthal, Jus patronatus der Kirche
zu Balsthal, Vogtei über den Hofzu Laupersdorf, Vogtei über St.
Germanus-Gut zu Laupersdorf, Zehnten im Buchsgau, Gotteshausleute
im Tal zu Balsthal und im Buchsgau (Gäu), Kirchensätze von MümUswil

und Matzendorf, Mühlen und andere Güter im Tal zu Balsthal und
im Buchsgau, die Burgen Alt- und Neufalkenstein mit dem Städtchen
in der Klus, die Alte Bechburg, Dorf und Zoll zu Balsthal, Ober- und
Niederbuchsiten, Kappel, Kestenholz usw.

c) Die landgräflichen Rechte

Es sind die staathchen Hoheitsrechte, welche die Basler Kirche als

Lehen weitergab, und mit denen ursprüngUch die Grafen von Froburg
27 Fontes Rerum Bernensium, Berns Geschichtsquellen, Bd. I, 4, S. 642 ff.
28 Trouillat J. : Monuments de l'histoire de l'ancien évèché de Bale, 5 Bände, III,

S. 399 ff., Pruntrut 1852-1867.
29 ebenda, S. 591.
30 Fontes Rerum Bernensium, Berns Geschichtsquellen Bd. I, 9, S. 61/62, Bern 1877 ff.
31 Staatsarchiv Solothurn, Urkunden.

24



belehnt worden waren. Aufden Landtagen wurden diese Rechte bestätigt

und verkündet:
1356, Juni 21. : Hug von Guottenburg, ein fryer ritter, urkundet, dass

er, als er im Namen von Graf Johann von Froburg zu Gericht sass auf
der Dingstatt zem Hügzerren bei Benkhein, auf Begehren des gen.
Grafen Johans Kundschaft aufnahm betreffend die Rechte des
Landgrafen in der Lantgrafschfft in Buchsgöw, wobei erkannt wurde, dass
dem Landgrafen zugehören alle Hochgebirge und Hochwälder mit dem
Acherum und den Eicheln, alle Fischenzen, Wasserläufe, Wüdbänne,
Stock und Galgen, Blutgericht, Zölle und Geleit, alle Bankart, alle
hergekommenen Leute, alles gefundene Gut, alle Erzgruben, alles Gut
der schädlichen Leute, alles gestohlene Gut, alle Mulafe, ferner von
jedem Haus der Zwinghafer und das Zwinghuhn, ferner von jedem,
der nicht am Landgericht erscheint oder von ihm wegläuft 3 Pfund und
1 Helbling, ferner von jedem, der den Wildbann oder die Fischenzen
übertritt, 10 Pfund, ferner Leib und Gut eines jeden, der gestohlenes
Gut unterschlägt oder verbirgt, ebenso von jedem, der einen Missetäter
verbirgt, ferner von jedem Herd ein Weidlamm zu Ostern, schUessUch
Leib und Gut eines jeden, der gegen die hier festgesetzten Satzungen
verstösst.32

Im Jahre 1265 stehen sich der Bischof von Basel und die Froburger
feindselig gegenüber; die Basler Kirche erscheint als Lehensherrin über
Olten, Waidenburg usw. und Froburg als Lehensträger.33 Wann die
Froburger erstmals mit dem Lehen betraut worden sind, darüber geben
uns keine Urkunden Nachricht. Es wird auch nirgends erwähnt, kraft
welcher Titel die Basler Kirche Oberlehensherrin über den Buchsgau
geworden ist.

Die Belehnung der Basler Kirche mit den landgräflichen Rechten
dürfte jedenfalls schon im 10. Jahrhundert unter Kaiser Otto (936-973)
erfolgt sein. Als Gegengewicht gegen die weltlichen Grossen stattete
Otto mit Vorliebe geistliche Würdenträger, Bischöfe und Äbte mit
herzoglichen undgräflichen Machtbefugnissen aus. Bischof Adalbero von
Metz zum Beispiel (929-962) erhielt unter Otto I. als Belohnung für
seine Treue die landgräfUchen Rechte in seiner Diözese.34 Der Kaiser
suchte auch am Oberrhein den etichonischen Machtgelüsten zu begegnen.

Die Eberharde und Liutfride werden dort starke Gewalten. Die
früher königlichen Rechte sind weitgehend in ihren Händen, wie zum
Beispiel bei den Abteien Lure und Münster-Granfelden. Dabei stösst er
mit den drei etichonischen Brüdern Hugo, Eberhard und Guntram zu-

32 Staatsarchiv Solothurn, Urkunden.
33 Trouillat J.: Monuments de l'histoire de l'ancien évêché de Bale, 5 Bände, II,

S. 156 ff.
34 Burckhardt August: Die Herkunft der Grafen von Froburg; in: Basler Zeitschrift

25. Band, S. 24.

25



sammen. Mit Kaiser Otto geht König Konrad von Burgund zusammen.
Er verurteilt die gräfliche selbstherrliche Verfügungsgewalt und nötigt
Liutfrids Sohn zur Auflassung aller seiner Rechte am Kloster.35 Gun-
tram wird von Otto der offene Prozess gemacht, seine Güter werden
ihm entzogen. In späteren königlichen Schenkungen an Lorsch,
Einsiedeln, Konstanz, Peterlingen wird betont, dass es sich um konfiszierte
Güter aus Guntramschen Besitze handle.36

Mit der offensichtlichen Zurücksetzung der Etichonen geht die
Bevorzugung anderer Adeliger durch Kaiser Otto. Im Süden des Elsass
stützt sich Otto vor allem auf das burgundische Königshaus. Er ist mit
ihm durch die Heirat mit Adelheid verbunden.

Es fehlen uns die geschichtlichen Quellen darüber, dass die Basler
Bischöfe ihre Lehensherrlichkeit im Buchsgau aus den Händen Kaiser
Ottos erhalten haben. Das Geschlecht der Froburger ist etichonischen
Ursprungs, und es ist wohl möglich, dass ihnen oder ihren Vorfahren
im 10. Jahrhundert, zur Zeit Kaiser Ottos L, Rechte zugunsten der
Basler Kirche entzogen wurden. Im 12. Jahrhundert, zwischen 1134
und 1179, waren Froburger Bischöfe von Basel und Landesherren im
Sisgau und im Buchsgau.37 In dieser Epoche nun dürften die Grafen
von Froburg wiederum mit den landgräfliehen Rechten belehnt worden

sein.
Am 25. September 166938 kam es zwischen dem Bischof von Basel

und der Regierung von Solothurn wegen dem landgräflichen buchs-
gauischen Lehen zu einem Vergleich. Der Bischof verzichtete auf seine
Rechte.

B. Die Froburger und ihre Verwandten

Der umfangreiche Besitz der Froburger und ihrer Verwandten, der
Bechburger und Falkensteiner, der Ministerialen von Bubendorf, Bona,
Eptingen, Furien, Olten, Hagberg, Hägendorf, Irrunei, Ruoda, Rogglis-
wil, Scherenberg und Wile39 mit den Gütern um und in der Landgrafschaft

lässt keinen Zweifel zu, dass die Froburger im Hochmittelalter
die bedeutendsten Grundherren des Buchsgaus waren. Als Graf Ludwig IV.
(erwähnt 1240, gestorben 1279) sich 1265 zur Erklärung veranlasst sah,
dass er seine Vesten und Burgen zu Waidenburg und zu Olten mit Leuten,

Rechten und Besitzungen von der Basler Kirche zu Lehen trage,

35 Vollmer Franz: Die Etichonen; in: Forschungen zur oberrheinischen Landesgeschichte,

Band IV., S. 140 ff., Freiburg i. Br. 1957.
36 ebenda, S.179.
37 Burckhardt August : Die Herkunft der Grafen von Froburg ; in : Basler Zeitschrift

25. Band, S. 27.
38 Ratsmanual, S. 673.
35 Haeberle Alfred: Die mittelalterliche Blütezeit des Zisterzienserklosters St.Urban

1250-1375, S.145, Luzern 1946.

26



gelobten er und der Bischofsich gegenseitig Hilfe und Schutz gegen die
Verletzer ihrer Rechte.40 Sowohl von Arx41 als auch Winistörfer42
bemerken dazu mit Recht, dass Olten und Waidenburg in den ältesten
Zeiten dem Hause Froburg als ein Stammesgut (Allodialgut) zugehört
habe, und dass die Froburger um wichtiger Vorteile wiUen die Städte
dem Bischof abgetreten und als Lehen wieder zurückerhalten hätten.
Solche Verwandlungen von Eigen in Lehen waren im Mittelalter sehr
üblich.

Zweifelhaft waren die Ansprüche der Froburger auf den Dinghof zu
Matzendorf. Am 18. März 1227 verzichteten die Grafen Ludwig und
Hermann von Froburg in ihrem Streit mit Propst und Kapitel von
Solothurn zugunsten des Solothurner Stiftes auf ihre vermeintlichen Rechte.
Sie behalten lediglich die Vogtei, wofür sie jährlich ein Mütt Haber
beziehen.43 Wahrscheinlich handelte es sich um eine frühere Schenkung,
und die Besitzverhältnisse mussten im Jahre 1227 neu geklärt werden.

Der von der Basler Kirche unabhängige Besitz zerfällt im 12. Jahrhundert

in: Bipperamt (Herrschaft Erlinsburg), Herrschaft Gösgen,
Herrschaft Wartenfels, Dinghof Matzendorf, Herrschaft Froburg, Dinghof
Erlinsbach, Kloster Schöntal.

Das Bipperamt. Im Jahre 126344 schenkt Graf Ludwig von Froburg
dem Johanniterorden sein Schloss zu Aarburg und seinen Hof zu
Niederbipp. 1332 verpfändet Graf Johann von Froburg seinem Oheim, dem
Grafen Rudolfvon Neuenburg-Nidau, die Burg Erlinsburg mit den Dör-
fern Niederbipp, Walkilch, Walliswil, Wolfisberg, Waiden und Ho-
henhüsern.45 Das Bipperamt ist nie als Lehen der Basler Kirche erwähnt,
es erscheint schon in den frühesten Urkunden als Besitz der Froburger.

Das Gebiet der späteren Vogtei Gösgen. Es besteht aus den Herrscbaf-
ten Froburg, Gösgen, Wartenfels, Kienberg, dem Stifte Schönenwerd
und dem Dinghof Erlinsbach. Kienberg gehörte nicht zur alten
Landgrafschaft und kam erst 1523 an Solothurn.

Im Jahre 1161 bestätigt Ortiieb, der Froburger Bischof, den
Kanonikern von St. Ursanne den Besitz der Kirche zu Glovelier. Dabei tritt
erstmals ein Gösger, Bernerus de Gozquouon auf. Es handelt sich um eines
jener Geschlechter des 12. Jahrhunderts, das sich vom Stande ursprünglicher

Abhängigkeit des Rittertums zum neuen Adel entwickelt hat. Der

40 Trouillat J. : Monuments de l'histoire de l'ancien évêché de Bale, 5 Bände, II,
S. 156 ff.

41 von Arx Ildefons : Geschichte der zwischen der Aar und dem Jura gelegenen
Landgrafschaft Buchsgau mit Hinsicht auf den Hauptort Olten, S. 95, St.GaUen 1819.

42 Winistörfer Urban: Die Grafen von Froburg, Urkundio, Band II, l.Heft, S.112 ff.,
Solothurn 1863.

43 Kocher Ambros : Solothurner Urkundenbuch, I. Band, Nr. 339.
44 Fontes Rerum Bernensium, Berns Geschichtsquellen, Band I, 3, S. 767, Bern

1877 ff.
45 Fontes Rerum Bernensium, Berns Geschichtsquellen, Band I, 6, S. 24, Bern 1877 ff.

27



Name «Gozing-hoven» bedeutet die «Höfe der Gozinge», der
Nachkommen eines Gozo. Lüthi meint wohl mit Recht,46 dass sich dieses
Geschlecht in der Gegend von Schönenwerd schon im 7. und 8.
Jahrhundert nachweisen lasse. Die Verbrüderungsliste Schönenwerd47
enthält unter den ersten Mönchen drei Mal den Namen «Cozzolo», der
etwa mit dem Ausdruck «der kleine Gozzo» übersetzt werden kann,
ferner «Cozpold». Die FamiUe des «Gozo» hatte also schon im 7./8.
Jahrhundert Vertreter im Kloster Werd.

Die Herren von Gösgen sind ein Ministerialgeschlecht verschiedener
Grafen, unter anderem der Habsburger und der Froburger, und wurden
im 13. Jahrhundert die Schirmherren des Stiftes Schönenwerd.

Ein Lehen der Basler Kirche kann, ausser der übUchen bischöflichen
Quart, hier nicht nachgewiesen werden.

Schönenwerd gehörte seit dem Jahre 778 der Strassburger Kirche.
Als um 1230 Berthold, Bischofvon Strassburg, dem Begehren des Ritters

Gerhard von Gösgen entsprach, auf Stiftsgut eine Burg bauen zu
dürfen, geschah dies kraft seiner Eigentumsrechte.48 Am 31. Dezember
138249 übergab Johann von Gösgen die Burg den Gebrüdern Johann
und Rudolf von Falkenstein samt Mühle und Kirchensatz zu
Obergösgen. Eggenschwiler vermutet,50 die Burg Wartenfels, etwa 4
Kilometer östUch der Froburg auf dem Dottenberg gelegen, sei Ende des
12. oder Anfang des 13. Jahrhunderts von den Grafen von Froburg
erbaut worden. Im Jahr 1323 führte Nikolaus von Wartenfels den Vorsitz

«uf der dingstatt, die man nemmet AUerheiUgenhus, an dem
Siggern gelegen».51 Als Landgrafen des Buchsgaus erbauten sich die
Froburger an aussichtsreichen, wegbeherrschenden Punkten ihre Burgen.

Der Stammsitz der Froburger Uegt nördUch von Trimbach an der
Hauensteinstrasse inmitten ihrer AUodialgüter.

Der DinghofErlinsbach umfasste ein Gebiet westlich und östUch des
Erzbaches von der Herrschaft Kienberg bis zur Aare. Der östUche Teil
gehört heute zum Kanton Aargau. Im Jahre 107052 übergab Herzog
Rudolf von Schwaben dem Kloster Einsiedeln den Meierhof und das
Gut zu ErUnsbach. Am 26. August 1349 verkaufte Einsiedeln Hof und
Kirchensatz von Erlinsbach dem Stifte Königsfelden. In ErUnsbach

46 Lüthi Alfred: Die Freiherren von Gösgen, S.lff.; in: Aargauer Tagblatt vom
5. April 1965.

47 Kocher Alois: Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd; in: Veröffentlichungen des
Solothurnischen Staatsarchivs, S. 6/7, 1965.

48 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr.357, Solothurn 1952.
49 Staatsarchiv Solothurn, Urkunden.
50 Eggenschwiler Ferdinand: Die territoriale Entwicklung des Kantons Solothurn,

S. 152, Solothum 1916.
51 Staatsarchiv Solothurn, Urkunden, 3. Januar.
52 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr. 14, Solothurn 1952.

28



wareine der Landgerichtsstätten : « ob dem bache genemmet ErnUspach,
Basler bistums, an unser dingstatt bi dem galgen».53

Die Benediktinerabtei Schöntal lag ursprünglich inder Landgrafschaft
Buchsgau. Sie wurde am 2. März 1145 vom Grafen Adalbert von
Froburg mit seinen Söhnen Volmar und Ludwig gegründet. Bischof Ortlieb,

ebenfaUs ein Froburger, bestätigt die Schenkung. Das ehemalige
Klostergebiet gehört heute zum Kanton Basel.

Der Dinghof Matzendorf aus 11 Höfen bestehend und nur von freien
Bauern bewohnt, ist im Jahre 1227 im Besitz von Propst und Kapitel
von Solothurn. Auch das Kloster Münster-Granfelden hatte Besitz in
Matzendorf, er wird 968 durchKönig Konrad von Burgund bestätigt.54
Im Streit zwischen dem St. Ursenstift Solothurn und den Grafen Ludwig

und Hermann von Froburg müssen die Grafen auf ihre vermeintlichen

Besitzrechte verzichten und behalten lediglich die Vogtei.

3. Bistumsverhältnisse

Soweit uns urkundliche Quellen zur Verfügung stehen, erscheint der
Buchsgau von jeher als zum Bistum Basel zugehörig, sowohl kirchUch
als auch staatlich. In der Urkunde des Basler Bischofs zwischen 1145
und 115355 wird der Dekan von Lostorf namens Bernero erwähnt. Im
Verzeichnis der Kirchen und Gotteshäuser des Bistums Lausanne vom
15. September 122856 wird die Grenzpfarrei am Siggernbach Blum-
menta (Flumenthal) aufgeführt, aber keine im Bucbsgau. Der «Über
decimationis» der Diözese Konstanz vom Jahre 1275 enthält die
Abgaben des Stiftes Schönenwerd von Gütern, die in den Diözesen
Konstanz und Basel gelegen sind. Der abgabepflichtige Besitz in der
Diözese Basel lag nördlich der Aare, im heutigen Buchsgau.

Der Decanatus Buchsgouue wird als zum Bistum Basel gehörend in den
Rechnungen des SubkoUektors für die Diözese Basel, Heinrich,
Propst zu St.Peter in Basel, beschrieben. Er hatte zwischen 1302-1304
den vom Papste auferlegten Zehnten einzuziehen. Es werden die
folgenden Pfarreien aufgeführt:57

Zehntsteuer:
1. Rector ecclesie MummeUsuuile 16 sol. vet. den.
2. Rector ecclesie Lompertorf (5) 16 sol. vet. den.
3. Rector ecclesie Mazendorf 16 sol. vet. den.
4. Ecclesia Bipo Superioris (6) 2 Ubr. vet. den.

53 Fontes Rerum Bernensium, Berns Geschichtsquellen, Band I, 9, 25. Juni 1377,
Bern 1877 ff.

54"56 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr. 5, Nr. 81, Nr. 347,
Solothum 1952.

57 Quellen und Forschungen aus dem Gebiete der Geschichte, hg. von der Görres-
Gesellschaft, in. Band, Paderborn 1894.

29



Zehntsteuer:
5. Rector ecclesie Bipo Inferioris (7) 2 Ubr. vet. den.
6. Incuratus eiusdem ecclesie (8) 10 sol. vet. den.
7. Ecclesia Wolfuuile (9) 9 sol. 6 den. vet. den.
8. Wlunbach (10) 30 den. vet. den.
9. Rector ecclesia Walchilch 9 sol. vet. den.

10. Rector ecclesie Egerchingen (11) 2 Ubr. 19 sol. 7 den. vet. den.
11. Ecclesia Wangen (12) 10 sol. vet. den.
12. Ecclesia Stuselingen (13) 20 sol. vet. den.
13. Rector ecclesie Goeskon 14 sol. vet. den.
14. Rector ecclesie Ongesingen (14) 34 sol. vet. den.
(5) Vom zweiten Termin des 2. Jahres inklus. ab zahlte er nicht mehr.
(6) Die beiden folgenden Zahlen werden mit je 40 sol. angegeben; am 2. Termin des

zweiten und dritten Jahres zahlte die Kirche nicht.
(7) Im letzten Jahre zahlte sie nicht.
(8) Bloss in den drei ersten Listen wird der incuratus für sich aufgeführt.
(9) Am letzten Termin zahlte sie nicht.

(10) Zur Nr. 8 und 9 : Diese Kirchen zahlten nicht mehr vom zweiten Termin des zweiten
Jahres ab.

(11) In den folgenden Terminen betrug die gezahlte Summe 3 libr. vet. denariorum.
(12) Zu Nr. 11 und 12: Beide zahlten am letzten Termin nicht.
(13) Derselbe hörte vom zweiten Termin des zweiten Jahres ab auf, den Zehnten zu ent¬

richten.
(14) Im letzten Jahre zahlte er nicht.

Infrascripte ecclesie non solverunt:
15. Ecclesia Balztal 21. Ecclesia Olten
16. Ecclesia Halderuuang 22. Ecclesia Trimbach
17. Ecclesia Banuilr 23. Ecclesia Lestorf (Am letz-
18. Ecclesia Capellis ten Termin entrichtete
19. Ecclesia Buchsiton diese Kirche
20. Ecclesia Hegendorf 15 sol. vet. den.)

Wann Äugst und hernach Basel Bischofssitz wurden, wissen wir
nicht genau. Als erster Bischof von Augusta ist historisch belegt
Justinian, er nahm am Konzil von Sardica (343/344) teil. Trouillat führt
für die römische Periode noch einen Bischof Pantalus auf, der im Jahre
453 von den Hunnen getötet worden sein soll. Die vita S. Galli berichtet
von einem Bischof zu Äugst. Er wurde vom Alemannenherzog Gunzo
im Jahre 614 neben dem Bischof von Speier wegen Besetzung des

Bischofsstuhles nach Konstanz berufen. Man nimmt an, dass er etwa
seit dem Jahre 600 in Äugst sass. Der folgende Bischof Ragnacharius,
um 620, war früher Abt in Luxeuil, später Bischofvon Autun. Die
Vermutung liegt nahe, unter seiner Herrschaft sei der Buchsgau dem Bistum
Basel einverleibt worden, denn:

1. Am 27. November 1155 bestimmt Kaiser Friedrich I. in seinem

Privileg für die Domkirche zu Konstanz, der Bischof Hermann vor-

30



steht, die Grenzen des bischöflich-konstanzischen Sprengeis, wie sie

schon unter König Dagobert festgelegt worden sind :58 Abgrenzung
gegen Basel und Lausanne : Von der Aaremündung aufwärts bis zum
Thunersee, zuerst von der Basler, dann von der Lausanner Bistumsgrenze

begleitet. Südlich des Brienzersees stieg die Grenze in die Hochalpen,

durchzog diese in östlicher Richtung und führte schliesslich über
Montlingen im St. Galler Rheintal durchVorarlberg zur Hier. Aufdieser
Strecke berührte sie die Bistümer Sitten und Chur.

Zur Zeit König Dagoberts I. (622-638) sass auf dem Bischofsstuhl
Basel-Äugst Bischof Martianus (613?—617), der mutmaßliche Vorgänger

des früheren Luxeuiler Abtes Ragnacharius.
2. Die Gründung des Klosters Münster-Granfelden und die Besetzung

des Bischofsstuhls Basel-Augst durch die beiden ehemaligen Mönche

aus Luxeuil, Germanus und Ragnachar, könnten aufeine Zusammenarbeit

in den beiden benachbarten Gebieten Buchsgau und Birstal
schliessen. Optomar, der ältere Bruder des Abtes Germanus von
Münster-Granfelden, hatte wichtige Funktionen am Hofe Dagoberts I. zu
erfüUen, ebenfaUs unter dessen Nachfolger Sigebert IL (634-656).
Optomar wird die Missionstätigkeit seines Bruders in Münster-Granfelden

sicherlich unterstützt haben.
So verlockend die angeführten Gründe zur Annahme, dass unter

König Dagobert der Buchsgau an das Bistum Basel angeschlossen worden

sei, auch sein mögen, es stehen ihr Tatsachen entgegen, die zu einer
wahrscheinlicheren Hypothese drängen.

a) Es ist aus verschiedenen Gründen unmöglich, dass die Grenzziehung

so, wie sie in Kaiser Barbarossas Urkunde beschrieben ist, schon
in den ersten Jahrzehnten des 7. Jahrhunderts erfolgte; doch besteht
kein Zweifel darüber, dass die Diözesen ihre beschriebene Ausdehnung
gegen die Mitte des 8. Jahrhunderts besessen haben.59

b) Es lassen sich südlich von Basel deutlich elsässische und strass-

burgisch-bischöfliehe Einflüsse feststellen, die bei der Annahme eines
Bistums Basel in der Ausdehnung der oben angegebenen Grenzen
unerklärlich wären.

Büttner60 sagt daher mit Recht, dass die Strassburger eigenkirchU-
chen Ansprüche ins 7. oder ins frühe 8. Jahrhundert verlegt werden
müssen, in die Zeit, als das Elsass nach dem Süden drängte und die
Verhältnisse im Aareraum noch unabgeklärt waren. Das heisst also mit
andern Worten, dass die Bistumsgrenzen im Aareraum noch nicht gezogen

waren.

58 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr.167, Solothurn 1952.
59 Ahlhaus Josef: Die Landdekanate des Bistums Konstanz im Mittelalter, S.13ff.,

Stuttgart 1929.
60 Büttner Heinrich: Frühmittelalterliches Christentum und fränkischer Staat zwischen

Hochrhein und Alpen, S. 5 ff., Darmstadt 1961.

31



Der Jurisdiktionsbereich eines Bischofs erstreckte sich zur Zeit der
frühen Christianisierung bloss auf die Stadt, wo der Bischof sass. Noch
heute werden die Bistümer nach der ursprüngUchen Stadt des Bischofs
benannt. Von hier aus erfolgte die Missionierung des Landes. Diese
missionarische Tätigkeit bewegte sich innerhalb der politischen Grenzen:

in der Römerzeit soweit die Civitas mit dem ihm zugehörigen
Territorium reichte, und in der Völkerwanderungszeit soweit die
Einflusssphäre der merowingisch-fränkischen Herrscher und ihrer Vasallen

ging.
Das Bistum Basel dürfte sich vor dem Jahre 740 nicht über ein

umfangreiches Territorium erstreckt haben. Die römische Kolonie
Augusta Raurica, gegründet im Jahre 43 n.Chr., umfasste wahrscheinlich
nur die Stadt und nicht das Land der Rauraker, zwischen Rhein und Jura
gelegen.61 Der Einfluss der Strassburger Kirche des 7. und des frühen
8. Jahrhunderts konnte sich daher südlich von Basel bemerkbar machen,
ohne mit dem damahgen, bloss auf die Kolonie Augusta Raurica und
später auf die Stadt Basel beschränkten Bistum Basel in Konflikt zu
geraten. Das mächtige elsässische Herzogtum erlaubte Strassburg eine
weit nach Süden reichende missionarische Tätigkeit.

In der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts ist der Einfluss des elsässischen

Herzogtums bereits im Jura, im Birstal und am Hauenstein
nachweisbar. Es hatte als Aufgabe, als eine Art Grenzmark die vorstossenden
Alemannen zurückzuhalten, und sicherte daher nicht nur die wichtigsten

Jurapässe, sondern drang auch ins MitteUand vor. Das mit Hilfe
des elsässischen Herzogs Gundoin gegründete Kloster Münster-Granfelden

hatte daher neben der missionarischen Sendung auch die Pflicht,
die wichtige Aufmarschstrasse zwischen dem Birstal und dem durch die
Alemannen bedrohten ultrajuranischen Gebiet wiederherzustellen. Im
Grenzgebiet Burgund-Alemannien war kurz vor der Gründung von
Münster-Granfelden ein Hausstreit innerhalb der merowingischen
KönigsfamiUe ausgebrochen. Die Alemannen hatten sich erhoben und
waren tief ins burgundische Gebiet eingedrungen. Nach dem Zusam-
menpraU alemannischer und burgundischer Interessen imAaretal hatten
wahrscheinlich der Merowinger König Chlothar und sein Nachfolger
Dagobert I. den elsässischen Dux mit der Wahrung der königUchen
Interessen im Mittelland betraut. Dabei wird manch strittiges Gut
konfisziert worden und nach damaligem Brauch zum Teil der Kirche
übergeben worden sein. In der Ostschweiz entstanden zur Zeit König Dagoberts

in den Jahren 629-639 an der Strasse von Winterthur über Pfäffi-
kon St.-Dionys-Kirchen, angelehnt an römische Mittelpunkte. Kläui62

61 Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, Band I ff., Neuenburg 1921-1934.
62 Kläui Paul: Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und dem

obern Zürichsee im 7.Jahrhundert; in: Mitteilungen der Antiq. Gesellschaft Zürich,
Band 43.

32



vermutet im Grenzgebiet Aargau-Burgund einen ausgedehnten Komplex

von Königsgütern und nimmt als feststehende Tatsache an, dass

spätrömischer Fiskalbesitz in fränkisches Königsgut übergegangen sei.

In diese Epoche der alemannisch-burgundischen Gegensätze und des

merowingisch-fränkischen Zentralisationsbestrebens fällt der Einfluss
der Strassburger Kirche.

Die Alemannen, die bereits unter römischer Oberhoheit sich im
heutigen Elsass angesiedelt hatten, werden jedenfalls schon im 2. Jahrhundert

zum Teü Christen geworden sein. Bischof Irenäus (177-202) weist
auf den Bestand christiicher Gemeinden in Germanien hin. Er spricht
von organisierten Christengemeinden mit Bischöfen an der Spitze.63
Diese Feststellung des Bischofs Irenäus muss in erster Linie fürs Elsass
zutreffen. Ein Bischofvon Strassburg ist für die Römerzeit an Hand der
Kölner Konzüienakten historisch bewiesen. DieAuswirkung des strass-
burgisch-elsässischen Einflusses zeitigte folgendes Bild: Die
Strassburger Kirche hatte Besitz nördlich von Basel, im späteren Bistum Basel
in Rufach und Sulz,6* südUch von Basel in Spiez, Scherzligen und
Biberist65 mit den dazu gehörigen Pfarrsprengeln, Muttenz war Lehen des

Bischofs,66 ferner hatte er Besitz im Bözberggebietf'1 Der Augstgau südlich

von Basel war elsässisch-etichonisch. Die hl. Odilia, Tocbter Etikos,
schenkt 708 Ariesheim dem Kloster Hohenburg im Elsass.68 Das eticho-
nische Kloster Murbach hatte in Onoldswil am Hauenstein Besitz, später
besass es auch Pratteln und Möhlin,69 sowie in Schupfart und Gipf70

Auf elsässischen Einfluss deuten auch einige Patrozinien: Der hl.
Arbogast gilt als Hauptbegründer des Christentums im Elsass nach der
Völkerwanderung. Um die Mitte des 6. Jahrhunderts war er Bischof
von Strassburg, er soll König Dagoberts Sohn auferweckt haben71 und
ist Patron von Muttenz. St. Leodegar, der Hausheilige der Etichonen, ist
in Pratteln Kirchenpatron,72 ebenfalls in Ursenbach, Luzern, Schönen-

63 Friedrich J.: Kirchengeschichte Deutschlands, II, Merowingerzeit, S. 81 ff., Bamberg

1869.
64 Pfleger L.: Entstehung der elsässischen Pfarreien, S. 66; in: Archiv für Elsässische

Kirchengeschichte, 1929.
65 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr.l, Solothurn 1952.
66 Gauss Karl : Die Landgrafschaft im Sisgau ; in : Basler Zeitschrift für Geschichte und

Altertumskunde, S. 114 ff, Basel 1915.
67 Kocher Alois: Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd; in: Veröffentlichungen des

Soloth. Staatsarchivs, Heft 1/2, S.18, 1965.
68 Boos Heinrich: Urkundenbuch der Landschaft Basel, Nr.l, Basel 1881, 1883.
69 Gauss Karl: Die Landgrafschaft im Sisgau; in: Basler Zeitschrift für Geschichte und

Altertumskunde, S. 114 ff., Basel 1915.
70 Kocher Alois : Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd ; in : Veröffentlichungen des

Soloth.'Staatsarchivs, Heft 1/2, S.18, 1965.
71 Müller CA.: Baselbieter Bau- und Siedlungsgeschichte von den Anfängen bis zur

Reformation, S.77, Basel 1966.

"ebenda, S.78f.

33



werd, Lützelau, Ottenbach, Lunkhofen, Wohlenschwü, Schafisheim,
im Kanton Zürich in Birmenstorf.73 Ini Bistum Lausanne findet er sich
als Kirchenpatron in LuUy, Bavois, St-Legier und CourniUens,74 als

KirchenheiUge wird die Tochter Etikos, die hl. Odilia, in Ariesheim
verehrt,75 ebenfaUs in Balsthal. Die These Langenbecks,76 das Herzogtum

Elsass seivon Burgund aus ins Leben gerufen worden, wird einiger-
massen bestätigt durch das gemeinsame St.-Leodegar-Patrozinium.
Ferner hatte das Kloster PeterUngen in Holstein (Frenketal) einen Hof,77
vielleicht als Geschenk eines Königs oder Herzogs von Burgund.

Es sei bei dieser Gelegenheit auf die sonderbare Gepflogenheit der
Teilung des Hanf- und Flachszehnten in manchen Pfarreien des Buchsgaus

hingewiesen. Der Pfarrer erhielt als Pfrundeinkommen den dritten,
statt wie üblich den vierten Teil des Zehnten. In der Diözese Strassburg
wurde der Zehnte dreigeteilt, im Bistum Basel aber gevierteilt. Eine
nähere Untersuchung in beiden Bistümern über die Zehntteilung
könnte Aufschluss darüber geben, ob es sich im Buchsgau (nachgewiesen

in Laupersdorf, Oensingen, Balsthal) um eine lokale Erscheinung
handle oder ob Strassburger Einfluss vorhanden sei.

Um das Jahr 740 verschwindet das elsässische Herzogtum mit Liut-
frid, ohne dass die Etichonen ihre Hausmacht eingebüsst hätten. Das
Herzogtum hatte aber seine Aufgabe erfüllt, nachdem die alemannische
Bedrohung durch die Vernichtung ihres Herzogtums und durch die
erstarkende fränkische Zentralgewalt nicht mehr zu fürchten war. Ale-
mannien wurde der fränkischen Gewalt unterworfen, das Herzogsgut
wurde verteilt und in der Folge wurden Gaue, von Gaugrafen geleitet,
gebildet.78 Das Bistum Basel ersteht wieder. Über 100 Jahre lang, seit
Bischof Ragnachar (615-620), schweigt die Bischofsliste. Mit der
Wiederaufrichtung des Basler Bistums geht der Einfluss der Strassburger
Kirche zurück. Eddo, Bischof von Strassburg, schenkt am 13. März
762 dem Kloster Ettenheimmünster neben vielen andern Gütern die
Kirchen und Zehnten zu Spiez, ScherzUgen und Biberist.79

73 Kocher Alois: Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd; in: Veröffentlichungen des

Soloth. Staatsarchivs, Heft 1/2, S. 20, 1965.
74 Benzerath Michael: Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter,

S.119 f., Freiburg 1914.
75 Müller CA.: Baselbieter Bau- und Siedlungsgeschichte von den Anfängen bis zur

Reformation, S.76, Basel 1966.
76 Langenbeck Fritz: Probleme der elsässischen Geschichte in fränkischer Zeit, S. 22,

Alemannisches Jahrbuch 1957.
77 Müller CA.: Baselbieter Bau- und Siedlungsgeschichte von den Anfängen bis zur

Reformation, S. 56, Basel 1966.
78 Büttner Heinrich: Frühmittelalterliches Christentum und fränkischer Staat zwischen

Hochrhein und Alpen, S.46, Darmstadt 1961.
79 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr.l, Solothurn 1952.

34



Es ist bereits auf die Vermutung Eggenschwilers,80 der Buchsgau sei

um die Mitte des 6. Jahrhunderts zu einer Grafschaft geworden,
hingewiesen worden. WahrscheinUcher aber ist, dass die Errichtungerstum 740
erfolgte. Die neue Grafschaft dürfte damals dem wiedererstandenen und
erstarkten Bistum Basel einverleibt worden sein. Die Belehnung der
Basler Kirche mit den landgräflichen Rechten erfolgte aber, wie
bereits dargelegt, erst im 10. Jahrhundert unter Kaiser Otto I.

4. Das Dekanat und Ruralkapitel Buchsgau

DerAusdruck « Decanus » ist der benediktinischen Regel entnommen
und bedeutet soviel wie Vorsteher, der in Unterordnung unter den Abt
über eine Anzahl (ursprünglich 10) Mönche die Aufsicht ausübte.

Unter «Kapitel» verstand man ursprünglich die Gesamtheit der an
einer Kirche wirkenden Kleriker. Nach der Regel Chrodegangs, des
Bischofs von Metz (742/47-766), mussten sich aUe Kleriker tägUch in
einem Saal versammeln, wo ein «capitulum» der Regel oder der Heiü-
gen Schrift vorgelesen wurde.

In den ersten christlichen Jahrhunderten führten die MitgUeder des

Presbyteriums, die Priester und Diakone einer Stadt, oft mit dem
Bischof an der Spitze, ein gemeinsames Leben. In der Bischofsstadt gab
es nur eine Kirche, die Haupt- oder Mutterkirche, sowohl für die Stadt-
wie auch für die Landbewohner. Der Bischof war der Vorsteher der
Kirche. Mit der langsamen Ausbreitung der chrisdichen ReUgion,
besonders nach dem Edikt Kaiser Konstantins, entstanden neben der
Hauptkirche auch Tochterkirchen, die aber mit der Mutterkirche
verbunden bUeben. Der Bischof ordnete aus der Mitte des Presbyteriums
einzelne Priester oder Diakone ab, die aber Mitglieder der Hauptkirche
bUeben.

In den ersten drei christlichen Jahrhunderten wohnten die Priester
noch nicht auf dem Lande. Erst in der zweiten Hälfte des dritten
Jahrhunderts, unter Papst Dionysius (259-268) sollen die ersten Landpfarreien

gegründet worden sein.
Mit der Schaffung der Seelsorge auf dem Lande kam das Institut der

Chor- oderLandbischöfe auf. Diese wurden nur von ihrem Bischofgeweiht
und bUeben in dessen Abhängigkeit. Im fränkischen Reiche kommen sie

noch im 8. und 9. Jahrhundert vor. Ihre Tätigkeit wurde teils von den

sogenannten Ruraldekanen, teils von den Archidiakonen übernommen,
weshalb diese oft auch Chorbischöfe genannt wurden. Der Archidiakon
war ursprünglich der ranghöchste Diakon einer Kathedrale. Sein Amt
ist schon im 4. Jahrhundert fest umrissen, er übt im Namen des Bischofs

80 Eggenschwiler Ferdinand: Die territoriale Entwicklung des Kantons Solothum,
S.118, Solothurn 1916.

35



eine bestimmte Jurisdiktion aus. Seiner Residenzpflicht war er entbunden,

weil er Pfarreien in der Diözese zu besuchen hatte. Im 12. und
13. Jahrhundert dehnten die Archidiakone ihre Macht auf Kosten der
bischöflichen immer mehr aus. Die Bischöfe stellten daher Offiziale ein.
An Stelle des Archidiakons trat der Generalvikar und zur Verwaltung
der geistlichen Gerichtsbarkeit das Oflfizialat.81

Als erster Archidiakon im Bistum Basel ist für das Jahr 1134 ein Albero
genannt.82 Im benachbarten Frickgauer Dekanat, ebenfalls zum Bistum
Basel gehörig, wird 1223 der Dekan Rudolfvon Wintersingen erwähnt
und am 8. Juli 1265 Lutoldus de Rotenlein archidiaconus im Frickgau.
Seit dem 13. Jahrhundert kommen die Archidiakone im Bistum Basel
in Abgang, ihre Gewalt ging, wie bereits erwähnt, zum Teil an den
Generalvikar über, zum Teil an den Dekan. Im Bistum Basel wird ungefähr

bis zum Jahre 1300 der gleiche Sprengel sowohl als Archidiakonat
wie als Dekanat bezeichnet.83 Mit der Zeit wird der Ausdruck Dekanat
immer gebräuchlicher. Als bereits das Amt eines Dekans geschaffen war,
kam neben ihm immer noch das des Archidiakonates vor, beide mit
getrennten Pflichtenkreisen. Die Archidiakonate waren oft durch Basler
Domherren besetzt; die Amtsinhaber waren zugleich Sendrichter. Der
Sendherr musste Altar, Kirchenbücher, Taufbecken, Chordach und
das Ziborium kontrollieren. Seinen Besuch hatte er zwei Wochen vorher

anzukündigen. Dem Pfarrer oblag es, ihn zu verköstigen und zu
beherbergen. Jedes Haus hatte bei seinem Besuch 2 Denare als

Sendgebühr 84 zu entrichten.
Als erster Dekan im Bistum Basel und im Buchsgau wird 1145 und

1153 Bernerus von Lostorf genannt. Ob der bereits genannte Archidiakon

Albero von 1134 ebenfalls im Buchsgau tätig war, ist uns nicht
bekannt.

Der Dekan war ursprünglich Pfarrer an der Haupt-, Tauf- oder
Mutterkirche eines bestimmten Sprengeis. Mit der Zeit erhielten in dieser

Grosspfarrei weitere Kirchen volle Pfarreirechte, so dass das Amt eines
Dekans nicht mehr an die ursprüngliche Taufkirche gebunden blieb.
Die Gesamtheit der Geistlichen eines sogenannten Kapitels wählte den
Dekan unter Bestätigung durch den Bischof. Er hatte vor allem die
Ehre und den Nutzen seiner confratres zu verteidigen, musste über
Ausschreitungen derselben berichten und die Befehle des Bischofs, des

Generalvikars oder Offizials vollziehen und zur Kenntnis der Mitbrüder

81 Schneider Phil.: Die bischöflichen Domkapitel, Mainz 1892.
82 Trouillat J. : Monuments de l'histoire de l'ancien évêché de Bâle, 5 Bände, I, S. 266,

Pruntrut 1852-1867.
83 ViUiger Joh. Bapt. : Das Bistum Basel zur Zeit Johannes XXII., Benedikts XII. und

Klemens VI., 1316-1352, S.115, Luzern 1939.
84 Pfleger L.: Sendgerichte und Kirchenvisitationen, S.77 ff., in: Archiv für Elsässische

Kirchengeschichte, 1934.

36



bringen. Ihm oblag auch die Pflicht, darüber zu wachen, dass kein
Unberechtigter die Verrichtungen eines priesterlichen Amtes in seinem
Kreise ausübe. Er übte Aufsicht aus über die Kollaturverhältnisse und
meldete die Erledigung einer Pfründe dem Bischof. Nach dem Ableben
eines unehelich geborenen Geistlichen nahm er dessen Hinterlassenschaft

zu Händen des Bischofs als Erbberechtigten in Beschlag.
Im Bistum Konstanz findet man 1168 und 1182 Dekane in Luzern.85

Das älteste Zeugnis über Dekane stammt aus dem Jahre 1130.86

Die Kapitelsgemeinschaft hatte ihre Rechte und Pflichten durch
Statuten geordnet, die der bischöflichen Genehmigung unterlagen. Durch
die in den Statuten vorgesehenen Leistungen erwuchs dem Kapitel ein
gemeinsames Gut, das durch den Kammerer, den Stellvertreter des

Dekans, verwaltet wurde. Das älteste Zeugnis für eine Stiftung stammt
aus dem Jahre 1070. Seliger, Freiherr von Wolhusen, stiftet zu Ettiswil
(Bistum Konstanz) eine Kapitelsjahrzeit.87

Die erste Erwähnung von Kapitelsstatuten im Buchsgau geschieht am
I. April 1400. Die Gräfin Anna von Kiburg vermachte dem Kapitel
Buchsgau Güter und Rechte.88 Die Statuten müssen also älter sein. Um
die gleiche Zeit werden Statuten umliegender Dekanate vom Bischof
genehmigt: Sursee 1373,89 Luzern 1412,90 Hochdorf 1441.91 WilUsau
1438,92 Frickgau 1360.93

Territoriale Änderungen im Dekanat Buchsgau. Das Dekanat deckt sich
in der Epoche unserer Untersuchungen, vom Beginn des H.Jahrhun¬
derts bis heute, nicht völhg mit den alten Gaugrenzen. Gänsbrunnen und
Welschenrohr gehörten zu Münster-Granfelden und bildeten mit diesem
bis Anfang des 15. Jahrhunderts ein eigenes Dekanat. Als im Jahre 1569

Solothurn Zehnt und Kirchensatz kaufte, wurde die Pfarrei Welschenrohr,

zu welcher Gänsbrunnen gehörte, dem Dekanat Buchsgau
angeschlossen.

Im Osten des Gaus, am Erzbach, fehlten Ober- undNiedererlinsbach mit
Kienberg. Diese Pfarreien waren dem Kapitel Frickgau angegliedert. Im
II. Jahrhundert sind Dinghof und Kirchensatz Eigentum des Klosters

85 Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins der fünf Orte,
Band I ff., 1843 ff, 24, S. 3.

86 Ahlhaus Josef: Die Landdekanate des Bistums Konstanz im Mittelalter, S. 34,
Stuttgart 1929.

87 Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins der fünf Orte,
61, S. 223.

88 Staatsarchiv Solothum, Urkunden.
89 Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins der fünf Orte,

60, S. 167.
90 ebenda, 44, S.l ff.
91 ebenda, 57.
92 ebenda, 61, S. 223.
93 Nüscheler Arnold: Die Aargauischen Gotteshäuser, in: Argovia XXIII, S.127.

37



Einsiedeln und 1349 gehört ErUnsbach dem Kloster Königsfelden. Im
Liber censuum (1302-1304) kommen ErUnsbach und Kienberg unter
dem Dekanat Frickgau vor.

In der Reformationszeit wird die Kirche ErUnsbach dem Buchsgau
angeschlossen, weil das linksufrige Gebiet des Erzbaches, das zum
Dinghofgehörte, verloren gegangen war. Für den Anschluss von Kienberg

an den Buchsgau waren poUtische Überlegungen ausschlaggebend.
Nachdem die Herrschaft Kienberg 1523 an Solothurn gekommen war,
war die Ortschaft noch längere Zeit nach Wittnau (Fricktal) pfärrig.
Erst im Jahre 1660 wurde sie ins Kapitel Buchsgau aufgenommen.

Die KapeUe zu Günsberg war bis zum Jahre 1695 zur Pfarrei Flumenthal,

Dekanat Solothurn (Bistum Lausanne), kirchgenössig, gehörte
aber merkwürdigerweise zum Bistum Basel. Bei der Reformation verlor

Günsberg die Verbindung mit dem Bipperamt, blieb aber im Bistum
Basel.94 Das im Bipperamt liegende Attiswil ¦war vor der Reformation
ebenfaUs nach Flumenthal kirchgenössig,95 ging aber mit Bipp für das
Dekanat Buchsgau verloren. Den grössten Verlust erUtt das Dekanat
in der Reformation durch die Abtrennung des Bipperamtes mit den
Pfarreien Oberbipp, Niederbipp, Bannwil, Walkilch und der Kaplanei
Wiedlisbach. Gretzenbach und Starrkirch, im Bistum Konstanz gelegen,
gehörten zum Dekanat WilUsau. Im Jahre 1806, nach der Helvetik,
wurden langwierige Unterhandlungen geführt zur Abtrennung und
Bildung eines eigenen Dekanates. Schliesslich einigte man sich, indem
das Gebiet der Jurisdiktion eines Kommissars unterstellt wurde. Mit
der Neubildung des Bistums Basel nach dem Wiener Kongress erfolgte
die Zuteilung zum Dekanat Buchsgau.

Nicht durchgeführte Eingliederung. Es lag im letzten Jahrhundert im
Zuge der Zeit, auch die kirchlichen Belange auf nationaler oder kantonaler

Ebene zu ordnen. Die solothurnische Regierung beabsichtigte,
die 17 Pfarreien des Schwarzbubenlandes, die zum Kapitel Leimenthal
gehörten, dem Kapitel Buchsgau einzuverleiben. Am 9. Oktober 1618
teilte die Obrigkeit dem Kapitel Buchsgau mit, dass mit bischöflicher
BewiUigung die Pfarreien des Schwarzbubenlandes dem Kapitel
angeschlossen worden seien. Es wurde festgestellt, dass die dortigen Pfarrer
das Kapitel auf eigene Kosten zu besuchen haben, es wäre denn, das

Kapitel würde ihnen einen Beitrag geben, welchen ihnen «MH wohl
gönnen würden». Diese, wohl auf staatiichen Druck hin erfolgte Regelung

erwies sich als unzweckmässig. Noch am 22. Februar 1622, anlässUch

der Präsentation des buchsgauischen Dekans MüeUch zum baslerischen

Kommissar, wies die Regierung MüeUch an, dafür besorgt zu
sein, dass die leimenthaUschen Pfarrer dem Kapitel Buchsgau einverleibt

würden. Nachdem der Basler Bischof dem solothurnischen Rat
94 Stiftsprotokoll St. Ursen, Bd. V, S. 214.
95 Staatsarchiv Solothurn, Urkunden, 16. Januar 1431.

38



geschrieben hatte, er wünsche, dass die genannten Pfarrer wieder zum
Kapitel Leimenthal gelegt würden, gab man diesem Begehren nach, mit
Rücksicht darauf, dass der Dekan bei Besuchen der Pfarrgemeinden zu
viel Zeit verlieren würde. Es wurde aber verlangt, dass die Bussgelder
im Lande blieben, das heisst dem Kommissar überantwortet würden.

Im Jahre 1761 und in den folgenden Jahren bemühte sich die Regierung

erneut um die Eingliederung des solothurnischen Leimenthaies
in das Kapitel Buchsgau. Diesmal kam der Widerstand von Seiten des

Kapitels Buchsgau. Neue Verhandlungen im Jahre 1783 blieben ebenfalls

ergebnislos. Die Abrundung der geistlichen Judikatur und
Verwaltung gemäss den poUtischen Grenzen gelang erst mit der Schaffung
des neuen Bistums Basel in Verbindung mit andern Orten.

Die grosse Ausdehnung des Dekanates und die stets zunehmende
Zahl der Pfarreien Uessen im Jahre 1844 eine Unterteilung als notwendig

erscheinen. Bischof Josef Anton Salzmann richtete am 23. Februar
1844 ein Gesuch an die Regierung : « Da ich willens bin, auch im Kanton
Solothurn die heilsamen Pastoralkonferenzen, durch welche die wissen-
schafdiche und religiöse Tätigkeit verstärkt und erhöht wird,
einzuführen, so nehme ich die Freiheit, Hochdenselben vorläufig das

Kreisschreiben, welches ich abzusenden gedenke, mitzuteüen...» Im genannten
Kreisschreiben wird unter anderem festgestellt: Die Konferenzen

sind jährlich wenigstens drei Mal abzuhalten. Ist das Kapitel zu gross,
so sollen in jeder Regiunkel drei Mal Konferenzen stattfinden. Überdies
ist jährUch eine allgemeine Konferenz durchzuführen. Dabei werden
durch Ausschüsse der Regiunkel die einzelnen Resultate in ein Ganzes

vereinigt. Durch die Konferenzen werden schriftliche Arbeiten veranlasst.

Jedes Mitglied übernimmt eine solche oder rezensiert die eines

Mitbruders. Im Verhinderungsfalle ist eine Entschuldigung beizubringen

oder aber eine Busse an dieKapitelskasse zu bezahlen. BeidenKon-
ferenzen wird dem Pfarrer wie dem Vikar das gleiche Recht eingeräumt,
seine Meinung mit bescheidener Freimütigkeit zu eröffnen.

Die Regierung genehmigte das Vorhaben. In seinem Gutachten
bemerkt Erziehungsdirektor Peter Felber: «Das Erziehungsdepartement
findet nicht nur keinen Anlass, diesem Unternehmen des hochw.
Bischofs irgendwie hemmend entgegenzutreten, sondern trägt
vielmehr darauf an, demselben für Einführung dieser Konferenzen,
wodurch ein gewisses heilsames, gemeinschaftliches Zusammenwirken
unserer Ortspfarrer erzielt werden dürfte, die Anerkennung der Regierung

zu bezeugen ...» Es wurden in der Folge in drei Regiunkeln
Pastoralkonferenzen gehalten und eingeführt: im Thal, Gäu und
Niederamt.

Die neuesten Zustände beruhen auf bischöfücher Anordnung vom
6. Juli 1915, die am 13. August daraufhin von der Regierung genehmigt
wurde. Das alte Kapitel Buchsgau wurde geteilt in

39



a) Kapitel Buchsgau mit den Pfarreien im Thal und im Gäu bis und mit
den Pfarreien Egerkingen, Härkingen und Fulenbach,

b) Kapitel Niederamt mit den Pfarreien Hägendorf, Gunzgen und den
ostwärts gelegenen Pfarreien des alten Dekanates.

Das Kapital im Betrage von Fr. 34661.90 wurde je zur Hälfte den
neuen Kapiteln zugewiesen mit Fr. 17330.95.

Organisation und innere Verhältnisse des Dekanates. Die Schenkung der
GräfinAnna von Kiburg, geboren von Nidau und ihres Sohnes, des Grafen

Egon von Kiburg,vomì.April 1400, bestehend aus Kirchensatz
und Kirchengut von Fulenbach, richtet sich an die Bruderschaft der
Techanei im Buchsgau. Die Schenkungsurkunde lautet :

«Wir gräfin Anna von Kyburg geborn von Nydow und wir Graf
Egen von Kyburg der jetz genannt frow minen elicher sun tun kunt
allen den, die disen brief ansehent oder hören lesen, dass wir wol
bedacht und von Gottes gnad gesunten libes und der sinnen hand frilich
und redklich hingegeben und geben hin mit urkund dieses brieffes für
uns und unser erben alle die rechtung, die wir gehept hand und uns von
unsern vordem ankommen sint an dem kilchensatze ze Fulenbach, Basel
bisthums gelegen in dem Buchsgow in sant Steffans ere gewichen, den
erbarn und bescheidnen herren der bruderschaft der techanei in dem
Buchsgow, dem allmechtigen Gott ze lobe, der reinen Magt Maria
Gottes Mutter und allen heiligen zu eren, aller unsern vordem seelen,

uns und unsern nachkommen ze heil und ze tröste : Also dass die obge-
nannt Herren das gottshus soUen versorgen mit singen und lesen und

gotte für unss bitten und unser vordem, unser und unser Nachkommen
im gedechtnisse ze habent inn allen der masse, als ir Statuten wisent, und
gebrüedern uns och also hiemit ihnen und entziehend uns hiemitte für
uns und unser erben aller der rechtung, so wir gehebt hand in den

gewalt der obgenannten bruderschaft; und das zu einem offenen
urkund, so haben wir frow Anna egenannt, und graf Egen obgenannt,
der egenannten frow Annen von Kyburg elicher sun unser eigen insy-
gel gehenket an diesen brieff, der geben ist, da man zahlt von Christus
gebürt MCCCC den ersten tag aprellen. »

Um die Mitte des letzten Jahrhunderts wurde der Versuch
unternommen, dem Ruralkapitel Buchsgau die Verfügungsgewalt über
Kirchensatz und Kirchenvermögen Fulenbach abzusprechen.96 J. Amiet
wollte den Beweis dafür erbringen, dass die alten Dekanate «keineswegs

Corporationen mit eigenem Vermögen (wie zum Beispiel Klöster
und Stifte), sondern nur kirchlich-hierarchischen Behörden, hierarchische

BeamtencoUegien» gewesen seien. Dabei stützteer sich auf obge-
nannte Schenkungsurkunde. Er hat die Bruderschaft, in den Statuten

96 Amiet Jakob: Denkschrift der Gemeinde Fulenbach über die widerrechtliche
Aneignung und Entreissung des grössten Teils ihres Kirchengutes von Seite des Ruralkapitels
Buchsgau, Solothurn 1849.

40



von 1442 confraternitas betitelt, als eine rein kirchliche, dem Bischof
hörige Organisation ohne eigene Rechte und Ziele betrachtet. Aber
schon die Tatsache, dass die Bruderschaft Jahrzeitstiftungen entgegennimmt,

beweist, dass sie über Vermögen verfügen musste. Die Scben-

kung der Gräfin von Kiburg vom Jahre 1400 setzt voraus, dass bereits
andere Stiftungen und Schenkungen erfolgt waren, denn die Gräfin
bittet, dass man ihrer und ihrer Vor- und Nachfahren gedenken soUe

«inn allen der masse, als ir Statuten wisent». Der Zusammenschluss
der Geistlichen eines Dekanates diente also nicht bloss den Obliegenheiten

eines kirchlichen Verwaltungsapparates, sondern hatte auch das

leibliche und seelische Heil der Mitglieder als Ziel. Auch Laien konnten
als Mitglieder aufgenommen werden.

Der Vorstand. Das Amt des Dekans war früher an eine Mutterpfarrei
gebunden und wurde vom Bischof bestimmt. Wann aus dem Dekanatssprengel

eine Korporation oder Bruderschaft wurde, können wir nicht
ermitteln. In Ettiswil (Bistum Konstanz) wird bereits im Jahre 1070

von einer Kapitelsjahrzeit berichtet.97 Nach dem Wortlaut der Statuten
von 1442 wurde der Dekan von den Mitgliedern gewählt: «Item et
capellani ipsius decanatus beneficiati ad convocationem venire tenean-
tur et electionibus decani et camerarii interesse. Previso tarnen quod
nullus ipsorum in decanum seu camerarium eligatur, nisi forte tante
prudentie, habilitatis et excellentie fuerit, quod alios dominos seu con-
fratres in sagacitate precelleret. Nullus inter vos eligatur in decanum,
camerarium seu juratum, nisi prius ad minimum ad bynneium in deca-

natu vestro fuerit beneficiatus ...» Es darf nur zum Dekan gewählt werden,

wer rector oder plebanus einer Kirche des Dekanates ist und dort
Residenz hat. Falls ein gewählter Dekan für Nutzen und Ehre der
Gemeinschaft nicht genügt, darf ihn das Kapitel entsetzen und einen
andern wählen.

Die Einführung in das Amt geschah durch den Bischof oder den
Generalvikar.Weiter bestimmen die Statuten von 1641 : Nach dem Tode
des Dekans und nach dem Dreissigsten erfolgt die Neuwahl. Diese
musste durch den Bischof oder den Generalvikar bestätigt werden. Im
Jahre 1606 erlaubte der Generalvikar, dass Dekan und Kammerer vom
Kapitel bestimmt, nicht mehr «ad nutum amovibiles», sondern «rati,
firmi et perpetui» seien.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts schaltete sich eine dritte Gewalt in
die Wahl des Dekans ein : der Staat. Vorwände zur Einmischung fand
die staatliche Behörde mehr als genug, die Gründe dazu wurden von
den Kapitularen oft selber geUefert. Im Jahre 1541 präsentierte das

Kapitel der Regierung als neuen Dekan Heinrich Racle, Pfarrer in Kesten-

97 Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins der fünf Orte,
Band I ff., 1843 ff., 61, S. 223.

41



holz. Die Regierung bestätigte die Wahl. Im Jahre 1553 bestimmte die

Regierung, nachdem das Kapitel keine Wahl zustande gebracht hatte,
den StüssUnger Pfarrer Balthasar Lörlin zum Dekan. StüssUngen
gehörte seit 1539 dem Stifte Schönenwerd und als Stiftsherr war der Pfarrer

nicht wahlberechtigt: «dieweil kein Ordensmann zu söllichen Ämtern

lut den Statuten kommen mag». Im Jahre 1593 ereignete sich
folgender FaU : Der neue Dekan Wolfgang Brunner, Pfarrer von Balsthal,
sass mit dem Pfarrer von Laupersdorf, Hans Bochli, bei einer Zeche in
der Wirtschaft. Sie verspotteten einander. SchUesslich meinte der
Dekan, Bochli sei ungehorsam, da er ihm noch nicht das Gelübde (Eid)
abgelegt hätte. Es kam zu einem Handgemenge. Bochli hatte Busse zu
bezahlen, der Dekan Brunner wurde entsetzt und im Mai schritt man zu
einer Neuwahl. Es kam keine Wahl zustande, da die drei Vorgeschlagenen

gleich viele Stimmen erhielten. Darauf bestimmte die Regierung
einen unter ihnen zum Dekan, nämlich Georg Spilmann, weil dieser

Stadtbürger war. Der neue Dekan vom Jahre 1594, Urs Meyer, wurde
vom Kapitel gewählt und durch die Regierung bestätigt.

Im Jahre 1705 befahl die Regierung dem Kapitel, die Wahl des neuen
Dekans in Anwesenheit des Generalvikars vorzunehmen.

Die Befugnisse des Dekans bestanden im allgemeinen in der Ausübung
von Verwaltungsakten, in der KontroUe bei Pfründenbesetzungen. Er
hatte die Verpflichtung zum Steuereinzug, hatte die bischöfliche Quart
entgegenzunehmen, die Consolationes für den Lebensunterhalt des

Bischofs, die Bannalia (etwa V« der Pfarrpfründe), das subsidium cari-
tativum usw. Hierin legte sich zuweUen die Regierung ins Mittel. So
schrieb sie im Jahre 1538 dem Bischof, er solle die Pfarrer wegen der
Steuer nicht beheUigen, da diese schon mit Armut beladen seien. Besondere

Befugnisse hatte der Dekan als Korporationsleiter.
Der Dekan verfügte neben dem Kapitelssiegel noch über sein eigenes

Siegel. Das Dekanatssiegel des Pfarrers Konrad von Balsthal vom Jahre
1322 stellt die knieende Muttergottes dar mit dem Jesuskind. Umschrift :

SigiUum Chunradi Decani Buchsgaudie.
Ausser der Erledigung der offiziellen Amtsgeschäfte nahm sich der

Dekan innerhalb des Distriktes besonders der Witwen und Waisen an,
sowie auch der Bevormundeten. Nach dem Tode eines Kapitularsbru-
ders begab sich der Dekan mit dem Kammerer und drei Mitbrüdern
oder vier Nachbarn zum Hause des Verstorbenen, legte diesem der Sitte
gemäss die priesterUchen Gewänder an, hielt die Obsequien usw.
Wurde ein Kapitelsbruder krank, so ordnete er, der Kammerer oder ein
anderer Mitbruder, das Zeitliche.

Amtseinkünfte des Dekanes. Laut Statuten von 1441 bezog der Dekan
aus dem Nachlasse verstorbener Kapitularen zehn Schilling, nach den
Statuten von 1641 ein Pfund. Von Neuaufgenommenen erhielt er 1441
5 SchiUing, 1641 2 Pfund.

42



Zu den gewöhnUchen Verpflichtungen werden im Jahre 1641 weitere
noch genannt: «Porro officium decani est convenais capitulares indi-
cere, et in iis nisi vicarius noster generaUs aut alius nostro nomine inter-
sit, praesidere, attendere ut omnes parochi officio satisfaciant, deUn-

quentes punire, incorrigibiles ad Nos vel vicarium nostrum déferre,
inquirere etiam in gravia populi flagitia, et si ilia aliter corrigi nequent,
brachium seculare invocare. Item quotannis visitationem capituli insti-
tuere, et chartam visitatoriam ad Nos vel vicarium nostrum mittere, et
in omnibus attendere, ut statuta a singulis observentur ...»

Der Kammerer, camerarius, ist der zweite Beamte des Kapitels. Er ist
Gehilfe und SteUvertreter des Dekans, hat die Verwaltung der Kasse
und des gesamten Kapitelvermögens. Die Wahl erfolgte analog jener
des Dekans. Seine Verpflichtung ergibt sich aus der Bezeichnung. Die
Statuten von 1641 fügen noch ausdrücklich bei: In der Hand des

Kammerers oder Dekans befindet sich eine Kiste mit zwei Schlössern, zu
welchen die Schlüssel unter die beiden Herren verteilt sind. Die Truhe
enthält Dokumente, Zinsbriefe, Geld usw. Der Kammerer führt ein
Rechnungsbuch. Er hat auch als Aufgabe, zu sehen, quomodo singuli
parochi famiüam administrent. Schuldenmachen oder Verschwendung
hat er dem Dekan zu melden. Die neuen Statuten von 1915 nennen diese
Pflichten nicht mehr.

Der Kommissar versieht eine Beamtung, die erst 1633 im Einvernehmen

mit der weltlichen Obrigkeit geschaffen wurde. Er hat die
Beziehungen mit der weltlichen Obrigkeit zu pflegen: qui clericorum et lai-
corum causas ad forum ecclesiasticum spectantes cognoscat. Er kann
Dekan sein oder ein anderer dem Bischof gefälliger Geistlicher. Er
behandelt die Streitigkeiten zwischen Geistlichen, Eheangelegenheiten,
die wenn nötig vor das bischöfliche Forum zu bringen sind. Über seine

Tätigkeit führt er Buch.

Die Juraten sind : ProtokoUist, Kantor, Pedell. Es sind Deputierte,
Räte, an manchen Orten auch Sextare genannt. Für ihre Wahl müssen
ähnliche Voraussetzungen vorhanden sein wie beim Dekan und
Kammerer. Die Statuten von 1641 bestimmen deren zwei, qui tarnen oculi
decani attendant ad capituU et capitularium statum, et ubi pro capituli
publico bono expedire iudicabunt, decanum fideliter moneant, ut disciplina

ecclesiastica conservetur, et que corrigenda sunt, corrigentur. Sie
haben den Eid zu schwören wie die andern Offizialen. Der ProtokoUist
hat Buch zu führen, Schreiben abzufassen usw. Er sorgt für den Nachruf

von verstorbenen Mitbrüdern. Nach dem Jahre 1915 führt er das

MitgUederverzeichnis der beiden Bruderschaften, der Kapitularen und
der übrigen Mitglieder. Laut Statuten von 1641 obliegt es dem Kantor,
an den Versammlungen den Chor zu dirigieren, zu intonieren und als

Zeremoniar zu walten.

43



Der Pedell muss die Mandate des Bischofs, des Dekans, des Generalvikars,

des Kapitels publizieren. Er hat das Weibelamt inne.
Die Mitgliedschaft der Confraternitas. Das Statut von 1442 spricht von

Mitgliedern als rectores incurati, vicarii und induciati (Letztere sind
Geisdiche, die noch mit keinen Pfründen versehen sind). Wer als
Mitbruder angenommen wird, hat innerhalb von vier Wochen nach seiner
Aufnahme zu zahlen: als Rektor 30 Schilling, als Pfarrer und Kaplan
1 Pfund, der Induciatus zahlt 5 Schilling. Sobald der Induciat investiert

ist, hat er noch 15 Schilling zu entrichten pro refectione capitu-
larium. Jeder Rektor, Plebanus und Kaplan hat, sobald er in den
Besitz des Beneficiums gelangt, noch zu zahlen: der Rektor 10 Schilling,

der Pleban und Kaplan 5 Schilling. Die Statuten von 1641
bestimmen weiter: die Aufzunehmenden haben dem Kapitel für die
ersten zwei Jahre drei Gulden zu geben.

Die Laien wurden aufgenommen in die sogenannte äussere Bruderschaft,

Stephanischer Messbund genannt. Die Gräfin Anna, Donatorin

vom Jahre 1400, wurde Mitglied dieser äussern Bruderschaft. Im
Jahre 1641 betrug die Eintrittstaxe 2 Pfund. Die aufgenommene Person

wurde ins Matrikelbuch eingetragen. Die Mitglieder sind der guten

Werke innerhalb der Bruderschaft teilhaftig. Die Statuten von 1441

bestimmen, dass alle Gläubigen, welche die Kirche, in der die
Versammlung der Bruderschaft stattfindet, mit Almosengeben besuchen,
40 Tage Ablass geniessen. Ferner wird ein Ablass gewährt «propterea
ut in die sepulture item in septima et vicesima die obitus cuiuslibet
vestri confratris, sive sit clericus sive laycus, divina solempniter cum
debitis exequiis defunctorum in loco ubi ipsum confratrem sepeliri
contigerit». Die Aufnahmen von Laien war also bereits im Mittelalter
gebräuchlich (vor 1441). Auch die Statuten von 1641 gewähren den
Kirchenbesuchern Ablass. Beim Tode eines Mitgliedes hat jeder Kapi-
tulare eine Messe zu lesen, wenn vom Betreffenden eine Jahrzeit
gestiftet worden war. An den Versammlungen werden angesichts des
Volkes die Namen der seit der letzten Versammlung verstorbenen
Brüder und Schwestern verlesen und die Gläubigen zum Gebete für
die Verstorbenen aufgefordert.

Kapitelspatron ist der hl. Stephan, vielleicht erst seit der Schenkung
vom Jahre 1400.

Die Versammlung, der Conventus capitularis. Gemäss Statut vom Jahre
1442 versammelt sich das Kapitel (oder Bruderschaft) jährlich zweimal:
am Donnerstag vor Quasimodogeniti und am Dienstag vor Martini
episcopi. Die Mitbrüder hatten zu erscheinen superpelliciati unter
Strafe von 3 Schilling. Der Unkosten wegen erlaubte das Statut von
1641 eine einmalige jährliche Versammlung am Montag nach dem
Weissen Sonntag. Verschoben wurde die Versammlung nur dann,
wenn auf den betreffenden Tag oder auf den folgenden nicht der Mar-

44



kustag oder ein anderes Fest fiel. Das Statut von 1442 bestimmte als
Busse für das Wegbleiben 6 Schilling. Auch die Kapläne waren zur
Teilnahme verpflichtet. Nach den Statuten vom Jahre 1915 wird nur
jedes zweite Jahr eine Versammlung abgehalten.

Der Versammlungsort war nicht festgesetzt, doch suchte man einen
zentralen Ort des Dekanates auf. Die Obrigkeit wollte sich auch hierin
einmischen. Ferner trachtete sie danach, eingeschlichene Missbräuche
wegzubringen und Reformen durchzuführen. Zusammenkünfte
grösseren Ausmasses prüfte sie mit misstrauischen Augen. Es kam so weit,
dass Versammlungen nur mit ihrer Erlaubnis durchgeführt werden
konnten und dass sie sich vertreten liess. Im Jahre 1534 bat die Obrigkeit

um Erlaubnis, an der Versammlung teilnehmen zu dürfen. Anno
1594 warnte die Regierung das Kapitel davor, die Versammlung zu
beginnen, bevor der obrigkeitliche Gesandte erschienen wäre.98 Im
Jahre 1691 versammelte sich das Kapitel in Olten. Der weldiche
Gesandte hatte den Auftrag, an dieser Versammlung im Namen der Obrigkeit

den Generalvikar zu bewillkommnen und ihm anzudeuten, dass

er inskünftig die obrigkeidiche BewiUigung zur Abhaltung der
Versammlung einholen solle, bevor die Einladung erlassen werde.

Waren bei einer Versammlung zum Messelesen zu wenig Altäre
vorhanden, so konnte die Verwendung von are mobiles oder altaria
portatilia erlaubt werden. Die stiftungsgemässen hl. Messen mussten
gelesen werden. Das Statut vom Jahre 1641 erlaubte, dass die für die
zweite Versammlung gestifteten Messen an drei andern, nahe gelegenen
Orten zu einer bestimmten Zeit gelesen werden konnten.

Von einer gewissen Bedeutung war das prandium oder die refectio.
Darüber bestimmten die Statuten von 1442: wenn ein verstorbener
Kapitular viel hinterlassen hat, so soll das prandium aus seinem Nachlasse

bezahlt werden, andernfalls zahlen die Teilnehmer oder die
gemeinsame Kasse. Nach der Versammlung und dem Gottesdienst
confratres vadant ad mensam seu refectionem pacifice et cum omni
discretione et sine strepitu. Item quod nullus sesseum seu olocum
recipiat per se nisi iussus sive locatus per decanum seu aUum ad hoc
mandatum habentem. Ähnlich lauten die Statuten von 1641. Das
Essen soll bescheiden sein, man soll kein Ärgernis geben. Nach dem
Essen, das nicht länger als zwei Stunden zu dauern hat, begibt man
sich mit den superpeUicea zur Feier der Vesper. Der Dekan entlässt
das Kapitel. Gegen aUfälUge Missbräuche mahnten die Statuten : Siqui
se in loco capitulari vel in via inebriaverint, rixas excitaverint, vel aUa

scandala dederint, a decano citentur et secundum delicti gravitatem
severe puniantur.

98 Kocher Ambros: Fulenbach, Kirche und Pfarrei, hg. von der Römisch-katholischen
Kirchgemeinde Fulenbach.

45



Die angebUch hohen Kosten der Mahlzeiten veranlassten die Obrigkeit
zur Einmischung. Es gab aber damals weder Gemeinden noch Zünfte,
noch irgendwelche Korporationen, denen die Obrigkeit nicht den
Vorwurf der Fresserei und Völlerei gemacht hätte. Es reute sie das

Geld, das die «Hälse» anderer hinunterlief, statt in den Stadtsäckel zu
wandern. Die Obrigkeit schrieb im Jahre 1643, das Einkommen von
Zinsen und Zehnten würde durch das Kapitel «durch den Hals
gejagt». Im Jahre 1705 bestimmte die Obrigkeit, nachdem sie erfahren
hatte, es seien an der letzten Kapitelsversammlung 300 Gulden
verbraucht worden, es dürften inskünftig pro Kopf nicht mehr als drei
Gulden verausgabt werden, was mehr ausgegeben werde, gehe zu
Lasten des einzelnen.

Über das Rechnungs- und Vermögenswesen gibt die «Geschichte der
Pfarrei Fulenbach»99 Auskunft. Das Kapitel Buchsgau wurde in der
Zeit vom 16. bis zum 19. Jahrhundert fortwährend beraubt. Anlass
dazu gab zum Ted der Neid und die Eifersucht der Fulenbacher
Bauern. In dieser Gemeinde lag die Haupteinnahmequelle des Kapitels.

Die Einnahmen und die Ausgaben lassen sich kurz zusammenfassen in :

1. Ingress-Taxen: die refectio der rectores, incurati, induciati.
2. Laufende Beiträge, in Einzelfällen erhoben für bestimmte Zwecke.
3. Oblationen, besonders an Exequien, am Siebten und Dreissigsten.
4. Strafgelder: Fehlen am Kapitelsgottesdienst, an Exequien, am

Kapitelsessen, Vergehen gegen honestas usw.
5. Sterbetaxen, Abgabe für den Todesfall.
6. Geschenke und Vermächtnisse, zum Beispiel jenes der Gräfin von

Nidau.
Die Ausgaben betrafen:

1. Besoldung der Offizialen.
2. Stipendien für Anniversarien.
3. Abhaltung der Kapitelsversammlung : Korrespondenzen, Gottesdienst,

bewegUche Altäre, Verpflegung, PedeU, Verwaltungskosten,
bischöfUche Visitationen und InstaUationen, Direktorien, BibUothek,

Almosen usw.
Die Überschüsse wurden in Form von Gülten und Darlehen angelegt.

So kaufte man beispielsweise am 20. Januar 1429 Zinse zu Rumisberg

aus der Hand des Abtes von St.Peter im Schwarzwald.100
Das Hauptgut des Kapitels bestand in Zinsen und Zehnten zu Fulenbach.

Über die Verwaltung geben die Jahresrechnungen des Kapitels,
Bücher und Zinsbücher, die Zehntverleihungen, Aufschluss.

Noch im Jahre 1505 bestätigte die Obrigkeit dem Kapitel das
unumschränkte Verfügungsrecht über den Zehnten zu Fulenbach. Mit der

99 Kocher Ambros: Fulenbach, Kirche und Pfarrei, S. 70-79, hg. von der
Römischkatholischen Kirchgemeinde Fulenbach.

100 Pfarrarchive im Kanton Solothurn, Fulenbach, Staatsarchiv Solothurn.

46



anwachsenden Bevölkerungsziffer und der zunehmenden Rendite in
der Bewirtschaftung des Bodens erhöhte sich der Zehntertrag und
damit wuchs der Neid des Volkes und die Gier der Staatsgewalt. Der
Reinerlös nach Abzug des Drescherlohnes usw. betrug jährUch mehrere

hundert Gulden. Der Staat suchte nach Gründen, sich einzumischen,

er warf den Kapitelsherren Liederlichkeit und dergleichen vor.
Die Bauern rodeten im grossen Wald bei Fulenbach ohne Erlaubnis
des Kapitels und machten den Boden zu Rüttenen. Im Jahre 1614

bewilligte der Rat zu Solothurn solche Rüttenen und verlangte für den
Staat den Zehnten davon. Das Kapitel wehrte sich gegen diese An-
massung. SchUessUch anerkannte die Regierung das Zehntrecht des

Kapitels, verlangte aber jährUche Rechnungsablage. Gegen dieses
Ansinnen wehrte sich das Kapitel. Nachdem die Gemeinde Boningen im
Jahre 1619 geklagt hatte, sie hätten zu wenig Wald und Land, schnitt
die Regierung 80 Jucharten Landes vom Fulenbacher Bann ab und
teilte es dem Boninger Bann zu. Damit gewann die Regierung auf
Kosten des Kapitels das Zehntrecht über 80 Jucharten Landes. Das
Kapitel gab nach und vertraute der Zusicherung, dass man es inskünftig

in Ruhe lasse. Die Kosten für die Neuvermarchung hatte zudem
das Kapitel zu tragen.

Der teuer erkaufte Friede dauerte kaum dreissig Jahre. Die
Fulenbacher wiesen auf den erhöhten Zehntertrag von 40 Maltern hin. Die
Regierung schickte Gesandte an den Bischof, mit der Meldung, das

Kapitel verprasse das Einkommen, und ersuchte um Einsichtnahme in
die Rechnungen. Der Bischof antwortete, es wäre vorteilhaft, wenn die
Regierung dort Pfarreien errichtete, wo sie Zehnten und Kirchengut
besässe. Der Bischof wies das Begehren zum Missfallen der Regierung
zurück. Das Kapitel zeigte sich gegen die Regierung erneut nachgiebig,

Uess sie in den Fulenbacher Wäldern nach Gutdünken schalten
und verlor damit schUessUch sein Eigentumsrecht.

Im Jahre 1669 begaben sich zwei Ratsherren zum Dekan nach
Egerkingen und meinten in aUer Freundlichkeit, es wäre dem Frieden dienlich,

wenn der Fulenbacher Zehnten in drei Teile geteilt würde, wovon
zwei dem Kapitel und einer dem Staate zufalle. Das Kapitel lehnte ab.
AnlässUch der Neugründung der Pfarrei Fulenbach gab das Kapitel
dem Drängen der Regierung nach und willfahrte der Bitte des Bischofs.
Sie überUess der Regierung die Kollatur der neuen Pfarrei. Später
verlangte die Regierung das Recht auf den Neubruchzehnten. Das

Kapitel entgegnete, es werde auf aUe bereits gemachten Konzessionen
zurückkommen, wenn man es nicht endlich einmal bei den alten Rechten

lasse. Bei der Kapitelsversammlung zu Oberbuchsiten im Jahre
1674 erklärte der solothurnische Gesandte, die Regierung sei als
oberste Instanz die eigentUche Zehntherrin. Das Kapitel aber
erwiderte, es habe den Zehnten zu Fulenbach geschenkt bekommen, 14 Jahre

47



bevor die Regierung das Fridaueramt erhalten habe. Aufweitere Kunstkniffe

des Gesandten hin erzählte nun der Dekan den Verlauf der
Kapitelsgeschichte und zählte die schon erlittenen Schmälerungen auf.

Die Regierung bürdete dem Kapitel auch weiterhin Lasten auf, die
eigentlich die Gemeinde Fulenbach hätte tragen sollen: Kirchenbau
(das Kirchenschiff geht zu Lasten der Gemeinde), Friedhof, Glocken
usw. Den grössten Verlust brachte dem Kapitel die Zehntablösung
und der Prozess vom Jahre 1848 mit der Gemeinde, bei dem sich
Fürsprech Jakob Amiet101 unrühmlich hervortat. Er suchte die Berechtigung

der Gemeinde Fulenbach nachzuweisen, «die ihr an diesem

Kirchen-Vermögen ihrem Gegner, dem Kapitel Buchsgau, heute noch
zusteht».102

Es sei noch erwähnt, dass das Kapitel im Jahre 1529103 dem Staate
den Zehnten und Kirchensatz von Holderbank verkaufte, den Klaranna
von Hohenklingen, Äbtissin von Säckingen, dem Kapitel vergabt hatte.

Trotz Einwendungen des Bischofs und des Kapitels hielt der Staat
an seinem sogenannten Aufsichtsrecht über den Finanzhaushalt des

Kapitels fest. Im Jahre 1705 wurde beschlossen, der jeweiüge Landvogt

habe der Rechnungsablage beizuwohnen.
Der Beginn des vergangenen Jahrhunderts ist gekennzeichnet durch

die religiöse Verflachung bei Klerus und Volk. Sie findet ihren Niederschlag

im Leben des Kapitels Buchsgau:
1803, Juni 8:104 Schreiben an Pfarrer Kiefer von Egerkingen, Dekan

des Kapitels Buchsgau : Ob es nicht zweckmässig und der Religion und
Sittlichkeit zuträglich wäre, wenn das Kapitel, das schon seit langer
Zeit nicht mehr versammelt worden, wieder einmal abgehalten würde.
Wenn es recht ist, ersuchen wir Euch sofort das Nötige zu dieser
Versammlung zu veranlassen und uns Zeit und Tag bekannt zu geben,
damit wir zwei Mitglieder des Kirchenrates abordnen können.

1803, Juni 28:105 Es wird ein Schreiben des Dekans Kiefer verlesen,
datiert vom 24. Juni, wonach die Kapitelsversammlung in den Herbst
verschoben wird.

1803, 28. Juli:106 Schreiben an den Generalvikar Didener. Die
Regierung beschliesst die Kapitelsversammlung auf Mittwoch, den
17. August nach Olten zu den Kapuzinern. Der Generalvikar wird um
Teilnahme ersucht. Von der Regierung werden Philipp Glutz, Präsident

des Kirchenrates, und Chorherr Franz Peter abgeordnet.
101-102 Amiet Jakob: Denkschrift der Gemeinde Fulenbach über die widerrechtliche

Aneignung und Entreissung des grössten Teiles ihres Kirchengutes von Seiten des
Ruralkapitels Buchsgau, Solothurn 1849.

103 Solothurnisches Wochenblatt, hg. von Freunden (für Freunde) der vaterländischen
Geschichte, S.116, Solothurn 1810-1834, 1823.

104 Ratsmanual, S. 497, Staatsarchiv Solothurn.
105 Ratsmanual, S. 565, Staatsarchiv Solothum.
106 Copiae, S. 373, Staatsarchiv Solothurn.

48



1803, Juli 29:107 Beschluss wie oben und Ausarbeitung von Instruktionen.

1803, August 10:108 Die gesamte GeistUchkeit des Buchsgaus wird
sich Mittwoch, den 17. August, in Olten versammeln. Glutz und Gerber

erhalten folgende Instruktionen :

1. Die Gesandten werden mit dem Generalvikar freundlich
unterhandeln. 2. Sie werden der Geisdichkeit anzeigen, die erste und
grösste Sorge der Regierung sei die Handhabung von ReUgion und
Sittlichkeit im Kanton. 3. Das beste Mittel hiezu sei das erbauUche

Beispiel der GeistUchkeit. 4. Die Erneuerung geschehe auf Grund der
kirchlichen Gesetze, der bischöflichen Verordnungen und der erneuerten

Statuten des Kapitels Buchsgau vom Jahre 1641. 5. Die Regierung
will, dass der sonn- und feiertägliche Gottesdienst überaU zu gleicher
Zeit beginne, dass gemäss Kapitelsstatuten vom Jahre 1641 aUe Sonntage

Katechese und Predigt gehalten werde, und dass sich die

Seelsorger an Sonn- und Feiertagen unter keinem Vorwande, auch nicht
unter jenem eines Ablasses, aus der Pfarrei entfernen, dass die
sogenannten aUgemeinen Jahrzeiten überaU am nämlichen Tage, am Montag

nach der Kirchweihe, gehalten werden. 6. Die Verordnungen von
1641 wegen Kleidung der Geisdichkeit, welche schwarz sei, müssen
beobachtet werden, ebenso wird hingewiesen auf die Bestimmungen
wegen der Mahlzeiten, genannt Comessationen, wegen der Haushälterinnen,

wegen Wirtshausbesuch und wegen den Märkten. 7. Der
Seelsorger soU die Schule der Pfarrei wöchentlich zweimal, und wenn sich
mehr als eine Schule in der Pfarrei befindet, jede wenigstens einmal

pro Woche besuchen. 8. Über die Einhaltung der gefassten Beschlüsse
soll jeder Jurat in seinem Bezirke, der Dekan im ganzen Kapitel
wachen. 9. Die Verfügungen über diese Punkte sollen in den Rezess
des Kapitels eingerückt werden. 10. Der Generalvikar ist zu ersuchen,
die nämUchen Verordnungen auch dem Kapitel Leimenthal mitzuteilen

und die Beobachtung anzubefehlen. 11. Die zwei Gesandten haben
den Provikar und die übrigen geisdichen Vorsteher zur Handhabung
dieser Verordnungen jede Hilfe anzubieten, die von weltlicher Macht
abhängt und, wenn nötig, deren Hilfe anzufordern. Die Abgeordneten
sollen in die Rechnungen der Kapitelsgüter Einsicht nehmen, damit
sie der Regierung über die Verwendung der Gelder Aufschluss geben
können.

1803, September 9:109 Schreiben der Regierung an das Kapitel
Buchsgau und den Generalvikar: Die Versammlung sei gut verlaufen.
Die Statuten vom Jahre 1641 seien wieder belebt worden. Das Kapitel
soll vor Monatsfrist die Rechnung dem Erziehungsrat einsenden.

107 Ratsmanual, S. 924, Staatsarchiv Solothurn.
108 Copiae, S. 387 ff., Staatsarchiv Solothurn.
109 Ratsmanual, S. 924, Staatsarchiv Solothurn.

49



5. Über die Entstehung
der Pfarreien

Die Gründung der Pfarreien ging entweder vom Bischof, von
Klöstern, von Grundherren oder bäuerlichen Gemeinschaften aus.

Im allgemeinen waren die Bischöfe an den Pfarreigründungen nur in
beschränktem Masse beteiligt. Von ihnen gingen die Gründungen auf
dem «ager ecclesiae» aus, also von einem Grundbesitz, der ihnen von
Königen oder reichen Grundherren geschenkt worden war. Es ist dies
für die meisten Kirchen Strassburgs der Fall,110 sei es direkt oder indirekt

durch die dem Bischof unterstehenden Klöster. Ferner ist dies der
Fall für die Kirchen, die unter bischöflicher und der Bevölkerung
Mitwirkung in den alten, aus der gallo-römischen Zeit stammenden und
durch die germanische Einwanderung nicht zerstörten Ortschaften
entstanden sind. Die strassburgischen Kirchen in Spiez, ScherzUgen,
Biberist mit dem Patron St.Arbogast sind jedenfalls unter bischöfU-
cher Mitwirkung errichtet worden. Im Jahre 662 soll König Dagobert

IL der Strassburger Kirche 3 Höfe, unter denen Spiez genannt
wird, geschenkt haben.111 In der Landgrafschaft Buchsgau lässt sich
keine bischöfliche Kirchengründung nachweisen.

In zweiter Linie kommen Klöster in Frage. Wo eine Abtei in der
Frühzeit einen Herrschaftshof (Dinghof) besass, da errichtete sie eine

Kirche, ein Oratorium oder eine Kapelle.112 Meist wurde der Klosterheilige

zum Kirchenpatron. Welschenrohr (Rohr), Matzendorf,
Laupersdorf, Balsthal, Oensingen, Wolfwil-Fahr und eventuell noch
Oberbuchsiten dürften auf den Einfluss des Klosters Münster-Granfelden
zurückzuführen sein. Die südliche Jurakette bildete keine Grenze für
die Missionstätigkeit des Klosters im 7. und 8. Jahrhundert. Lommiswil

bei Solothurn hat St. German als Patron und liegt am alten Pilgerweg

nach Münster-Granfelden. Der « Jermanstag» genoss bei der
ländlichen Bevölkerung bis in die neuere Zeit hohes Ansehen. Auch das

Bipperamt stand unter dem Einfluss des Juraklosters. In den Abhandlungen

über die einzelnen Kirchen wird darüber Näheres ausgesagt.
Das Kloster am oberen Hauenstein, Schönthal, eine froburgische

Gründung, kommt für unsere Untersuchungen nicht mehr in Frage.
Es wurde erst 1145 durch den Grafen Adalbero mit seinen Söhnen
Volmar und Ludwig gegründet.

Das etichonische Kloster und spätere Stift Schönenwerd, wahrschein-

110 Pfleger L., Entstehung der elsässischen Pfarreien; in: Archiv für Elsässische

Kirchengeschichte, 1930, S. 44.
111 Langenbeck Fritz: Probleme der elsässischen Geschichte in fränkischer Zeit, S. 4;

in: Alemannisches Jahrbuch 1957.
112 Pfleger L., Entstehung der elsässischen Pfarreien, S.79.

50



lieh eine Gründung des 7. Jahrhunderts,113 hatte gewiss in der Frühzeit

eine bedeutende missionarische Ausstrahlung. Die Etichonen
bevorzugten als Kirchenpatrone die Heiligen Mauritius, Leodegar und

Stephanus. Pfleger114 findet letzteren besonders im etichonischen Hausgut.
Die Froburger, die frühesten Herrscher im Buchsgau, scheinen
etichonischen Ursprungs zu sein, und manche Kirchen in ihrem Gebiet führen

ein dementsprechendes Patrozinium: St. Leodegar in Schönenwerd,

St. Mauritius in Trimbach und Zofingen, St. Stephan in Fulenbach

und Neuendorf.
In der Nähe von Schönenwerd befinden sich die St. Peter und Paul-

Kirchen von Gretzenbach, Starrkirch und Stüsslingen. Die St.
Peterskapelle zu Oberkappel (auch Oberwerd genannt) erhielt das Stift
Schönenwerd erst im Jahre 1429. Diese Kirchen müssen Schönenwerd
zugeschrieben werden. Die Verhältnisse im Elsass sind ähnlich. Auch
dort sind die St.Peter und Paul-Kirchen des 8. und 9. Jahrhunderts
meist klösterUche Eigenkirchen.

Manchmal war St.Peter der ursprüngliche Kirchenpatron. St.Paul
kam manchenorts erst später dazu.

Die KapeUe zu Rohr an dem Wege über die Schafmatt mit St. Ulrich
als Patron geht jedenfalls auf eine Stiftung von Einsiedeln zurück.
Graf Hermann von Froburg übergab Rohr dem Stifte Einsiedeln
zwischen 1090 und 1125.115

Weitaus die grösste Zahl der Kirchen im Buchsgau sind grundherrliche

Stiftungen, vor allem des Geschlechtes der Froburger und deren
Verwandten. Vom 6. bis 9. und 10. Jahrhundert liessen viele
Grossgrundbesitzer für sich und ihre Zins- und Eigenleute Kapellen und
Oratorien errichten. Diese Gotteshäuser hatten gewöhnlich noch
keine voUen Pfarreirechte, immerhin konnten die Gläubigen ihre
religiösen Pflichten darin teilweise erfüllen. Für die Verchristiichung des

Landes leisteten die Wohltäter der Kirchen und Kapellen grosse
Dienste. Der Grundherr liess in der ältesten Zeit meist Leibeigene zu
Priestern weihen,116 die den Kirchendienst versahen und die bei
Vererbung, Tausch oder Verkauf an den neuen Herrn übergingen. Gegen
die Willkür der Grundherren schritt Karl der Grosse mit der Bestimmung

des ersten Kapitulars vom Jahre 769 ein, wonach niemand in
einer Diözese ohne EinwilUgung des zuständigen Bischofs eine Kirche
empfangen oder von einer bisher innegehabten zu einer andern
übergehen solle.

Manchmal ist der Gründer mit dem Namen der Kirche bleibend

113 Kocher Alois: Die Anfänge des Stiftes Schönenwerd; in: Veröffentlichungen des

Soloth. Staatsarchivs, Heft 1/2, 1965.
114 Pfleger L.: Entstehung der elsässischen Pfarreien, S. 25.
115 Kocher Ambros: Solothurner Urkundenbuch, I.Band, Nr.18, Solothurn 1952.
116 Pfleger L., Entstehung der elsässischen Pfarreien, S.75.

51



verbunden, wie zum Beispiel bei Starrkirch, 1036 Starchenchilcha
genannt, das ist die Kirche des Starchen.

Das mittelalterUche Kirchenrecht verlangte zur Bildung einer Pfarrei :

a) einen deutlich abgegrenzten Bezirk,
b) dass die Bewohner dieses Bezirkes der Kirche den Zehnten ent¬

richten,
c) dass sie nur in ihrer Pfarrei Anrecht haben auf Taufe, Begräbnis

und Sakramentenempfang,
d) dass ein vom Bischof genehmigter Geistlicher dauernd angestellt

sei; er geniesst den Ertrag der Pfarrpfründe,
e) dass die Kirche ihr Vermögen selbständig unter der Aufsicht des

Bischofes verwalte,

f) dass die Gläubigen des Kirchspiels nicht bloss Anrecht darauf
haben, in ihrer Pfarrkirche ihren reUgiösen Bedürfnissen
nachzukommen, sondern dazu verpflichtet sind (Sonntagsmesse, Taufe,
Beicht, Kommunion, Sterbesakramente und Begräbnis).

Bei der Untersuchung über die ältesten Pfarr- oder Urtaufkirchen ist
daher der Zehntbezirk von ausschlaggebender Bedeutung. Der Zehnte
war schon in der altchristUchen Kirche eingeführt nach dem Vorbild
des Alten Testaments. Im fränkischen Reich wurde er eingeschärft
auf der Synode von Macon im Jahre 585. AUgemein verpflichtend
wurde er unter Karl dem Grossen. In unserer Gegend wurde der
Zehnte anno 762 erstmals erwähnt, als Bischof Heddo von Strassburg
dem Kloster Ettenheim unter anderem die BasiUken und Zehnten im
Aargau vermachte. Das Mainzer Konzil von 813 bestimmte, dass die
Zehntgrenzen unveränderlich seien. Es ist also der Zehntztfang, der den

Pfarrsprengel schafft. Selbst bei der Gründung neuer Kirchen,
sogenannter Tochterkirchen innerhalb des Pfarrsprengels, durfte der ecclesia

matrix kein Zehnt entfremdet werden. Daher ist erklärUch, warum
die ältesten Kirchen in der Regel auch die reichsten sind, weil die Urtauf-
kirchen grosse Ausdehnung besässen.117

Noch im späteren Mittelalter verblieb der Zehnte bei der Mutterkirche,

wenn eine FiUale von der Urkirche abgetrennt und selbständig
wurde. Kam es zu einer Ausnahme und wurde auf Kosten der Mutterkirche

ein neuer Zehntbezirk geschaffen, so wurde die Mutterpfarrei
entschädigt.

In der Diözese Strassburg wurde der Zehnte dreigeteilt: je einen Teil
erhielt der Klerus und die Kirche, und ein Teil war für die Armen
bestimmt. Im sogenannten römischen System, wie es im Bistum Basel

zur Anwendung gelangte, kam es zu einer Vierteilung. Bischof Haito

117 Pfleger L.: Kirchengut, Zehnt, Oblationen und Stolgebühren, S. 21; in: Archiv
für Elsässische Kirchengeschichte, 1930.

52



bestimmte im Jahre 816, dass je ein Viertel dem Klerus, der Kirche,
den Armen und dem Bischof zukommen solle. Der letzte Viertel wird
Zehntquart oder kurz Quart genannt. Die Zehntquart des Basler
Bischofs ist durch das ganze Mittelalter hindurch nachweisbar.

Mit der Zeit geriet der Zehnt in die Hände der Grundherren, er wurde
verkauft, vererbt, verpfändet, geteilt, und die ersten Leidtragenden
waren die Armen. Das erste Viertel «ad ornamentum ecclesiae» bUeb
in der Regel dem Zwecke erhalten: der Zehntinhaber war stets zum
Unterhalt des Kirchenchores verpflichtet, und der Pfarrer, sofern er die
volle Pfründe innehatte, war mit seinem Viertel zur Instandhaltung
des Chordaches gehalten. Wegen des Unterhaltes der Kirche kam es
oft zu Streitigkeiten. Erst, wenn dem amtierenden Geisdichen das Dach
über dem Altar einzustürzen drohte, trat für den Zehntbesitzer die
Reparaturpflicht ein.118 Im aUgemeinen hatten die geistUchen und
weltlichen Zehntbesitzer auch die Pflicht zum Unterhalt des Pfarrhauses.
Den Pfarreiangehörigen war die Sorge für das Kirchenschiff über-
bunden.

Die kirchUche Gesetzgebung unterschied %pei Arten von Zehnten :

a) Der dingliche Zehnt zerfiel in Gross- und Kleinzehnt. Der Grosszehnt

war der bedeutendste. Er bestand in der Abgabe von Korn
(Weizen, Roggen, Gerste, Hafer), von Wein, vielfach auch von Heu
und später auch von Kartoffeln. In einzelnen Gegenden gehörten auch
Grossbohnen, Rüben, Mohn, Krapp, Senf und Erbsen dazu.

Der Kleinzehnt wurde entrichtet von Nutzpflanzen geringeren Um-
fanges, wie von Bohnen, Erbsen, Hanf, Flachs, Gemüse, Obst. Manche

dieser Abgaben fallen unter den sogenannten Etterzehnten, das
heisst unter die Erträgnisse innerhalb des Dorfzauns. Der Kleinzehnt
wird daher auch Etterzehnt genannt. Mancherorts wurde von den
kleinen Hausgärten eine Pauschalabgabe erhoben, ein Huhn
(Fasnachtshuhn oder Stoppelhuhn). Der Kleinzehnte gehörte in der Regel
zur Pfarrpfründe.119

Der sogenannte Blutzehnt, worunter man die Abgabe von Vieh, von
Füllen, Kälbern, Lämmern, Gänsen, Enten und Spanferkeln verstand,
deutet auf ein hohes Alter der betreffenden Kirche. Wir finden ihn
nicht in aUen Pfarreien. Mit diesem Zehnten war für den Pfarrer eine

unangenehme Last verbunden. Sein Bezüger musste nämhch der
Gemeinde das Zucht- oder Faselvieh unterhalten.

Die Zehnterträgnisse wurden in den frühesten Zeiten durch
Zehntknechte eingetrieben; später, ab Ende des 15. Jahrhunderts, durch
Pächter, welche das Zehntgefälle jedes Jahr neu ersteigerten.

118 Pfleger L.: Kirchengut, Zehnt, Oblationen und Stolgebühren, S. 33.
119 ebenda, S.46/47.

53



b) Der Personalzehnt bestand in einer Abgabe für den Betrieb eines
Gewerbes; er wurde entrichtet von Handwerkern, Jägern, Fischern
usw. Er hat wenig Spuren hinterlassen.

Neben dem Zehnten kann die Untersuchung über Pfrund- und
Kirchenvermögen Aufschluss über Alter und Ausdehnung der Pfarreien
geben. Die ältesten Kirchen waren in der Regel vermöge der grossen
Ausdehnung des Sprengeis reicher als die jüngeren. Bis ins 6. Jahrhundert

blieb der Bischof Herr aller Güter der Kirchen in seinem Kirchspiel.

Das änderte, als reiche Grundherren und Klöster eigene Kirchen
errichteten und sie mit Gütern ausstatteten. Vor der Konsekration
einer Kirche liess der Bischof die Gründer den «libellus dotis»
unterschreiben. Zu den Gütern, die der Kirche zugesprochen wurden,
gehörten Äcker, Wiesen, Wälder, Gärten, Weinberge und Leibeigene.
Jede Kirche musste über ihr Patrimonium verfügen, und der an der
Kirche wirkende Geistliche erhielt das gestiftete Gut als Lehen, als
Beneficium. Es folgten in der Regel weitere Schenkungen, wie Stiftungen

für die Seelenruhe von Verstorbenen. Die älteren Stiftungen
bestanden in NaturaUen und Pfennigen, die ab bestimmten Grundstük-
ken zu entrichten waren. In späterer Zeit traten an deren Stelle nur
mehr Geldzinse. Die Stiftungen geschahen zum Nutzen der Kirche,
des Zelebranten und der Armen.

Bei den sogenannten nichtablösigen Zinsen handelt es sich in der
Regel um Zinse von Erblehengütern, zumeist Widemgütern.

Diese Güter können uns unter Umständen einigen Aufschluss über
die frühere Ausdehnung der Pfarrei geben.

Die «dos ecclesiae», das Kirchengut, war gesetzlich für den Unterhalt

des Pfarrers bestimmt.120 Das sogenannte Widum oder Wittum
Weihtum) war die eigentliche Pfründeausstattung für den Pfarrer,

Praebenda genannt.
Als Hilfe für die Ermittlung des Kirchenvermögens dienen einige

statistische Quellen aus dem Mittelalter: der Liber decimationis von
1275, der Liber quartarum von 1324, der Liber bannalium von 1324,
der Liber taxationis von 1353 und der Liber Marcarum von 1360 bis
1370, sowie die Zehnterhebung in der Diözese Basel von 1302-1304,
der sogenannte Liber Censuum.

Es wurden hier folgende Quellen benützt:
1. Der Liber Marcarum. Es ist eine Wiedergabe eines sogenannten

Mark-Buches vom Jahre 1394. Es dürfte aber schon 15-20 Jahre vorher

bestanden haben als ein Register über Pfründen-Einkünfte im
Bistum Basel. Die Markquoten stellen das tatsächliche Einkommen
nicht dar, da einige mit 1, 2, 3, 4 Mark taxiert sind. Das Pfründeregister

kann keinen andern Zweck gehabt haben, als die Pfründen auf
120 Pfleger L. : Kirchengut, Zehnt, Oblationen und Stolgebühren, S. 9.

54



Grund des Einkommens zum Zwecke der Steuer zu veranlagen. Es
handelt sich also um eine Einschätzungsgrundlage des Pfründeeinkommens,

um ein nach Stufen oder Klassen eingeteiltes Pfrundeinkünfte-
register.121 Im Bistum Konstanz hiess ein ähnliches Pfründenbuch vom
Jahre 1353: Liber taxationis ecclesiarum et beneficiorum.

2. Der Liber decimationis vom Jahre 1275 für das Bistum Konstanz
stützt sich auf einen Beschluss der Synode von Lyon von 1245 und auf
Papst Gregor X., der 1274 zum Schutze und zur Verteidigung des

heiligen Landes eine Steuer festsetzte. Alle Inhaber von kirchlichen
Pfründen mussten während sechs Jahren, vom Feste des heiligen Joh.
Baptista 1274 an bis zum Jahre 1280, von den Einkünften den zehnten
Teil entrichten. Die Steuer wurde halbjährlich nach eidlicher
Selbstangabe der Verpfründeten erhoben, daher der Ausdruck : iuratus dicit
oder iuravit.

3. Der Liber censuum, erstellt um die Jahre 1302-1304, enthält die
Liste des Subkollektors für die Diözese Basel über einen vom Papste
auferlegten dreijährigen Zehnten. Er wurde von allen Pfründen erhoben.

Weigerten sich die Beneficiaten, die Höhe ihrer Einkünfte
anzugeben, so erhielten die Kollektoren vom Papste die Vollmacht, sie
durch Zensuren dazu zu bewegen.122

Wertvolle Hinweise auf das Alter und die Einflüsse, die bei einer
Kirchengründung mitbeteiUgt waren, sind die Kirchenpatrone. Die ältesten

sind biblische Persönlichkeiten, mit denen der Herr verkehrte:
Die Gottesmutter Maria, Johannes der Täufer, einzelne Apostel, besonders

Petrus und Paulus, Stephanus und einige hervorragende Märtyrer
wie Laurentius und unter den Engeln der Erzengel Michael. Seine
Kirchen befinden sich oft an Stelle eines heidnischen Tempels.

Fränkische Heilige, die in die merowingisch-karolingische Zeit
hinaufreichen, sind Dionysius, Vinzentius, Georgius, Hilarius, Germanus, Remigius

und Martinus.
Die Martinskirchen bilden die bedeutendste Gruppe unserer ältesten

Kirchen. Seit dem 5. Jahrhundert geniesst St. Martin beispiellose
Verehrung. Wenn Martinskirchen an Römerstrassen auftreten, ist mit
hohem Alter zu rechnen.123

Manchmal vollzog sich ein Patronatswechsel zugunsten eines Heiligen,

der sich der besonderen Gunst des Volkes oder des Adels erfreute.
«Wenn wir aber bei Pfarrkirchen alter Siedlungen Patronate der alten
oder frühesten Schicht feststellen, ganz gleich, ob sie eingegangen

121 Freyther Laurent: Zur Deutung des Basler Liber Marcarum vom Jahre 1441,
S. 149 ff.; in: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte, Band 8, Strassburg 1933.

122 Quellen und Forschungen aus dem Gebiete der Geschichte, hg. von der Görres-
Gesellschaft, III. Band, Paderborn 1894.

123 Pfleger L. : Entstehung der elsässischen Pfarreien, S. 38.

55



sind oder noch weiter bestehen, so dürfen wir, selbst bei Mangel
geschichtlicher Zwischenstützen mit Sicherheit auf eine Entstehung
in der Merowinger- oder KaroUngerzeit schUessen. Nur bei Marien-,
Michaels- und Petruspatronaten, die in aUen Perioden entstehen, müssen

wir zur Bestimmung noch andere Argumente herbeischaffen. »124

Die Lage und die Siedlungskontinuität einer Niederlassung geben oft
wertvolle Hinweise über das Alter einer Kirche.

Das Christentum nahm seinen Weg in der römischen und frühbur-
gundischen Zeit vom Westen nach Osten. Kirchen entstanden daher
längs des römischen Strassennetzes. Viele chrisdiche Gotteshäuser
stehen auf römischen Ruinen. Benzerath125 findet die ältesten Gotteshäuser

des Bistums Lausanne im Jura und im romanischen Teil der
Diözese; Zentralfrankreich sei als Ausgangspunkt für christUche Kultur

in der Westschweiz anzusehen. Diese Kirchen Uegen an alten
Römerorten, und sie haben als Hauptpatrone Maria, Petrus und Paulus,
Stephanus sowie einige gaUofränkische HeiUge, wie Martin, Germanus,

Desiderius und Symphorian.126
Die römischen Heerstrassen bildeten im Mittelalter, besonders im

Frühmittelalter die Hauptverkehrsadern, da man keine neuen Strassen
erbaute. Das Christentum breitete sich längs dieser Strassen aus und
erbaute an ihnen die Kirchen. Deshalb sind Martinskirchen, die oft
auf Krongut errichtet wurden, sehr alt. Die merowingischen Könige
stifteten auf ihren Gütern Kirchen zu Ehren des hl. Martin. Von 43 in
der Diözese Lausanne aufgezählten Gotteshäusern zu Ehren des hl.
Martin waren im Jahre 1228 bereits 33 Pfarrkirchen.127

Die Kirchen im Buchsgau mit Patrozinien aus der frühfränkischen
Periode stehen zum Teil auf altem Kulturboden und an bedeutenden
Verkehrswegen. Bei der Behandlung der einzelnen Kirchen wird
davon die Rede sein. Manche Siedlung ist zwar verschwunden:
entweder wurde sie zerstört und nicht mehr aufgebaut oder aber bloss der
Name verschwand und der Ort verschmolz mit einem anderen und
nahm dessen Namen an. Wil stand vor 1375 auf der Anhöhe zwischen
Oberbuchsiten und Egerkingen, am Römerweg über den Jura. Der
Flurname «Wilacker» erinnert noch daran. Bienken im heutigen
Oensingen, an der wichtigen Durchgangsstrasse durch die Klus, gehörte
zum Schloss ErUnsburg. In den Jahren 1356 und 1371 tagte dort das

landgräfUche Gericht. Fahr, am Übergang über die Aare bei Wolfwil,
wird am 27. Juni 1398128 eigens neben Wolfwil erwähnt. Vom ehe-

124 Barth Médard: Quellen und Untersuchungen zur Geschichte der Pfarreien des

Bistums Strassburg im Mittelalter; in: Archives de l'église d'Alsace 1947/48.
125 Benzerath Michael : Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter,

S.189, Freiburg 1914.
126 ebenda, S. 200. 127 ebenda, S. 110.
128 Staatsarchiv Solothurn, Urkunden.

56



maligen Werd, auch Oberwerd genannt, steht noch die St. Stephans-
kapeUe, und beim früheren Oberkappel, dem heutigen Kestenholz, die
St. Peterskapelle. Das Städtchen Fridau an der Aare ist verschwunden.

Steht die Kirche abseits, zwischen den Dörfern, wie zum Beispiel
das Gotteshaus St. Peter in Gretzenbach, so kann mit einem hohen
Alter gerechnet werden. Ortsnamen auf -kirch weisen auf eine Ur-
pfarrei.

Zur Ermittlung der ältesten Pfarreien kann die Untersuchung
über die vorhelvetische Gerichtsorganisation unserer Gegend dienen.

Das Gebiet des Kantons Solothurn umfasste / / Vogteien, 4 innere
und 7 äussere, wovon 4 obere und 3 untere.

Die 4 inneren Vogteien: Lebern, Flumenthal, Bucheggberg und
Kriegstetten.

Die 4 äussern obern: Falkenstein, Bechburg, Olten und Gösgen.

Die 3 äussern unteren: Dorneck, Thierstein und Gilgenberg.
Wir befassen uns mit den 4 äussern obern Vogteien. Sie zerfielen in

folgende Gerichte:

Die Vogtei Gösgen:
1. Gericht Lostorfmit den 4 Gemeinden: Lostorf, Niedergösgen,

Obergösgen und Winznau.
2. Gericht Kienberg mit der Gemeinde Kienberg.
3. Gericht Trimbach mit Trimbach, Hauenstein, Wisen und Ifenthal.
4. Erlinsbach mit Nieder- und Obererlinsbach, Stüsslingen und Rohr.

Die Vogtei Falkenstein:
1. Gericht Balsthal mit Balsthal, Klus, Mümliswil, Ramiswil, Holderbank.

2. Gericht Matzendorf mit Matzendorf, Laupersdorf und Höngen,
Aedermannsdorf, Herbetswil, Welschenrohr und Gänsbrunnen.

3. Äusseres Amt, Gericht Egerkingen mit Egerkingen, Neuendorf,
Härkingen.

Die Vogtei Bechburg:
1. Oberes Amt, Geriebt Oensingen mit Oensingen, Oberbuchsiten,

Niederbuchsiten, Kestenholz und Wolfwil.
2. Niederamt, Gericht Hägendorf (Kappel) mit Hägendorf, Rickenbach,

Kappel, Boningen, Gunzgen mit Niederhof, Fulenbach, Wangen.
Das Schultheissenamt Olten:

1. Gericht Olten.
2. Gericht Dulliken mit DuUiken, Wil, Starrkirch und Engelberg.
3. Gericht Schönenwerd mit Wöschnau, Eppenberg, Däniken, Gretzenbach

und Walterswil.
Jedes Gericht bUdete den Bezirk der sogenannten niederen Gerichtsbarkeit

mit einem Hauptort, wo allein sich das Gericht anfängUch
besammelte; später fand es an beUebigen Orten des Bezirkes statt. Für

57



die freiwilUge Gerichtsbarkeit wurde meist der Ort gewählt, wo die
meisten Geschäfte zu erledigen waren. Es hatte sich zu befassen mit
1. dem niederen Strafgericht oder Frevelgericht, 2. mit der niederen
Zivilgerichtsbarkeit, also mit Erbschaften, Eigentumsfragen und
Schulden, 3. mit der freiwilligen Gerichtsbarkeit, also mit Aufgaben,
die heute der Amtsschreiberei obliegen, wie Fertigungen von Tausch
und Kauf, mit Inventarien und Teilungen, Verpfändungen, Ganten
und Steigerungen, Errichtung von Gülten, Obligationen usw. Dem
Gericht stand der Landvogt oder dessen Stellvertreter vor.

Die Institution des sogenannten niederen Gerichts wurde von Karl
dem Grossen geschaffen, wahrscheinlich zwischen 769 und 775.129 Die
salischen Franken hatten anfänglich die altgermanische Gerichtsverfassung

beibehalten. Das ordentliche Gericht war das Hundertschaftsgericht,

das sich nach althergebrachter Weise unter dem Vorsitz des
Thunkins zum echten Ding versammelte. Unter den Söhnen Chlodo-
wechs übernahm der Gaugraf den Vorsitz, der im Laufe des Jahres in
den Hundertschaften Gericht hielt. Die sogenannten Rachinburgen,
ein Ausschuss von sieben, auf der Dingstätte gewählten Männern,
schlugen das Urteil vor. An Stelle der Rachinburgen traten nun unter
Karl dem Grossen die sogenannten Schöffen, die vom Grafen oder
Königsboten unter Mitwirkung der Gerichtsgemeinde auf Lebenszeit
gewählt wurden. Es waren Männer aus dem Kreis angesehener
Dingpflichtiger, meist bedeutende Grundbesitzer.

Die hohe Gerichtsbarkeit mit dem Blutbann blieb dem Grafengericht

als echtem Ding vorbehalten, das sich im Buchsgau an den
bereits genannten Dingstätten versammelte. Dem niederen Gericht,
der Institution des sogenannten Schöffengerichtes, verblieben die
Prozesse um Schuld und fahrende Habe.130 Den Land- oder Grafengerichten

(iudicia maiora) standen nun die Niedergerichte (iudicia minora)
als die ordentlichen Gerichte für die Klagen um Schuld, mit
Einschluss der Bussachen und der Klage um fahrende Habe gegenüber.
Sie gewannen mit der Zeit immer mehr an Bedeutung und lösten sich
in Untergerichtsbezirke auf, die sich regelmässig auf einzelne Kirchspiele
oder Dorfschaften (mit Einschluss etwaiger Tochterdörfer)
erstreckten.131

Das niedere Gericht setzte sich zusammen aus dem Untervogt mit
11 Gerichtssässen, Gerichtsleute oder Schöffen genannt. Der
Gerichtshauptort stellte gewöhnlich mehr Mitglieder als die übrigen
Ortschaften. Nur die Gerichte Oberdorf und Flumenthal hatten 12 statt
11 Gerichtsleute, Kienberg bloss 9.

129 Schröder R.: Lehrbuch der deutschen Rechtsgeschichte, I.Teil, S.182, Leipzig
1919/1922.

130 ebenda, S.180.
131 ebenda, S.658.

58



Die Zahl der Gerichtsleute der einzelnen Ortschaften stand nicht
unbedingt in einem zahlenmässigen Verhältnis zur Bevölkerung.
Einige Beispiele mögen dies erläutern:

Gericht Lostorf (18.MÙ 1756) f™1^ ^SSL
Untervogt Jakob Meyer von Niedergösgen
2 Gerichtssässen von Niedergösgen 265 3
1 Gerichtssäss von Winznau
Statthalter Jakob von Feiten, Winznau 173 2
5 Gerichtssässen von Lostorf 516 5

2 Gerichtssässen von Obergösgen 133 2
Trimbach (1760)
Untervogt von Trimbach
5 Gerichtssässen von Trimbach 529 6

Untervogt aus Wisen
3 Gerichtssässen aus Wisen 213 4
2 Gerichtssässen aus Hauenstein (mit

Ifenthal) 216 2

Oensingen (7. Juni 1780)
Untervogt Adam Rieder von Oensingen
3 Gerichtsleute aus Oensingen 583 4
2 Gerichtsleute aus Oberbuchsiten 384 2
2 Gerichtsleute aus Niederbuchsiten 241 2
2 Gerichtsleute aus Kestenholz 311 2
2 Gerichtsleute aus Wolfwil 317 2

Matzendorf Q. Juli 1780)
Untervogt J. Brunner von Höngen
3 Gerichtsleute aus Laupersdorf

(mit Höngen) 427 4
3 Gerichtsleute aus Matzendorf 436 3

2 Gerichtsleute aus Aedermannsdorf 248 2
1 Gerichtsmann aus Herbetswil 203 1

1 Gerichtsmann aus Welschenrohr 206 1

1 Gerichtsmann aus Gänsbrunnen 276 1

Es scheint, dass die Zahl der Gerichtsleute aus den einzelnen Dörfern
sich an eine traditionsgebundene Norm halte, aus welcher die frühere
Bedeutung der Ortschaften sichtbar wird. Für das Gericht Flumenthal
bezeugt ein Rodel aus dem Jahre 1488 bereits die alte Gewohnheit,
dass der Vogt mit dem Rate der Zwölfer alle Jahre das Gericht besetze.

Die Institution der «Zwölfer» ist keine Schöpfung der nachreforma-
torischen Zeit, sie wurde auch nicht von der Solothurner Regierung
ins Leben gerufen, sondern geht zurück ins 8. Jahrhundert. Der Bezirk
der niederen Gerichtsbarkeit kann also über die Ausdehnung des

ursprünglichen Kirchspiels Auskunft geben.

59



Wo die Untersuchungsergebnisse über Zehntbezirk, Pfrund- und
Kirchenvermögen, Kirchenpatrone, Siedlungskontinuität und Gerichtsbezirke sich
gegenseitig decken oder ergänzen, kann mit Sicherheit auf eine Ur-
kirche geschlossen werden.

Zu den nachfolgenden statistischen Aufstellungen:
a) Die Kirchen der Gerichtsorte sind im aUgemeinen die begütertsten

und weisen ausnahmslos Patrone der ältesten Schicht auf: Martin,
Johannes der Täufer, Maria, Georg, Mauritius.

b) Die Erhebung über die Zahl der Bürger um das Jahr 1515 ergibt
für die Gerichtsorte den Durchschnitt von 39, an den übrigen Orten
beträgt er bloss 16 (ohne Ober- und Niederbipp).

c) Die Volkszählung von 1739 ergibt für die Gerichtsorte eine
durchschnittliche Bevölkerung von 505, für die übrigen Orte 155.
Die Gerichtsorte waren bevölkerungsmässig von jeher bedeutungsvoU.

a) Einkommen, bzw. Besteuerung der Kirchen

Pfarrei KirchenLiber Liber cens. 1302/04 Stellung im
patron Marcarum

1441-146Ç

1 oder
Liber decimat. 1275

Gerichtsbezirk

Egerkingen Martin 21 + 5M=¦ 26 M 21b, 19 sol, 7 den Gerichtsort
Oberbipp Johannes der

Täufer
20 M 21b Gerichtsort

Hägendorf Maria 15 + 6M 2\ M nicht bezahlt Gerichtsort
Lostorf Martin 15 + 3M 18M 15sol Gerichtsort
Balsthal Maria 16M nicht bezahlt Gerichtsort
Niederbipp Martin 12 + 4M 16 M 21b, 10 sol Gerichtsort
Oensingen Georg 11 + 4M 15M 34sol Gerichtsort
Stüsslingen Petrus 10 + 4M 14M 20sol Gericht Erlinsbach
Olten Martin 14M nicht bezahlt Gerichtsort
MümUswil Martin 9 + 4M 13 M 16 sol Gericht Balsthal
Trimbach Mauritius 7 + 4M UM nicht bezahlt Gerichtsort
Kienberg Maria 10M nicht erwähnt Gerichtsort
Erlinsbach Maria 10M Gerichtsort (Dinghov)
Bannwil und Maria 5 + 3M 8 M Bannwil nicht bezahlt Gericht Niederbipp
Walkilch Dreikönige Walkilch 9 sol
Buchsiten Maria 5 + 2M 7 M nicht bezahlt Gericht Oensingen
Klus Jost 6M nicht erwähnt Gericht Balsthal
Kappel Heiliges Kreuz 4 + 2M ¦¦ 6 M nicht bezahlt Gericht Hägendorf
Gösgen Dionys 6 + 4M 10 M 14 sol Gericht Lostorf
Laupersdorf: Martin 4 + 2M-¦¦ 6M 16sol Gericht Matzendorf
Matzendorf Maria 3 + 2M 5M 16sol Gerichtsort (Dinghof)
Wangen Gallus 4M 10 sol Gericht Hägendorf
Fulenbach Stephan 3M 30 den Gericht Hägendor47
Wolfwil Maria 2M 9 sol, 6 den Gericht Oensingen
Holderbank Hilarius und

Fridolin
2M nicht bezahlt Gericht Balsthal

WiedUsbach Katharina 2M nicht erwähnt Gericht Oberbipp
Starrkirch Petrus Vi M (1275) Gericht Dulliken

M Mark, lb Pfund, sol Schilling, den =» Denar

60



Bevölkerungsstatistik

b) Burger im Buchsgau nach einer Volkszählung um das Jahr 1515li2

Balsthal 94

Boningen 3
Däniken (Tänniken) 15

(darunter 3 Söhne)
Dulliken (TuUikon) 9

Egerkingen 29
Erlinsbach 27
Fulenbach 4
Gretzenbach 11

Gunzgen 13

Hägendorf 23

Härkingen 21

Holderbank 8

Kappel 13

Kestenholz 39
Klus 3

Laupersdorf 22

Lostorf 34
Matzendorf 63

Um die ungefähre Einwohnerzahl zu ermitteln, sind die angegebenen Zahlen mit 5 zu
multiplizieren. Die durchschnittliche Kinderzahl betrug pro Familie etwa 3. Unter den
« Burgern» waren manche ehelos. Die Gerichtsorte sind in kursiv gesetzt.

c) Volkszählung in den äusseren Vogteien im Jahre 1739133

MümUswil 53
Neuendorf 23
Niederbuchsiten 15

Niedergösgen 14
Oberbuchsiten 26

Obergösgen 15

Oensingen 42
Olten 42
Olten, Vorstadt 21
Schönenwerd (Werd) 14

Stüsslingen 19
Trimbach 33
Walterswil 6

Wangen 27
Welschenrohr (Rohr) 12

Winznau 11

Wisen 3

Wolfwil 7

Haust:r DerKinder DienTotal

väter selben sten
und

schwimütter ster

85 167 31 170 31 399
6 7 - 14 6 27

21 38 — 50 11 99
22 58 4 80 1 143

3 4 - 12 3 19
1 2 — 3 — 5

/. Falkenstein

Balsthal
Berge

Klus
Holderbank

Berge
Steckhöfe

132 Tractaten der Stadt Solothurn mit ihren Untertanen in den vergangenen RebeUio-

nen oder Aufrühren de annis 1514, 1525, Staatsarchiv Solothurn.
133 Volkszählung in den äusseren Vogteien 1739 (Verzeichnis der Häuser, Hausväter

usw.), Staatsarchiv Solothurn.

61



Häuser DerKinder DienTotal

väter selben sten
und

schwimütter ster

MümUswil 83

Berge und Steckhöfe 23
Ramiswil 6

Berge 24
Steckhöfe 18 J

Matzendorf 86

Laupersdorf und Höngen 81

Aedermannsdorf 46
Herbetswil 43
Welschenrohr 40
Gänsbrunnen 30

Steckhöfe und Berge 17

2. Mittleres Amt
Neuendorf 65

Egerkingen 62

Berge und Steckhöfe 2
Härkingen 41

3. Bechburg

Oensingen 86

Klus 3

Oberbuchsiten 64
Blüemlismatt 1

Neue Alp 1

Niederbuchsiten 43
Kestenholz 53
WolfwU 53

Hägendorf 79
Oswald und
Hochfuhren 5

Berkiswil 4
Kappel 73

Wangen 60
Rickenbach 23

Gunzgen 38

Bonigen 25
Fulenbach 33

188
40

127

146
156

87
82
76
66
32

120
149

4
96

205
6

141

2
2

87
106
120
212

11

14
154
138

57
85

57
84

32
3

238
51

20
33

104 28

10
9

10

20
21

16

11

11

16
9

18

1

1

23
27

6

14
7

15

257
262
138
103
114
70
84

204
230

2
157

312
6

204
8

1

115
164
178
236

22
19

179
219

64
87
87
91

33
9

13

9

6

11

13

24
34

1

7

50
11

15

28
25
10
26

5

4
18
20
21

11

8

15

478
127

262

436
427
248
203
206
147
129

368
434

7

262

583
23

371

10
3

241
311

317
492

39
38

374
404
148
197
159
205

62



sC

r.

¦M

S

WQ

80

g
S

¦

r

n

to

U

1/1

ï

3

U-rt

3
5

s
>;

g
s
e

CscOOsocOinCNcOmOinTt-r--csi'^-iT-iT-ir^-T-iooroocovoosin
N
m
in
h
(«i

t-h

cn

<N

t-h

co

CM

Tf
T-H

T-l

(N

T^

(Nor^-sooocomcoT-HOOomcocNCN-<J-r--io-^-t--T|-ir>OcoOrhTf-t--Tt-r-c<-ir~-(N(Nt--

I

¦^-r-~ONCMr---^-csicsic<ioocooc\|T-H00r-~T-lt---^-C<ÌTj-OT-ITl-'O<N

<N

^H

^H

tH

^H

oocosoocor--cOT-HvoooincscN^OMMMcOiriHN't'tfOoO
s»

43

SS

8

ö.S.8

C<S
43-Mtì

C

.<u

u

m2

n

h-1

43

-0cci

15!

tì
T3tì

'34-1C/3Ö(U

3tioc/1

3e«cN

tì

C

>•

H
£
ffi
3
E*

tìuC/3

*H

r2

o

43
uai

a

.-
o
Js

.a

.a
Js

.a

sOnOiNtNPOXOOtlrHhflOvOtnoOi-¦'t
T-H

NOrHiHOOhOiri'tficici

m

00

CO

rl(NlN

T-H

O^th

|

NNMOsvONr-NTttN'*

I

r-

r-.co^cNinONcocscscoooincsioooTi-cx!SO

T-HSO

Tj-h-ONCSNNrH

cn

CO

T-H

T-H

r-1

mi

I

I

o
t-<

<n

I

co

m
th

I

t

t—•

i

I

Ttl-'tOinMnoMœinotNcirHi-Tj-LO

t-Ht-h

cOi^-00t-hC^t-ht-Ht-h

in

CO

T-H

T-H

iHC0NtCirH(0rHhClNOt--OOinN'OCO

O

rHtfli-Tf

CSI

CO

tìuMG

«
CÖD

&

tìv

tì

^

O

:0

Ö
f§

£
psi

O

Q

nu42

T3C

bO

3

—

3
43

S
42

U

»S3

f3

:S

3
MK,

VHU40tìUChDh

43:p42CI

tì

«

T3

tì
CI

iö

O

tì
W)-3

IL)

Ci

^

AO^Qtì^OEE^


	Das alte Dekanat Buchsgau und seine Kirchen

