Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 33 (1960)

Artikel: Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel. I. Teil
Autor: Glauser, Fritz

Kapitel: 3: Die Abwehr der katholischen Kirche

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-324172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-324172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 49

3. Kapitel

Die Abwehr der katholischen Kirche

Die Badener Artikel als eine Zusammenfassung des Staatskirchen-
rechtes entsprangen dem Anspruch der liberalen Kantonsregierungen,
das gesamte 6ffentliche Leben zu beaufsichtigen und zu ordnen. Die
Artikel gingen deshalb einseitig vom Staate aus, griffen selbsthertlich
in den kirchlichen Lebensbereich ein und beschrinkten die Kirche
weitgehend in ihrer gewohnten Bewegungsfreiheit.! Die Kirche nahm
dies nicht einfach hin, sondern setzte sich zur Weht.

Wie wir gesehen haben, lehnte der Nuntius und mit ihm Rom die
Bestrebungen der Badener Konferenz bereits zum voraus ab. Der
Papst selbst zogerte keinen Augenblick, nach ihrer Verdfentlichung
die Artikel sofort abzulehnen. Als er am 8. Mirz 1834 in einem Breve
den Bischof Salzmann von Basel in seiner Haltung gegen die Luzerner
Regierung wegen der Berufung von Christoph Fuchs bestirkte, be-
nutzte er die Gelegenheit, um ihm auch gleich seine entschiedene Ab-
lehnung der Badener Beschliusse bekannt zu geben. Alois Vock, der
alte Verfechter einer nationalen deutschen Kirche im Sinne Wessen-
bergs, gab auf seine Weise eine kurze Zusammenfassung iiber den
betreffenden Teil des Breves: « Der Papst sagt darin dem Bischofe von
Basel, er solle sich in nichts von dem einlassen, was nun in der Schweiz
in detrimentum ecclesiae betrieben werde, und namentlich soll er sein
Ohr den Antrigen verschliessen, die in Aquis Helvetiorum verabredet
wurden, dann N. 3, nie werde der hl. Stuhl zugeben und einwilligen,
dass St.Gallen mit dem Bistum Basel, welches ohnehin gross genug
sei, vereinigt, nie, dass das Bistum Basel ans Erzbistum Freiburg oder
ein anderes deutsches Erzbistum angeschlossen, 7z, dass das Bistum
Basel zum Erzbistum erhoben, und (das ist das stirkste und wahrhaft
unchristlich) zie, dass in der Schweiz ein Ergbistum errichtet werde; denn
mit diesem allem bezwecken die homines perniciosissimi nichts an-
deres, als die Losreissung der Schweiz vom Hl. Stuhle. »2

Der Papst machte sich also von Anfang an tber die staatlichen
Reformabsichten in der katholischen Schweiz keine Illusionen. Jeder

I Vischer, 61f., zitiert folgende aargauische Formulierung: «Bei der katholischen
Kirche im Aargau... gibt es keine Kirchengewalt gegeniiber dem Staat, denn unser
Landesbischof hat uns den Eid der Treue geschworen und hat hier keine Gewalt, weder
gegen noch iiber uns; wir haben nur eine Gewalt, die des Staates.»

2 An Rauchenstein, 24. Mirz 1834. «Das Breve des Papstes an den Bischof habe ich
gelesen. (Nicht weiter sagen!)» — Breve im DAS. HL Stuhl/Pipste.



50 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Versuch, die Bande zwischen dem Heiligen Stuhl und den Bistiimern
zu lockern, begegnete seinem Widerstand. Auf diesen konnte er sich
umso mehr versteifen, als er wohl wusste; dass der grosste Teil des
Klerus und des Kirchenvolkes der geistlichen Autoritit des Papst-
tums unbedingt ergeben war.

Der Bischof von Basel aber, personlich sehr friedfertig, stand mitten
im Gewoge der Auseinandersetzungen. Tausend Riicksichten gegen-
tber allen und jedem verunmoglichten ihm ein entschlossenes Han-
deln. Auf der einen Seite dringte ihn der Nuntius, auf der andern
schwirmte Domdekan Vock, zu dieser Zeit sein Ratgeber, fiir die auf-
geklirte deutsche Kirche. Das katholische Volk bestiirmte ihn und die
liberalen Regierungen drohten ihm. Allen wollte er es recht machen
und konnte es nicht.

Deshalb erfolgte auch mehr als ein Jahr lang keine offizielle Stellung-
nahme des Bischofs zu den Badener Artikeln, wie es besonders streng
kirchliche Kreise gewiinscht hitten. So dringte ihn im Sommer 1834
der Dekan des Kapitels Mellingen im Freiamt, Michael Groth, Pfarrer
in Merenschwand,® welcher ihm mitteilte, dass in Klerus und Volk
wegen seines Schweigens bdse Gerlichte im Umlauf seien. Der Bischof
wich ihm aus. Doch berief et sich zur Rechtfertigung seines Verhaltens
auf ein Schreiben, das thm der pipstliche Nuntius am 19. Mai gesandt
hatte. Unter dem Siegel der Verschwiegenheit teilte er dem Dekan
einen Passus daraus in deutscher Ubersetzung mit. Demnach schrieb
ihm der Nuntius: Uber die Badener Konferenz und ihte Folgen «gebe
ich dem HI. Stuhle, wie meine Amtspflichten es erheischen, Nachricht,
damit fiir ein Hilfsmittel gegen so grosse Ubel Vorsorge getroffen
werde. Wenn mir eine Weisung zum Handeln wird mitgeteilt worden
sein, alsdann erst und nicht eher, werde ich etwas unternehmen und
Ihre Hochwiirden von dem Auftrag, den ich bekomme, in Kenntnis
setzen.» Daraus nun leitete Salzmann die Rechtfertigung seines Ver-
haltens ab. Denn, da die Angelegenheit durch den Nuntius vor den
Apostolischen Stuhl gebracht wurde, komme es dem Bischof nicht zu,
den Anordnungen des Papstes vorzugreifen.?

Der Bischof schwieg so lange, bis es wirklich nicht mehr anders
mdglich war. Der Anstoss zur Anderung seiner Haltung kam aus dem
Aargau. Dort wurden Stimmen laut, welche aus dem Schweigen des
Bischofs die Gutheissung der Badener Artikel ableiteten. Die Beun-

3 BLA 269 f. « Wie manche seiner Amtsbriider, namentlich des Freiamtes, hitte et von
Bischof Salzmann gelegentlich entschiedeneres Auftreten gegeniiber staatlichen Zumu-
tungen gewiinscht.» (G. Boner).

4 25. Juli 1834. Konzept von der Hand des bischofl. Kanzlers Stadlin im DAS. De-
kanat Mellingen. Das lat. Schreiben des Nuntius an den Bischof im DAS. Nuntiatur.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 51

ruhigung der Katholiken stieg stark an. Eine bedeutende Anzahl ge-
langte nun in einem Schreiben an ihn und teilte ihm die zum radikalen
Schlagwort gewordene Ausdeutung seines Schweigens mit. Jetzt
konnte er nicht mehr ausweichen, er musste sprechen. Am 10. April
1835 richtete er ein vertrauliches Schreiben an die Regietung des Kan-
tons Aargau, worin er diese auf die Unruhe des Volkes infolge der
Annahme der Badener Artikel aufmerksam machte und nun selbst
nach langem Schweigen die Artikel verwarf. Er brach sein Schweigen,
wie er selbst schrieb, weil es von vielen als Gutheissung ausgelegt
worden war. Vielmehr aber missbillige er die Artikel, « wie simtliche
katholischen Bischofe zu allen Zeiten dergleichen Artikel standhaft
missbilligt haben. » Feierlich verwahrte er «die Jurisdiktion und Rechte
des bischoflichen Stuhls von Basel und der heiligen Kirche » gegen die
Beschliisse von Baden.?

Das bischofliche Schreiben vom 10. April 1835 empérte die aar-
gauische Regierung aufs hochste. Sie sandte es zuriick und driickte
dem Bischof ihr Missfallen aus. Trotzdem aber fand es in Aarau den
Weg in die Presse.® Dadurch erst wurde es gegen den Willen des Bi-
schofs weitesten Kreisen bekannt. Das abgeflaute 6ffentliche Interesse
bekam nun neuen Auftrieb und die Diskussion um die Badener Artikel
dringte sich wieder vor.

Fiir das opponierende katholische Volk und seine Geistlichkeit
brachte die klare Stellungnahme des Bischofs eine bedeutende Stirkung
ihrer Position, was die radikale aargauische Regierung sofort zu neu-
tralisieren suchte. Der Grosse Rat etliess am 5. Mai eine Proklamation
an das Volk,” um es zu beruhigen. Er begriindete darin die Berechti-
gung der Badener Artikel und insbesondere des Plazetgesetzes. Kraft
seiner Uberzeugung von der Omnipotenz des Staates verwies er den
Bischof auf den Eid, welchen dieser vor seiner Weihe den Didzesan-
stinden geschworen hatte, nimlich «weder inner noch ausser der
Schweiz ein Einverstindnis zu pflegen, an einem Ratschlage Teil zu
nehmen, oder eine verdichtige Verbindung zu unterhalten, welche die
offentliche Ruhe gefihrden kénnten». Dem Bischof wurde also das
Recht der freien Meinungsiusserung, wenn sie dem Staate nicht gefiel,
vorenthalten. Am 17. Mai musste die Proklamation samt ihrer ent-
wiirdigenden Massregelung des Bischofs von allen Kanzeln verlesen

5 Hurter 1, 611. Siegwart-Miiller I, 207. Waldstatterbote 24, April 1835, 119, Wortlaut
des Schreibens : Kirchenzeitung 25. April 1835, 305 f. Waldstitterbote 24. April 1835, 131f,

8 Der Nachliufer, 14. (1) April 1835 des «Schweizerboten» brachte das Schreiben wort-
lich in einer Beilage.

? Proklamation bei Siegwart-Miiller I, 181 ff. Solothurner Blatt 16. Mai 1835, 122. Be-
leuchtung derselben von F. Geiger in der Kirchenzeitung 23. Mai 1835, 387 ff.



52 Jahrbuch fiir Solothurmische Geschichte

werden, was die meisten Geistlichen auch taten. Ihrer dreizehn «wag-
ten» es jedoch, zuerst beim bischoflichen Ordinariat um die Erlaubnis
zur Verlesung nachzusuchen, weshalb sie dem obrigkeitlichen Befehl
erst eine Woche spiter nachkamen. Gegen diese Geistlichen, an deren
Spitze Dekan Groth stand, griff nun aber die Regierung mit aller Kraft
durch. Sie wurden gerichtlich verfolgt, ihrer Pfriinden entsetzt und
zum Teil sogar inhaftiert. In den ausgedehnten Gerichtsverfahren
wurde nun auch der Katholische Verein aufs Korn genommen.®

Da sich bei diesen Untersuchungen bald auch interkantonale Be-
ziehungen unter den kantonal organisierten Katholischen Vereinen®
herausstellten, verlangte das Bezirksgericht Muri, das zustindig war,
die gerichtliche Einvernahme der Leute um die Schweizerische Kir-
chenzeitung in Luzern. Der Kanton Luzern entsprach ohne Zégern
dem Ansuchen, doch erbrachte die Untersuchung, welche sogar Haus-
suchungen zur Folge hatte, sozusagen nichts.1® Als aber das Bezirks-
gericht Muri auch noch den Bischof gerichtlich einvernehmen lassen
wollte, weil Dekan Groth Ende Mirz personlich vorgesprochen hatte,
legte sich die solothurnische Regierung ins Mittel. Salzmann bat sie
um ihren Schutz, den sie thm sofort gewihrte. Als Muri trotzdem insi-
stierte, antwortete der Kleine Rat, dass er es nicht zugeben kénne, dass
der Bischof wegen seiner Amtsverrichtungen als Privatperson einver-
nommen werde.’! Hatte sich in Solothurn zwischen Regierung und
Bischof ein freundliches Nebeneinanderleben ergeben, weil beide Teile
froh waren, wenn sie einander nicht storten, so dehnte sich nun aber

8 Vischer 69 f. Uber den Kath. Verein a. a. O. Anm. 178, 95 f.

% Besonders K. L. von Haller, obgleich selbst nicht Mitglied des 1832 gegriindeten
solothurnischen Kath. Vereins, scheint sich im Gefolge seines Aufrufs « Entwurf eines
Bundes der Getreuen zum Schutze der Religion, der Gerechtigkeit und der wahren Frei-
heit» (0. O. 1833) um eine Zusammenfassung der kantonalen Vereine bemiiht zu haben:
de Gottrau (Freiburg) an Haller, 12, Mirz 1834: Besonders nach der Badener Konferenz
sei eine zentrale Zusammenfassung aller Kath. Vereine notwendig, um mehr Durch-
schlagskraft zu erhalten. — Pfr, Cuttat (Pruntrut) an Haller, 2. September 1834 : Nach einer
Mitteilung von Prof. Suter (Solothurn) finde am 4. September bei Haller eine Versamm-
lung der Chefs des Kath. Vereins statt; er meldete seinen Vertreter an. Aber laut Tagebuch
kam Haller an diesem Tage gegen Mittag von einer Reise heim und traf zu Hause de Got-
trau. Cuttats Vertreter hatte am Motrgen vorgesprochen, war aber wieder abgereist. StAF.
Nachlass Haller, Journal de 1830-1840, Jeudi 4¢me Septembre 1834. Suter scheint also
falsch unterrichtet gewesen zu sein. Die Zusammenfassung kam nicht zustande, weil sich
niemand fand, der die Leitung tibernommen hitte, Zustimmung hatte Haller vor allem in
Freiburg, Luzern, Ziirich und Schaffhausen gefunden. Vgl. Hallers Korrespondenz 1833
und 1834 im StAF. Ebenso: Ulrich Merhart von Bernegg, David Niischeler (1792-1871)
Kampfer wider seine Zeit. Diss. Ziirich 1951, 144 ff.

10 Dommann 78 ff. Bericht der Justiz- und Polizeikommission des Kantons Luzern
iiber das Treiben des sogenannten katholischen Vereins. Sursee 1835.

11 KRM 1835, 973 f., 983 f., 1034 £. |



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 53

im Gegensatz dazu der Konflikt zwischen Bischof und Aargau wegen
der Intransigenz der dortigen Regierung immer mehr aus,*2 bis schliess-
lich die Luzerner Konferenz vermittelnd dazwischentrat. Der Bischof
gab ebensowenig nach wie der radikale Aargau.

Das Schreiben des Bischofs vom 10. April 1835 enthielt die erste
Verurteilung der Badener Artikel von offizieller kirchlicher Seite. Die
Gegner freuten sich begreiflicherweise dariiber,!® wihrend es auch den
andern Konferenzstinden von Baden sehr ungelegen kam. In Luzern
stand nach dem im Dezember 1834 erfolgten plétzlichen Tode Eduard
Pfyflers wieder Schultheiss Amrhyn an der Spitze des Staatskirchen-
tums, der sich nun nach seiner anfinglichen Zuriickhaltung voll fiir
die Badener Artikel einsetzte. Besonders er konnte seinen Arger iiber
das bischofliche Vorgehen nicht verhehlen, hatte es doch Salzmann
diesmal unterlassen, seiner Gewohnheit entsprechend Amrhyn vorher
anzufragen, wie er sich verhalten solle.14

Zufolge des bischoflichen Schreibens kam bezeichnenderweise das
liberale Siebnerkonkordat in Bewegung. Die Erregung im aargaui-
schen Freiamt und die Feststellung, dass offenbar eine Zusammen-
arbeit der kantonalen Katholischen Vereine herrschte, liess in liberalen
Kreisen neue Befiirchtungen tiber eine Reaktion im Volke aufsteigen.
Die aargauische Regierung wandte sich nidmlich vertraulich an den
Zurcher Regierungsrat und bat um Aufsehen. Infolgedessen erhielt
Johann Jakob Hess Mitte Mai von seiner Regierung den Auftrag, sich
ebenfalls vertraulich mit den ersten Magistraten der Stinde des Sieb-
nerkonkordates in Verbindung zu setzen, «um zu wissen, wie es in
Ihren Cantonen betreflend das Reactionstreiben der katholischen Pfaf-
fenpartei stehe und um allfillige Massnahmen dagegen im Stillen vor-
zuberaten und einzuleiten. » Ziirich hielt eine regelmissige Korrespon-
denz und Besprechungen an der Tagsatzung fiir unbedingt notwendig,
denn «sonst geht gelegentlich ein Spektakel los, dem niemand in der

12 Briefwechsel zwischen Bischof und Aargau, wiedergegeben bei Siegwart-Miiller I,
185 ff. — Bericht des Kleinen Rates an den Tit. Grossen Rat, in Betreff der katholisch-
kirchlichen Angelegenheiten des Cantons Aargau, d. d. 28. August 1835. Aarau 1835.

13 F, Hurter an Haller, 19. Aptil 1835: « Wolle er nur hinfort im Sprechen und Handeln
ebenso beharrlich sein, als bisher im Zusehen. Merkwiirdig ists immer, dass er erst durch
Laien getrieben werden musste». StAF. — Rauchenstein an Vock, 14. April 1835: «Mich
diinkt, der Hr. Bischof hat zu lange geschwiegen und zu friih geredet. Ob seine Zuschrift
im jetzigen Momente politisch ist, ist eine andere Frage; denn nun erkénnt man klar, dass
sie ihm vom kathol. Verein abgenotigt ist.» Rauchenstein beflirchtete ernsteste Folgen
fiir den Aargau, vielleicht sogar Trennung und Spaltung. «Daran trigt freilich der Bi-
schof die Schuld nicht, sondern die so unzeitig und unverstindig protegierte Conferenz
in Baden mit ihren Beschliissen, die im Etfolge schon mortifiziert sind. »

14 Dommann 70.



54 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Schweiz gewachsen und welcher die fremde Intervention herbeiftihrt. »
Hess schloss mit der vielsagenden Frage: « Auf welche Hilfe kann man
zihlen, wenn es im Aargau oder Luzern losbricht ? — Ist Ihr Militir gut
und alles organisiert ?» So schrieb Hess an Karl Schnell in Burgdorf,
dhnlich an Munzinger in Solothurn, Schnyder in Luzern, Tanner in
Aarau, Merk im Thurgau und Baumgartner in St. Gallen.' Josef Mun-
zinger antwortete von Solothurn her, dass seine Regierung gewillt sei,
iberall zu helfen, wo Hilfe nGtig sei. Ausdriicklich dusserte er die Mei-
nung, dass nach ihrer Ansicht das Siebnerkonkordat nicht tot sei.
Hingegen beurteilte er die Lage im Aargau viel ruhiger und hielt sie
fur nicht sehr gefihrlich.'® Zirich aber liess den Gedanken gegen-
seitiger Hilfe auf Grund des Siebnerkonkordates, wenn sie sich im
Zusammenhang mit den Vorgingen um die Badener Artikel auf-
dringen sollte, nicht mehr los. Als dessen Regierung am 13. Oktober
1835 Luzern die Zusendung des Luzerner Konferenzprotokolls ver-
dankte, bot sie fiir den Fall von Schwierigkeiten erneut ihre Hilfe an.1?

Der einseitige Anspruch des Staates auf seine alleinige Zustindigkeit
in der Neuordnung des schweizerischen Kirchenlebens sollte also mit
allen Mitteln der Gewalt sichergestellt werden. Da man staatlicherseits

15 24. Mai 1835. H. Bloesch, Eine politische Korrespondenz aus der Regenerationszeit,
Biirgermeister ]. J. Hess von Ziirich an K. Schnell von Bern. Polit. Jb. der Schweiz.
Eidgenossenschaft 26 (1912), 475 £,

16 Munzinger an Hess, 29. Mai 1835: « Wit haben also Kraft und guten Willen, uberall
zu helfen, wo Hilfe notig ist, sei es, dass wir im Namen des Bundes oder des VII-Con-
cordats, das nach unserer Ansicht nicht tot ist, aufgefordert werden. Ubrigens sehe ich wohl
im Aargau hie und da etwas Rauch, zweifle aber sehr, dass wirklich Feuer ausbrechen
werde, obschon es vielleicht fiit die gute Sache erwiinschlich witre, da am Ende nichts
schlimmer ist, als so ein rauchendet — gewitterhafter Zustand. .. An heimische, jetzt aber
besonders von Rom geleitete Reaktionslust glaube ich wohl, halte sie aber fiir ungefihr-
lich, wenn wir, wie Sie in Threm Schreiben sagen, ,auf Einigkeit und auf gleiches — festes
Benehmen hinarbeiten.¢ Einiger sollten wir werden! Ich meine damit nicht, dass Jeder des
andern Meinung gliubig nachbeten soll: wir konnen und sollen uns bestreiten, aber wie
Freunde, die alle das Gleiche wollen — etwas mehr oder weniger — etwas mehr oder weniger
schnell, — und nicht wie die erbittertsten Feinde. Treffen am Ende nicht die Nationalen
(insofern sie ein reinschweizerisches Herz haben), — die Radikalen, die Liberalen und so-
gar das verponte Justemilien in der Hauptsache zusammen? oder sind Minner wie
Schnell, Kasthofer etc. etc. nicht beide Freunde der Freiheit? Allen diesen verfeindeten
Minnern sollte man daher die Augen 6ffnen und ihnen den Abgrund zeigen, an den sie die
Volksfreiheit fiihren!... Haben wir denn keine eigentlichen Feinde mehr, dass wir uns
selbst zerfleischen? » Im Nachwort: «Im Aargau fingt sich nun also. die Sache an zu ent-
wickeln und zwar auf einem unserer Sache giinstigen Fuss! Rom muss man jetzt beson-
ders auf die Finger sehen, wir haben in der nichsten Zukunft alles Bose von daher zu
etwarten!» ZBZ,

17 Hurter I, 294 f. — Vasella 264 bemerkt treffend: «In jeder Lage, in der eine gesin-
nungsverwandte Regierung gefihrdet erschien, erfolgte der Appell an die Waffenbriider-
schaft. »



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 55

ein Einverstindnis der obersten kirchlichen Behorde nicht erwartete
oder nicht wollte, suchte man diese Behorde nach Méglichkeit auszu-
schalten. Die Auseinandersetzungen um die Badener Artikel waren
deshalb im wesentlichen ein Kampf zwischen dem aufgeklirten, anti-
klerikalen Staatskirchentum und der seit Beginn des 19. Jahrhunderts
neugestirkt nach ihrer inneren Einheit strebenden katholischen Kirche.

Das Denken der liberalen Staatsminner war politisch, und hier rein
national ausgerichtet Thre von der Aufklirung geprigte Erziehung,
welche sie dem Rationalismus auslieferte, verwehrte ihnen jegliches
tiefere Verstindnis fiir die in mancher Hinsicht der verstandesmissigen
Erfassung entrissene Religiositit, wie sie die katholische Kitche ver-
mittelte.

In diesem Zusammenhang verdienen die Bemerkungen des berithm-
ten zeitgendssischen deutschen Kirchenhistorikers Johann Adam
Mohler® starke Beachtung. Er galt auch in der Schweiz, besonders
unter den sogenannten liberalen Geistlichen, als kirchengeschlchthche
Autoritit. Ende 1835 wandte sich der nationalkirchlich gesinnte Geist-
liche Burkard Leu im Auftrage Amrhyns an Mohler in Minchen und
ersuchte ihn um eine Beurteilung der gegenwirtigen kirchenpoli-
tischen Lage der Schweiz.1?

Allerdings, die ausfiihrliche Stellungnahme, die Mohler nun lieferte,
entsprach nicht den Ansichten des Fragestellers. Gleich eingangs be-
schiftigte er sich mit der religiésen und kirchlichen Einstellung der
schweizerischen Staatsminner, woriiber ihm verschiedene Geriichte zu
Ohren gekommen waren, Er fithrte aus: «Diesen zufolge stiinden die
meisten Staatshdupter der mit kirchlichen Institutionen zerworfenen
schweizerischen Republiken entweder in gar keinem oder doch nur in
einem Ausserst schwichlichen und diirftigen Zusammenhang mit der
Kirche; manche sollen geradezu allen katholischen Glaubens leer, voll
von feindseligen Absichten gegen die Kirche sein, und nur, um vor
dem Volke ihre eigentliche Gesinnung zu verbergen, den Schein
kirchlicher Gesinnung durch kalte Teilnahme am dussern Kult zu
retten suchen. Nehmen wir fiir einen Augenblick an, dass es sich also
verhalte. In diesem Falle ist es begreiflich, ja notwendig, wenn sich die

18 Johann Adam Méhler (1796-1838): ADB 22, 59 . A. Hagen, Gestalten aus dem
schwiabischen Katholizismus. Stuttgart 1950.

19 Mohler an B, Leu, 8. Januar 1836. Kopie im FAA. 1. 224, Schachtel 1235. Antwort
auf eine Anfrage Leus vom 1. Januar 1836. Leu verdffentlichte den Brief Mohlers in der
Allg. Kirchenzeitung 1, 6. Januar 1837, 5 ff., mit einigen Auslassungen und textlichen
Abidnderungen; die wichtigsten werden unten in Fussnoten vermerkt. Auf die Veroffent-
lichung Leus stiitzt sich die Wiedergabe bei St. Losch, Johann Adam Mohler. Gesam-
melte Aktenstiicke und Briefe. Bd.I. Miinchen, 1938, 330 ff. Loschs angenommene
Datierung auf den 26. Dezember 1835 ist unrichtig.



56 | Jahrbuch fiir Solothutische Geschichte

Kirche, um ihrem Selbsterhaltungstrieb zu geniigen, in sich selbst fest
zusammenzieht und abschliesst; wenn sie {iberall, wo sie die Hand der
Staatsgewalt in ithrem Busen fiihlt, einen Griff nach ihrem Herzen
firchtet, es zusammenzudriicken, und darum, um dieselbe so wenig
als moglich sich nahe kommen zu lassen, bei jeder versuchten Beriih-
rung durch eine krampfhafte Bewegung nach Innen, alle ihre edlern
Teile unter ihrem hervorgekehrten Panzer zu verbergen sucht. Unter
der Voraussetzung, dass die oben angefiihrten, allerwirts verbreiteten
Geriichte nicht unbegriindet seien, muss sich Ihnen von selbst dar-
bieten, was ich auf einige Verteidigungsgriinde der Staats-Partei er-
widern konnte.

Sie sagen, was grosseren Staaten lingst vom apostolischen Stuhle
gewihrt sei, werde diesen kleinern Staaten mit Unrecht vorenthalten.
Meine Entgegnung finden Sie in der sich leicht ergebenden Antwort
auf die Frage: warum riumt der Freund dem lingst erprobten, in
Glick und Ungliick bewidhrten Freunde Rechte ein, die er dem
schlechthin versagt, dessen Gesinnung ihm verdichtig ist? In den
Schriften dieser Partei beruft man sich auf die alten christlichen Kaiser,
auf Karl den Grossen besonders. Wenn aber zwei dasselbe tun, ist es
nicht dasselbe. Die Rechte, in deren Ausiibung wir jene erhabenen
Fiirsten begriffen sehen, sind bei weitem grosstenteils keine solchen,
die im Verhiltnisse zwischen Staat und Kirche an sich liegen; es sind
Rechte, die aus dem nicht nur auf eine eigentiimliche Weise bestimm-
ten Verhiltnis zwischen Staat und Kirche, sondern aus dem, auf eine
ganz einzig bestimmte Weise gegriindeten damaligen Verhiltnisse
zwischen Staat und Kirche hervorgegangen sind. Sie méchten? es,
mein Freund, hochst auffallend finden, wenn Sie wahrnehmen, wie
aus einem grossen gegebenen Ganzen, dessen Teile nur in ihrer leben-
digen Bezichung zu einander begriffen werden kénnen, Einzelnes aus-
gebrochen werden will, das Beliebige nimlich, das Ubrige aber unbe-
riicksichtigt gelassen wird. Haben Ihre Staatsminner Karls des Grossen
Grundsitze vom Christentum, von der katholischen Kirche, von der
Machtvollkommenheit des Hl. Vaters? Sind die Staatstheologen aus
der Classe Alkuins oder aus der Gattung Paul Sarpis??' Sitzen im
grossen und kleinen Rate auch die Geistlichen, wie die frinkischen
Bischofe an den Comitien der Franken Anteil hatten? Welches sind
die Feldziige der neugestalteten Schweizer Republiken zur Verteidi-

20 T eu setzte in der Allg. Kirchenzeitung: miissen.

?1 Alkuin (1 804), Leiter der Hofschule Karls des Grossen, Abt von Tours. — Paolo
Sarpi, Servitenmonch, Verfechter des venezianischen Staatskirchentums gegen die von
ihm gehasste romische Kurie zu Beginn des 17. Jh. Vgl. F. X. Seppelt, Papstgeschichte.
Miinchen 1949, 240,



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 57

gung der Kirche gegen Mohamedaner und Heiden, zum Schutze des
Patrimoniums 22 Petri gegen dussere Feinde und die Reisen der Staats-
hiupter nach Rom zum Schirm der Person des Papstes gegen innern
Aufruhr? Gelingt es Thnen, die h. Rite der Kantone mit Minnern
anzufiillen, die eine Gesinnung und verhiltnismissig kirchliche Ver-
dienste wie Constantin, wie Pipin und Karl der Grosse aufzuweisen
haben, so darf ich zuversichtlich versprechen, dass es auch mir ge-
lingen werde, dieselben Rechte diesen hohen Riten zuzubringen. Un-
ter wesentlich verinderten Verhiltnissen ist es darum auch seltsam,
sich auf einzelne Ziige aus der alten Schweizergeschichte zu stiitzen,
selbst abgesehen davon, dass durch vereinzelte alte Tatsachen noch
kein altes Recht dargetan ist. Mit Vorliebe werden besonders einige
Reibungen zwischen Kirche und Staat in den frithern Jahrhunderten
der Schweiz angefiihrt. Diese sind jedoch nichts anderes als da und
dort erscheinende Unebenheiten auf der Oberfliche des in seinem
tiefsten Grunde friedlichen Meeres. Auch in der besten Ehe fehlt es
nicht an Stérungen, wo Recht und Unrecht auf beiden Seiten geteilt
ist. Von der regelmissigen heitern und innigen Einheit also hinweg-
sehen und auf solche verschwindende Triibungen ein System erbauen
oder ein bereits Erbautes, auf wesentlich verschiedenen innern Grund-
lagen Beruhendes damit unterstiitzen wollen, heisst gewiss einen Miss-
brauch von der Geschichte machen. Wird aber von der Voraussetzung
ausgegangen, dass alles von der irreligiosen und unglidubigen Richtung
Ihrer Staatsminner Ausgesagte eine hochst boswillige Verleumdung
sei, so muss es sogleich in Verwunderung setzen, dass Taten und
Worte derselben eine solche Verleumdung nicht widerlegen. Diese
Erscheinung wire nicht anders als durch die Annahme zu begreifen,
dass die Masse der Wohlgesinnten durch einige wenige Ubelgesinnte
beherrscht werde und dass letztere ihren Reden und Handlungen eine
Auslegung zu geben wissen, durch welche die ersteren auf eine zauber-
hafte Weise geblendet werden. »

Im besonderen befasste sich Mohler hierauf mit dem Gutachten des
Katholischen aargauischen Kirchenrates, das dieser {iber die Ereignisse
im Gefolge der bisch6flichen Verurteilung der Badener Artikel an den
Kleinen Rat richtete.?? Lassen wir wiederum Mohler sprechen: «Die-
ses Gutachten wird einst ein hochst bedeutendes geschichtliches Denk-
mal fiir die nihere Kenntnis unserer Zeit, ihrer Richtungen und der
geistigen Krifte sein, mit denen sich die Parteien zu behaupten suchten.
Wie tief verletzend fiir den Katholiken, wie voll von Argernis ist nicht

22 Leu: Patrimonismus!
23 Enthalten im Bericht des Kleinen Rates an den Tit. Grossen Rat, in Betreff detr
katholisch-kirchlichen Angelegenheiten des Cantons Aargau. Aarau 1835. 19 ff.



58 - Jahtbuch fiir Solothurnische Geschichte

dieser Aufsatz! Es hat indess zugleich das Gute, dass die Ungeschick-
lichkeit, mit der er verfasst ist, das entschiedene Feindselige nicht ver-
birgt, im Gegenteil liberall hervortreten lisst. Die Unwissenheit ist so
gross, dass Eschenmaier? fiir einen gut katholischen Philosophen
ausgegeben werden kann und das Zugestindnis, dass sich die Staats-
gewalt nicht anmasse, sich in das Dogma zu mischen, wird damit be-
gonnen, dass sie sich anmasst, den Begriff des Dogma zu bestimmen
und zu erkliren, dass nur die aufgeschriebenen Worte des Herrn Quelle
des Dogma sein kénnen! So ist der katholische Kirchenrat befugt,
den Katholiken vorzuschreiben, woher die Dogmen zu schépfen seien,
die Auslegung des Evangeliums wird er dann schon folgen lassen. »

Schliesslich kam Mghler auch auf die Badener Artikel zu sprechen,
welche er aus der Luzerner «Bekanntmachung und Beleuchtung »23
der Artikel entnahm. Auch diese Schrift konnte er beim besten Willen
nicht besser beurteilen als die aargauische. Sie «gibt Aufschluss iiber
die Zwecke, welche durch die Artikel erreicht werden sollen. Die Be-
leuchtung des Materials dieser Artikel verschwindet vollig vor den
durchleuchtenden Tendenzen. Die in der neuern Zeit herrschend ge-
wordenen beschrinkten und irdischen Ansichten von der Religion
und Kirche, sie als bloss 6rtliche Angelegenheiten zu betrachten, die
Kirche nach einzelnen Territorien abzugrenzen, lauter Staatskirchen
zu griinden und in dieser Weise von Grund aus zu sikularisieren,
gleich als wire sie ein Produkt der Erde und des Bodens ihrer Beken-
ner, sind ganz und gar in diese 6ffentlichen Documente eingedrungen,
daher das Bestreben, den Zusammenhang mit dem gemeinsamen Mit-
telpunkt moglichst zu schwichen und allmihlich zu vernichten, wie
denn der Primat des apostolischen Stuhls in Rom S. 21 nur allzu klar
geleugnet und der Umfang seiner Rechte als eine Usurpation darge-
stellt wird. Die im Wesen des kirchlichen Primats nicht schon an sich
geltenden Rechte sind nicht, wie am bezeichneten Orte gesagt wird,
durch einen Kampf zwischen der pipstlichen und bischéflichen Ge-
walt entstanden, sondern durch die Unmacht der letztern, welche die
kirchliche Gerechtsame, die kirchlichen Gesetze und Sitten gegen die
rohe Staatsgewalt nicht mehr zu behaupten und im Leben zu verwirk-
lichen im Stande war. So wurden sie in die Hinde des Papstes, des der
Gewaltherrschaft 26 unerreichbaren niedergelegt. Blicken Sie auf den
Hn. Bischof von Basel hin, auf dieses kligliche Dasein, den die Kan-

M A, K. A. Eschenmayer (1768-1852), Prof. fiir Medizin und Philosophie in Tiibingen,
als Philosoph von Schelling beeinflusst: ADB 6, 349 f. Bei diesem horte u. a. Kasimir
Pfyffer 1813 Philosophie. Nick 24,

% Siehe unten bei Anm, 44 fl. Das Folgende ebenfalls bei Hurter I, 302 f.

26 Leu: Gewalttat.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 59

tonalbehérden des Aargau mit Temporaliensperte bedrohen, wenn er
nicht die grobsten Beleidigungen ruhig ertrigt und nur die geringste
unwillkommene Bewegung macht. Gerade solche kirchliche Zustinde
waren es, welche die pipstliche Gewalt vergrosserten und glauben Sie
mir ja nicht, dass sie aus den jetzigen Verhiltnissen vermindert her-
vorgehen werde. Sie muss wachsen und den ersten Beweis davon
geben Sie mir selbst in Threr Zuschrift, welche die Nachricht enthilt,
dass die absolute Gewalt des Papstes in der Schweiz wieder 6ffentliche
Lehrer finde. Wie kann Thnen das iiberraschend sein ? »%

Zum Schlusse mahnte Professor Mohler Burkard Leu, «das An-
schen und die Wiirde der Kirche unter diesen Umstinden auf das Ent-
schiedenste zu verteidigen und die Wohlgesinnten unter den Staats-
minnern, einen Herrn von Amrhyn, den Thre Zuschrift als solchen
riihmt und mit dessen Vorwissen Sie mit mir correspondieren,® auf
das Angelegentlichste zu bitten, die Ehre und Freiheit des Staates
nicht in der Schande und Unterdriickung der Kirche finden zu wollen.
Es ist ein ganz falscher Grundsatz, dass der Staat in demselben Masse
an Macht und Ansehen gewinne, in welchem die Kirche daran verliert. »

Eine solche Antwort hatten wahrscheinlich weder Leu noch viel
weniger Amrhyn erwartet. Mit seltenem Scharfblick erfasste Mohler
die Situation und beleuchtete sie unbestechlich in ihren Hintergriinden
und Konsequenzen. Amrhyn hatte wohl von dieser theologischen
Autoritit eine Bestitigung seiner staatskirchlichen Grundsitze et-
wartet. Statt dessen erhielt er eine eindeutige und wohlbegriindete
Verurteilung derselben, und zwar von einem Manne, der weder durch
Interessen gebunden noch in die schweizerischen kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen verwickelt war.

Die Triger des kirchlichen Abwehrkampfes in der Schweiz gegen
Aufklirung und autoritires Staatskirchentum waren die Katholischen
Vereine. Thre Griindung setzte erst 1831 im Kanton Luzern ein, von
wo aus sie sich in wenigen Jahren tiber fast alle katholischen Kantone
der Schweiz verbreiteten. Das Zentrum bildete Luzern, wo seit 1832
die Schweizerische Kirchenzeitung als vielgelesenes Sprachorgan des
Vereins erschien.?® Ihr hervorragendster Mitarbeiter war der schreibge-
wandte Chorherr Franz Geiger, der zur Hauptsache ihre Auseinander-
setzungen mit den Badener Artikeln bestritt.

Geiger beschrinkte sich in seinem Kampfe nicht nur darauf, dem
aufgeklirten Geist der Badener Artikel mit seinem romfeindlichen

27 Den Passus: «Sie muss wachsen usw. » veréffentlichte Leu bezeichnenderweise nicht.

28 Dieser Nebensatz, der auf den Auftraggeber hinweist, von Leu ebenfalls ausge-
lassen,

22 Dommann 3. Bistum Basel (F. Segesser) 131 {.



60 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Akzent entgegenzuwirken, sondern er setzte ebenso in sachlicher
Weise den kirchlichen Standpunkt auseinander. Uns interessieren hier
besonders seine «Katholischen Ansichten tber die Artikel der Kon-
ferenz von Baden».3° Darin erklirte er vorerst einmal, was iiberhaupt
ein Metropolit oder Erzbischof sei. Das war keineswegs {iberfliissig.
Denn die wenigsten Radikalen, welche mit dem Schlagwort « Metro-
politanverband » um sich watfen, kannten den wirklichen Inhalt dieses
Begriffes. Die Erzbischofe, so fithrte nun Geiger aus, sind nicht gott-
licher, sondern menschlicher Institution. Das Bediirfnis dazu ergab
sich, als die Kirche sich immer stirker ausbreitete. Um eine geniigende
Aufsicht zu gewihrleisten, wurden die Bischofe nach Lindern zusam-
mengefasst und einem Metropoliten unterstellt. Diesem nun gab die
Kirche eine besondere Jurisdiktionsgewalt. Darin sind sie aber, wie
jeder andere Bischof auch, immer noch der pipstlichen Jurisdiktions-
gewalt unterworfen. Es ist auch der Papst allein, der die Errichtung
erzbischoflicher Sitze vornimmt, wenn sich die Notwendigkeit dazu
ergibt. Grundsitzlich war es deshalb richtig, wenn Geiger schrieb:
«Wenn die Schweizer einen Erzbischof wollen, wird die Sache von
Seite des Papstes keine grossen Schwierigkeiten haben.» Tatsidchlich
aber tiuschte er sich, da der Heilige Stuhl den romfeindlichen Grund
des staatskirchlichen Begehrens wohl kannte.

In der Beleuchtung der Verhiltnisse des Staates in Kirchensachen
ging Geiger von dem Satze aus, dass Christus «die Gewalt des Staates
von jeher von jener der Kirche vollkommen getrennt» habe. Das
Zeitliche, Weltliche, Materielle hat er ganz den Machthabern dieser
Welt iiberlassen und den Christen geboten, den Regenten in dem, was
thnen zusteht, gehorsam zu sein. An die Spitze der Kirche aber stellte
er die Apostel und ihre Nachfolger. Diesen zu gehorchen wie ihm
selbst, befahl er allen tibrigen Christen ohne Ausnahme, welchen Stan-
des sie auch sein mégen. Aus diesen Uberlegungen zog Geiger die
Konsequenzen hinsichtlich der vom Staate beanspruchten Rechte. Mit
Unrecht verlangte infolgedessen der Staat die Oberaufsicht iiber die
Kirche seines Territoriums, weil sie ihm gar nicht anvertraut war. Als
Kinder der Kirche konnten also die Staatsminner nicht Aufsicht iiber
ihre Mutter, die Kirche, ausiiben. Als Aufseher sind einzig und allein
die Bischofe eingesetzt.

Aus dem Anspruch auf die Oberaufsicht leitete der Staat seine Be-
rechtigung ab, die Abidnderung gewisser Disziplinargesetze der Kirche
zu fordern, wie es besonders in den Artikeln hinsichtlich der Ehe-
dispensen und Feier- und Fasttage in Erscheinung trat. Hiezu erldu-

80 Kirchenzeitung 12. September 1835, 649 ff.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 61

terte Geiger, dass die Disziplinargesetze eigentlich nur Mittel sind,
welche die Kirche als notwendig erachtet, um das Reich Gottes in den
Herzen der Christen leichter einpflanzen, beleben und férdern zu kon-
nen. Die Gesetze kann aber nur der Gesetzgeberdndern. Hingegen sind
die kirchlichen Disziplinargesetze als blosse Mittel der Anderung un-
terworfen, da jede Zeit verinderte Umstinde aufweist, denen solche
Gesetze angepasst werden miissen. Wenn nun die Regierungen oder
die Bischofe in dieser Hinsicht verniinftige Vorstellung an die Pipste
richten, so zeigen sich diese wie immer willfdhrig. Die Bischofe allein
aber kénnen ohne pipstliche Vollmacht solche allgemeine Kirchen-
gesetze nicht abindern.

Es war ein oft und oft wiederholter Vorwutf der Radikalen, dass die
Pipste stindig darnach trachteten, in die Rechte der weltlichen Re-
gierungen einzugreifen. Genidhrt wurde dieser Argwohn durch die
Tatsache, dass der Papst zugleich auch weltlicher Machthaber war.
Auch diesen Angriffen stellte sich Geiger. Da man in der Geschichte
der letzten Jahrhunderte keine Beispiele dafiir fand, so hielt er den
Vorwiirfen entgegen, musste sehr zu Unrecht das falsch verstandene
Mittelalter herhalten. Aber statt den Papst als das anzuerkennen, was
er wirklich ist, nimlich das oberste Haupt der katholischen Kirche,
nennt man ihn einen Fremden, Auswirtigen. Deshalb betrachtet man
auch das geistliche als ein auswirtiges Gericht, dem sich die Schweiz
nicht zu unterwerfen hitte.3! Aber das sichtbare Reich Gottes, welches
die Kirche verkorpert, hat seine Vorsteher, welche die Glieder dieses
Reiches nicht mehr als fremd oder auswirtig ansehen kénnen. Bei den
Radikalen bildete der Pfaffenbrief von 1370 ein Hauptbeweismittel fiir
die alte Tradition der schweizerischen Zuriickweisung des fremden
kirchlichen Gerichtes. Er ist zugleich ein sprechendes Beispiel dafiir,
wie sie die Geschichte in ithrem Sinne interpretierten und sie fiir ihre
augenblicklichen Zwecke nutzbar machten. Die Richtigstellung Gei-
gers dringte sich deshalb auf. Er schrieb dazu, dass sich die landes-
fremden Geistlichen, deren es im 14. Jahrhundert auf eidgen&ssischem
Boden viele gab, stindig den einheimischen Gerichten zu entziehen
suchten. Um dieser Unsitte zu Leibe zu riicken, stellten die Eidge-
nossen den Pfaffenbrief auf, und geboten, dass jeder Geistliche an dem

31 Einer der grossten Schreier in dieser Hinsicht war wiederum L. Snell. So schrieb er,
der schweiz. Klerus bilde nur «cine Korporation willenloser Werkzeuge eines auswirtigen
Kirchenmonarchen gegen die Interessen des eigenen Landes», und bemerkte dazu in der
Anmerkung: «Wir miissen hier des beriichtigten Vasalleneides, welchen die Bischofe
dem Papst schwéren miissen — und einen ahnlichen schwéren die Pfarrer bei ihrer
Installation — in der Kiirze erwihnen.» Die Bedeutung des Kampfes der liberalen kath.
Schweiz mit der romischen Kurie, Solothurn 1839, 131.



62 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Orte und vor dem Richter das Recht nehmen solle, wo er seinen Wohn-
sitz hatte, nahmen aber ausdriicklich die Ehe, welche damals aus-
schliesslich in den kirchlichen Bereich fiel, und geistliche Sachen von
dieser Bestimmung aus.3?

Im Gegensatz zum Staatskirchentum behauptete Geiger endlich
auch, dass die Macht der Kirche von der weltlichen dutchaus unab-
hingig sei. Sie besitzt in ihrer Sphire ihre eigene gesetzgebende Ge-
walt, gleich wie sie der Staat in der seinen hat. Dieser ist also nicht be-
fugt, aus eigener Macht die Gesetze der Kirche zu vernichten. Deshalb
sprach Geiger dem Staate auch das Recht ab, fiir sich das Plazet zu
beanspruchen. Denn mit dessen Hilfe kann er alle Verordnungen und
Gesetze der Kirche unterdriicken und zunichte machen. Pipste und
Bischofe mussten daher im Interesse der Kirche immer dagegen pro-
testieren. Einerseits schliessen die Regierungen mit dem Haupt der
Kirche Konkordate ab, wodurch sie die Unabhingigkeit der Kirche
anerkennen, weil Konkordate nie mit Untergebenen abgeschlossen
werden. Der Widerspruch liegt nach Geigers Auflassung aber darin,
dass anderseits die gleichen Regierungen durch die Anwendung des
Plazets die Kirche als Untergebene behandeln. Die weltliche Macht
iberschreitet also ihre natiirlichen Grenzen. Die Folge davon ist die
Stérung der Ruhe und des Friedens im Volke, welche erst behoben
wird, wenn beide Michte innerhalb ihrer Grenzen bleiben.

Diese Ausfithrungen, wie auch viele andere Verodffentlichungen
Geigers, offenbaren uns deutlich, dass man sich auf kirchlicher Seite
sachlich mit den gestellten Problemen auseinandersetzte und sie nicht
einfach von der Hand wies. Allerdings durfte Geiger nicht damit
rechnen, dass er im gegnerischen Lager Gehor finden werde. Den
Radikalen ging es ja weniger um die Ordnung der Kirchenverhiltnisse
als vielmehr darum, die nationale Vereinheitlichung des Rechts auch
auf kirchlichem Gebiete durchzusetzen. Der Kirchenrecht, wie zum
Beispiel im Falle des Metropolitanverbandes, zogen sie nur so lange
heran, als es ihren Zwecken dienlich war. Eine fruchtbare Auseinan-
dersetzung konnte eine solche Sachlage auf keinen Fall erméglichen.
So redeten denn die beiden weltanschaulichen Gegner stindig an-
einander vorbei.

Hatte schon das Schreiben des Bischofs von Basel vom 10. April
1835 die Gemiiter in kirchenpolitischer Hinsicht neu erregt und den

82 Uber den Pfaffenbrief und die Vertreter des Staatskirchentums im 18. und 19. Jh.
Jos. Schiirmann, Studien iiber den eidgendssischen Pfaffenbrief von 1370. ZSKG Bei-
heft 6. Freiburg 1948, 125 ff. F. Elsener. Der eidgendssische Pfaffenbrief von 1370. Ein
Beitrag zur Geschichte der geistlichen Gerichtsbarkeit. Zs. der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte Kan. Abt. 75 (1958), 104 ff.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 63

Streit mit der aargauischen Regierung nach sich gezogen, so rief die
pépstliche Verdammung der Badener Artikel, die zwei Monate spiter
bekannt wurde, vollends den Widerspruch der liberalen Regierungen
hervor und veranlasste sie zu neuen Anstrengungen.? Das personliche
und massive Eingreifen des Papstes fiihrt uns am klarsten vor Augen,
wie hoch man kirchlicherseits die Gefahr einschitzte, welche durch
die Badener Artikel dem kirchlichen Leben vom Staatskirchentum her
drohte.

Am 17. Mai 1835 erliess Papst Gregor XVI. in Rom ein Kreis-
schreiben an die Bischofe, Kapitel, Pfarrer und den iibrigen Klerus in
der Schweiz.3* Mit Schmerzen stellte er fest, dass gewisse Leute, um
die Unvorsichtigen zu tduschen, vorgeben, der Reinheit des Glaubens
keinen Eintrag tun zu wollen, und Miene machten, als hitten sie einzig
die Absicht, fiir die Erhaltung der Rechte zu sorgen, die der welt-
lichen Macht zustehen, aber dann doch unter diesem triigerischen
Vorwande des offentlichen Wohles sich alle Miihe geben, die von
ihnen befolgten argen Irrlehren auch andern beizubringen. Ausfiihr-
lich wurde im Kreisschreiben begriindet, wieso es zum pipstlichen
Einschreiten kommen musste. Demnach hat die Kirche nicht nur die
Gewalt zu lehren, sondern auch diejenige zu regieren, um die Reinheit
des Glaubens zu bewahren. Diese Gewalt ist von Christus nicht welt-
lichen Beamten, sondern nur den Aposteln und seinen Nachfolgern
anvertraut worden. Die Badener Artikel aber untergraben geradezu
die echte Lehre iiber die Kirchengewalt und ziehen die Kirche in eine
schmihliche und ungerechte Knechtschaft hinein. Auf der Badener
Konferenz ging man sogar so weit, der weltlichen Macht auch iiber
die Art und Weise der Erteilung von Sakramenten ein Verfiigungs-
recht einzuriumen, wobei der Papst vor allem auf die Verfiigungen
iiber das Ehesakrament hinwies. Er betonte sodann die Wichtigkeit
der Einheit der Kirche, die notwendig ein Haupt mit voller Autoritit
verlange, um die Einheit im Glauben zu gewihrleisten. Bitter beklagte
er sich iiber die beabsichtigte Beschneidung der ihm von jeher zu-
kommenden Rechte, wie die Bestimmung der Feier- und Fasttage und
die Exemtion der Kloster von der bischoflichen Gerichtsbarkeit. Ex
rdumte zwar ein, dass beziiglich der Errichtung eines Metropolitan-
verbandes auf die Rechte des Heiligen Stuhles noch einige Riicksicht
genommen wurde, aber doch nicht in dem Masse, wie es die Natur und

8 Der Republikaner 18. September 1835, 354 meinte, ohne die Bannbulle wiren die
Badener Artikel, wie iibrigens auch das Siebnerkonkordat, eine Totgeburt geblieben.

3¢ Sanctissimi Domini nostti Gregorii Divina Providentia Papae XVI. Epistola En-
cyclicaad Episcopos, Capitula, Parochos, ceterumque ClerumHelvetiae, Acta GregotiiPapae
XVI. Bd. 2. Rom 1901. 33 ff. Auszugsweise lateinisch und deutsch bei Lampert ITI, 106 ff.



64 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

die Grosse des gottlichen Primates erfordern. Denn man stellte die
Forderung in eigener Machtvollkommenbheit, als ob es der weltlichen
Behorde ganz und gar frei stiinde, dariiber zu bestimmen, was sie fiir
das geistige Bediirfnis des Volkes gerade fiir erspriesslich halten
méchte. Noch vieles wire nach Ansicht des Papstes anzufiihren ge-
wesen, Dinge, «die indess den Heiligen Stuhl Petri nicht minder
krinken und seine Autoritit und Wiirde angreifen, verkiimmern und
herabsetzen». Das Urteil des Heiligen Stuhles, so wurde schliesslich
betont, sei nach der Wichtigkeit der Sache auch reiflich iiberlegt wor-
den. So verwarf und verdammte denn der Papst kraft seiner aposto-
lischen Vollmacht die Badener Artikel und erklirte, dass dieselben fiir
immer als verworfen und verdammt angesehen werden sollen, weil sie
in ihrem Inhalt falsch, verwegen und irrig sind, die Rechte des Heiligen
Stuhles schmiilern und die Regierung der Kirche und ihre géttliche Ein-
richtung umstiirzen, das Kirchenamt der weltlichen Macht unterwerfen
und aus schon verdammten Lehren hergeleitet und schismatisch sind.3

Dass das Kreisschreiben an die Geistlichkeit und nicht etwa an die
Regierungen gerichtet war, unterstrich den kirchlichen Charakter die-
ser Verurteilung. Denn als Glieder der Kirche waren auch die katho-
lischen Staatsminner wie jeder andere Laie der kirchlichen Autoritit
in Glaubenssachen unterstellt. Fir den aufgeklirten Liberalen aber
war dies nicht von vorneherein klar. Die Regierungen suchten nun die
Veroffentlichung der Verurteilung durch die Verweigerung des Pla-
zets zu unterdriicken, weil sie dahinter politische Absichten und Ein-
mischungen vermuteten. .

Bischof Salzmann wurde das pipstliche Kreisschreiben am 24. funi
1835 vom Nuntius zugestellt. Gleichzeitig erhielt der Bischof ein an
thn personlich gerichtetes pipstliches Breve, worin ihn der Papst
tadelte, weil er trotz der Bitten von Geistlichen und Laien iiber die
Badener Artikel zu lange geschwiegen hatte. Die Verurteilung der
Artikel im Schreiben an die aargauische Regierung fand er zu wenig
kriftig. Der Papst schloss mit der Mahnung, Salzmann moge in Zu-
kunft eine entschiedenere Haltung einnehmen.3

Diese Mahnung verfehlte aber beim Bischof ihre Wirkung voll-
kommen. War er schon durch den ungewollten Streit mit dem Aargau
eingeschiichtert, so machte ihn nun der Tadel des Papstes vollends

3 Nach der als Flugschrift verbreiteten Ubersetzung, Einsiedeln 1835.

38 Rom, 6. Juni 1835. DAS., HI. Stuhl/Pipste. Text bei Dommann 169 ff. — Diese Zu-
rechtweisung wurde mdaglicherweise von K. L. von Haller veranlasst, Am 5. Mirz
beklagte er sich iiber die ausweichende Haltung Bischof Salzmanns und fiigte bei: «Ich
habe an meinen Sohn nach Rom geschriében und zur Antwort erhalten, dass ein Auszug
meines Briefes selbst hoher Behorde werde vorgelegt werden. » Scherer, Haller 42.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 65

ratlos. Das pipstliche Kreisschreiben wagte er nicht zu verbreiten. In
seiner Not wandte er sich an seinen Ratgeber, den Staatskirchler
Amrhyn, und teilte ihm Enzyklika und Breve in Abschriften mit.? Der
im Staatskirchentum ergraute Schultheiss Amrhyn suchte seine spon-
tane Ablehnung der pipstlichen Verurteilung damit zu begriinden,
dass Gregor XVI. irregeleitet und «das Werkzeug einer ehrgeizigen
und verleumderischen Klasse von Menschen» geworden sein miisse.
«Liebe gebietet E. Gn., den Akt nicht zu verbreiten, der die Flamme
der Leidenschaft zum Brande tiber Kirche und Staat auflodern machen
sollte, um unter Trimmern versengter Menschheit das starre Welt-
gericht herbeizureissen.» Amrhyn riet deshalb dem Bischof, um die
Regierungen nicht zum wilden Kampf herauszufordern, das Kreis-
schreiben nicht den Regierungen selbst, sondern nur ihren Hiuptern
vertraulich mitzuteilen.®

Die Stellung des Bischofs war keineswegs beneidenswert. Er stand
zwischen zwei Feuern. Dem Frieden zwischen Kirche und Staat zu-
liebe, dener so sehr herbeiwiinschte, folgte er dem Rate Amrhyns. Nach
Auffassung des Luzerner Schultheissen hitten nun die Regierungen
offiziell von der Verurteilung keine Notiz nehmen, sondern im Gegen-
teil gegen die Verbreiter derselben polizeilich vorgehen sollen. Trotz
seiner personlichen Anstrengungen konnte er es aber nicht verhindern,
dass die Regierungen der Kantone Aargau und Luzern den Bischof
wissen liessen, dass der Enzyklika des romischen Stuhles das Plazet
des Staates nie erteilt werden konne und deren Verbreitung oder Be--
kanntmachung demnach untersagt werde.? Luzern und Aargau waren
die einzigen Kantone, die ein eigentliches Plazetgesetz besassen. Zum
ersten Mal nun sahen sie sich veranlasst, das Gesetz anzuwenden, zu
seinem eigenen Schutz und zum Schutz des absoluten Staatskirchen-
tums iiberhaupt.

Die Verweigerung des Plazets konnte aber die Verbreitung des
Kreisschreibens nicht verhindern. Denn der Nuntius in Luzern z6gerte
keinen Augenblick, selbst dafiir zu sorgen, dass es ins Deutsche tiber-
setzt, gedruckt und in grosser Zahl in allen schweizerischen Diézesen
vorsichtig verteilt wurde. Er versprach sich davon eine nicht geringe
Wirkung besonders beim Volke, welches die Verurteilung mit leb-
haftester Genugtuung lesen werde.® Die Handlungsweise des Bischofs,

87 26. Juni 1835. FAA. IV. D. 70. Dommann 82 f.

38 28. Juni 1835. Dommann 83 f.

3% Amrhyn an seinen Sohn, 1. und 3. Juli 1835. FAA. IV. F. 12. Er forderte diesen auf,
im gleichen Sinne in Bern auf den Schultheissen einzuwitken. Dommann 84 f. — KRM
1835, 1264.

40 Nuntius an den Staatssekretir, 30. Juni 1835, BA/VA 1835, Nr. 554.



66 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

welche er aus der Presse vernahm, zeigte ihm die Erfolglosigkeit der
péipstlichen Mahnung. Es sei traurig zu wissen, so schrieb er nach
Rom, mit welcher Verachtung Klerus und Volk iiber ihren Oberhirten
und dessen Kleinmut sprichen.4!

Auf eine entscheidende Hilfe von Seiten des Bischofs von Basel
konnten also die kirchlichen Krifte, die sich dem absoluten Staats-
kirchentum entgegenstellten, auch weiterhin nicht zihlen. Er wire
der natiirliche kirchliche Fihrer gewesen, wie es Klerus und Volk
vergeblich von ithm erwarteten. Neben seiner Abneigung gegen alle
kimpferischen Auseinandersetzungen mag dabei weitgehend auch
seine Apathie gegeniiber dem Katholischen Verein mitgespielt haben, 2
welcher ja den Kampf hauptsichlich aufnahm und durchfocht. Die
Gegenseite glaubte deshalb besonders nach dem pipstlichen FEin-
greifen, dass die Nuntiatur an Stelle des Bischofs die Fihrung im
kirchlichen Abwehrkampf iibernommen habe. Fiir die radikale Presse
aber ergab sich daraus ein neuer Beweis dafiir, dass sich Rom durch
den Nuntius in die innern Angelegenheiten der Schweiz mische. Wir
konnen jedoch heute aus den Berichten, welche der Nuntius nach
Rom sandte, klar ersehen, dass sich de Angelis, welcher diese Vor-
wiirfe kannte, sorgfiltig vor solchen Einmischungen hiitete. So bestritt
er gegeniiber dem Kardinalstaatssekretir Bernetti in aller Entschieden-
heit den Vorwurf der radikalen Presse, dass er an der Spitze des
Katholischen Vereins stehe. Mit Genugtuung konnte er feststellen,
dass polizeiliche Untersuchungen gegen Mitglieder dieses Vereins kein
einziges Indiz zu Tage forderten, welches irgendeine Beziehung zwi-
schen ihm und dem Verein bewiesen hitte. Denn Nuntius de Angelis
war ebenso wenig ein Scharfmacher wie Bischof Salzmann und be-
miihte sich stets, eine missigende Haltung einzunehmen.*® Dies enthob
ihn aber nicht der Pflicht, wo es notig war, fiir die Rechte der Kirche
einzustehen.

Indessen wurde das iibersetzte Kreisschreiben in Einsiedeln und
Schwyz im Druck herausgegeben und fand als Flugblatt eine rasche
und weite Verbreitung, welche unter der Hand vor sich gehen musste.
Die luzernische Regierung begriff bald, dass sie mit dem blossen Ver-
bot und der Drohung polizeilicher Verfolgung der Wirkung der
pipstlichen Verurteilung nicht beizukommen vermochte. Sie sah sich

i1 3 2, O. 10. Juli 1835, Nr. 558.

42 Vgl Dommann 102,

43 Der Nuntius an den Staatssekretir, 14. Juli 1835: «Credo non haver bisogno di
giustificarmi presso ’Emza. Vostra dalle imputazioni che vengano apposte, e di quella
patticolaretnente, che io siami messo alla testa delle societd cattoliche, che & di tutta
falsitd.» BA/VA 1835, Nr. 561.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Attikel 67

nun gendtigt, mit einer Rechtfertigung und Erliduterung der Badener
Artikel vor das Volk zu treten. Mitte Juli beauftragte sie Staats-
schreiber Konstantin Siegwart-Miiller und Kasimir Pfyffer mit der
Ausarbeitung einer Verteidigungsschrift. Siegwarts Arbeit wurde
kurz darauf unter dem Titel « Bekanntmachung und Beleuchtung der
Badener-Conferenz-Artikel von dem Kleinen Rate des Kantons Lu-
zern an die Biirger desselben» im Druck herausgegeben. Sie war in
erster Linie fiir die Aufklirung der breiten Volksmassen bestimmt.
Pfyflers Schrift, welche man eher fiir die «gebildeteren Klassen des
Volkes »* fiir geeignet hielt, erschien anfangs September als «Erkli-
rung und Verteidigung der Badener-Konferenz-Artikel, von einem
katholischen Schweizer ».45 Beide Schriften suchten unter Hinweis auf
die Gepflogenheiten auslindischer Staaten und auf die alte Tradition
des schweizerischen Staatskirchentums die Berechtigung der Badener
Artikel vor Augen zu fithren. Sie fanden in den Artikeln nichts, was
der katholischen Glaubenslehre widersprochen hitte. Den Vorwurf
der Religionsgefahr wiesen sie entschieden zuriick. Es war besonders
Kasimir Pfyfler, der betonte, dass es die alten schweizerischen Rechte
zu bewahren gelte, um die kirchliche Selbstindigkeit der Schweiz auf-
rechtzuerhalten, ohne die es auch keine politische Freiheit gebe. ¢
Diese beiden Schriften wurden mit Hilfe des liberalen Schutzvereins
massenhaft unter das luzernische Volk verteilt.” Die «Bekanntma-
chung» Siegwarts liess die Luzerner Regierung sogar den iibrigen
Konferenzstinden zur Verteilung unter den Mitgliedern der Grossen
Rite iberreichen. So erhielt Solothurn allein 120 Exemplare.®® Kurz
darauf aber, am 23. September 1835, wurde sie vom Papst als ketze-
risch verurteilt und auf den Index der verbotenen Biicher gesetzt.®
Professor Mohler, der die einseitig staatskitchliche Tendenz dieser
Schrift sofort durchschaute, meinte dazu, «dass der apostolische Stuhl
seine Pflichten schwer verkannt hitte, wenn er sich nicht gegen die-

44 Republikaner 11. September 1835, 342.

45 Siegwart-Miiller I, 142. — Die Verfasserschaft K. Pfyffers ist nachgewiesen bei
Nick 217, Anm. 18. Dommann 87 sah irrtiimlicherweise in Amthyn den Verfasser. Nach
Scherer, Snell 96 f., hatte L. Snell an dieser Schrift zum mindesten Anteil.

46 Vgl. Dommann 86 ff., Hurter II, 42 f.

47 Nick 218.

48 An Solothurn, 3. September 1835. Didcese Basel 1833-1835.

49 Dekret vom 23. September 1835, Ubersetzung: Waldstitterbote 19. Oktober 1835,
334, Mit entsprechenden Glossen auch im Solothurner Blatt 24. Oktober 1835, 247. — In-
dex librorum prohibitorum SSmi. D. N. Pii PP XIT jussu editus. Civitas Vaticana 1938. 43,
Zur Frage des Index heute vgl. Orientierung, «Kath. Blitter fiir weltanschauliche Infor-
mationy 23 (1959), 124 f. Mit Recht wird dort (127) gefragt: « Was schadet denn heute
noch die verbotene .Bekanntmachung und Beleuchtung...¢?»



68 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

selbe ausgesprochen hitte».® Die Verurteilung dieser Schrift ver-
fehlte ihre Wirkung nicht. So wurden in Solothurn mehrere Exem-
plare den geistlichen Behorden ausgeliefert.5!

Die « Bekanntmachung » wurde auch vom luzernischen Katholischen
Verein nicht widerspruchslos hingenommen. Noch im Herbst 1835
tauchte eine « Offentliche Zuschrift an die hohe Regierung des Kant.
Luzern, betreffend die von ihr unterm 14. August 1835 an die Biirger
desselben erlassenen Bekanntmachung und Beleuchtung der Badener-
Konferenz- Artikel »52 auf. Die Regierung nahm sie sehr ungnidig auf,
besonders deshalb, weil sie im Anhang u. a. die vollstindige Uber-
setzung des pipstlichen Kreisschreibens enthielt. Sie liess nach dieser
Schrift und ihren Verbreitern fahnden.5 Wie wir hier wiederum sehen,
duldete das absolute Staatskirchentum keinen Widerspruch. Bei einem
solchen autoritiren Verhalten blieb fiir das Recht der freien Meinungs-
dusserung kein Spielraum mehr iibrig. Noch weniger aber konnte von
einem Gehorsam der verantwortlichen katholischen Staatsminner
gegeniiber der geistlichen Autoritit des Papstes, welcher sich fiir die
Kirche und ihre Rechte zur Wehr setzte, die Rede sein.

Die katholischen Volksbewegungen gegen die Badener Artikel
stiitzten sich durchwegs auf die legalen Mittel, welche ihnen die Ver-
fassungen zum Beispiel durch die Gewihrung des Petitionsrechtes und
der Pressefreiheit in die Hinde gaben. Die Katholiken wussten sie gut
und ausgiebig zu nutzen. Was also die Liberalen als ihre Errungen-
schaften ansahen, wirkte sich nun gegen ihre Herrschaft aus. Die
Intensitdt und die Kraft der kirchlichen Abwehr hitte doch eigentlich
die Regierungen sehr zur Vorsicht mahnen sollen. Wohl die einzige
Regierung, welche sich wihrend einiger Zeit dariiber wirklich Rechen-
schaft gab, war die solothurnische. Was aber den andern Kantonen,
besonders aber dem rein katholischen Kanton Luzern, den Mut gab,
derart massiv staatskirchlich durchzugreifen, war die im 14. Badener
Artikel niedergelegte gegenseitige Sicherheitsgarantie. Es unterliegt
aber keinem Zweifel, dass die grosse Mehrheit der katholischen Be-
volkerungen aller Konferenzstinde den Badener Artikeln feindlich
gesinnt waren. Wiren alle Stinde rein katholisch gewesen, so hitte
auch die Verwirklichung der gegenseitigen Hilfeleistung im Ernstfalle
sehr zweifelhaft erscheinen miissen. Nun besassen aber nicht weniger
als vier der sieben Stinde eine iiberwiegend protestantische Bevélke-
rung, nimlich Bern, Aargau, Thurgau und Baselland, wihrend sich in

50 Mohler an Leu siche oben Anm. 19. Hurter I, 302,
51 Waldstitterbote 13. November 1835, 368.

52 Schwyz 1835.

53 Hurter II, 45 £.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 69

St.Gallen Katholiken und Protestanten die Waage hielten. Erst diese
reformierte Riickendeckung gab dem Sicherheitsversprechen den rea-
len Hintergrund, wobei sich die liberalen Fiihrer die im Volke immer
noch lebendigen alten Gegensitze zwischen katholischen und refor-
mierten Volksteilen zunutze machten.? Mit dem Problem der Deckung
der absoluten katholischen Staatskirchenpolitik durch die Reformier-
ten befasste sich im Sommer 1835 die Berner Regierung. So stellte das
diplomatische Departement des Kantons Bern in seinem Vortrag an
den Regierungsrat fest, dass, nach den gegenwirtigen Vorgingen in
den Kantonen Luzern, Aargau, Solothurn, St. Gallen und Graubiinden
zu urteilen, die kirchlichen Angelegenheiten der katholischen Schweiz
sehr an Bedeutung gewonnen haben. Diese Kantone seien in einem
offenen Kampfe gegen die Anmassungen der romischen Kurie be-
griffen, welche von der Mehrzahl des einheimischen Klerus unter-
stiitzt werde. Etwas zu optimistisch meinte das Departement, dass sich
das Volk in zwei grosse Heerlager teile, deren Krifte sich ungefihr
messen; das eine sei um die Fahne des Ultramontanismus, das andere
um diejenige der altschweizerischen Nationalkirche geschart. « Wo die
Bevolkerung ganz oder zum gréssten Teile catholisch, ist dieses Vet-
hiltnis mehr besorgniserregend als wo Paritit der Confessionen
herrscht. Jene Cantone diirfen sich keiner Niederlage in kirchlichen
Dingen aussetzen, weil sonst auch das Prinzip der politischen Reform
bei thnen gefihrdet wire; diese dagegen haben immer noch die evan-
gelische Population zum Schutze derselben hinter sich.»% Zum glei-
chen Problem auf interkantonaler Ebene idusserte sich spiter Karl
Schnell in seinem Bericht iiber die Luzerner Konferenz. Was man nim-
lich von Bern gewollt habe, sei weniger eine Meinungsiusserung als
der kriftige Arm des grossen Nachbarkantons gewesen, «um damit
im eigenen Haus desto leichter durchsetzen zu kénnen, was man mit
eigenen Kriften zu tun sich nicht ganz getraute.» Deshalb meinte er
auch, man habe hinsichtlich Berns mehr die 300 000 Protestanten als
die 40 000 Katholiken im Auge gehabt.%6

Die Durchsetzung des staatskirchlichen Anspruches gegeniiber der
katholischen Kirche war also fiir die Liberalen — das geht hier klar
hetvor — nicht eine Frage des besseren Rechtes, sondern in erster

54 Es ist bezeichnend, dass beispielsweise der Sonderbundskrieg zuweilen als letzter
Religionskrieg bezeichnet wird. Vgl. E. F. J. Miiller, Religion und Politik. Vom Sinn
des «Sonderbunds »-Geschehens. «Schweiz, Rundschau» 47 (1947/48), 242. - Vischer 81
stellt fest, dass die radikale aargauische Kirchenpolitik ohne die reformierte Deckung in
keinem Fall durchfiihrbar gewesen wiire.

55 23, Juli 1835. StAB. Manual des diplomatischen Departements Nr. 8, 159 ff.

5% Dr. Karl Schnell, Bericht iiber die Verhandlungen der in Luzetn abgehaltenen kirchli-
chen Konferenzvom19. November 1835. StAB. Ditcesan-Akten VII, 1831-1840. Zu Art. 9.



70 Jahtbuch fiir Solothurnische Geschichte

Linie eine Machtfrage. Die Liberalen hatten die Macht in ihren Hin-
den. Riicksichtslos stellten sie diese in den Dienst ihrer politischen
Ziele, vor allem der Zentralisation der Schweiz. Deshalb war nach An-
sicht des St.-Gallers Baumgartner im Gebiete der Kirchenpolitik die
Aufgabe «aller Biedern im Schweizerlande »: « Auf klirung des Volkes,
Diskreditiernng der Nuntiatur durch unablissige Verfolgung, allmibliche
Emangipation von derselben, Schwichung der Geldguellen (mittels Behin-
derung von Dispensgesuchen), Labmung der ultramontanischen Partei in der
Schweiz, allmiblige und fortgesetzte Einwirkung anf Griindung eines Metropo-
litanverbandes. » So sollte auf dem Wege zur neuen Schweiz durch die all-
mihliche Loslésung von Rom eine wichtige Voraussetzung geschaffen
werden. %

4. Kapitel

Die Luzerner Konferenz vom Herbst 1835

Die pipstliche Verurteilung der Badener Artikel erregte den Wider-
sptuch der liberalen, staatskirchlichen Regierungen und spornte zu
neuen Anstrengungen zur unbedingten Behauptung der staatlichen
Rechte in Kirchensachen an. Ohne den Ansporn, den der Trotz gegen
die « Anmassung » Roms bewirkte, wiren die Badener Artikel, welche
nicht in allen beteiligten Kantonen das gleiche Interesse gefunden
hatten und deshalb schon dem Gutdiinken der einzelnen Stinde tbet-
lassen schienen, wohl kaum mehr so leicht in den Mittelpunkt inter-
kantonaler Verhandlungen und der offentlichen, schweizerischen
Erorterungen gertickt worden.

Nachdem der Bischof von Basel den Standeshduptern das pipstliche
Kreisschreiben vertraulich mitgeteilt hatte, ging von der Luzerner und
Aargauer Regierung aus fast gleichzeitig die Anregung, angesichts der
neu geschaflenen Lage eine zweite Konferenz abzuhalten. In diesem
Sinne erliess Luzern am 10. Juli 1835 in seiner Eigenschaft als katho-
lischer Vorort ein Kreisschreiben an die Badener Konferenzstinde.
Offiziell gab darin der Vorort Kenntnis vom pipstlichen Kreisschrei-
ben und begriindete gleich seine Ablehnung: «Dasselbe kann nicht
anders als durch Entstellung der Sache hervorgerufen worden sein. Je
sorgfiltiger bei jenen Verhandlungen die Beriihrung religiGser Begriffe
und dogmatischer Lehrsitze vermieden wurde und man sich lediglich
auf die dusseren Verhiltnisse der Kirche im Staate und zu demselben
beschrinkte, je mehr muss Uns die dagegen erhobene Sprache befrem-

57 Baumgartner an Federer, 23, Juli 1835. Vadiana.



	Die Abwehr der katholischen Kirche

