Zeitschrift: Jahrbuch fir Solothurnische Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Solothurn

Band: 33 (1960)

Artikel: Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel. 1. Teil
Autor: Glauser, Fritz

Kapitel: 2: Die Badener Konferenz vom Januar 1834

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-324172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-324172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

2. Kapitel

Die Badener Konferenz vom Januar 1834

Die politische Umgestaltung, welche 1830/31 in den regenerierten
Kantonen einsetzte, brachte in den schweizerischen Staatenbund neue,
belebende Krifte, die mit stiirmischem Eifer das politische Programm
des Liberalismus, vor allem die Zentralisation des Bundes, oft blind
und riicksichtslos zu verwirklichen suchten. Kein Wunder also, dass
die liberalen Anhinger eines revidierten Bundesvertrages auf Wider-
stand stiessen, nicht nur bei jenen Kantonen, die keine politische Ver-
anderung erlebt hatten, sondern auch bei der Bevolkerung der regene-
rierten Kantone, welche ihrem raschen Vorwirtsschreiten nicht zu
folgen vermochte. Das fithrte schon im Mirz 1832 zum Abschluss des
Siebnerkonkordates der liberalen Regierungen von Ziirich, Bern, Lu-
zern, Solothurn, Aargau, St. Gallen und Thurgau zum Schutze der
regenerierten Verfassungen.! An diesem Konkordat waren nicht weni-
ger als funf der sieben Basler DiGzesanstinde beteiligt. Alle Stinde des
Siebnerkonkordates nahmen spiter direkt oder indirekt am Badener
Konkordat Anteil, dem als weiterer Stand sich bezeichnenderweise nur
noch der inzwischen gebildete Kanton Baselland anschloss, dessen
politische Linie jener der Siebnerstinde entsprach.

Der neue, vom Liberalismus geprigte Geist machte sich in beson-
derem Masse auch in den Bezichungen zwischen Staat und Kirche be-
merkbar. Im Zeichen einer ibertriebenen Ausweitung des Begriffes
der staatlichen Autoritit wurde nun noch konsequenter als bisher eine
durchgreifende Oberaufsicht des Staates iiber alle geistigen Institutio-
nen des Landes beansprucht. Das Ziel war die totale Hinordnung des
Staatsvolkes auf die neue Staatsform, das Mittel dazu die Erziehung
der Volksseele durch Aufklirung und Bildung. In den Dienst dieser
Absicht stellte der liberale Staat nicht nur das gesamte Erziehungs-
wesen, das er ganz an sich zog, sondern auch das Kirchenwesen.

Hier nun vermutete der Staat weniger den Widerstand der bereits
landeskirchlich organisierten reformierten, als vielmehr denjenigen der
nach Rom orientierten katholischen Kirche, welche ein iiberstaatliches,
internationales Geprige trug. Der liberale, streng national denkende
Staat misstraute besonders dieser Internationalitit, welche er durch die
Unterordnung des kantonalen kirchlichen Organismus’ unter seine
Oberhoheit auf ein Minimum zu beschrinken suchte. Von daher sind
auch die Anstrengungen der fithrenden Liberalen und Radikalen zu

1 Max Jufer, Das Siebnerkonkordat von 1832, Diss. Bern 1953. Nick 155 ff. Vasella263f.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 23

verstehen, die eine Verstirkung der Stellung des kontrollierbaren
«Landesbischofs» und der greifbar nahen untern Geistlichkeit auf
Kostenihrer Abhingigkeit vom «auslindischen » Papste beabsichtigten.

Politische Ressentiments waren dabei ebenso im Spiele wie die auf-
klirerischen Umerziehungsabsichten. Das restaurierte und gestirkte
Papsttum, das nach seiner Kraftlosigkeit im 18. Jahrhundert und der
Demiitigung wihrend der napoleonischen Ara einen ungeahnten Auf-
schwung erlebt hatte, erregte unter den national Gesinnten den Ver-
dacht, der Papst hege auch machtpolitische, rein weltliche Absichten, -
zumal er als First des Kirchenstaates auch weltlicher Machthaber
war.? Es entsprach eben dem Gedanken der absoluten Souverinitit,
wie er damals vertreten wurde, dass der Staat jegliche Bindung seines
Staatsvolkes an eine nicht erreichbare, fiir ihn deshalb auslindische
Autoritit ablehnte, auch wenn sie sich faktisch nur auf kirchliche Be-
lange bezog.?

Das Scheitern der Bundesrevision im Sommer 1833, deren Schicksal
die Verwerfung durch den Kanton Luzern besiegelte, war fur die
Liberalen ein Schlag, der sie daran erinnerte, dass der Boden fiir ihre
bundesstaatlichen Bestrebungen noch lanige nicht geniigend vorberei-
tet war. Der vor allem in den katholischen Kantonen mit vorwiegend
kirchenpolitischen Beweggriinden gefiihrte Kampf gegen die neue
Bundesurkunde liess in den liberalen Fihrern die Erkenntnis reifen,
dass die kirchlichen Anschauungen des Volkes und seiner Geistlichkeit
in andere Bahnen gelenkt werden mussten.* Daher erschien ihnen nun
als das Notwendigste die endliche Neuordnung und Durchsetzung der
staatlichen Aufsicht iiber das Kirchenwesen,? um dadurch bestimmen-
den Einfluss auf die Erziehung des Volkes und des Klerus zu einer
«aufgeklirten » Religiositit zu erhalten. In erster Linie galt ihr Augen-
merk der einflussreichen Geistlichkeit.® «Erst mit einer freiern Geist-
lichkeit haben wir auch ein freieres Volk», schrieb Biirgermeister
Melchior Hirzel von Ziirich dem Luzerner Schultheissen Eduard
Pfyffer.” Das Ziel der Verbesserung des katholischen Kirchenwesens

2 Als typisch sind etwa die Polemiken L. Snells anzufiihten. Scherer, Snell 82.

3 Vgl. Ph. ‘A. von Segesser, Kleine Schriften I (1877), 264 £.

4 Im Erzihler 31. Januar 1834, 33, bemerkte Baumgartner in der Einleitung seines
Berichtes iiber die Badener Konferenz, dass die Reform der politischen Institutionen allein
nicht geniige. Ahnlich der Republikaner 4. Februar 1834, 45f.: Das politische Fort-
schreiten setze die kirchliche Reform voraus.

5 Nick 215 f. :

§ Hurter I, 267 f. Siegwart-Miiller I, 173 f. L. Snell, Die Bedeutung des Kampfes der
liberalen katholischen Schweiz mit der romischen Kurie, Solothurn 1839, 118 f., 138 f.

7 6. Januar 1834, ZBL — Eduard Pfyffer (1782-1834), Schultheiss des Standes Luzern:
Nick 8, Anm. 5. Das Katholische Deutschland. Augsburg 1933. 3553.



24 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

in aufgeklirtem Geiste war fiir die liberalen Politiker also nicht einfach
die Hebung des kirchlichen Lebens, sondern das Wegschaffen des
grossten Hindernisses, das der endlichen Reform des Bundesvertrages
entgegenstand. Das war selbst die Ansicht der politisierenden, libe-
ralen Geistlichen, wie etwa des radikalsten unter ihnen, Josef Anton
Sebastian Federers, welcher meinte: «Ist Indifferentismus fiir Kirch-
liches (da), so wird auch der Staat nichts werden. Dort weg mit dem
Unrat, dann muss auch der neue Bund nicht mit Dreck bauen.»8
Diese, aus politischen Griinden geforderten, staatskirchlichen Reform-
absichten fithrten schliesslich zur Badener Konferenz.

In mehreren Kantonen, die spiter an der Badener Konferenz ver-
treten waren, kam es in der Zeit zwischen 1831 und 1833 zu verschie-
denen Auseinandersetzungen zwischen Kirche und Staat, welche durch
die strengere Handhabung des Staatskirchentums hervorgerufen wur-
den. Daneben machten sich aber auch innerhalb der Kirche, besonders
in der Geistlichkeit, von der Aufklirung beeinflusste Bestrebungen
geltend, welche dem Staatskirchentum in die Hand spielten.

Von besonderer Wichtigkeit waren in diesem Zusammenhang die
innerkirchlichen Vorginge im Bistum St. Gallen seit 1830.® Schon vor
den Juliereignissen in Frankreich war im Kapitel Uznach die An-
regung zu einer direkten Verbindung unter den st. gallischen Deka-
naten gemacht worden, um der untergeordneten Geistlichkeit ver-
mehrten Einfluss auf die kirchliche Regierung und Verwaltung der
Di6zese zu geben. Dieses Kapitel zeichnete sich in besonderer Weise
durch seine aufgeklirten und kirchlich radikalen Ansichten aus. 1831
versammelten sich erstmals Vertreter aller Dekanate, um mit gemein-
samen Forderungen an den Bischof zu gelangen. Den Ton gaben hier,
wie auch in der Folgezeit, die Vertreter des Kapitels Uznach an, welche
aber den andern bald zu weit gingen. In dem Verlangen nach der
Bildung einer Ditzesansynode war man sich einig. Die Forderungen
der Uznacher gingen aber weiter, sie verlangten unter dem Eindruck
der kaum verebbten politischen Vorginge eine weitgehende Demo-
kratisierung der Kirchenverwaltung. Die Abgeordnetenversammlung
der Dekanate bildete einen Dreierausschuss, welcher bald den Charak-
ter einer Nebenregierung neben dem Domkapitel erhielt. Nun griff

8 An Prof. Aebiin Luzern, 9. November 1833, ZBL. Aus dem gleichen Grund erschien
1833 in Sursee L. Snells Dokumentierte pragmatische Erzahlung, vgl. Scherer, Snell 79f. -
Josef Anton Sebastian Federer (1794-1868): BLA 187 ff.

% Kirchenzeitung 12. September 1835, 657 ff. — Zum Folgenden: Jos. Miiller, Die Stel-
lung des Kapitels Uznach zu den kirchenpolitischen Fragen der Jahre 1830-1833. Njbl.
des hist. Vereins des Kt. St. Gallen 78 (1938), 9 . Joh. Dierauer, Der Kt. St. Gallen in der
Regenerationszeit. 1831-1840. a. a. O. 42 (1902), 16 £.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 25

aber der Bischof von Chur-St. Gallen, Karl Rudolf von Buol-Schauen-
stein, rasch und mit starker Hand durch und verwies dem Klerus den
Weg, den er beschritten hatte. Ausser Uznach unterwarfen sich alle
Kapitel der bischoflichen Weisung. Schon schien die Bewegung im
Sande zu verlaufen, als im Mai 1832 Professor Alois Fuchs in Rappers-
wil eine Predigt hielt, welche grosstes Aufsehen erregte, als sie von
dem enthusiastischen Rapperswiler Stadtpfarrer Christoph Fuchs im
Druck herausgegeben wurde.’ Darin stellte Professor Fuchs die
Kirche als eine Republik dar, die eine rein demokratische Verfassung
besitze, und forderte Freiheit und Gleichheit aller ohne Unterschied
zwischen Priestern und Laien. Sofort nahm Chorherr Franz Geiger!!
in Luzern die Predigt in der Kirchenzeitung aufs Korn, worauf Pro-
fessor Fuchs vor die bischofliche Zensurkommission zitiert wurde,
welche acht Sitze als ketzerisch verurteilte. Als er auf seinen Aussagen
beharrte, wurde er vom Bischof im Mirz 1833 suspendiert.12 Kurz vor
dem Tode des Bischofs im Herbst 1833 unterwarfen sich endlich auch
die meisten Geistlichen des Kapitels Uznach der bischéflichen Autori-
tit. Nur die Geistlichen des Stidtchens Rapperswil verharrten weiter-
hin im Ungehorsam.

Besonders die Vorginge im Gefolge der Predigt des Professors
Alois Fuchs erregten in der ganzen Schweiz grosses Aufsehen. Die
beiden Fuchs fanden die Sympathie der gesamten liberalen Schweiz.
Als nun die Luzerner Regierung 1833 im Zuge der Reorganisation des
kantonalen Schulwesens daran ging, die Priesterausbildung an der
hohern Lehranstalt im Sinne der Aufklirung umzugestalten, berief sie
auf Betreiben Eduard Pfyffers Stadtpfarrer Christoph Fuchs als Theo-
logieprofessor nach Luzern.'® Die Berufung stiess aber auf den Wider-
stand des Bischofs von Basel. Vergeblich suchte er sie durch person-
liche und offizielle Vorstellungen bei der Regierung und bei Fuchs
selbst abzuwenden. Die Dimissorialien, das heisst die Entlassung aus
der Diozese St.Gallen, erhielt Fuchs erst nach dem Tode des Bischofs
von Chur-St. Gallen. Aber Bischof Salzmann von Basel lehnte sie als
ungiiltig ab, weil der Bistumsverweser in St.Gallen einseitig von

10 Alois Fuchs, Ohne Christus kein Heil fiir die Menschheit in Kirche und Staat. Mit
Beilagen. Rappetswil 1832, — Alois Fuchs (1795-1855) und Christoph Fuchs (1795-1846):
ADB 8, 159 ff.

W Frany Geiger (1755-1843), Chorherr in Luzern: LThK IV, 340.

12 Der liberale Staat St. Gallen nahm sich nun sciner an, ernannte ihn zum Stiftsbiblio-
thekar, eine Funktion, der er nicht gewachsen war. Die Helvetische Gesellschaft wihlte
ihn 1833 zu ihrem Prisidenten. 1835 widerrief er und unterwatf sich der geistlichen
Obrigkeit.

13 Zum Folgenden Dommann 38 ff.



26 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

St. Gallen eingesetzt worden war und vom Heiligen Stuhl nicht aner-
kannt wurde. Luzern beharrte gleichwohl weiter auf seiner Berufung
und war nicht gewillt, Einreden von kirchlicher Seite anzunehmen.
So stellte denn im Mirz 1834 Eduard Pfyffer personlich Christoph
Fuchs den Studenten vor, worauf die Vorlesungen begannen. Nun
gab aber der Bischof, der inzwischen durch ein pidpstliches Breve in
seiner Haltung bestirkt worden war, seinen festen Willen bekannt,
keinen Schiiler Fuchs’ zu weihen.!* Der Grosse Rat von Luzern be-
schloss darauf die Einstellung der theologischen Vorlesungen. Die
Luzerner Regierung sah sich gezwungen, mit dem Bischof in Unter-
handlungen zu treten. Doch erst als Christoph Fuchs die irrigen An-
sichten, zu denen er sich durch die Herausgabe der Predigt von Alois
Fuchs bekannt hatte, widerrief,’®> admittierte ihn der Bischof von
Basel in seiner Diozese. Im Herbst 1834 wurden die Vorlesungen wie-
der aufgenommen.

In die Auseinandersetzungen um die Berufung von Christoph Fuchs
fiel in Luzern als weiterer kirchenpolitischer Konflikt die Absetzung
des Pfarrers von Uffikon. Dieser warnte am letzten Novembersonntag
1833 in seiner Predigt vor der Lektiire religionsfeindlicher Schriften
und verlas dabei eine jiingst erlassene papstliche Bulle aus der Kirchen-
zeitung, die u. a. auch die Verurteilung der Predigt von Alois Fuchs
enthielt.’® Auf Grund der Anschuldigung, er habe die vom Staate be-
anspruchte Erteilung der landesherrlichen Bewilligung (Plazet) fiir die
Verlesung der Bulle nicht eingeholt, wurde er vor den Kleinen Rat
zitiert und schliesslich seiner Pfriinde entsetzt. Der Pfarrer, der von
der staatlichen Beho6rde nicht einfach abberufen werden konnte,
wandte sich an den Bischof, der indessen bei der statren, staatskirch-
lichen Haltung der Luzerner Regierung nichts erreichen konnte. Der
Pfarrer wurde verhaftet und gefangen gesetzt. Obwohl er auch vom
Appellationsgericht fiir unschuldig erklirt wurde, liess man ihn nicht
frei. Fir die Regierung ging es namlich lingst nicht mehr um die Pet-
sonen des Pfarrers oder des Christoph Fuchs, sondern um die prinzi-
pielle Frage der Behauptung der Rechte des Staates gegeniiber Ein-
sprachen von kirchlicher Seite.?

1 Vock versuchte vergeblich, den Bischof gegen Chr. Fuchs milder zu stimmen. An
Rauchenstein, 24. Miirz 1834,

15 Baumngartner an Kas, Pfyfler, 29. September 1834, nannte den Widerruf «einen Ver-
rat an Alois Fuchs ». ZBL.

18 Kirchenzeitung 16. November 1833, 733. — Die Bulle wurde in deutscher Ubet-
setzung auch als Flugblatt verbreitet: Gregor XVI., Verdammung und Verbot einiger
deutsche Schriften, welche Lehren enthalten, die von der Kirche verworfen sind.
Luzern 1833.

17 Dommann 49 ff.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 27

In dhnliche Schwierigkeiten mit der kirchlichen Behorde geriet schon
im Jahre 1832 der Kanton Aargau. Dort erregte der Wohlenschwiler-
handel grosses Aufsehen, als die regenerierte aargauische Regierung
den ersten Versuch unternahm, gegeniiber der bischoflichen Kurie
ihren Willen durchzusetzen. Trotz eines Befehls der Regierung wei-
gerte sich nimlich der Pfarrer von Wohlenschwil, ohne kirchliche
Dispens eine Ehe zwischen Geschwisterkindern einzusegnen. Seine
Haltung wurde durch den Bischof gebilligt. Die Regierung machte
aber kurzen Prozess, setzte den Pfarrer ab und liess unter polizeilichem
Schutz einen Kaplan installieren, welcher nun vom Bischof suspen-
diert wurde. Im Freiamt entstand eine grosse Aufregung. In zahl-
reichen Petitionen an den Grossen Rat protestierte das Volk gegen
das Vorgehen der Regierung. Dieses eine Mal noch liess sich die Re-
gierung in ihren schroffen Massnahmen Einhalt gebieten und trat im
Friihling 1833 mit dem Bischof in Unterhandlung. Trotzdem es zu
keinem eindeutigen Entscheid zwischen Bischof und Regierung kam,
beruhigte sich das Volk rasch. Der abgesetzte Pfarrer nahm eine ent-
fernte Pfarrei an und der suspendierte Kaplan unterwarf sich reuig
dem Bischof.1®

Den katholischen Berner Jura im ehemaligen Bistum Basel bewegte
zu Beginn des Jahres 1832 die Affire um den Verfassungseid der
Geistlichen. Dort herrschte noch lebhaft die Erinnerung an die Zeiten
der franzosischen Herrschaft und der Ausdruck «prétre juré» hatte
seine omindse Bedeutung noch nicht verloren. Obschon der Bischof
die Eidesformel genehmigt hatte, wandte sich der jurassische Klerus
unter Anfiihrung des Provikars Cuttat an den Heiligen Stuhl, weil er
sich weigerte, einer protestantischen Regierung einen Eid zu schworen.
Sie leisteten ihn erst, nachdem sie der Nuntius zum Gehorsam gegen-
iber dem Bischof ermahnt und der Heilige Stuhl den Eid mit einem
Zusatz gebilligt hatte. Die Folge dieses Konfliktes war eine Beein-
trichtigung der bisher guten Beziehungen zwischen dem bernischen
Staat und der Kirche. Bern setzte es denn auch durch, dass Cuttat als
Provikar vom Bischof abgesetzt wurde.?®

Wiahrend der ersten drei Jahre der Herrschaft der regenerierten Re-
gierungen zeichneten sich also deutlich mehrere Konfliktmoglichkei-
ten in den Beziehungen zwischen Kirche und Staat ab, welche fast
durchwegs durch die konsequente Behauptung des Staatskirchentums

18 Vischer 55 ff. Dommann 58. — Vock an Rauchenstein, 5. Mai 1832: «Der Einzelne
hat sich der Gesamtheit unterzuordnen und dies namentlich in unserer Kirche. In Wohlen-
schwil ist nicht die Frage, ob der Papst oder Bischof dispensieren solle, sondern ob die
Kirche Rechte hinsichtlich des Ehesakramentes habe.»

19 Dommann 57 £, Bistum Basel (E. Folletéte) 171.



28 Jahtbuch fiir Solothutnische Geschichte

gegeben waren, weil sie den natiirlichen Widerstand der in ihrer Be-
wegungsfreiheit beschrinkten Kirche hervorrief. Luzern lehnte kirch-
liche Einsprachen in seine aufgeklirte Schulpolitik ab und bestand auf
dem Plazet. Aargau anerkannte die kirchliche Dispenspraxis nicht und
wollte sie umgehen. Bern wollte sich der Ergebenheit der Geistlichkeit
versichern, weshalb der Eid auf die Verfassung verlangt wurde. Als
kirchliche Gegner des Staatskirchentums traten nicht nur der Gross-
teil des Klerus, die Bischéfe und der Heilige Stuhl in Erscheinung,
sondern auch das katholische Volk.

Diese kirchenpolitischen Vorginge und die aus thnen sich ergebende
Sachlage liessen die Staatsminner der katholischen und parititischen
Kantone zu det Uberzeugung gelangen, dass die Verhiltnisse zwi-
schen Staat und Kirche endlich einer Regelung bedurften. Luzern, von
jeher in besonderem Masse staatskirchlichen Ideen verpflichtet und
eingedenk seiner alten Stellung als katholischer Vorort der Eidge-
nossenschaft, ergriff die Initiative. Dem Geist des Staatskirchentums
entsprechend sollte der Staat allein bestimmen, welche Rechte in
Kirchensachen ihm zukamen. Luzern durfte dabei auf die besondere
Unterstiitzung von gleichgesinnten Kantonen hoffen. Diese fand es in
den Mitgliedern des liberalen Siebnerkonkordates.

Die Urheberschaft des Gedankens einer staatskirchlichen Konferenz
lisst sich heute nur schwer feststellen.®® Doch scheint die Anregung
dazu aus dem Kreise liberalgesinnter Geistlicher gekommen zu sein,
welche sich soeben, anlisslich der Versammlung der Helvetischen Ge-
sellschaft im Mai 1833, durch die gemeinsame Unterzeichnung einer
«Vereinigungsurkunde » zusammengeschlossen hatten. Dieser Zu-
sammenschluss war eine unmittelbare Folge der Suspendierung von
Alois Fuchs und geschah auf Betreiben von Christoph Fuchs. Als Ziele
nannte dieser in der Vereinigungsurkunde die Belebung des kirch-
lichen Lebens iiberhaupt, die Wahrung der Presbyterialrechte gegen
die « Ubergriffe» der Bischéfe, Einfithrung der Synoden und die Be-
leuchtung der iura circa sacra im Verhiltnis zwischen Kirche und
Staat.?! Diese Forderungen entsprachen also jenen, welche das Kapitel

20 H. Dommann dusserte mit Recht die Ansicht, dass die Bewegung aus dem Geiste der
Zeit und den damaligen Umstianden herauswuchs. Bistum Basel 32, Anm. 28.

21 Baumgartner 11, 55. Hurter I, 312. Kirchenzeitung 6. Juli 1833, 438 ff. Beinahe die
Halfte der beteiligten Geistlichen stammte aus dem Kanton Solothurn, Laut Mitglieder-
verzeichnis in den Verhandlungen der Helvetischen Gesellschaft zu Schinznach 1833,
Zirich 1833, waren anwesend: Aus Solothurn: Abbé U, Remund, Jakob Roth, der
spitere Obetlehrer, P. Bonav. Zweili, Guardian des Franziskanerklosters, J. B. Saner,
Spitalpfarret. Aus Olten: ]. K. Lang, Kaplan, Frz. Meyer, Kaplan, P. Strohmeier, Sekun-
darlehrer. Ferner J. B. Brosi aus Miimliswil, Peter Dietschi aus Neuendorf, Pfarrer
von Arx in Lostorf, Kaplan U. V. Joachim in Schénenwerd.



Glauser, Der Kanton Solothum und die Badener Artikel 29

Uznach bereits im Bistum St.Gallen gestellt hatte, und strebten deut-
lich nach der Verwirklichung einer Nationalkirche. Deshalb liehen sie
dem Staatskirchentum ihre volle Unterstiitzung, weil sie glaubten, ihre
Forderungen nur mit Hilfe des Staates durchsetzen zu kénnen. Als
dann Christoph Fuchs nach seiner Berufung nach Luzern den Wider-
stand der Bischofe an sich selbst erfuhr, regte er bei Eduard Pfyffer
schonanfangs Oktober 1833 an, Gesandte intetessierter Kantone sollten
sich in einer freundschaftlichen Besprechung iiber die staatskirch-
lichen Grundsitze verstindigen.??

Den dussern Anlass zur Einberufung einer staatskirchlichen Kon-
ferenz bildeten nun die unvorhergesehenen Ereignisse, die nach dem
am 23. Oktober erfolgten T'ode des Bischofs des Doppelbistums Chur-
St.Gallen, Karl Rudolf von Buol-Schauenstein, eintraten.?® Nur we-
nige Tage spiter, am 28. Oktober, hob das katholische Grossrats-
kollegium von St. Gallen eigenmichtig den Bistumsverband mit Chur
auf und beschloss, eine Neuregelung der Bistumsverhiltnisse ohne
Riicksicht auf die Errichtungsbulle von 1823 anzustreben. Bewusst
war die Regelung von 1823, die nach miihseligen Verhandlungen mit
Rom zustande gekommen war, vom st.-gallischen Grossen Rat nicht
ratifiziert worden. Denn sie gefiel den St.-Galletrn von Anfang an nicht
und, nachdem sie auch mit dem Bischof in Schwierigkeiten geraten
waren, benutzten sie die Gelegenheit, um dem unertriglichen Zustand
ein Ende zu bereiten. Trotzdem der Nuntius gegen dieses einseitige
Vorgehen protestierte, hielt St.Gallen sein selbstgewihltes Proviso-
rium aufrecht.

Als sich nun die kirchenpolitische Lage im Kanton St. Gallen plotz-
lich zugespitzt hatte, griff Eduard Pfyffer die Anregung Christoph
Fuchs’ auf und wandte sich damit an Landammann Gallus Jakob
Baumgartner in St.Gallen. Er setzte diesem auseinander, dass die
Stinde den giinstigen Moment fiir ein Vorgehen gegen den allzu
grossen Einfluss der romischen Kurie in der Schweiz ausniitzen und
nicht einzeln, sondern gemeinsam handeln sollten.?* Baumgartner

22 8. Oktober 1833. Schnyder, Kurze Geschichte des Ursprungs der Badenerkonferenz-
artikel, Luzern 1841. 3. (Enthalt die Korrespondenz zwischen Chr, Fuchs und Eduard
Pfyfler.)

23 Baumgartner II, 49 ff.

24 31. Oktober 1833. Zit. in der Biographie Baumgartners 104. — Gallus Jakob Baum-
gartner (1797-1869), Landammagn des Kantons St. Gallen: Neue Deutsche Biographie I,
Berlin 1953, 666. W. Ehrenzeller, Gallus Jakob Baumgartner. Njbl. des hist. Vereins des
Kt. St.Gallen 72-73 (1932-1933). Biographie Baumgartners. — Laut Republikaner 6. Mai
1836, 175, gab Eduard Pfyffer den ersten Gedanken zur Luzerner Konferenz, Kasimir
Pfyffer, Geschichte der Stadt und des Kantons Luzern, Luzern 1861, 501, Anm. 28, schrieb
dagegen die Initiative indirekt Baumgartner zu.



30 Jahtbuch fiir Solothurnische Geschichte

stimmte sofort zu. Auch er war iiberzeugt, dass eine gemeinsame Be-
sprechung verschiedener gleichgesinnter Kantone zur Handhabung
der staatlichen Rechte notwendig sei. Von ihm aus kam nun bereits die
erste Anregung, dass zur Erringung der Unabhingigkeit von Rom
und zur Riickweisung der Nuntiatur die Errichtung eines Metropo-
litanverbandes ins Auge gefasst werden miisse. Was aber die Initiative
zu solchen Besprechungen betraf, so musste er sie Luzern tiberlassen,
weil St. Gallen wegenseiner verworrenen Lage dazu nicht geeignet war. 25

Sobald der Gedanke nun einmal ausgesprochen war, dringten die
eingeweihten St.-Galler die Luzerner stindig vorwirts. Vor allem
Baumgartner trieb Eduard Pfyfleran, welcher ihm zu langsam war.26

Am 23. November kam die Sache im luzernischen Grossen Rate zur
Sprache. Eduard Pfyfler schob seinen Freund Franz Ludwig Schnyder
vor, welcher nun den Antrag auf Einberufung einer Konferenz stellte.
Er erklirte, dass nach dem Tode des Bischofs von Chur-St.Gallen an
eine weitere Vereinigung der beiden Bistiimer nicht zu denken, wohl
aber ein Anschluss St. Gallens an das Bistum Basel moglich sei. Dann
tiigte er auch hinzu, dass die kirchlichen Verhiltnisse der Schweiz eine
gemeinsame Besprechung der interessierten Stinde veranlassen diirf-
ten. Der Grosse lud nun den Kleinen Rat ein, «unter den obwaltenden
Verhiltnissen den kirchlichen Angelegenheiten ein vorziigliches Au-
genmerk zu widmen, zu einer allfilligen Konferenz mit andern eidge-
nossischen Stinden, zu gemeinsamer Besprechung derselben, Hand zu
bieten und dabei auf Bildung eines Metropolitan-Verbandes hinzu-
wirken. »%

Die Initiative war nun ergriffen. Auf Grund ihres Auftrages teilte die
Luzerner Regierung am 4. Dezember 1833 den Basler Didzesanstin-
den sowie St.Gallen den Wunsch nach einer Konferenz zur Regelung
der staatlichen Rechte in Kirchensachen mit und wies besonders auf
die Dringlichkeit der Errichtung eines Metropolitanverbandes hin.
Gleichzeitig sandte sie Eduard Pfyffer an diese Stinde ab, um mit
ihnen miindlich dariiber zu verhandeln und ihnen die Notwendigkeit
des gemeinsamen Vorgehens vor Augen zu fiithren.? Die Radikalen

%5 2. November 1833. Zit. bei K. Pfyffer a. a. O. Dommann 59, Anm. 3.

26 Biographie Baumgartners 104 f, Dommann 61, Anm. 2. — Federer an Abi, 9. No-
vember 1833: «Mahne Prof. Baumann an das, was ich mit ihm iiber Einschreiten des
kathol. Vorortes als solches durch Konferenzen etc. in kirchlichen Anliegen etc. gesagt
habe. Geschieht das nicht, so schligt Romanismus und Pfafferei die vereinzelten Kantone
ohne Kraftanstrengung wieder aus dem Felde. . . Die katholische deutsche Schweiz muss
sich hieriiber vereinen und schweizerisch seine Jura circa sacra promulgieren. Dahin
sollen die Grossrite steuern.» ZBL.

%7 StAL. Schachtel 1880.

28 An Solothurn. Ditzese Basel 1833-1835.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 31

sahen es zwar nicht gerne, dass E. Pfyfler die Fithrung an sich gerissen
hatte. Leute wie Baumgartner und Ludwig Snell versuchten dies zu
hintertreiben,? aber ohne Erfolg. |

Eduard Pfyffer konnte iiber den Erfolg seiner Reise zufrieden sein.
Er fand dberall willige Ohren.® Der Einberufung einer Konferenz
stand nichts mehr im Wege. Sie wurde Ende Dezember 1833 auf den
20. Januar 1834 nach Baden ausgeschrieben. Unter den eingeladenen
Stinden befand sich nun auf einen Wunsch verschiedener Kantone hin
auch Graubiinden.?* Hinsichtlich der Gegenstinde, die an der Badener
Konferenz zu besprechen waren, liess sich Luzern auf keine spezielle
Bezeichnung ein. Nach der Auffassung seiner Regierung handelte es
sich vorerst um die « Einleitung der Sache». «Ein freier Austausch der
gegenseitigen Ideen und Ansichten soll demnach stattfinden: reiflich
sollen die allseitigen Vorschlige geprift und erwogen werden; die
Basis zu gemeinsamen durchgreifenden Entschliessungen soll gelegt

29 So schrieb Baumgartner sogar an dessen Bruder Kasimir Pfyffer, 27. November 1833:
«Ich erlaube mir. .., ein Wort des Vertrauens an dich zu sprechen. Aus den Schreiben
und der amtlichen Stellung deines Herrn Bruders glaube ich entnehmen zu kénnen, dass
er ohne Zweifel die Leitung einer solchen Konferenz iibetnehmen wird. Allein, mit dem
wire ich dutchaus nicht beruhiget. Wenn ich in politischen Dingen zwischen Revolution
und Nichtrevolution mich fiir die letztere erklirte und daher gewissermassen zum Juste-
milieu gezihlt wetden kann: so sehe ich hingegen gar nicht ein, warum man in kirchlichen
Dingen irgend eine Nachsicht oder Schonung beweisen sollte. In diesen Sachen heisst es:
Nichts oder durchgegriffen! Und es kann nie etwas verloren werden und nie schlimmer
werden, weil der Stand der Aufklirung bereits weit genug vorgeriickt ist, dass keine
Riickschritte mehr gedenkbar sind. So wie ich aber den Herrn Schultheiss kenne, halte
ich ihn fiir dieses Geschift fiir viel zu furchtsam und wohl auch wegen seiner friitheren
Verhiltnisse als Unterhindler (bei dem Bistumskonkordat) fiir befangen. Weit besser
wire es, wenn du selbst an die Spitze der neuen Coalition gegen den romischen Despotis-
mus treten wiirdest.» ZBL. z. T. zit. bei Nick 216. Vgl. auch Scherer, Snell 93, Anm. 53.

30 In der Abendsitzung des Kl. Rates vom 17. Dezember 1833 berichtete E. Pfyffer
iiber seine Reise «(In) Solothurn, wo die Sache noch nicht zur Sprache kam, werde die-
selbe gut aufgenommen und man hoffe, der Grosse Rat werde in die Sache entsprechend
eingehen. » Notizen im FAA. 1. 237. Schachtel 1240. Vock hotchte E. Pfyffer in Solothurn
aus. An Rauchenstein, 16. Dezember 1833: « Der erste Zweck ist, St, Gallen aus dem Kot,
in den es hineingerannt, herauszuziehen, und ins Bistum Basel aufzunehmen, wovon aber
der Nuntius nichts héren will. Dann soll, was gut wire, das Bistum Basel unter den
Metropoliten von Freiburg im Breisgau gestellt werden. Endlich seien noch allerlei Ver-
besserungen auf dem Tapet. L’appétit viendra en mangeant. Es wird aber sicher eine tolle
Geschichte absetzen. »

31 Kreisschreiben, 30, Dezember 1833. An Solothurn: Ditzese Basel 1833-1835. Ge-
druckt bei Snell, Staatsrecht I, 680 ff. — Zur Wahl des Ortes: Biographie Baumgartners
104 f. Hurter I, 269: Fiir E. Pfyfler sei die gute Kiiche im Stadthof zu Baden ausschlag-
gebend gewesen! — Vock an Rauchenstein, 14. Januar 1834: « A Propos. In der Prophe-
zeiung des Propheten Malachias steht beim jetzigen Papste: ,De Balneis Hetruriae,. ..
Konnte nicht ein Abschreiber ein Versehen gemacht haben, und sollte es nicht heissen:
De Balneis Helvetiae. Antworten Sie, Philolog?»



32 Jahrbuch fiir Solothumische Geschichte

werden.» Uber den Zweck der Konferenz konnte also kein Zweifel
mehr herrschen. Die Vereinheitlichung des eidgendssischen Staats-
kirchenrechtes als notwendiges Mittel zur Erreichung der nationalen
Einheit stand nun im Vordergrund. ,

Dies mag vor allem der Grund gewesen sein, dass auch die solo-
thurnische Regierung trotz ihrer vorsichtigen Kirchenpolitik sich zur
Teilnahme an der Konferenz entschloss. Man kann sich mit Recht
fragen, ob sie nach Baden gegangen wire, wenn sie nicht dem Siebner-
konkordat angeschlossen gewesen wire. Denn dieses war nach ihrer
Ansicht nicht tot.?2 Auf jeden Fall ist es auffallend, dass man in Solo-
thurn so viel als moglich Stillschweigen tiber die kommende Konferenz
bewahrte. Das Solothurner Blatt, der getreue Spiegel der kleinritlichen
Kirchenpolitik, kommentierte im November 1833 den Beschluss des
Luzerner Grossen Rates nur mit einem einzigen, dafiir aber umso
klareren Satz: « Wird der Gr. Rat des K. Solothurn diese Gelegenheit
zur Herstellung einer urchristlichen Ordnung und geistlichen Emanzi-
pationunbenutzt vorbeigehenlassen ? ».33Grundsitzlich waren somitdie
Ansichten in Solothurn die gleichen wie in den Gbrigen liberalen Regie-
rungen. Nur im taktischen Vorgehen huldigte man anderen Ansichten. 3¢
Das erwihnte Blatt berichtete denn auch kein Wort mehr iiber die be-
vorstehende Konferenz, bis es melden konnte, dass sie begonnen habe.

Die solothurnische Regierung nahm die Einladung am 4. Januar
1834 zur Kenntnis und lberwies sie vorerst zur Priifung der Staats-
kommission.?® Auf deren Vorschlag hin beschloss sie am 13. Januar
die Teilnahme und stellte die Instruktion auf, welche die Zuriickhal-
tung Solothurns zum Ausdruck brachte. Die Gesandtschaft hatte sich
zwar an den Konferenzverhandlungen zu beteiligen, aber besonders
die Interessen Solothurns sowohl in Skonomischer Hinsicht wie auch
in seiner Stellung zum Bistum Basel im Auge zu behalten und Be-
schliisse ad referendum zu nehmen. « Uberhaupt wird sich die Gesandt-
schaft bestreben, diesen Gegenstand mit der grossten Umsicht und
Klugheit zu behandeln, auf dass mit Beseitigung aller Anstinde, welche
Uneinigkeit in der Kirche oder unter den Didzesan-Stinden veran-
lassen konnten, der vorhabende Zweck, durch verbesserte Einrich-
tungen wahre Religiositit zu beférdern, erreicht werden».3¢ Als ihren

32 Munzinger an Hess, 29. Mai 1835. ZBZ. S. 3. Kap., Anm. 16.

33 Solothurner Blatt 30. November 1833, 271.

34 2. a. O. 24. Januar 1834, 14,

3% KRM 1834, 19.

36 a.a. O. 93 fI. Instruktion: Concepten 1834, 22 ff. — Dass Solothurn nur ad audiendum
an der Konferenz etschien, erboste Baumgartner. An Federer, 20. Januar 1834: « Nur der
Eifer fiir die gute Sache vermochte mich und andere, passende Sarkasmen dariiber zuriick-
zuhalten. » Vadiana.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 33

ersten Gesandten bezeichnete die Regierung den gemiissigten Ludwig
von Roll, welcher die Mission trotz eigener schwerer Bedenken * und
trotz der Warnung seines Ratskollegen Viktor Glutz-Blotzheim
ibernahm. Zweiter Gesandter war der kirchlich radikale Amanz
Diirholz. _

Wihrend die Einladungen an die ausgewihlten Stinde offiziell et-
gingen, wurden im Stillen die Vorbereitungen fiir die Badener Kon-
ferenz getroffen. Die beiden rivalisierenden Hiupter der Konferenz,
E. Pfyffer und Baumgartner, liessen sich von ihren geistlichen Ver-
trauensminnern Gutachten erstellen und beraten. Professor Federer
stand Baumgartner zur Seite,® wihrend sich Pfyfler auf seinen Schiitz-
ling Christoph Fuchs stiitzte. Der mittelbare Einfluss liberaler, na-
tionalkirchlich gesinnter Geistlicher war also gross, aber nicht nur das,
sondern er musste die staatskirchlichen Politiker in ihrem Vorhaben
noch bestirkt haben. Von den kirchlich-revolutioniren Anstrengungen
des Uznacher Kapitels fiihrte ein gerader Weg tiber die beiden Fuchs
zu der Badener Konferenz. Denn auf Verlangen Pfyflers verfasste
Chr. Fuchs ein ausfiihrliches Gutachten iiber jene Punkte, welche an
der Badener Konferenz zu behandeln waren.® Er begriindete darin das
Recht des Staates, mit Zustimmung der Geistlichkeit Institutionen des
dussern Bestandes der Kirche festzusetzen, wenn es darum ging, die
alte Kirchenordnung wieder herzustellen. Die staatlichen Rechte in
bezug auf die Kirche, wie das ius reformandi, das ius tuitionis, das
Plazet usw., waren nach seiner Ansicht festzusetzen. Sein aufgeklirtes
Denken kam vor allem in seiner Forderung nach einem Grundgesetz
iber «Duldung als Mittel zur wechselseitigen Anniherung der Kon-
fessionen» zum Ausdruck. Besondere Beachtung verdienen seine na-
tionalkirchlichen Reformabsichten. Demnach musste die Nuntiatur
als Mittelbehorde zwischen Rom und den Bischéfen samt ihren In-
trigen wegfallen, dafiir sollte eine eigene schweizerische Kirchenpro-
vinz errichtet werden. Die Bischofe waren durch die Geistlichkeit der
Di6zesen unter Beiziehung der Mitglieder der Grossen Rite, welche

37 yvon Roll an Amrhyn, 22. Januar 1834: « Je me suis résigné a accepter cette mission
de mon gouvernement qu’avec beaucoup de peines prévoyant la grande influence que les
affaires ecclésiastiques pourraient.exercer sur nos affaires politiques dans un moment ou les
passions sont en mouvement, c’est aussi pour cette raison que j’ai trouvé que le moment
a été mal choisi.» FAA. IV. D. 63.

38 Dieser sagte am 17. Dezember 1835 im solothurnischen Grossen Rate: « Hr. von Roll
weiss, ich habe ihm gesagt, er solle sich nicht in das Badener-Wesen einlassen, er folgte
mir nicht.» Hurter I, 284.

3 Baumgartner an K. Schnell, 27. Oktober 1834, G. Tobler, Baumgartners Briefe an
Dr. Karl Schnell 1832-1835. Beitrige zur st.-gallischen Geschichte. St. Gallen 1904, 137 £,

40 Schnyder a. a. O. 7 ff.



34 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

die Laien zu reprisentieren hatten, ganz nach demokratischen Grund-
sitzen zu wihlen. Fuchs verlangte auch die Einfithrung der Synoden
und die Errichtung von Seminarien unter staatlicher Mitwirkung, so-
wie die staatliche Priffung aller jener, die in ein Seminar oder ein
Noviziat eintreten wollten. Dem aufgeklirten Niitzlichkeitsgedanken
gemiiss sollten Kloster und Chorherrenstifte, die sich nicht in der Ex-
ziehung oder in den Wissenschaften betitigten oder als Altersasyle fiir
Geistliche dienten, zweckmissig umgewandelt oder aufgehoben wer-
den. Die Kloster insbesondere waren durch Aufhebung ihrer Exem-
tion wieder dem Bischof zu unterstellen und die Verwaltung ihres
Vermogens den Regierungen zu iibertragen. Wir sehen also, dass diese
Ansichten eines Geistlichen sehr weit gingen, weiter sogar als die spi-
teren Badener Artikel. Sie entsprachen ohne Zweifel auch jenen des
eher noch radikaleren Federer, dessen Ratschlige an Baumgartner wir
leider nicht kennen.

Die Propagierung der Badener Konferenz in der Presse tibernahm
ebenfalls ein Geistlicher, nimlich der Solothurner Johann Baptist
Brosi, damals noch zusammen mit Federer Professor in Baden. Brosi,
der schon in die solothurnische Ausgleichsbewegung mit seiner schar-
fen Feder wirksam eingegriffen hatte,4! stellte sich sofort in den Dienst
der «kirchlichen Erneuerung». Noch im November und Dezember
1833 veroflentlichte er zahlreiche Artikel in radikalen Zeitungen, wie
dem Berner Volksfreund, dem Freiheitsfreund und dem Schweizer-
boten. Mit dem ihm eigenen Feuereifer widmete er sich der Sache:
«Das Eisen ist warm, wir miissen umschmieden! »42

Bei dem eifrigen Treiben der radikalen Staats- und Nationalkirchler
blieben ernsthafte Besorgnisse auf streng kirchlicher Seite nicht aus.
Sie sahen ein Schisma kommen.*® Der Nuntius, Philipp de Angelis,*
verfolgte aufmerksam die Vorginge und die Vorbereitungen der Kon-
ferenz. Rom hielt er stindig auf dem laufenden. Er sah voraus, dass der

41 Vgl. Mésch, Ausgleichsbewegung.

42 Brosi an Federer, 29. Dezember 1833. Ders., 25. November 1833: «Fiir das Kirch-
liche erhebe ich meine Stimme im Volksfreunde in Burgdorf, wohin mehrere Aufsitze
abgegangen; gestern erhielt ich von einem der titigsten Grossrite und Erziehungsrite
Berns Anfragen wegen Angriffen auf die Curia von Bern aus und wie weit man gehen
konne und besonders, ob man denn nicht das Concordat iiber den Haufen werfen konnte
und endlich inwiefern Lust dazu vorhanden wire etc. » Vadiana.

43 Chorherr Geiger an K. L. von Haller, 29, Dezember 1833: «Die Leute sind nicht
zufrieden, den Staat aus den Angeln gehoben und die Liige zur ersten Maxime eingefiihrt
zu haben: sie wollen jetzt das Kirchliche auch noch auf den Kopf stellen. Mit List und
Gewalt arbeiten sie an einem Schisma.» StAF.

44 Filippo de Angelis (1792-1877), Erzbischof von Karthago, Nuntius in der Schweiz
1830-1839.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 35

schweizerische Liberalismus mit der Errichtung eines Metropolitan-
verbandes eine Nationalkirche griinden wollte. Als er vernahm, dass
man sich mit der Absicht trug, eventuell das Bistum Basel an die
Oberrheinische Kirchenprovinz anzuschliessen, erregte dies seine be-
greiflichen Sorgen, weil Basel dort bereits ein der Kirche und dem
Heiligen Stuhle feindliches System antreffen wiirde. Er fiirchtete mit
Recht, dass der besonders fiir den Klerus nachteilige Einfluss, welcher
von dort her in die Schweiz einstrémen wiirde, sich auf diesem Wege
auch auf die andern schweizerischen Bistiimer ausbreiten konnte.45
Die ablehnende Haltung des Nuntius und damit Roms gegen die
Bestrebungen der Badener Konferenz war, das zeigen diese Erwi-
gungen, zum voraus festgelegt. Sobald aufgeklirte und staatskirchliche
Absichten, die von politischen Erwigungen ausgingen, der kirchlichen
Autoritit des Papstes entgegentraten, musste man vom Heiligen Stuhl
kein Entgegenkommen mehr erwarten. Deshalb waren auch die Ba-
dener Artikel zum Scheitern verurteilt, noch bevor sie aufgestellt
waren.

Noch am Vorabend der Konferenz in Baden, welche vom 20. bis
27. Januar 1834 dauerte, wussten die wenigsten Teilnehmer,*® was die
Konferenz eigentlich wollte. Sie glaubten immer noch, St. Gallen wolle
seine Schwierigkeiten zur Sprache bringen, was sie verhindern woll-
ten.?” Die St.-Galler Frage war aber im Laufe der Vorbereitungen voll-
kommen in den Hintergrund getreten, wie auch alle andern konkreten

45 BA/VA 1833, Nr. 368 und 374.

46 Anwesend waren: (Die mit * bezeichneten Gesandten waren bereits an der Ditzesan-
konferenz von 1830 zugegen). Luzern: Staatsrat Ed. Pfyffer*, Staatsrat J. B. Sidler. Bern:
Franz Vautrey, Prisident der Kath. Kommission. Solothurn: die Kleinriate Ludwig von
Roll* und Amanz Diirholz. Baselland: Landratsprisident Stephan Gutzwiler. Aargau:
Kleinrat G. Liitzelschwab, Grosstat Ed. Dorer. Thurgau: Regierungsptisident Jos. An-
derwert*. St.Gallen: G. J. Baumgartner, Kl. von Saylern, Prisident des Kath. Admini-
strationsrates. Zug und Graubiinden lehnten eine Teilnahme ab. — Ausfiihrliche Literatusr-
angaben uber die Konferenz bei Dommann 59, Anm. 1. Ferner His II, 105.

47 Vock auf Grund von Angaben von Rolls an Rauchenstein, 3. Februar 1834: «Die
Deputierten von Solothurn, Bern und Thurgau, die etwas frither angekommen, besprachen
sich tiber die Konferenz und veteinten sich sogleich, sich auf keinen Fall in (die) St. Galler-
geschichte einzulassen, Als Pfyffer am Sonntag abends ankam, bekam er Wind von dieser
Verabredung, und die St.Gallergeschichte wurde in den Hintergrund gestellt. Daher die
Bramarbasiererei des St.Galler Gesandten, sein Kanton sei keiner Hilfe bediirftig, aber
bereit, sie zu geben. » Dagegen Baumgartner an Federer, 20. Januar 1834: «Ich vernehme
das Ergotzliche, dass mehrere Deputationen glaubten, St. Gallen werde die Konferenz mit
allerlei Schwierigkeiten behelligen und nur seinen eigenen Brei auftischen. Darum debu-
tierte ich mit der Erklirung, dass St. Gallen fiir sich weder zu wiinschen noch zu begehren
habe, sondern ausschliesslich in gemeinschweizerischem Interesse an den Verhandlungen
teilnehme, nach deren gutem oder schlechtem Etfolg dann die Schritte St.Gallens sich
richten werden. Fahren Sie fort, mich mit Threm guten Rat zu unterstiitzen. » Vadiana.



36 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Fragen, welche die gemeinsame Besprechung wiinschbar gemacht
hatten. Dafiir kristallisierten sich immer mehr die Grundsitze heraus,
die sich aus der praktischen Erfahrung ergaben. Baumgartner und
Eduard Pfyfler erschienen deshalb an der Konferenz mit einem durch-
gebildeten staatskirchlichen Programm. Eduard Pfyffer als Vorsitzen-
der liess denn auch in seiner Er6fflnungsrede keinen Zweifel mehr auf-
kommen uber den Zweck der staatskirchlichen Konferenz, wenn er
sagte: « Nicht nur politisch, auch kirchlich frei sei das 6ffentliche Leben
in der Eidgenossenschaft! Nie wiren die Viter wahrhaft frei gewor-
den, wenn sie nicht wie auf den Schlachtfeldern den Leibern der feind-
lichen Krieger, so in den Ratssilen den Anmassungen der Klerisei zu
widerstehen gewusst, und dies selbst dann, als Europa in Roms
Fesseln gelegen. »8

In den Beratungen gab Baumgartner den Ton an, wogegen Eduard
Ptyfler nicht recht aufzukommen vermochte. Jener behauptete spiter,
«dass Eduard am wenigsten Schuld an den Badener Konferenzbe-
schliissen ist: sie sind grossern Teils aus meinem Kopf und meiner
Feder hervorgegangen; — in so weit aber weder das Eine noch das
Andere der Fall wire, sind sie die Folge der guten Rite Federers, der
in diesen Materien ausserordentlich bewandert ist».# Der radikale
Brosi, der die Vorginge aus der Ndhe beobachten konnte, meinte nach
Beendigung der Konferenz, es sei ein « Ausbund von Juste-Milieu »
beisammengewesen. Nach seiner Ansicht hielten sich der Aargauer
Dorer und der Solothurner Diitholz am wackersten, wihrend Pfyfler
wihrend der acht Tage nicht viel anderes als gut gegessen und viel
getrunken habe.® Mit den Absichten der Tonangeber waren nicht alle
Gesandten einverstanden. Der Berner Vautrey wollte noch weitere
katholische und parititische Kantone beiziehen. Sein Antrag fand aber
bei der Mehrheit keinen Anklang, aus dem einfachen Grunde, weil
jene politisch anders gesinnt waren und deshalb wesentlich den Erfolg

48 Protokoll iiber die Vethandlungen der Tit. Abgeordneten der hohen Dibzesan-
Stinde Luzern, Bern, Solothurn, Basel-Landschaft, Aargau und Thurgau mit Beizug des
hohen Standes St. Gallen auf der Konferenz zu Baden im Aargau von Montag den 20. Jen-
net bis und mit Montag den 27. gleichen Monats 1834. Im StAS Diozese Basel, Conferenz-
Protokolle 1834-1869. Druck: Aktenmaissige Darstellung der Verhandlungen des Thur-
gauischen Grossen Rates iiber die Badener Conferenz-Beschliisse in der Sitzung vom
17. Christmonat 1834. Frauenfeld 1835.

49 §. oben Anm. 39.

50 Brosi, Prof. in Baden, an Federer, welcher seit kurzem Rektor in St.Gallen war,
27. Januar 1834, Vadiana. Uberbringer des Briefes war Baumgartner personlich. Die An-
sicht K, Schonenbergers (Erbe und Auftrag, Kulturelle Beilage zum Aargauer Volksblatt,
7. Dezember 1956), Federer sei z. Z, der Konferenz nach Baden gekommen, ist nicht
haltbar.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 37

der Verhandlungen gefihrdet hitten. Skeptisch zeigte sich im Laufe
der Konferenz vor allem Ludwig von Roll, der sich von der Niitzlich-
keit der Konferenz nicht recht iiberzeugen konnte, weil man zu viel
auf einmal wollte.5! Doch dnderte er seine Ansicht. Denn am Schluss
der Konferenz stellte er befriedigt fest, dass der Geist der Missigung
bis zum Schluss vorgeherrscht habe. Das sei der beste Weg, da das
Volk noch allzu viele Vorurteile habe.52 Wie von Roll scheinen sich
auch die meisten andern Abgeordneten, die vorerst eher skeptisch
waren, allmihlich von der Niitzlichkeit der Konferenz tiberzeugt zu
haben, mit Ausnahme vielleicht des Berners Vautrey.

Von grosser Bedeutung war fiir das Gelingen der Badener Kon-
ferenz ohne Zweifel die Art und Weise der Beratung. Gleich nach der
tiblichen Umfrage wurde dem Begehren Baumgartners entsprochen,
frei und «nicht an die Umfrage und sonstige hemmende Formen ge-
bunden» zu beraten. Auch die Abstimmungen wurden deshalb nicht
mehr nach Zahl der anwesenden Stinde, sondern der Abgeordneten
vorgenommen. Baumgartner wollte damit der Konferenz den Charak-
ter einer Kommission geben, welche ihre Aufgaben unbeengt erorterte
und einen Entwurf ausarbeitete, der dann den Entschliessungen der
einzelnen Kantone als Grundlage zu dienen hatte. Von gegnerischer
Seite wurde in der Folge diese Beratungsform, die allen bisherigen
Gepflogenheiten bei Konferenzen souveriner eidgentssischer Stinde
widersprach, heftig kritisiert. Sicher nicht mit Unrecht meinte Karl
Ludwig von Haller spiter im solothurnischen Grossen Rate, die Radi-
kalen hitten diese Form gewihlt, um auf jeden Fall immer die Majori-
tit fiir sich zu haben, damit nichts schief ging.5 Es unterliegt keinem
Zweifel, dass schon dieses formelle Vorgehen in den Rahmen der eid-
genossischen Bundesrevision hineingehorte und seine Erklirung in
deren zentralisierenden und nivellierenden Tendenzen fand. In Baden
waren ja die liberalen Kantonsregierungen unter sich. Nun konnten
sie ungehindert bereits einzelne ihrer Postulate verwirklichen.

Fiir einzelne Stinde war der Hauptbeweggrund fiir ihr Erscheinen
in Baden die Wiederaufnahme der Bemiihungen zur Errichtung eines
eigenen schweizerischen Metropolitanverbandes. In dieser Frage waren
sich denn auch alle Anwesenden einig. Die Basler Ditzesanstinde
konnten sich hier auf ihr Plazet fiir die pipstlichen Bullen zur Errich-
tung ihres Bistums und zum Anschluss Aargaus und Thurgaus vom

51 Zur heimlichen Korrespondenz zwischen Amrhyn und von Roll wihrend der Kon-
ferenz, Dommann 62 ff. ;

523,20, 64, Anm,. 1.

5 Hurter II, 40.



38 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Mirz 1828 und Mai 18305 berufen, wo die Forderung nach einem
Metropolitanverband vorbehalten worden war. Sie wollten damit zum
voraus dem Vorwurf begegnen, dass man Neuerungen versuche. Die
Frage war nun die, ob man einen eigenen Verband oder den Anschluss
an das Erzbistum Freiburg im Breisgau wiinschte. Naheliegend und
verstindlich war der allgemeine Wunsch nach einem schweizerischen
Verband, «um dem Grundsatze der Nationalitit nichts zu vergeben. »3°
Politische Erwigungen standen also deutlich hinter dieser Forderung.
Deshalb wurde auch «die Wichtigkeit hervorgehoben, von den den
republikanischen Verhiltnissen der Schweiz entsprechenden kirch-
lichen Einrichtungen fremdartige Zugaben ferne zu halten. » Dies war
gegen Rom gerichtet und entsprach dem «Bedirfnis, auch in kirch-
lichen Dingen die verschiedenen in der Eidgenossenschaft waltenden
Elemente zu einigen und fremde Anmassung zuriickzuweisen. » Aber
Verhandlungen mit Rom waren nicht zu umgehen. Sollte der Heilige
Stuhl aber ablehnen, so wollte man sich sofort nach Aussen wenden
und auf das Bestehende nicht allzu dngstlich Riicksicht nehmen, um
die Sache nicht dem Ermessen Roms zu tibetlassen.? Man regelte auch
gleich die Frage, welches schweizerische Bistum zum Erzbistum er-
hoben werden sollte. Die allgemeine Ansicht ging dahin, dass sich
Basel am besten eigne, weil es das ilteste, grosste und am reichsten
ausgestattete sei. Daneben mag auch noch der Grund mit im Spiele
gewesen sein, dass dieses Bistum unter liberaler staatskirchlicher Kon-
trolle stand. Allerdings, Solothurn legte Verwahrung ein, da es bereits
als Bischofssitz in Anspruch genommen war und es keine weiteren
«Belastigungen » finanzieller Art weder des Staates noch von Korpo-
rationen noch Einzelner wiinschte.%

Die Sitzungen der folgenden Tage wurden der Behandlung der
Rechte des Staates in Kirchensachen gewidmet. Eine Kommission,

5 Wortlaut des Plazets bei Lampert III, 92 f. Ausdriicklich wurden die « Erzbischof-
lichen Rechte» votbehalten.

% Erzihler 31. Januar 1834, 34,

56 Die Radikalen konnten sich damit nicht recht befreunden. Brosi an Federer, 27. Ja-
nuar 1834: «Von der hiesigen Conferenz wenig zu erwarten ist vemiinftiger, als sich
sanguinische Hoffnungen zu machen. Von einem Nationalbistum kann jesy# einmal, vor
einem Nationalbunde, keine verniinftige Rede sein; gliicklich, wenn wir etwa als ein
appendix einem Deutschmichel von Bischof. .. angereiht werden, wo es eben auch noch
michelig zugeht. Somit muss unser grosseres Bestreben immer dahin gehen, vorerst einen
Verfassungsrat und durch ihn einen Nationalbund zu erlangen. Vorher sind wir den
romischen Kniffen nicht gewachsen. »

57 Vgl. A. Lauter, Die Idee eines schweizerischen Erzbistums nach der Badener Kon-
ferenz, ihre Geschichte und Tendenz. Kath. Schweizerblitter 12 (1896) und 14 (1898).
His II, 584 f.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 39

bestehend aus Pfyffer, Baumgartner und dem Aargauer Litzelschwab,
legte ein Verzeichnis jener Gegenstinde vor, welche zu behandeln
waren. Trotz eifriger Unterstiitzung Baumgartners wurde ein Antrag
von Amanz Diirholz, dass auch die Wahlart der Erzbischéfe und Bi-
schofe unter die Beratungsgegenstinde aufzunehmen sei, abgelehnt.

Sehr zum Verdruss der Radikalen wurde der erste Vorschlag der
Kommission, die Neuregelung der Verhiltnisse der Nuntiatur zu be-
handeln, aus der Beratung fallen gelassen. Die Radikalen beabsichtigten
nimlich, dem Nuntius die Ausiibung jeglicher kirchlicher Aufsicht
und der Jurisdiktionsrechte zu verbieten und ihn nur als den Gesand-
ten einer «auslindischen Macht» anzuerkennen. Die Mehrheit huldigte
jedoch der Ansicht, dass der gegenwirtige Zeitpunkt nicht geeignet
sei, das bisherige Verhiltnis der Nuntiatur in der Schweiz zu ver-
andern. .

Die besondere Aufmerksamkeit, die man hierauf der «Garantie der
Synoden unter Aufsicht der Staatsgewalt» schenkte, erkldrt sich nur
daraus, dass man dem demokratischen Moment Eingang in die Kirche
verschaffen wollte. Das Beispiel des Uznacher Kapitels beweist dies
zur Geniige. Man zweifelte nicht daran, dass die Kantone das Recht
hatten, Synoden zu fordern, sie aber auch zu beaufsichtigen. Einer
weitverbreiteten Ansicht entsprechend glaubte man auch, die r6mische
Kurie habe um des eigenen Vorteils willen bisher der Schweiz die
Synoden vorenthalten, um ihre zentrale Regierungsautoritit zu ver-
stirken. Um ihren «schidlichen» Einfluss zu verhindern, behielt sich
der Staat das Recht vor, die Bewilligung zur Abhaltung von Synoden
zu erteilen (Artikel 1).%

Durch die Einfiihrung der Synoden wollten die Staatskirchler den
Einfluss und die Mitarbeit des niedern Didzesanklerus bei der Bistums-
verwaltung herbeifithren. Die autoritire Stellung des Bischofs und
seines Domkapitels in der Regierung der Dibzese wurde damit be-
schnitten. Ihr Augenmerk lenkten sie aber auch auf die Stellung des
Bischofs gegeniiber dem Papst und dem Heiligen Stuhl iiberhaupt.
Sie fithlten sich berufen, die Bischéfe von ihrer einengenden Abhingig-
keit von Rom so weit wie moglich zu 16sen und vor allem ihre Juris-
diktionsrechte gegen den in dieser Hinsicht, wie sie glaubten, tiber-
reich ausgestatteten Nuntius in Schutz zu nehmen. Diese Rechte
wollten die Kantone im Rahmen der von der Schweiz staatlicherseits
anerkannten Kirchensatzungen aufrecht erhalten (Art. 2). Es zeichnete

%8 Tagesbericht der aarg. Gesandtschaft vom 22. Januar 1834. StAA. KW Nr. 1, Bd. 1,
Fol. 272.
5 Zur Forderung einer Synodalverfassung im Bistum Basel vgl. Dommann 158 £.



40 Jahtbueh fiir Solothutrnische Geschichte

sich also das Bestreben ab, moglichst autonome, dem rémischen Ein-
fluss entzogene Bistiimer zu erhalten, die dann allerdings hilflos der
staatlichen Willkiir ausgeliefert gewesen wiren.

Wohl das einschneidendste Recht, welches der Staat willkiirlich aus
seinem Anspruch auf die Oberaufsicht im Kirchenwesen ableitete, war
das Plazet, wenn es konsequent gehandhabt wurde. Und gerade das
wollte nun die Badener Konferenz erreichen, indem sie « Vorsorge
gegen unbefugte Publikationen kirchlicher Beh6rden durch das Mittel
der Presse» traf und das Plazet auch auf die Urteile kirchlicher Obern
ausdehnte. Sie stiitzte sich auf die einschligigen Beschliisse der Dig-
zesankonferenz von 1830, gliederte aber ihren Beschluss straffer. Dem
Plazet wurden demnach alle Erlasse Roms, des Erzbischofs, des Bi-
schofs und der iibrigen kirchlichen Behorden an die Geistlichkeit und
das Kirchenvolk unterworfen. Gegen die Missachtung dieser Vor-
schrift, welche auch rein dogmatische Kundmachungen einschloss,
sollten auf dem Wege der Gesetzgebung wirksame Strafmassnahmen
festgesetzt werden (Artikel 3).% Es waren politische Griinde, welche
die liberalen Regierungen veranlassten, dem Plazet eine so weit-
gehende Ausdehnung zu geben. Die Vorginge der letzten Jahre, be-
sonders bei der Abstimmung tiber die Bundesurkunde, erregten bei
ihnen den Verdacht, dass von kirchlicher Seite eine Reaktion betrieben
werde. Die kirchliche Einflussnahme auf Klerus und Volk bedurfte
deshalb nach ihrer Auffassung einer strengen staatlichen Aufsicht.
Freilich, fiir die Kirche bedeutete das Plazet eine schwerwiegende Ein-
schrinkung ihrer Bewegungsfreiheit. Da die Auffassungen des aufge-
klirten Staates tiber das, was die Kirche zu lehren hatte, von jener der
kirchlichen Instanzen erheblich abwich, musste das Plazet noch be-
deutendere Auseinandersetzungen zwischen Staat und Kirche zur
Folge haben, wenn diese sich nicht einfach fiigen wollte.

Seit sich der Staat immer mehr um die biirgerlichen Rechtsfolgen
der Ehe kiimmerte, baute er systematisch seine Ehegesetzgebung aus.
Bevor sich aber der Staat iiberhaupt damit befasste, gehorte die Ehe
ganz in den kirchlichen Bereich. Kompetenzstreitigkeiten waren des-
halb unvermeidlich. Indem der Staat als der Stirkere die Zustindig-
keit der Kirche immer mehr zuriickdringte, leitete er den Sikulari-
sationsprozess der Ehe ein, welcher bei der Zivilehe endete. Nicht
weniger als drei Beschliisse widmete die Badener Konferenz den
strittigen Punkten in Ehesachen. Im Prinzip sollten Ehestreitigkeiten
dem biirgerlichen Richter unterstellt sein. Der kirchlichen Gerichts-
barkeit gestand man nur die Beurteilung des «Sakramentalischen» der

80 Zur Entstehung des Plazets vgl. Feine 409. Lampert II, 148 ff. His II, 589,



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 41

Ehe zu (Art. 4). Fiir die schweizerischen Verhiltnisse, wo die kon-
fessionelle Vermischung langsam einsetzte, waren die gemischten
Ehen ein besonderes Problem. Dariiber bestanden bereits mehrere
interkantonale Konkordate.®! Die gemischten Ehen wurden von der
Konferenz erneut gewihrleistet (Art. 5). Kirchliche Dispenstaxen,
welche schon 1830 zur Diskussion standen, sollten durch Verhand-
lungen mit Rom und mit dem Bischof auf ein billiges Mass beschrinkt
werden. Man rechnete aber nicht ohne weiteres mit einem Gelingen
solcher Unterhandlungen. Deshalb behielten sich die Kantone weitere,
in diesem Falle natiirlich einseitig staatliche Verfiigungen vor
(Art. 6).%2 Baumgartner allerdings waren Verhandlungen mit Rom
nicht genehm. Vergeblich stellte er das Begehren, Dispensgesuche und
daraus sich ergebende Zahlungen nach Rom als nicht mehr zulissig
zu erkliren, um sie ganz den Bischofen zu libertragen.®

Das aufgeklirte Staatskirchentum begniigte sich nicht damit, vom
schweizerischen Klerus den Einfluss der auslindischen, réomischen
Kurie fernzuhalten. Die Liberalen von 1830 wollten einen aufgeklirten
Klerus heranbilden, der nach ihrer Auffassung allein vaterlindisch ge-
sinnt sein konnte. Die Konferenz stellte deshalb die Forderung staat-
licher Priifungen der angehenden Theologen und zur Feststellung der
Wahlfihigkeit der Geistlichen vor deren Anstellung als Seelsorger auf.
Das Aufsichtsrecht des Staates iiber Seminarien® und theologische
Anstalten wurde wie schon 1830 so auch hier wieder festgelegt. Die
Klostergeistlichkeit, besonders aber die Kapuziner wurden «in Hin-
sicht auf den Antritt von Pfriinden oder auf Aushilfe in der Seelsorge »
genau den gleichen Vorschriften unterworfen wie die Weltgeistlichen
(Art. 8).%5 Da der Staat, welcher die katholische Religion als Staats-
religion garantierte, die Geistlichen als staatliche Beamte betrachtete,
stellte die Konferenz auch den Grundsatz auf, dass von den Geist-
lichen wie von den weltlichen Beamten «gutfindenden Falls » der Eid
der Treue gefordert werden konnte. Ein Geistlicher, der den Eid ver-
weigerte, sollte in einem andern Kanton keine Anstellung finden
(Art. 13).8 Um besonders im Hinblick auf die Synoden, deren freies
Wirken gewihrleistet werden sollte, unabhingige Priester zu haben,

61 Die 1834 geltenden interkantonalen Konkordate iiber gemischte Ehen bei Studer 23.

62 Zum Sikularisationsprozess hinsichtlich der Ehe Lampert II, 444.

83 Tagesbericht der aarg. Gesandtschaft vom 23. Januar 1834, a. a. O. Fol. 276.

64 Das Seminar, wie man es damals verstand, befand sich am Residenzort des Bischofs
und nahm jene Theologen auf, die ihre Hochschulstudien beendigt hatten. Hier bereiteten
sie sich unter der Aufsicht des Bischofs auf die Priesterweihe vor.

8 His II, 602 ff. Boner 29. Uber die Priesterausbildung in der Schweiz seit dem Konzil
von Trient vgl. Boner 99 ff,

8 His II, 610 f.



42 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

«die unter keinem auswirtigen Einfluss und nicht in Abhingigkeit
von Klostern sich befinden», wurde auch beschlossen, dass die Ab-
tretung von Kollaturen an geistliche Behérden oder Korporationen
~unzulissig sei (Art. 11). Durch diese Beschrinkung der «Priester-
lichen Aristokratie» trachtete man darnach, durch staatliche Regulie-
rung das demokratische Element in der Kirche zu verstirken.® Aus
diesen Beschliissen erhellt klar, wie sich der liberale Staat bemiihte,
den Klerus vollstindig von sich abhidngig zu machen. War dieser ein-
mal durch und durch aufgeklirt, so stand auch der Aufklirung des
Volkes nichts mehr im Wege. Dem gleichen Ziele diente auch die von
der Konferenz geforderte direkte Unterstellung der Klgster unter die
Aufsicht der Bischofe, welcher sie durch die Exemtion entzogen waren
(Art. 10). Uberhaupt mussten ja die Kloster vom aufgeklirten Staats-
kirchentum kein Verstindnis fiir ihre Eigenart erwarten. Fiir den Auf-
klirer waren sie uberlebte Institutionen, welche ihrem urspriinglichen
Zwecke nicht mehr gerecht wurden. Ihre Reorganisation dringte sich
tiir ithn auf und ihre betrichtlichen Vermdgen mussten ihrem «eigent-
lichen» Zweck entsprechend jenen Aufgaben zugefithrt werden, welche
der Staat der Kirche abgenommen hatte. Kein Wunder also, dass die
Konferenz beschloss, «die Kloster und Stifter zu Beitrigen fir Schul-,
religiose und milde Zwecke in Anspruch zu nehmen» (Art. 9).

Eine der Hauptaufgaben, welche frither die Kirche, jetzt aber der
Staat verwaltete, war die Schule. Fiir den Liberalismus war sie das
wichtigste Mittel fiir die Verbreitung seiner Ideen. Der Einfluss der
Kirche in diesem Sektor war aber nach wie vor sehr stark. Dieser
musste vermindert und schliesslich ganz ausgeschaltet werden. Die
Badener Konferenz erklirte deshalb Einsprachen von kirchlichen
Obern gegen die Besetzung von Lehrstellen, welche der Staat vorge-
nommen hatte, als unstatthaft (Art. 12).%

Wie wir bis jetzt sahen, dienten alle Beschliisse dem Aufbau und
Ausbau einer schweizerischen Nationalkirche, die véllig der Gnade
des liberalen Staates ausgeliefert war. Wenn nun die Konferenz unter
ihre Postulate auch jenes der Verminderung der Feier- und Fasttage
aufnahm, so spielte hier in die Beziehungen zwischen Staat und Kirche
hinein eine ganz andere Folge des aufgeklirten Liberalismus, nimlich
die wirtschaftliche Umorientierung. Die Konferenz zog vor allem die
Nachteile in Betracht, die der katholischen Bevoélkerung durch die
vielen Feiertage inbezug auf «moralische und wahrhaft religiose Bil-
dung, Wohlstand und Industrie bringen». Hinsichtlich der Fasttage

67 Tagesbericht der aarg. Gesandtschaft vom 24. Januar, a. a. O. Fol. 281,
88 Zur Emanzipation des Schulwesens von der Kirche vgl. His 11, 702 ff.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 43

meinte man nicht zu Unrecht, dass es vor allem im Interesse der Kirche
liegen wiirde, Verordnungen aufzuheben, die mit der Uberzeugung
der Einzelnen und mit der o6ffentlichen Meinung im Widerspruch
stehen und daher auch wenig beachtet werden. Gemeinsam wollte man
beim Bischof vorstellig werden, um nach dem «Grundsatz méglich-
ster Gleichf6rmigkeit» eine wesentliche Verminderung der Feiertage
oder deren Verlegung auf die Sonntage und eine Verminderung der
Fasttage, besonders aber die Aufhebung des Abstinenzgebotes an
Samstagen, zu erhalten (Art. 7).

Alle diese Beschliisse der Badener Konferenz dienten der Verein-
heitlichung des schweizerischen liberalen Staatskirchenrechts. Ausser
der Verwahrung Solothurns im konkreten Fall eines moglichen Erz-
bistums Basel finden wir im Protokoll nicht mehr die geringsten Voz-
behalte fiir kantonale Hetkommen oder besondere Rechte, wie sie bei
der Dibzesankonferenz von 1830 fast tagtiglich auftauchten. Eidge-
nossische Zentralisationstendenzen aber — das wussten die Liberalen
seit 1833 nur zu gut — stiessen allenthalben auf Widerstand, vor allem
bei der konservativ-foderalistischen Bevolkerung, die in allen Kan-
tonen immer noch kantonal eingestellt war. War schon die politische
Bundesrevision einer kirchenpolitisch ausgerichteten Agitation zum
Opfer gefallen, so konnten sich die fithrenden Kopfe der Badener
Konferenz der Tatsache nicht verschliessen, dass das kirchlich konset-
vative Volk unter Fithrung des Klerus sich nun erst recht gegen das
eidgendssisch zentralisierte Staatskirchentum wehren werde. Diese un-
vermeidliche Folge ihres riicksichtslosen Vorgehens konnte aber den
missionarischen Eifer der von der Aufklirung durchdrungenen Staats-
kirchler nicht von seinem Wege abbringen. Die Liberalen hatten
jedoch die Macht in ihren Hinden. Im Siebnerkonkordat stellten sie
sie in den Dienst der unbedingten Erhaltung ihrer politischen Er-
rungenschaften. Dies aber war nur notwendig, wenn uberstarke
Gegenkrifte latent vorhanden waren. Mehr noch als auf der politischen
Ebene war dies unbestreitbar auf der kirchlichen der Fall. Kann es da
verwundern, dass die gleichen Leute nun wieder und erst recht die
ihnen in die Hinde gelegte staatliche Macht in den Dienst ihrer Ideen
stellten? So beschloss denn die Badener Konferenz abschliessend:
«Endlich verpflichten sich die Kantone zu gegenseitiger Handbietung
und vereintem Wirken, wenn die vorerwihnten oder andere hier nicht
aufgefiihrte Rechte des Staats in Kirchensachen gefihrdet oder nicht
anerkannt wiirden und zu deren Schutz gemeinsame Massregeln er-
forderlich sein sollten» (Art. 14). Hort man die Beweggriinde, die an
der Konferenz zur Annahme dieses Beschlusses gefiihrt hatten, so
kann man die geheime Furcht der Staatskirchler vor dem Einfluss des



44 Jahrbuch fiir Solothumische Geschichte

«Ultramontanismus» ermessen. Das Protokoll sprach von Hinder-
nissen, «welche allenfalls der Ausfithrung des Verabredeten von der
Klerisei oder von anderer Seite entgegengesetzt werden sollten », und
die aargauischen Gesandten erwihnten in ihrem Tagesbericht, dass
«vielfiltige Angriffe von Bischof, Nuntius und Fanatikern vorausge-
sehen wurden».%® Die einzelnen Kantonsregierungen fiihlten sich
nicht stark genug, weshalb sie sich gegenseitige Waffenhilfe zusicher-
ten. Mit Recht wurde deshalb dieser Artikel nicht nur von den Geg-
nern als verkappte Erneuerung des Siebnerkonkordates gedeutet.?
Selbst der englische Gesandte war dieser Ansicht.”* Als der altliberale
Domdekan Alois Vock in Solothurn den Wortlaut der Badener Be-
schliisse erstmals gelesen hatte, nannte er sie unter dem ersten Eindruck
gleich das «kirchliche Siebner Konkordat».”

Nach Beendigung der Verhandlungen fasste die bereits frither er-
wihnte Kommission im Auftrage der Konferenz die gefassten Be-
schliisse in zwel verschiedenen Entwiitfen zusammen, welche als An-
trige der Konferenz an die Regierungen weitergeleitet werden sollten.
Die Zusammenfassungen ergaben die Badener Artikel. Die erste ent-
hielt den «Konferenzial-Antrag, betreffend die Errichtung eines Me-
tropolitan-Verbandes» und die zweite im «Konferenzial-Antrag, be-
treffend die Verhiltnisse und Rechte des Staats in Kirchensachen» die
14 Artikel.?

Auf das Begehren der aargauischen Gesandtschaft, im Anschluss an
die Konferenz noch spezielle Basler Ditzesanangelegenheiten zu be-
handeln, wurde nicht eingegangen.

Mit der Versflentlichung der Badener Artikel wartete man nicht
lange zu. Bei der Publizitit, welche man vor der Badener Konferenz
entwickelt hatte, war diese auch nicht zu umgehen. Baumgartner
brachte einen Uberblick iiber die Verhandlungen bereits am 31. Januar
in seinem Erzihler und am 4. Februar folgten die Artikel im Wortlaut.
Das Solothurner Blatt veroffentlichte einen Auszug simtlicher Artikel
am 2. Februar. Alois Vock gelang es, sich den vollen Wortlaut der
Badener Artikel wohl von Ludwig von Roll zu beschaffen, und sandte

% Tagesbericht der aarg. Gesandtschaft vom 25, Januar, a. a. O. Fol. 283 f.

70 Vasella 264. Hurter I, 279 f,

1 Morier an Palmetston, 22, Mirz 1836: «The real object of the proposed Alliance
seems to be pointed out in the final Article of the Baden conference, namely undet cover
of the religious question, to revive the former political convention by the mutual gua-
rantee promised to each other.» BA: London, Foreign Office, Switzetland, F. O. 74/70-
Nr. 15. — Max Jufer, Das Siebnerkonkordat von 1832. Diss. Bern 1953, 202.

72 An Rauchenstein, 5. Februar 1834,

" Text gedruckt: Lampert III, 102 . Hilty, Polit. Jb. der Schweiz. Eidgenossen-
schaft 11 (1897), 81 fI. Snell, Staatsrecht 1, 682 ff.



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 45

ihn sofort Rauchenstein nach Aarau, dem Redaktor der «Neuen Aar-
gauer Zeitung».” Auch die gegnerische Presse, allen voran der Wald-
stitterbote, gab ihren Lesern laufend die Ergebnisse der Konferenz
bekannt, soweit sie an die Offentlichkeit gelangten, natiirlich versehen
mit den entsprechenden Glossen.” Damit begann der Pressekampf.
~ Die Schweizerische Kirchenzeitung eréffnete ihre Abwehr gegen das
Staatskirchentum der Badener Artikel erst richtig im Mirz. Vor allem
der greise Chorherr Franz Geiger benutzte sie als sein Sprachrohr.
Mehrere seiner Aufsitze wurden als Flugschriften unter das Volk ge-
worfen. Wegen seiner entschiedenen Stellungnahme entging er nur
knapp der Verhaftung, vor welcher ihn nur sein hohes Alter schiitzte.?
Unterdessen iibersandte der katholische Vorort Luzern das Proto-
koll bereits am 14. Februar den Badener Konferenzstinden und Ziirich,
sowie Zug und Graubiinden, welche der Konferenz ferngeblieben
waren, aber um Mitteilung der Ergebnisse gebeten hatten. Luzern
dringte darauf, die Beratungen tiber die Artikel so schnell als méglich
aufzunehmen und deren Resultate innert der von der Konferenz auf
drei Monate festgesetzten Frist mitzuteilen. Der Vorort lenkte die
besondere Aufmerksamkeit der Stinde auf den Erlass eines Plazetge-
setzes.” Er ging voran, ratifizierte die Badener Artikel und erliess ein
Plazetgesetz. Es folgten, wenn auch nicht mit der gewiinschten Eile,
Baselland, St. Gallen, Ziirich und Aargau, welches ebenfalls ein Plazet-
~ gesetz erliess. Solothurn sprach lediglich seine « Geneigtheit» fiir die
Errichtung eines Metropolitanverbandes aus, ratifizierte aber die
Artikel noch nicht. Im Dezember nahm sie der Thurgau unter dem
Vorbehalt der Annahme durch alle beteiligten Stinde an. Bern, das
sich vorlidufig in seiner Haltung gegeniiber den Artikeln unter dem
Einfluss der Katholischen Kommission an das Beispiel Solothurns
anlehnte, und Zug liessen vorderhand nichts von sich héren.™

" Vock an Rauchenstein, 5. Februar 1834: «Die Aarg. Zeit. hat zuerst das politische
Siebner Konkordat bekannt gemacht; so soll sie nun auch zuerst das &irch/. Siebner Kon-
kordat liefern. Hier ist der treue Wortlaut; lassen Sie ihn doch ganz in der nichsten
N(ummer) folgen und wenn er das ganze Blatt fiillte; die Sache ist zu wichtig.» Vgl
Aargauer Zeitung, 8. Februar 1834, 45 f.

% Der Waldstitterbote 7. Februar 1834, 41, fugte einem Auszug der Artikel bei: « Man
erzihlt sich in Luzern: Wenn die neuen Kirchen-Reformatoren am 28. v. M. noch nicht
von Baden fortgezogen wiren, so wiitden die dortigen Bauetn sie bald fortgejagt haben. »

78 Geiger an Haller, 7. April 1834, StAF. E. Reinhatd, K. L. von Haller und Franz
Geiger. Schweiz. Rundschau 25 (1925/26), 770 f. — Simtliche Schriften des Herrn Fran-
ciscus Geiger. Gesammelt, geordnet und herausgegeben von einem seiner Freunde (Jos.
Widmer). 8 Bde. Altdorf, 1828-1839.

77 Kreisschreiben, 14. Februar 1834, An Solothurn: Ditzese Basel 1833-1835.

78 Dommann 65 f. Hurter I, 286. Snell, Staatsrecht I, 686 ff.



46 Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte

Das mit viel Aufwendung in Szene gesetzte Werk wollte also keinen
rechten Fortgang nehmen. Luzern war gezwungen, Ende April 1834
Eduard Pfyffer persénlich nach Aarau, Solothurn und Bern zu senden,
um dort fiir die Annahme der Badener Artikel zu wirken.” Aber die
Wogen der ersten Aufregung glitteten sich allmihlich. Andere Pro-
bleme, wie der missgliickte Savoyerzug und der Steinhdlzlizwischen-
fall, traten in den Vordergrund des 6ffentlichen Interesses. Im Sommer
schien die ganze Angelegenheit bereits erheblich an Interesse verloren
zu haben, zumal sie nicht allzu viele Freunde fand. Angesichts der
allgemeinen Tatenlosigkeit erhielt nun Baumgartner vom st.- gallischen
katholischen Administrationsrat den Auftrag, anlisslich der im Juli
1834 stattfindenden Tagsatzung mit den Gesandten der Konferenz-
stinde erneut Fihlung aufzunehmen. Seine Sondierungen waren nicht
sehr ermutigend. Endlich gelang es ihm, den Luzerner Steiger zur
Veranstaltung einer «freundschaftlichen Konferenz » zu veranlassen.®
Solothurn, vertreten durch Johann Baptist Reinert, und Bern blieben
fern. Doch gelang es wenigstens, die Thurgauer etwas zur Eile anzu-
treiben. Sonst aber war die Hoflnung Baumgartners, nun «die Kirchen-
maschine wieder in Bewegung » gesetzt zu haben, vergeblich.®

™ Alois Vock wusste Pfyffer wieder auszuhorchen. An Rauchenstein, 3. Mai 1834:
«Am letzten Sonntage war er in Aarau; am Dienstage hier. Er speisete beim Bischofe zu
Mittag. Den Abend brachte er bei mir zu. .. Er war gegen mich ungemein offenherzig. »
Als Zweck seiner Reise gab Pfyffer eine Unterredung mit dem franz. Gesandten an.
«Allein ich entnahm bald aus seinen Reden, dass, nebst diesem Geschifte, wichtigere Ab-
sichten seiner Reise zu Grunde liegen. Dorerst arbeitete er in Aarau und hier fiir die An-
nahme der Badener Conferenzbeschlisse und wird es auch in Bern tun, wo von Seite der
kathol. Grosstite starker Widerstand zu erwarten ist. Dann, (und das ist das Wichtigste,
was et mit nicht verhehlte) ist es darum zu tun, zu verhindetn, dass Bern nichstes Jaht
Direktorialort wetde, weil das hirnlose Benehmen der dottigen Regierung die ganze Eid-
genossenschaft gefihrden wiirde. »

80 Baumgartner an Federer, 25. Juli 1834: «Die Badener Herren finde ich aber sehr
matt. Kasimir Pfyffer will nicht angreifen. Die Berner haben auch noch nichts getan und
selbst der Regierungsrat hat die Protokolle noch nicht beraten. Der Solothurner Reinert
setzt keinen Wert auf das Ganze und geht trag dariiber weg. In Basel-Landschaft weht ein
boser Geist, der nur im Hasse gegen Basel-Stadt sich gefillt. ... Thurgau z6gert nach
Anderwert’s bedichtlichem Schritte; somit stehen Aargau und St.Gallen vereinzelt. An-
zuregen und zu spornen wendete ich mich an Steiger, damit er eine freundschaftliche
Konferenz veranstalte; er versprach mir’s; ich selbst finde nicht passend, in die vordreliche
Rechtsame einzugreifen. » Vadiana.

81 2. a. O. 6. August 1834: «Die Badener Konferenz habe ich wieder aus dem Schlum-
mer geweckt. Es war vor etwa acht Tagen eine kleine Zusammenkunft von mehreren
Deputierten in meiner Wohnung, denen ich dringlich empfahl, den Gegenstand nicht aus
dem Auge zu verlieren. Der Erfolg war, dass namentlich die Thurgauer Deputierten ihrer
Regierung angelegentlich ans Herz zu legen versprachen, die Versammlung der Kom-
mission zu betreiben, welcher die Badener Vorschlige liberwiesen worden sind, — dass
ich ferner nach dem Wunsch der Versammelten die Berner Deputation (welche wir aus



Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 47

Die Badener Konferenz verursachte im katholischen Volk bereits
einige Unruhe. Nach Vock veréffentlichte das Solothurner Blatt am
1. Februar den erwihnten Auszug, um das Volk zu beruhigen.®? Die
Berner Regierung sah sich schon wenige Tage nach der Konferenz
veranlasst, an die katholische Bevolkerung im Jura, welche durch
Gerlichte beunruhigt wurde, eine Proklamation zu erlassen. Welcher
Art diese Gerlichte waren, zeigt die Versicherung, dass von einer
Anderung der Religion keine Frage sein kénne und dass diese so, wie
es die Verfassung garantiere, gechandhabt werde. «La conférence de
Baden n’a d’autre but que de régler quelques points relatifs a 'adminis-
tration des dioceses Suisses. »#3

Die erste grossere Erregung bemichtigte sich des katholischen Frei-
amtes, als sich der aargauische Grosse Rat anschickte, die Badener
Artikel zu genehmigen und das Plazetgesetz zu erlassen. Vor und nach
der Annahme fanden Volksversammlungen statt und Petitionen mit
zahlreichen Unterschriften wurden an den Grossen Rat gerichtet,
jedoch ohne irgendwelchen Erfolg. Im Gegenteil, man biisste sogar
die Gemeindevorsteher, weil gemeindeweise Petitionen gegen gefasste
Grossratsbeschliisse als unstatthaft angesehen wurden. Interessanter-
weise liefen zustimmende Vorstellungen nur aus dem Fricktal ein, das
von der Osterreichischen Verwaltung her noch ganz im josefinistischen
Geiste dachte.8

Im Kanton St.Gallen, wo sich die eifrigsten Verfechter der Badener
Artikel befanden, erhielt die Staatskirchenpolitik der Regierung an der
Jahreswende 1834/35 beim Volke eine starke Schlappe. Die St.-Galler
Regierung unter der Fithrung Baumgartners gab sich nimlich mit den
Badener Artikeln nicht zufrieden, sondern schuf ein dreiunddreissig
Artikel umfassendes Gesetz, worin nicht nur simtliche Badener Artikel
enthalten waren, sondern auf der Grundlage der organischen Artikel

guten Griinden nicht eingeladen hatten) mit einem halboffiziellen Besuch beehrte und ihr
endliche Beratung im allgemeinen (auch im politischen) Interesse empfahl und dass ich
ferner an Hr. Eduard Pfyffer den Wunsch schriftlich gelangen liess, auf Fortsetzung der
angebahnten Verbindung Bedacht zu nehmen. Mit dieser kleinen Konferenz koinzidierte
die Erlassung eines Monitoriums von Seite der Regierung Luzerns an diejenigen von
Bern, Thurgau und Zug, wo die Beratung noch nicht stattgefunden... Ich will nun
hoffen, dass diese Schreiben und unsere Konferenz die Kirchenmaschine wieder in Be-
wegung setzen werden. »

82 Vock an Rauchenstein, 3. Februar 1834,

83 StAB. Regierungsratsmanual Nr, 18, Fol. 79, 120. Dektetenbuch Nr. 25, 90 f.

84 Vischer 67 f., Hurter I, 604 ff. Fiir und gegen die Artikel erschienen im Sommer und
im Herbst 1834 verschiedene Druckschriften. Vgl. H. Barth, Bibliographie zur Schweizer-
geschichte, Bd. I. Basel 1914: Nr. 6428 £., 6444, 6478, 65006 ff., 6523. — Zur kirchenpoli-
tischen Sonderstellung des Fricktales vgl. J. F. Waldmeier, Der Josefinismus im Fricktal
1780-1830. Diss. Freiburg i. Ue. 1949/50.



48 Jahtbuch fiir Solothutnische Geschichte

Napoleons und der neueren deutschen staatskirchlichen Gesetzgebun-
gen ein systematisches einseitiges Staatskirchenrecht aufgestellt wurde,
das noch viel weiter ging als selbst seine Vorbilder.#s Der Grosse Rat
hiess das «Gesetz zur Handhabung der Rechte des Staates in Kirch-
lichen Dingen » mit erdriickender Mehrheit gut und steigerte die Zu-
versicht Baumgartners zur absoluten Sicherheit.?® Umso grosser war
deshalb auch seine Enttiuschung, als das Gesetz zwei Monate spiter
durch das Veto des Volkes, welches durch einen regen katholischen
Verein und die Geistlichkeit bearbeitet worden war, eindeutig ver-
worfen wurde. Dabei ist wohl zu beachten, dass auch die reformierte
Bevolkerung an der Abstimmung teilnahm, weshalb der eindeutige
Entscheid an Bedeutung noch gewinnt.$” Diese niederschmetternde
Abfuhr beim Volke mahnte die Regierung zur Vorsicht. Da sie darin
vor allem eine Folge des einseitig herbeigefiihrten Provisoriums in den
Bistumsverhandlungen sah, versuchte sie die Verhandlungen mit dem
Nuntius im Mirz 1835 wieder aufzunehmen. Nun aber ernannte der
Papst im April Johann Georg Bossi zum Bischof des Doppelbistums
Chur-St. Gallen. Der heftige Protest des katholischen Grossratskolle-
giums blieb nicht aus. Es beschloss, sich entweder dem Bistum Basel
anzuschliessen oder eine eigene Ditzese zu errichten. Als im Mai die
liberale Mehrheit des katholischen Grossratskollegiums gestiirzt wor-
den war, nahm dieses den Protest zuriick und anerkannte Bossi provi-
sorisch als apostolischen Vikar, bis die Verhandlungen mit Rom zu
einem endgiiltigen Resultat gefiithrt haben wiirden. Die Regierung des
Kantons St. Gallen aber fiihrte ihre konsequente staatskirchliche Politik
weiter.5®

85 Gesetzestext bei Siegwart-Miiller I, 146 ff.

88 Baumgartner an K. Schnell, 17. November 1834: « Von hier habe ich stets nur gute
Berichte zu geben; der Grosse Rat ist riistig, besonders in kirchlichen Dingen. Die
Pfaffen fiirchtet kein Mensch mehr; wir haben iiber solche Materien die entscheidendsten
Beschliisse gefasst, die je aus einer schweizerischen Versammlung hervorgegangen. » Bei-
trige zur st.-gallischen Geschichte. (G. Tobler). St. Gallen 1904, 141 £,

87 Hurter I, 285. — Baumgartner a.a. O., 15. Januar 1835: «Der hiesige Kanton ist
leider der Tummelplatz fiir vielen Skandal geworden. Lumpige Demagogen, Doktrinire
ditto, Pfaffen, Aristokraten, ein Haufen Gegner der neuen Otdnung und der Regierung
iiberhaupt, haben einen bei den Haaren herbeigerissenen Anlass ergriffen, um dem Stand
der Dinge ein Derbes zu versetzen... Kiinftigen Mittwoch geht nun iibrigens gliick-
licherweise die Vetozeit zu Ende.»

88 Biographie Baumgartners 109 f,



	Die Badener Konferenz vom Januar 1834

