
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 6 (1933)

Artikel: Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation

Autor: Geering, Arnold

Kapitel: IV: Gesang im Drama

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV.

Gesang im Drama.

Eine hübsdie Anekdote1 erzählt, daß Zwingli in dem
Bestreben, in der Kirche in Basel den Gesang oder wenigstens
das Saitenspiel abzuschaffen, vor dem Rat dieser Stadt erschienen
sei und eine Bittschrift abgesungen habe. Dem über dieses
sonderliche Gebaren erstaunten Rat habe Zwingli alsdann

geantwortet: Wie sie, die Räte, sich darüber verwundern, so
müsse es Gott ungereimt erscheinen, wenn die Menschen ihre
Gebete singend vorbringen. Viel weniger noch habe Gott ein
Gefallen an Orgel- und Saitenspiel; diese gehören viel mehr in
die Komödien und ins Wirtshaus, als in die Kirche. Obwohl
der Geschichtsschreiber bestreitet, daß diese Szene sich in
Wirklichkeit zugetragen habe, ist das Histörchen trotzdem von
Wert, weil es uns verrät, wo wir selbst im „gesanglosen" Zürich
im IÖ. Jahrhundert Musik und Gesang finden, nämlich im Drama
und im Wirtshaus. Der letzte Ausdruck ist wohl als
Bezeichnung für die gesamte private Musikpflege aufzufassen.
Hier haben wir es mit dem Gesang in den Komödien zu tun.

Es ist durchaus nicht ein Zufall, daß das Drama im l6.
Jahrhundert gerade in der Schweiz eine gewisse Blüte erreichte.
Durch die Burgunder- und Mailänderkriege, wie durch die
Reisläuferei waren die Sinne des Schweizers an Prunk, Glanz,
Farbe, Wohlklang, Genuß und Wohlleben gewöhnt worden.
In Kleidung und Lebensführung äußerte sich dieser Einfluß als
mondäner Ton, den die Mandate der Regierungen nur schwer

zurückzudrängen vermochten. In der alten Kirche entsprach
diesem Zeitgeist der feierliche Pomp zahlreicher Jahrtagsmessen.

' Hottinger, Kirchengeschichte, III, S. 203.



GESANG IM DRAMA 67

Audi Messen mit politischem oder „nationalem" Charakter sind
bezeugt. Zu ihrer Verschönerung dienten Musik und Gesang
in hohem Maße, sowie der kirchliche Schmuck, der zahlreiche
Künstler und Handwerker beschäftigte. Am meisten kamen
Prozessionen und geistliche Spiele der Hör- und Schaulust
entgegen.

Der Beitritt zur Reformation und die Entfernung der Bilder,
Orgeln und Chöre aus den Kirchen der reformierten Städte
bedeutete für Auge und Ohr ihrer Bürger eine große Einbuße
an altgewohnten Schönheiten. Man verzichtete auch nicht ohne
weiteres darauf, sondern schuf sich außerhalb der Kirche einen
Ersatz. Mit dem prächtigen Zeremoniell der alten Kirche
wanderte auch der Gesang in die Komödie. Was bisher Gegenstand
der höchsten Verehrung gewesen war, wurde nun in Fastnachtspielen

und geistlichen Komödien kritisiert und zuweilen
verspottet. Bis zu einem gewissen Grade ersetzten diese Spiele,
was der nüchterne Gottesdienst der evangelischen Kirche nicht
mehr bot: Farbe, Geste, Handlung, Musik. Das Schauspiel
leistete zudem der Sensationslust des Volkes willkommenen
Vorschub. An die Stelle der stets wiederkehrenden Handlung
der Messe trat ein phantasievolles und abwechslungsreiches
Spiel, das bald durch seinen nationalen Inhalt, wie das Urner
Tellenspiel von 1512, bald durch die mehr oder weniger
ausgeprägte Spitze gegen die Mißstände in der Kirche, wie die
Gespräche und Dramen Pamphilus Gengenbachs und Nikiaus
Manuels, allgemein großes Interesse erregten. Später, als die
Fragen der Religionserneuerung etwas mehr in den Hintergrund

traten, suchte man durch che prächtige Ausstattung
zu ersetzen, was den Stücken an Witz und dramatischer Kraft
abging. Dabei spielte die Musik eine äußerst wichtige Rolle.

Die älteren Komödien und Fastnachtspiele enthielten im
Gegensatz zu den geistlichen Dramen nur vereinzelt Gesang,
dagegen fast regelmäßig Instrumentalmusik. Die Ausführung
lag den Stadtpfeifern ob. Sie bliesen zu Beginn und zum Schluß,
wie auch im Verlauf des Stückes, wenn es die Handlung ver-



68 A. GEERING

langte, z. B. bei feierlichen Aufzügen, auch „hofierten" sie bei
Tisch und spielten zum Tanz auf.

Das Spiel vom reichen Mann und dem armen Lazarus
(Zürich 1529) scheint bereits Gesänge enthalten zu haben, denn
der Herold beschließt die Vorrede mit den Worten:

„Darum hörend zu vnd schwygen
Den Sprüchen vnd ouch den gygen
Vnd darzu dem guten gesang
Damit ich durch den handel gang"'.

Im Dienste des reichen Mannes stehen vier Sänger, die bei
Tisch für die musikalische Unterhaltung sorgen. Ihre Entlassung
nach dem Tode des Reichen soll die Vergänglichkeit der
irdischen Pracht veranschaulichen helfen3.

In der Folge jedoch entwickelte sich das SdhweizerisdieVolksschauspiel

in einer Richtung, die dem Gesang und vor allem dem
geistlichen Liede eine besondere Rolle zuwies. Der neue
Impuls ging von der lateinischen Schulkomödie aus. Der Humanist
Johannes Reuchlin hatte in seinen „Scenica progymnasmata"
(1497) nach dem Vorbilde der antiken Tragödie den Chor zur
Gliederung der Handlung verwendet. Sein „Henno" war denn
auch bald ein beliebtes und oft gespieltes Stück und wurde
besonders durch seine Form das Vorbild für das humanistische
Schuldrama3. An der Pflege und Entfaltung dieser Spiele nahm
die Schweiz regen Anteil. Im Jahre I530 verfaßte Petrus Dasy-
podius (Hasenfratz), der lateinische Schulmeister in Frauenfeld,

ein Stück unter dem Titel : „Philargyrus, sive ingenium
avaritise" für seine vier Lateinschüler. Später erweiterte er die
kurze Komödie und fügte ihr Zwischenaktchöre ein, „ad justae
comœdiae modum". Die Anregung dazu ging von Simon Gry-
näus aus, dem die erste Fassung des Stückes durch Jakob

1 Schweizerische Schauspiele des 16. Jahrhund. I (1890), S. 17.
3 a. a. O., S. 42.
* Liliencron, Die Chorgesänge des lateinisch-deutschen Schuldramas im

16. Jahrhundert, Vierteljahrsschrift f. MW. VI (1890), S. 309 ff.; Bächtold,
S. 256.



GESANG IM DRAMA 69

Ruber überbracht worden war'. Der Eifer um die Verlebendigung

des klassischen Altertums veranlaßte Georg Binder,
den Griechischlehrer an der Großmünsterschule in Zürich, zur
Aufführung des Plutos von Aristophanes in giethisdier Sprache
(1531). Zu diesem Anlasse hatte er selbst einen lateinischen
Prolog gedichtet, und Ulrich Zwingli hatte die Melodien für die
Chöre gesetzt2.

Reuchlins „Henno" war in Basel wohlbekannt. Anfangs
der dreißiger Jahre muß eine Aufführung des Stückes durch
die studierende Jugend stattgefunden haben. Zu diesem
Anlasse hatte ein Musicus die Melodien, welche der ersten
gedruckten Ausgabe von 1498 beigegeben waren3, einer neuen
Bearbeitung für drei Männerstimmen unterzogeni. Der Zwischenaktchor

wurde zum charakteristischen Bestandteil einer
stilgerechten Komödie1. Deshalb wurden der plautinischen „Au-
lularia" bei einer Aufführung in Basel ebenfalls fünf lateinische
Chorlieder eingefügt5. Von einer späteren Wiedergabe dieses
Stückes in Basel erzählt Felix Platter in seiner Selbstbiographie :

„Auf der Mucken huit Humelius mit uns schuleren Aulu-
lariam Plauti, dorin war ich Lycondes, hat ein schönen mantel,
so des Schärlins sun war, und Martinus Huberus mein knecht
Strobilus."0

Entscheidend für die Entwicklung des Dramas war, daß der
deutsche Schulmeister zu den Barfüßern, Johannes Kolros den
Chor in das deutschsprachige Volksschauspiel einführte, erstmals

in seinem „Spil von fünfferley betrachtnusse", Basel 1532.
Die vier Chorlieder, welche sein Stück einleiten, in drei
annähernd gleiche Teile gliedern und es abschließen, verraten
ihre Herkunft aus dem lateinischen Schuldrama nodi durch ihre
sapphische Odenform. Sixt Bir ck folgte dem Beispiel im gleichen

1 Programm der Thurgauischen Kantonsschule 1919/20, S. 57 f.
2 S. oben S. 48 f.
3 Die späteren Druckausgaben teilen mehrstimmige Sätze mit. Liliencron

a. a. O., S. 354—358.
4 Bernoulli, Liederbücher, S. 20. 6 S. unten S. 79, No. 5.
0 Ausgabe Boos, Leipzig 1878, S. 145.



70 A. GEERING

•Jahre, indem er in ähnlicher Weise seiner „History von der
frommen gottesförchtigen frouwen Susanna" zwei sapphisdie
Chöre einfügte.

Bald hörte man in Basel kein Drama mehr, das nicht in
ähnlicher Weise Chöre enthielt1. Lange bewahrten diese
Einlagen noch die sapphisdie Form. So enthielt Bircks „herrliche
Tragedi" (1535) und auch noch Mathias Holzwarths „König
Saul" (1571) Lieder in dieser Strophenform2. Die Aufgabe dieser
Gesangeinlagen war, die Pausen zwischen Akten und Szenen
auszufüllen. Am Spiel selbst nahm der Chor nicht teil. Sixt
Birck jedoch ging einen Schritt weiter und bezog den Chor in
die Handlung ein. In seiner „herrlichen Tragedi wider die Ab-
götterey" stellte er zwei Bühnenchöre einander gegenüber,
entsprechend den gegensätzlichen Parteien seines Dramas. Die
Heiden ließ er Lieder an den Abgott Beel auf die Hymnenmelodien

der katholischen Kirche: „Pange lingua", „Iste
confessor" und „Magnificat quarti toni" singen, während der Chor
der gläubigen Juden die folgenden protestantischen Kirchenlieder

anstimmte: „Wir sönd alleyne lieben Gott vertruwen",
„Kum heyliger geist, herre Gott", „Nun loncl uns fromme lüdt
loben den Herren millt" und den 25. Psalm von Kolros „Herr
ich erheb min Seel zu dir". Mit der Aufnahme der bekannten
Hymnenmelodien der katholischen Kirche und der evangelischen
Kirchenlieder verlor die neue Form des Dramas den unpopulären

Zug, den die etwas trocken lehrhaften Melodien des Tri-
tonius zu den antiken Strophen hineingebracht hatten. Nun
erst wurde die Neuerung recht beliebt. Valentin Bolz fügt
seinem „Spil von St. Pauli Bekehrung" (1550) ausschließlich
bekannte Kirchenlieder ein. Es sind die beiden Lutherlieder
„Mitten wir im Leben sind" und „Kum heiliger geist, herre
gott" und der 53. Psalm von Wolfgang Dachstein „Der torecht
spricht, es ist kein Gott". Im „Weltspiegel" (1550) stimmt die
„volle Rotte" eine Parodie im modernen Sinne des Wortes auf

1 Eine Ausnahme machte Heinrich Bullingers „Lucretia", 1533.
2 Refardt, Archiv f. MW. III, 1921, S. 201 f.



GESANG IM DRAMA 71

das Wallfahrtslied „In Gottes nainen fahren wir" an; ein Bettler
und sein Weib singen das Jakobslied „Welcher das Elend bu-
wen will", während die Auferstandenen zu Gottes Preise das
Lied „Den vater dort oben wellen wir jetz loben" erschallen
lassen.

In dieser Form mit eingestreuten geistlichen Liedern, genoß
das Chordrama fortan in den Schweizerstädten und auch weit
über Deutschland hin große Beliebtheit.

In Bern vollzog der Nachfolger Nikiaus Manuels, Hans von
Rüti, die Wendung zum Chordrama mit aller nur wünschbaren
Deutlichkeit: In seinem 1535 erstmals gespielten „Goliath" 1

verwendet er den Chor nur gelegentlich, wobei es noch fraglich
ist, ob diese Einlagen nicht erst Zutaten der Aufführung von
1555 sind. Aber schon im „Joseph" (1538) wird die Handlung
des ersten Tages durch zwei Chöre gegliedert2, ebenso in seinem
„Gedeon" (1540). In den folgenden Stücken, „Noe" (154Ö) und
„Osterspiel" (1552), sind die musikalischen Zutaten noch
zahlreicher. Das Spiel von Noah kennt daneben auch Bühnenmusik.

In einem eingelegten „kleinen Spiel", das Noah „in
hofiernswis" beim Gelage vorgeführt wird, erscheint Jubal, der
Erfinder der Tonkunst, und führt ein ganzes Konzertlein auf
mit dem Programm:

1. Gesang mit 4 Stimmen;
2. Flöten und Schwegein;
3. Harfen, Lauten, Geigen, Clavicord, Hackbrett etc.;
4. Posaunen, etc.;
5. Trompeten etc.;
6. Trommeln und Pfeifen3.

J. Bächtold hat schon auf den singspielartigen Charakter
von Hans von Rütis „Osterspiel" aufmerksam gemacht. Noch
besser würde in Anbetracht der völlig undramatischen Hand-

1 Fluri, Neues Berner Taschenbuch 1909, S- 133.
a A. von Weilen, Der ägyptische Joseph, 1887, S. 31 und 34.
3 S. unten Kap. VI.



72 A. GEERING

lung die Bezeichnung „Oratorium" passen'. Der Gegenstand
des Stückes ist dem 4. und 5. Kapitel der Offenbarung
entnommen. Es ist die Erscheinung der Engel, der Tiere und der
Stimme Gottes. Die mangelnde Handlung wird aufgewogen
durch den Aufwand an Chorliedern und Posaunenfanfaren2.
Die gesprochenen Stellen, mit Ausnahme der Kernstelle zwischen
Johannes und dem „starken Engel"3 und der Schlußrede des
Herolds, umfassen meist nicht mehr als 20 Verse. Die Chorlieder

sind zum Teil eigens für das Stück geschrieben, wie
„Johanni dem Apostel das geschah" und „Wie hat es sich doch
mit uns verkeert"4. Aus seinem „Noe" übernahm Rüti „Das
truren ist vergangen" und „Gelobt sy Gott unser Herr" und
als Abschluß wird das alte Osterlied „Christ ist erstanden"
gesungen6. Von besonderem Interesse ist, daß das Mittelstück
des Spiels, die Rede des „starken Engels", eingerahmt ist von
den zwei Gesängen „Te Deum laudamus" und „Dignus es,
domine, accipere librum". Der lateinische Text wurde offenbar

beibehalten, um der Stelle erhöhte religiöse Weihe zu
verleihen6. Die Gesänge der alten Kirche waren damals in Bern
noch nicht verstummt. Dies wird auch durch das Erscheinen von
Alders lateinischen Hymnen bestätigt.

Um jene Zeit versorgte in Zürich vor allem der Arzt
Jakob Ruf die Volksbühne mit seinen Stücken. In seinen
dramatischen Werken läßt sich eine ähnliche Entwicklung zum
Chordrama feststellen, wie bei Rütis Spielen. Sein „lob"
O535) kennt noch, wie Georg Binders „Acolast" vom selben
Jahre, einzig das Aufblasen der Spielleute zu Beginn und
zu Ende des Stückes, sowie beim Tischgang. Die spätem

1 E. Bernoulli, Liederbücher, S. 26.
2 Einmal ausdrücklich „Pausunen mit vier stimmen ein Lied".
3 Ca. 150 Verse.
4 „in der wy£: Da J Israel ufi Egipten zoch".
6 Es findet sich schon in einem handschriftlichen „ludus paschalis" des

Klosters Neuburg aus dem 13. Jahrhundert. Baumker I, S. 502, Nr. 242;
s. auch unten S. 75.

6 S. unten S. 74 f.



GESANG IM DRAMA 73

Dramen Rufs dagegen, so der „Etter Heini" (1538), das „Spiel
von des Herren Weingarten" (1539), „Joseph" (1540), das
„Teilenspiel" (l545)> die „Passion" (1545) und „Adam und Eva"
055°) haben alle zwischen Akten und Szenen, die
ausdrücklich bezeichnet sind, die Regiebemerkung „Musica". In
ähnlicher Weise fordert Hans Rudolf Manuel, der Sohn des
Nikiaus, in seinem „Weinspiel" (1548) mehrfach „Musica"

Was ist nun unter „Musica" zu verstehen? Nagel und
Liliencron deuteten das Wort offenbar zu modern als
Instrumentalmusik3. Wahrscheinlich nahmen sie an, es entspreche der
Bemerkung „Hofrecht" in den Fastnachtspielen des Luzerners
Zacharias Bletz*. Fragen wir die Stücke selbst um Erklärung
über diese Regieanweisung: Im „Spiel von des Herren
Weingarten", in welchem zwischen Akten und Szenen 25 Mal „Musica"

gefordert wird, sagt der Hausknecht zu den Spielleuten
am Schluß einer Szene: „Wie sitzend ir? Sind gâter dingen,
vnd thând ein fart ein liedle singen."4 Die darauf folgende
„Musica" wird somit wohl gesungen worden sein, ebenso an
der Stelle, wo „Satan" zu den Knechten sagt: „Ir gsellen, sind
nun gâter dingen lond vns ein frölichs liedli singen." Hier
folgt sogar die nähere Bezeichnung des Gesanges: „Sond die
räbluit singen: Schürtz dich grettli, schürtz dich! der win ist
inhen thon"6. In dem Spiel von Joseph heißt es iömal „Musica",
zweimal in längeren Regieanweisungen0, aus welchen allerdings
nicht ersichtlich ist, welcher Art, ob instrumental oder vokal
musiziert werden sollte. Dagegen gibt eine analoge Stelle
genaue Auskunft. Nachdem Joseph seine Brüder ins Gefängnis hat

1 Liliencron, S. 347/48.
' Rob. Wildhaber (Jakob Ruf, ein Zürcher Dramatiker des 16. Jhds.,

Diss. phil. I, Basel, 1929) schließt sich Nagel an.
3 Bletz, „Markolfus", herausgegeben von E- Steiner.
4 Schweiz. Schauspiele des 16. Jhds. Bd. 2, S. 181, Vers 1105 f.
5

a. a. O S. 200 f.
8 „Jetzt fragt Potyphar das wyb, wie es gangen syg. Sy verklagt den

Joseph, zeigt das kleid, darzwüschend wirt etwas Music gehört", (Fol. E II b.)
und: „Jetzt gond sy heim hie zwüschen wirt etwas Music gehört", (Fol.
L IUI.)



74 A. GEERING

werfen lassen, heißt es: „Jetz singt man etwas, darnach nimpt
man sy wider uß den thurn vnd stellt sy für Josephen" '. Ganz
unzweideutig geht sodann aus Rufs Spiel von Adam und Eva
hervor, daß mit „Musica" Gesang gemeint ist. Der Herold endet

den Prolog mit den Worten: darum so schwygend
allsamen still! das ist hie unser aller will; dann wie bald's g'sang
ein end wirt han, werden d' engel 's spil heben an!"s Das Ana-
logon zur Regiebemerkung „Musica" wird also eher in der
Forderung „Cantores" bei Valentin Bolz zu suchen sein, als in
der Anweisung „Hofrecht" bei Zacharias Bletz. Für die Ansicht
R. Wildhabers, es handle sich um begleiteten Gesang,
verweigern Rufs Dramen jeden Anhaltspunkt. Anderseits läßt sich
in allen genannten Stücken beobachten, daß das Eingreifen der
Bläser mit deutschen Worten verlangt wird, wogegen das
lateinische „Musica" sich an den humanistisch gebildeten Chorleiter
wendet. Zudem würde die häufige Unterbrechung der Handlung

durch Instrumentalmusik bei dem ernsthaften Charakter
dieser Dramen gewiß als störende Ablenkung empfunden worden

sein, während eine passende Liedstrophe die geeignetste
Uberleitung von einer Szene zur folgenden ist, wie die
überlieferten Gesangsstücke beweisen. Am deutlichsten wird das
zuletzt Gesagte an Rufs Passion. Der Verfasser gibt hier zum
erstenmal ausgiebiger Angaben über die verlangten Gesänge.
So heißt es nach dem Prolog vor dem ersten Akt: „Yetz
fahends an singen mit vier stimmen: Collegerunt autem summi
pontifices consilium. Die wyl sy singend, gadt Christus vm vff
der brügi mit sinen Jüngeren"3. Der vorgeschriebene Text ist
das Graduate der katholischen Kirche für den Palmsonntag.

1 Ein hübsch nüwes Spil von Josephen Gedruckt zu Zürich bey
Augustin Friefi 1540; Exemplar der Zürcher Stadtbibliothek Sign. Z. Gal. III,
218, No. 3, (Fol. G. VII).

2 Neudruck in der Bibliothek der deutschen National-Literatur Bd. 26,
Quedlinburg und Leipzig 1848, S. 10.

3 „Das lyden vnsers Herren Jesu Christi das man nempt den Passion...
Vast textlich vnd mit wenig zusetzen. Gemacht im Jar 1545 durch Jacoben
HufT, Steinschnyder zu Zürich (Fol. B III).



GESANG IM DRAMA 75

Vor der Einsetzung des Abendmahles wird gesungen: „Manna
cibus etc."1. Am Ende des ersten Spieltages (Verspottungsszene)

steht: „Musica. Yetz fahends an vmb jn vmbher springen
vnd singend einr vor anhin die andren all anhin. Ander wechter
rüft die viere gegen tag vnd singt demnach den tag

Der tag kumpt har geschlychen
Dem armen als dem rveben
On den Gott niemant nit vermag
Das ist der hall vnd klare tag so gsell so.

Erst Wächter entspricht jrn : So gsell so"2. Nach der ersten Szene des
zweiten Tages heißt es : „Yetz büt er (Caiphas) jnen (den
Hohenpriestern) heimlich in radt; sy aber gond in radt so man singt.
Musica"s, und nachdem die Frauen das Grab leer gefunden haben :

„Die wyber gond hinweg, sy singend Christ ist erstanden.
Musica" *. Es wird wohl kein Zweifel darüber bestehen können,
daß auch die andern 23 „Musica" - Stellen dieses Stückes von
Gesängen ausgefüllt gewesen sind. Das Drama ist abgesehen
von einigen derben Spott- und Volksszenen durchaus ruhig
gehalten, da sich Ruf gemäß seiner Ankündigung im Titel an
den Bibeltext hält. Die Musikeinlagen müssen Abwechslung
hineinbringen, ohne zu sehr abzulenken. Rufs Passion ist das
markante Gegenstück zu dem oratorienartigen Osterspiel von
Hans von Rüti. Mit diesem Stüde hat sie auch die Verwendung
lateinischer Gesänge gemein. Hier wie dort mag damit religiöse
Stimmung angestrebt worden sein5. Diese erste und offenbar
einzige protestantische schweizerische Passion ist anderseits ein
Gegenstück zu den drei katholischen Liturgie-Passionen, die
der Correggianer Manfred Barbarini Lupus im Auftrage des
Abtes Diethelm Blarer in den Jahren 15ÖO-ÖI für St. Gallen

1
a. a. 0-, Fol. C V. 2

a. a. 0., Fol. G IIII. s a. a. 0., Fol. H I.
4 a. a. 0., Fol. 0 VI., vgl. S. 72. Anm. 5.

5 Für lateinischen Gesang in Zürich um diese Zeit zeugen auch drei
Gesänge, die möglicherweise aus einem Geburtsspiel stammen. Handschriftlich
in Forsters Liederbuch von 1549, Exemplar der Zürcher Stadtbibliothek.



76 A. GEERING

geschaffen hat. Nach alter Übung hat Barbarini nur die Turbee,
d. h. die Reden der Profanpersonen aus den Evangelientexten
vierstimmig komponiert". Er hat also gerade das vertont, was
bei Ruf gesprochen wurde. Die liturgischen Passionen sind
die Vorläufer der Oratorien-Passionen2. Aber auch der Einfluß

der dramatischen Passion bestätigt sich dort in der
Einfügung von Chorälen und Arien, die auf die Zwischenaktlieder
zurückdeuten.

Das Volksschauspiel der zweiten Hälfte des l6. Jahrhunderts

blieb der Form des Chordramas treu. Die Stücke von
Josua und Christian Murer in Zürich, von Johannes Haller
in Bern, von Mathias Holzwarth in Basel, von Rudolf Schmid
und Hemmann Haberer in Lenzburg sind alle mit Chören
durchsetzt. Man darf wohl sagen, daß das Volksschauspiel bis
heute diese Dramenform vertritt. Denn was sind unsere
Festspiele, die jedes größere Volksfest schmücken, anderes als die
Ausläufer jener Spielfreudigkeit des l6. Jahrhunderts. Ein Festspiel

aber ohne ausgiebige Beteiligung eines Chores, wenn
möglich durch ein Orchester erweitert, läßt sich kaum mehr
denken.

Auch in den weltlichen und geistlichen Spielen der katholischen

Schweiz waren instrumentale und gesungene Musikeinlagen

beliebt. Die Verwendung eines Zwischenaktchores treffen
wir dort in der ersten Hälfte des Jahrhunderts allerdings nur
in dem Spiel von Johannes dem Täufer von Joh. Aal (1549)3.
Der hochgebildete solothurnische Probst zeigt darin seine
besondere Liebe und Begabung für die Tonkunst, die ihn bei
seinem Aufenthalt in Freiburg i. B. zum Freunde Glareans
werden ließ. Am ersten Spieltag seines Dramas wurde auf den
Wunsch des Dichters sieben Mal, am zweiten Tag neun Mal
musiziert. Die Anweisung des Textbuches ist wiederum das

1 Handschriftlicher Codex der St. Galler Stiftsbibl. No. 543.

' 0. Kade: Die älteren Passionskompositionen bis 1631, 1891—94;
H. Kretzschmar, Führer durch den Konzertsaal, II. Abt., Bd. I.

3 Neudruck deutscher Literaturwerke No. 263—267, 1929.



GESANG IM DRAMA 77

Wort „Musica". Dabei werden folgende Gesänge mit den
Anfangsworten angegeben: Am ersten Tag, MusicaNo.2: „Baptista
contremuit" ; Musica No. 3: „Vox de coelis sonuit &c"; Musica
No. 7: „Sedet in tenebris". Am 2. Tag, Musica No. 8: „Sedbt
zu etc."; No. Q: „Enquomodopérit iustusetc.". Daneben taucht
eine Anweisung auf, welche auf die Verbindung von
Instrumental- und Vokalmusik hindeutet: am 2. Tag, Musica No. 5:
„mit singen Trumeten pfytfen"1. Außer an der hier bezeichneten

wird begleiteter Gesang noch an zwei weiteren Stellen
in schweizerischen Dramen erwähnt, und zwar in Bircks
„Susanna"3: „Die juntkfrow zû dem positiv", und im Spiel von
Bacchus (183 a): „ir Spillütt nent die Instrument vnd lönd die
selben wol erklingen So will jch gwaltig zû vch singen"3.

Die Fastnachtspiele des Luzerners Zacharias Bletz
verwenden fast ausschließlich Instrumentalmusik. Er eröffnet die
Auftritte gern mit einem Hofrecht, bei dem mit Blasinstrumenten
oder zur Abwechslung auch mit „Saitenspiel" musiziert wurde.
In seinem geistlichen Schauspiel „Entdirist" (1549) treten zwei
Bühnenchöre, „Engel" und „Sinagoge", auf. Sie werden auch
in den späteren Osterspielen beibehalten. Die Mitwirkung
der Kantorei als Festchor zur Ausfüllung der Zwischenaktpausen

findet erst in den Aufführungen von 1583 und I5Q7 statt.

Uber die weite Verbreitung des Chordramas auf nicht-
schweizerischem Gebiet gibt die Aufstellung Liliencrons
Auskunft4. Er zählt von 1535—IÖI2 vierundzwanzig Stücke mit
Chören, dazu treten noch zehn weitere, welche ähnlich wie die
Rufschen Dramen Zwischenaktmusiken verlangen. Inwieweit es
sich bei diesen deutschen Stücken um Instrumentalmusik handelt,

müßte noch nachgeprüft werden.

* *
*

1
a. a. O., S. 220. 3 Schweiz. Schauspiele des 16. Jahrhunderts, II, S. 41.

3 Wildhaber, S. 159.
4 Liliencron in Vierteljahrschrift f. MW. VI, 1890, S. 309 f.; Vogeleia,

S. 242 f.



78 A. GEERING

Was ist nun von dem ganzen Reichtum an Chormusik auf
uns gekommen? Das Ergebnis einer Sammlung ist nur klein.
Die Druckausgaben der Dramen geben selten Noten. Ist es der
Fall, so sind es nur die einstimmigen Melodien. In dieser Art
sind überliefert:

1. Fünf Melodien aus dem lateinischen Schuldrama "Philar-
gyrus" von Dasypodius1, darunter die Weise von Zwingiis
Kappelerlied in etwas veränderter Gestalt2.

2. Fünf Melodien aus dem „Weltspiegel" von Valentin
Bolz3.

3.Eine Melodie aus dem „Geburtsspiel" von Jakob Funkelin4.
Der Grund, weshalb diese Art der Überlieferung nicht

häufiger ist, liegt wohl darin, daß vielfach allgemein bekannte
Liedmelodien verwendet wurden. Für Chöre in antiken
Versmaßen wurden die Melodien des Tritonius benützt. Dennoch
verdanken wir der zufälligen, handschriftlichen Überlieferung
eine Reihe von Musikstücken zu Dramen, die zudem meist
mehrstimmig erhalten sind. Bei einigen kennen wir den
Komponisten. Allerdings ist die dramatische Verwendung nicht
immer sichergestellt. Chronologisch folgen aufeinander:

4. Vier dreistimmige Sätze zu Reuchlins „Henno", Basel
15345. Diese Bearbeitung der eigens für diese Texte bestimmten
Tenores weicht ab von den drei- bis vierstimmigen Sätzen über

'Frauenfeld 1530, gedruckt 1565; Neudruck von G. Büeler, Petrus
Dasypodius, Frauenfelder Gymnasialprogramm 1919/20. Die Übertragung der
Melodien ist fehlerhaft. Diese allein sind gedruckt von Nagel, M. f. M. 1889,
No. 7, und Liliencron, Vierteljahrsschrift für Musikwissenschaft, VI, 1890,
S. 376.

3 E. Bernoulli, Zwingliana V, S. 214; s. oben S. 48.
3 Basel, 1550. Neudruck in Schweiz. Schauspiele des 16. Jahrhunderts

II, S. 105-110.
4 Biel, 1553. Veröffentlicht von W. Nagel, a. a. O., S. 73.
6 Veröffentlicht von E. Bernoulli, Liederbücher, S. 69/72, aus dem

„Liber musicalis pro Christophoro Alutarii Novocastrense 1534" Handschr.,
der Basler Univ. Bibl. F. II, 35.



GESANG IM DRAMA 79

dieselben Melodien, die den Druckausgaben von 1532 und I534
beigegeben sind'. Sie enthält den Tenor durchweg in der
mittleren Stimme.

5. Vier Chöre für vier Stimmen zu der „Aulularia* des
Plautus3. Auch diesen Sätzen im Odenstil3 liegen bekannte
Melodien zugrunde. So diente die Vertonung des IO.

Epigramms von Martial im phalecischen Versmaß „Vitamque
faciunt beatiorem" dem Vortrag des ersten und fünften Chores4.

6. Drei vierstimmige Chöre zu Sixt Bircks „Tragedi wider
die Abgötterey"5, Basel 1535. Der Tonsatz zu „Nun loncl uns
fromme lüdt loben den Herren milt" ist eine Bearbeitung
(Kürzung) der Horazode „Scriberis vario fortis" im selben
Heft. Die Melodien zu „Beel starker Gott, wir loben dich" und
„Herr, ich erheb mein seel zu dir" sind Kirchenlieder8. Die
ursprüngliche Absicht des Dichters, die Baalspriester in paro-
distischem Sinne im Tone der katholischen Kirche singen zu
lassen, wurde, wie es scheint, bei der Aufführung nur teilweise
durchgeführt.

7. Zwei Motetten zu Hans von Rütis „Joseph", Bern 1538',
welche vermutlich beide von Cosmas Aider herrühren. Die
dramatische Verwendung in diesem Zusammenhang ist
Vermutung8.

8. Zwei Tonsätze zu Hans von Rütis „Noe", Bern 154Ö,

wahrscheinlich ebenfals von C. Aider9.

1 Vierteljahrsschr. f. MW. VI, S. 214 f.
2 In der gleichen Handschr. wie Nr. 4, auf Fo. 9—12; die Zugehörigkeit

zum plautinischen Stück ergibt sich aus dem Text.
3 S. oben S. 58 f.
4 Der gleiche Tonsatz zu diesem Text auf Fol. 16 desselben Heftes. Die

Bearbeitung weicht ab von denjenigen von Hofhaimer und Senf! ; Liliencron,
Vierteljahrsschrift f. MW. III, 1887, S. 373; Moser, Hofhaimer. 1929, S. 124.

5 Veröffentlicht von E. Bernoulli, Liederbücher, S. 108—110; Refardt,
Archiv f. MW. III, 1921, S. 217—219. Aus derselben Quelle wie Nr. 4 und 5.

6 Refardt, a. a. 0., S. 204.
1 Handschr. der Basl. Univ. Bibl. F. X. 5—9, Nr. 32 und 33. Davon die

erste veröffentlicht von Bernoulli, Liederb. S. 104.
8 Über die Verwendung a. Kap. IX, 3 c. 9 S. Kap. IX, 3 c.



80 A. GEERING

Aus der zweiten Hälfte des Jahrhunderts lassen sich
anführen :

9. Ein vierstimmiger Satz aus einer lateinisdhen Schulkomödie

„Susanne", Basel ca. 1574'• Die dramatische Verwendung
ist ungewiß.

10. Ein zweistimmiges und ein dreistimmiges Stück aus dem
„Sant Mauritzen Spiel" von Johannes Wagner, Solothurn, 1581s.

11. Musik von Fridolin Jung zum Luzerner Osterspiel 1583s-

12. Drei einstimmige Gesänge zum Freiburger Dreikönigsspiel,

1594, von Fridolin Luttenschlager4.
13. Zwei vierstimmige Gesänge zu Christ. Murers „Ecclesia

Edesseana afflicta" \
Johannes Wannenmachers Motette „Invidie telum" könnte

ebenfalls zu einer lateinischen Schulkomödie gehört haben8.

1 Enthalten in folgenden Handschriften der Univ. Bibl.: F. IX. 59—62,
Nr. 45; F. X. 17—20, Nr. 61; F. X. 21, Nr. 73, Tenor; F. X. 25 u. 26, Tenor
und Alt.

s Veröffentlicht von W. Nagel, a. a. O., S. 82.
3 Veröffentlicht von W. Nagel, a. a. O., S. 97 f.
* Veröffentlicht von P. Wagner, Freib. Geschichtsblätter X, 1903, S. 89 ff.
5 Veröffentlicht von W. Nagel, a. a. O., S. 67.
6 S. Kap. VIII, 4 b.


	Gesang im Drama

