
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 6 (1933)

Artikel: Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation

Autor: Geering, Arnold

Kapitel: II: Das geistliche Lied

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IL

Das geistliche Lied.
Bei der zentralen Stellung, welche die kirchliche Gesangspflege

im Musikleben der vorreformatorischen Zeit einnahm,
ist leicht zu ermessen, welch einschneidende Wirkung die
Entfernung der Sängerchöre aus den reformierten Kirchen der
Schweiz mit sich brachte. Der Gemeindegesang konnte die Lücke
in künstlerischer Hinsicht keineswegs ausfüllen. Dennoch
erweist sich die Annahme, daß das geistliche Lied in der Schweiz
nicht gepflegt worden sei, selbst in den Städten Bern und Zürich,
wo der Gemeindegesang erst in der zweiten Hälfte des l6.
Jahrhunderts Aufnahme fand, als nicht richtig. Es muß unterschieden
werden zwischen der Abschaffung des geschulten Kirchenchores
einerseits und dem fördernden Beispiel, das der Reformator
Ulrich Zwingli durch die Pflege der Hausmusik gab. Luther
behielt den Chorgesang bei, und man braucht nur die Namen
Schütz und Bach zu nennen, um an die hohe Blüte der
lutherischen Kirchenmusik zu erinnern1. Der Verlust des Kirchenchores

schnitt in der Schweiz eine ähnliche Entwicklung ab. Allerdings

machte er sich erst in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
in seiner ganzen Schärfe geltend, da die musikalischen Kräfte,
welche die Glaubenserneuerung der katholischen Kirche entzog,
auf reformiertem Gebiet weiter wirkten. Das geistliche Lied
erklang nach dem Beispiel Zwingiis in Schule und Haus und wurde
auf diese Weise in die Zeit hinübergerettet, wo es in der Kirche
selbst wieder voll anerkannt wurde. Aber erst im IQ.
Jahrhundert eroberte sich der Kirchengesang etwas von seiner
früheren Führerrolle in musikalischen Dingen zurück, im Rahmen

des geistlichen Konzertes und neuerding im musikalischen
Gottesdienst.

1 Joh. Rautenstrauch, Luther und die Pflege der kirchlichen Musik, 1907.



DAS GEISTLICHE LIED 31

Zwingiis Stellung zum Kirdiengesang
Luther und Zwingli sind die besten Repräsentanten für den

hohen Stand der musikalischen Bildung des Liebhabers der
Tonkunst im l6. Jahrhundert. Beide begnügten sich nicht mit
der Wiedergabe dessen, was andere geschaffen, sondern übten
selbst ihre Lieblingskunst auch schöpferisch aus. Sicherer als
bei Luther sind wir darüber bei Zwingli unterrichtet. Umso
verwunderlicher ist es, daß er im Gegensatz zu Luther in seiner
Kirche der Musik keinen Platz ließ.

Zwingli hat sich zur Sache des Kirchengesanges vier Mal
geäußert : Ein erstes Mal in den Artikeln 44-46 seiner Schlußreden

zur ersten Zürcher Disputation am 29. Januar 1523; das
zweite Mal ausführlich in „Uszlegen vnd gründ"2 dieser Schlußreden;

das dritte Mal in der zweiten Zürcher Disputation vom
26.-28. Oktober 15233. Und endlich in der Dedication seiner
„Action oder bruch des nachtmals" am 6. April 15254. Inhaltlich

sind die drei ersten Erklärungen einig in der Verabschiedung
des Kirchengesanges. Im Gegensatz dazu läßt die Dedication
für die Feier des Abendmals Gesang zu, da er der Andacht
förderlich sein könne. Die Erklärung des scheinbaren
Widerspruches liegt auf der Hand: Zwingiis Angriff vom Jahre 1523

galt dem Gesang der alten Kirche. Die Dedication aber
bezieht sich auf den Gemeindegesang, der sich nach dem
Erscheinen der ersten Liederbücher vom Jahre 1524 verbreitet hatte.

Zwingiis Ziel bei seinem Angriff auf die gottesdienstlichen
Einrichtungen war, durch Beschneidung der Übelstände in der
alten Kirche zu einer ursprünglicheren, besseren Ordnung zu
gelangen. Auch das Evangelium versagte ja in rituellen Dingen
meist mit Vorschriften und diente daher mehr negativ als Waffe
denn als positiver Plan. Zum Teil wurden zur Abwehr die
gleichen Schriftstellen verwendet, mit denen später die Einfüh-

1 L. Stierlin, im 43. Neujahrsstück der Allg. Musikgesellschaft in Zürich,
1865; E. Fallet, in Neue Zürcher Zeitung, 1925, Nr. 1549, 1556 und 1566

2 Zwingli, S. W., Bd. II, S. 348—354. Wenn nicht besonders zitiert wird,
so stützt sich die folgende Darstellung auf diese Begründung.

3 A. a. O., S. 785 f. und 788 f. 4 A. a. 0., Bd. IV, S. 13 f.



32 A. GEERING

rung des Gemeindegesanges verteidigt wurde. Zwingli stützte
sich vor allem auf die Stelle Matth. 6,1—13, wobei er besonderen
Nachdruck auf den 6. Vers legte: „Wenn du aber betest, so
gehe in dein Kämmerlein, und schließe die Tür zu, und bete
zu deinem Vater im Verborgenen". Dazu tritt die Stelle Col. 3,16 :

„Das wort Christi soll rychlich under üch blyben das jr üch
selbs leerind und warnind in psalmen, gottsloben und geistlichen
gsangen, die jr in üwren herzen dem herren singind in der
liebe". Durch zu wörtliche Interpretation dieser Stelle entnahm
Zwingli daraus das Gebot des Gesanges im Herzen, nicht aber
mit der Stimme. Wenn man diese Folgerung, so wie hier, aus
dem Zusammenhang herauslöst, so wundert man sich, wie Zwingli,
dem die Musik so nahe lag, sie mit solchen Wortklaubereien
bekämpfen konnte. Dabei ist aber zu beachten, daß sein
Angriff nicht in erster Linie dem Gesang galt, sondern der alten
Auffassung des Gottesdienstes als eines verdienstlichen Werkes.
Er wandte sich dabei auch gegen den Gesang, weil er in ihm
einen möglichen Hinderungsgrund bei der Beseitigung der
alten Ordnung sah. Zwingli setzt am Gesang der alten Kirche
vor allem aus, daß er um Lohn oder um Ruhm geschehe. Er
dachte dabei offenbar an die Jahrzeitmessen, die je nach der
Größe der Stiftung mit mehr oder weniger Pomp abgewickelt
wurden. Er bekämpfte in der Kirchenmusik eine Form der
Werkheiligkeit, und die damit verbundene Heuchelei. Ein
weiterer Vorwurf war der der Unverständlichkeit des Gesungenen.
Sie hatte ihren Grund vor allem in der Sprache, die nur dem
Lateinkundigen erfaßbar war. Das Beispiel der Deutschherren
im Berner Münster zeigt, daß das Verständnis des Latein
selbst bei Priestern nicht immer vorhanden war1; noch
weniger durfte man die notwendigen Sprachkenntnisse von
Singschwestern und Nonnen verlangen. Die Unverständlichkeit
konnte aber auch durch die Darbietung verschuldet werden,
wenn ein Stimmgewaltiger den Gesang zu einem Brüllen
verzerrte oder ein weniger Begabter ihn zu einem undeutlichen

1
s. oben S. 8 f.



DAS GEISTLICHE LIED 33

Murmeln herabsinken ließ. Audi hier mag, wie in Bern, das
rasche Absingen der Messen der Grund der Undeutlidikeit
gewesen sein. Inwiefern für Zürich als weitere Ursache der
mehrstimmige Vortrag angeführt werden darf, ist fraglich. Zürich
und die Ostschweiz scheinen unter dem Einfluß des Klosters
St. Gallen dem einstimmigen Choralgesang den Vorzug gegeben
zu haben. Die Klage über das Eindringen von Tanzmelodien
in der Kirche betrifft wohl eher das Orgelspiel als den Gesang '.

Zwingli macht nicht nur Gründe gegen die Auswüchse der
Kirchenmusik geltend. Er geht soweit, der Ansicht Ausdruck zu
geben, daß das Singen die Aufmerksamkeit vom Sinn der
Worte abziehe und auf den äußeren Wohlklang lenke. Zwingli
fußte dabei auf einer einseitig rationalistischen Auffassung des

Begriffes Andacht, die sich nach seiner Meinung auf die
verstandesmäßige Betrachtung des Bibeltextes beschränken sollte3.
Daß er auch die positive Wirkung des Gesanges im Dienste
der Religion anerkannte, bewies er vor und nach jenen Kampfjahren

durch seine eigenen Lieder. — In jenem Zeitpunkt aber
galt es um jeden Preis die Gefahr zu beseitigen, daß die
Entfernung des alten Ritus wegen der Anhänglichkeit an den
äußeren Schönheiten dieses Gottesdienstes scheitere. Wollte
man jedoch die kategorischen Äußerungen gegen die
hergebrachte Form des Gebetes und Gesanges als Abweisung der
Kirchenmusik überhaupt auffassen, so müßte man Zwingiis
spätere Äußerungen als inkonsequent bezeichnen.

An der zweiten Zürcher Disputation vom 28. Oktober 1523

sprach sich Zwingli in seiner Antwort an Conrad Grebel noch
in ähnlicher Weise aus. Er riet, man solle das Volk zunächst
darüber aufklären, daß das Wort Gottes Gesang und ähnliche
Einrichtungen nicht verordne, damit alle diese Dinge mit der
Zeit ohne Aufruhr beseitigt werden könnten. Nach diesem Rat

1 „mengerley mensuren der basdentzen, turdionen und hopperdentzen und
ander proportzen" — Basse danse Schrittanz im 4/*> Tourdion und Hoppertanz
sind Proporzen Nachtänze im */i Takt, Riemann, 11. Auflage, II, S. 1871.

3 Cherbuliez, S. 363.

3



34 A. GEERING

wurde denn audi gehandelt und zu Ende des darauffolgenden
Jahres die Änderung vollzogen".

Selbst dem Reformator sdiien dann aber die plötzliche
Ernüchterung im Gottesdienst zu weit zu gehen, und bei seiner
Neuordnung der Abendmalsfeier (1525) begnügte er sich nicht
mit der eigentlichen Communion, sondern er übernahm außerdem

aus dem Ritus der Messe alles, was nicht im Gegensatz
stand zu seiner Abendmahlslehre. So behielt er von den fünf
Hauptgesängen der Messe das Gloria und das Credo bei und
fügte als Abschluß den 112. Psalm hinzu. Dagegen mußten Kyrie,
Sanctus, Agnus dei wegfallen, weil sie die Gegenwart Gottes
im Sacrament zur Voraussetzung haben. Die übernommenen
Gesänge sollten, wie Zwingli das schon in den Gründen der
Schlußreden im Jahre 1523 für die Psalmen vorgeschlagen hatte,
gesprochen werden. Und zwar sollte der Prädikant den ersten
Vers jedes Gesanges (Intonation), und Männer und Frauen
versweise abwechselnd den übrigen Teil sprechen. Zum „Amen"
vereinigten sich die Stimmen aller.

Die Dedikation dieser Neuordnung der Abendmahlsfeier
geht noch weiter und überläßt es den einzelnen Gemeinden,
nach ihrem Gutdünken den Gesang einzuführen. „In dem wir
aber ander kilchen mee ceremonien - als3 vilicht inen füglich
und zu andacht fürderlich -, als da sind: gesang und anders,
gar nit verworffen haben wellend; dann wir hoffend, alle Wächter

an allen orten sygend dem herren ze buwen und vil vokks
ze gewünnen all wäg geflissen". Mit „Gesang" sind hier die

1 Bullinger faßt die Gründe, die Zwingli zu diesen Maßnahmen geführt
hatten, zusammen in seinen Commentarii in Cap. 14 Epistolae ad Corinthes,
pag. 235 sq: „Brevibus enarrabimus, quem ordinem in linguis et prophetia obser-

vet, restauratore felicis memoriae H. Zwinglio, eoclesia Tigurina. In primis
exturbavit illas horas, quas vocant Canonicas, cantum quoque linguae pere-
grinae et theatricam obstreperamque musicam: non quod sacra displiceat lectio
aut oratio, illas enim unice restitutas cupit : sed quod plurima in pubblico coetu
cantata ac recitata sunt, quae dogmatis fidei christianae erant adversa, item quae
erant superstitiosa etc".

2 „als" welche; nicht „mehr als" wie Cherbuliez (Zwingliana IV,
S. 370) annimmt.



DAS GEISTLICHE LIED 35

deutschen Kirchenlieder gemeint, die durch Luther als
mehrstimmige Chorlieder in die Liturgie eingeführt, sich rasch zu
einstimmigen Gemeindeliedern wandelten und in dieser Form
auch für die reformierte Kirche Zwingiis in Betracht kamen.
Auch der Einführung des deutschen Psalmgesanges in Straßburg

brachte er volles Verständnis entgegen1.
Das wäre nun für Zwingli der Augenblick gewesen, den

Gemeindegesang auch in seiner Kirche einzuführen. Daß ihm
der Gedanke damals wirklich nahe lag, erkennen wir daran,
daß wahrscheinlich in jenem Jahre seine Bearbeitung des 69.
Psalmes entstand im Zusammenhang mit der Ubersetzung und
Erklärung der Psalmen, die Zwingli im Jahre 1525 in der „Pro-
phezey", dem Theologiekurs des Kollegiums am Großmünster,
vorgetragen hat2. Dagegen zeigt die „Dedication" deutlich, wie
schwierig Zwingiis Stellung war zwischen den Altgläubigen einerseits

und den radikalen Wiedertäufern anderseits. Besonders
die letzteren, die sich seit der zweiten Disputation unter der
Führung von Conrad Grebel abgesondert hatten, machten ihm
viel zu schaffen. Grebel selbst hatte sich in Bezug auf den
Kirchengesang die Meinung Zwingiis, welche dieser ihm gegenüber

geäußert hatte, zu eigen gemacht. Er setzte sich damit in
Gegensatz zu Thomas Münzer, dem Haupt der deutschen
Wiedertäufer, und machte diesem3 fast genau die gleichen
Entgegnungen, wie wir sie aus Zwingiis „Ußlegen und gründ" kennen4.

Bei den Katholiken war Zwingli gerade wegen seiner
Musikliebe in einen höchst zweideutigen Ruf gekommen5. Auch
verbreitete sich das Gerücht, er wolle die Orgel durch Lauten,
Geigen und Pfeifen ersetzen. So mußte Zwingli nach dieser
Seite auf der Hut sein. Daraus ist sein Beharren auf den

1 „Que de cantionibus Germanicis ac psalmis scribitis, fratribus omnibus
placent". Zwingli an Franc Lambert in Strafiburg, 16. Dez. 1524, Zwingiis
S. W. VIII, S. 276.

2 Odinga S. 46. 3 Nicht Zwingli, wie H. Weber (S. 9) u. a. schreiben.
4 Münzer war der erste, der eine deutsche Messe herausgab (Ahstedt

1524). Vgl. Mörikofer Bd. I, S. 283.
5

s. unten S. 43 f.



36 A. GEERING

früher in aller Öffentlichkeit ausgesprochenen Ansichten zu
erklären, wie ein Brief an Konrad Sam in Ulm zeigt, in dem er
schreibt: „Agendum hoc est sine intermissione, ut quotidie
aliquid de illorum regno aboleatur, donee vestigium nullum ad-
pareat. Romanus quoque pontifex stantibus in templis ima-
ginibus, quae coluntur, vigente missa, canentibus scortis et
nebulonibus monachis ac sibi perpétua succenturiatione succe-
dentibus nihil spei abiicit, his autem antiquatis iam concidet.
Ideo non sic cunctandum est" So blieb es bei Zwingiis
Verordnung des Sprechens der Psalmen und Gesänge2, und als sich
der alternierende Vortrag nicht bewährte, wurde die Mitwirkung
der Gemeinde auf das gemeinsame „Amen" beschränkt3.

Das Vorgehen Zwingiis weckte bald Widerspruch. Heftig
erhob sein ehemaliger Freund Glarean das Wort gegen die
Mißachtung des ihm so teuren Kirchengesanges in der Widmung
an den Leser zu einer Handschrift, die sich jetzt in der
Universitätsbibliothek in München befindet4. Noch in seiner „Musicae
Epitome", 1557, läßt er sich aus über die verderblichen
Menschen, die endlich so weit kamen, daß sie den Gesang aus den
Kirchen entfernten und ihn durch unwürdiges Stammeln
ersetzt oder gar alle Musik ausgeschlossen hatten. Für Glarean
war die Beseitigung des kirchlichen Gesanges sicherlich ein
entscheidender Grund für sein Beharren bei der alten Kirche.

Selbst in Zürich war in diesem Punkt nicht jedermann mit
Zwingli einverstanden. Der musikfreundbche Chronist Gerold
von Edlibach schließt seinen Bericht über die Entfernung der

1 U. Zwingiis S. W. IX, S. 52.
a In ähnlicher Weise regelt Zwingli auch den Gottesdienst der Prämon-

stratenser zu Rütinen. Cherbuliez S. 371.
3 Mörikofer I, S. 277.
4 Manuskr. 4, 324. „ Ecclesiasticas cantilenas canere et honestum

et meritorium esse neminem uere Christianum ignorare puto. Valeant igitur
qui suo maligno spiritu quidquid est. honestissimarum disciplinarum pessum
ire cupiunt, scelerati nugones ac rerum humanarum nocentissimi alastores.
Tu itaque Christiane lector ab his tanquam ab aspidum veneno tibi cave,
nihil pestilentius a mille annis natum est, nihil peius obfuit religioni quantum in
ipsis est". Basel, 1. Dez. 1527, s. O. F. Fritzsche, Glarean, Frauenfeld 1890, S.129.



DAS GEISTLICHE LIED 37

Zürcher Orgeln mit dem Stoßseufzer: „Gott schicke eff zum
besten. Amen."1

Und auch der Konstanzer Reformator, Johannes Zwick, war
anderer Ansicht. Er versah zu Händen seiner Zürcher Käufer
sein „Nüw gsangbüchle", das 1540 in Zürich erschien, mit einer
Vorrede, in der er sich mit den Zwinglischen Gründen von 1523
auseinandersetzt2. Später wurde die Verteidigung der Kirchenmusik

gegen die „Wiedertäufer" und „Calvinistisdien Klüglinge"
ein beliebter Gegenstand für Abhandlungen und Vorreden zu
geistlichen Liedersammlungen bis zu Scheins „Cantional", 16273.
Für uns ist unter den Vorreden diejenige von Wichtigkeit, welche
Wolfgang Musculus den Hymnen Alders, 1552, vorangestellt hat,
weil sie einen entscheidenden Schritt zur Einführung des
Gemeindegesanges in der Berner Kirche (1558) darstellt4.

Die Anfänge des reformierten Kirdhengesanges.
Man wundert sich, daß Zwingiis Befürchtung, die Entfernung

des Kirchengesanges werde auf öffentlichen Widerstand stoßen,
weder in Zürich noch in Bern sich erfüllte. Hauptgrund ist das
Vertrauen der Regierungen in den Reformator und die Autorität

der Disputationen. Dazu kam der allgemeine Tiefstand
des Kirchengesanges und schließlich war wohl mit entscheidend,
daß man sich von der Entfernung der Chöre eine erhebliche
Ersparnis versprach, womit schon Zwingli in seinen „Gründen"
rechnete. In der Darstellung Gerold von Edlibachs glaubt man
allerdings den Widerspruch, den Zwingiis Vorgehen in Zürich
weckte, zwischen den Zeilen lesen zu können6.

Läßt sich Zwingiis Verzicht auf den Kirchengesang als Taktik
der Vorsicht erklären, so fällt die Notwendigkeit der Zurückhaltung

in dieser Beziehung in Bern dahin, besonders nachdem
die Wirkung des Gemeindeliedes vorher in Basel und St. Gallen

' Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich, IV, 1846, S. 251.
2 Cherbuliez, Zwingliana IV S. 371 ff. 3 Moser, I, S. 355 f.
4

s. Beilage VII b.
5

s. oben S. 36 f; auch Mitteilungen der Antiquarischen Ges. Zürich
Bd. 4, 1846, S. 262.



38 A.GEERING

erprobt worden war. Über die Abschaffung der kirchlichen
Zeremonien in Bern erzählt uns Bullinger ausführlich wie folgt:
„Den 22. January was der tag S. Vincenty, welcher die Statt
Bernn von aliter har für iren patronen gehept, Dorumm die
Chorherren zu Bern gar ein kostlich fest zü halten angesähen
hattend, vnd sungen gar solemnitetisch des abents die Vesper.
Vnd alls der Organist vff das Magnificat schlachen sollt, macfit

er das Lied O du armer Judas, was hast du gethan, daß du
vnseren Herren also verraten hast, vnd was das das letzte lied, das

vff der orgelen geschlagen ward. Dann bald hernach ward die
orgelen abgebrochen."1 Der Berner Organist Moritz Kröuel,
auf den sich diese Anekdote bezieht, war wie sein Amtskollege
in Freiburg, Hans Kotter, ein Anhänger des neuen Glaubens
und erlaubte sich, am Vorabend der Reformation als Nachspiel
dieses bekannte Spottlied erklingen zu lassen3. Als die
Chorherren zur Mette läuteten, schickten Schultheiß und Rat der
Stadt ihnen die Weisung zu, die Messe sei stillgestellt. Die
altgläubigen Metzger, welche dennoch das Fest feiern wollten,
mußten sich alsdann einen fremden Priester und arme Schüler
anstellen, die ihnen die Messe hielten. Dabei wurde ein
„verdingtes Positiv" verwendet. Nach der Feier kamen die Staclt-
knechte und räumten das Münster, und damit schwieg in der
Berner Kirche vorläufig die Musik.

Anders verlief die Entwicklung in den Städten Basel und
St. Gallen. Beide, teils durch ihre Lage, teils durch persönliche
Beziehungen enger mit dem Wittenberger Kreise verknüpft,
nahmen den Gemeindegesang sofort in ihren Gottesdienst auf.

In Basel wurde das Kirchenlied zum eigentlichen Kampfmittel.

In den Ostertagen 1526 sangen die Gemeinden einiger
Pfarr- und Klosterkirchen ohne ausdrücklichen Befehl oder
Aufforderung von Oekolampad deutsche Psalmen, wie sie im

1 Bullinger I, S. 437. Die Münsterorgel wurde am 26. November dem
Meister Caspar Colmar, Organist in Sitten, um 130 Kronen verkauft. Fluri:
Sammlung Bernischer Biographien Bd. III, S. 554.

2 „vfF4 heißt wohl hier „nach" und nicht „statt" wie Bächtold (Nikiaus
Manuel, S. XXXV) interpretiert.



DAS GEISTLICHE LIED 39

Jahre zuvor in Straßburg im Druck erschienen waren1. Dabei
gingen vielen einfachen Leuten vor Freude und Rührung die
Augen über, während die Gebildeten es nicht an Kritik und
Spott über die Neuerung fehlen ließen2. Der Psalmengesang
wurde vom Rat sofort untersagt, weil die Altgläubigen sich
dadurch geschmäht glaubten; denn der gesungene IO. Psalm
entbehrte nicht der reformatorischen Tendenz. Oekolampad
wandte sich in einer Bittschrift an den Rat der Stadt, worin er
den Zweck und die Harmlosigkeit des Psalmensingens dartat.
Als er damit nichts erreichte, benützte er die Predigt zu
vorsichtiger Polemik in dieser Hinsicht und gab jenen IO. Psalm
zugleich mit einer Predigt im Druck heraus. Zunächst erzielte
er damit nur ein erneutes Verbot des Psalmensingens. Das
Volk antwortete darauf mit wiederholtem Singen am IO. und
12. August. Man befürchtete auf katholischer Seite, daß die
Neugläubigen an Mariae Himmelfahrt eine ähnliche Demonstration

im Münster versuchen würden. Ein solcher Skandal
wurde jedoch dadurch vermieden, daß man dieses Fest statt
mit großer Feierlichkeit, in aller Stille wie einen einfachen
Wochentag beging. Nach längeren Verhandlungen im Rat
erhielten die Reformierten die Erlaubnis, in einigen Kirchen mit
dem neuen Brauch fortzufahren. Damit war in Basel die
Einführung des Kirchengesanges vollzogen, noch ehe die
Reformation zum Durchbruch gekommen war3.

In St. Gallen wurde auf Vorschlag der Prädikanten der
Gemeindegesang durch das Reformationsmandat vom Jahre
1527 eingeführt. Darauf lernten die Kinder in der Schule
zunächst den Psalm „Aus tiefer Not schrei ich zu dir" und sangen
ihn am 8. September erstmals vor und nach der Kinderpredigt,
und in der Folge wurden auch in der Sonntagspredigt um 8 Uhr
morgens Psalmen gesungen. Johannes Keßler war dort wohl

1 „Teutsch Kirchenampt, mit lobgesengen vnd götlichen paalmen, wie
es die gemein zu Straßburg singt vnd halt", 1525 bei Wolf Köpfel.

3 Bon. Amerbach an einen Freund. Fluri, Deutsche Schule S. 607 ff.
3 Chr. Joh. Riggenbach, Kirchengeaang, S. 12—19.



40 A. GEERING

der Hauptförderer des Kirchengesanges. Er kannte ihn von
seinem Wittenberger Aufenthalt. Sein starkes Verantwortungsgefühl

bei dieser Sadie macht sich in seinem Bericht über den
Hergang der Einführung in den Worten Luft: „Gott laß es zû
sinem lob und zü kainem falschen überflüßigen gottsdienst nimer
mer raichen" '. Ein weiterer Förderer erwuchs dem St. Galler
Kirchengesang in Dominik Zyli, der am 7. März 1529 den ersten
protestantischen Gottesdienst in der alten Klosterkirche feierte,
wobei die Gemeinde den 51. Psalm von Mathias Greiter „O
herre Gott begnade mich" sang. Im Jahre 1533 wurde ihm vom
Rat erlaubt, ein Gesangbuch herauszugeben. Wahrscheinlich
ist es das anonyme St. Galler Gesangbuch, das 17 Psalmen und
II geistliche Lieder enthält, welche im wesentlichen aus dem
Augsburger Gesangbuch Jakob Dachsers von 1529 und I530
stammen3. Es ist dies das erste schweizerische Gesangbuch.

Schon im zweiten Jahrzehnt nach der Reformation regten
sich da und dort im Gebiet der Zürcher Kirche Bestrebungen,
den Gemeindegesang einzuführen.

An vielen Orten war die Aufnahme des Psalmensingens
in den Lehrplan der Volksschule ein entscheidender Schritt
dazu3. So machte im Jahre 1546 Heinrich Goldschmied, Pfarrer
in Seuzach, dem Stadtrate von Winterthur in der Dedikation
eines Gesangbuches den Vorschlag, dieser möge „die schönen
loblichen und heiligen Psalmen offenlich in der Kilchen singen
lassen". Auch bemerkt er, daß er seit mehreren Jahren die
Kinder im Gottesdienste zum Psalmensingen anhalte4. In Neukirch

bei Schaffhausen hatte Ruprecht Schapper (Silvanus) den
Schritt schon ein Jahr vorher gewagt.

Wichtig war, daß das einflußreiche Bern im Jahre 1558 diesem
Beispiel folgte, nachdem in seinen Schulen schon seit 1538 Psalmen

gesungen wurden. Hier förderte Wolfgang Musculus die
Einführung5. Zunächst wurde nur vor der Predigt gesungen, spä-

1 Joh. KeÊler, Sabbata, herausgegeben von E. Goetzinger, S. 78.
3 H. Weber, S. 16 und 209.
' s. unten S. 61 ff. ; Fluri, Deutsche Schule S. 607—615.
4 Refardt, S. 106. 6

s. unten Kap. V, 2.



DAS GEISTLICHE LIED 41

ter, im Jahre 1569 der Lobgesang nach der Kommunion eingeführt

und 1574 ein Kantor, d.h. ein Vorsänger, angestellt. Seit 1585
bliesen die vierStadttrompeter zum Gemeindegesang in der Kirche
und nach der Predigt vomTurm. Dabei blieb es bis ins ersteDrittel
des 18. Jahrhunderts. - Ein Jahr später als Bern schlössen sich
Stein am Rhein und Schafihausen an. In Glattfelden und Wein-
felden machten sich die beiden Josua Maler, Vater und Sohn,
in Burg bei Stein Hieronymus Mettler, in Bischofszell Joh. All-
menspach um die Aufnahme des Gemeindegesanges verdient1.
In Zürich allerdings wurde der Kirchengesang erst im Jahre
1598, dank der Befürwortung durch Raphael Egli, eingeführt.

Nachhaltiger noch war in Zürich die Abschaffung der Orgel.
In den Kirchen fanden sie erst im 19. Jahrhundert wieder
Aufnahme, während Positive im 18. Jahrhundert als Hausinstrumente

beliebt waren. Selbst die Orgel der alten Kirche in
Fluntern, die sich jetzt in der Basler Instrumentensammlung
befindet, diente privaten Konzertzwecken2. Auch anderorts
wurde das Orgelspiel eingestellt, in Straßburg von 1525 bis
15293, in Basel von 1529 bis 1561, in Bern von 1528 bis 1731.

Nur zur Begleitung von Schulfeiern wurde im Berner Münster
seit 1581 eine kleine Orgel verwendet. Sogar in der lutherischen
Kirche tauchten Gegner des Orgelspiels auf. So wurde in Frankfurt

am Main im Jahre 1531 eine Orgel von zwei Schwärmern
zerstört, und in Heidelberg durfte von 1570 bis 1657 keine
Orgel gespielt werden4.

Neben der Entwicklung des einstimmigen unbegleiteten
Kirchengesanges geht die Pflege des mehrstimmigen Liedes
in Schule und Haus, sowie seine Förderung durch das
schweizerische Volksschauspiel einher. Diesen drei
Erscheinungen gilt es im folgenden nachzugehen.

1 H. Weber, S. 18.
2 M. Fehr, Alter Orgelbau im Zürichbiet, Neujahrsgabe 1929 der

Orgelbau-Firma Th. Kuhn, A.-G. ; K. Nef, Katalog der Musikinstrumente, Basel 1906,
S. 22 f.; G. Weber, Zwingli, S. 40; 43. Neujahrsstück der allgemeinen
Musikgesellschaft in Zürich, 1855, S. 11, danach erhielten das Zürcher Neumünster
1839, das Fraumünster um 1855, das Grofimünster 1876 Orgeln.

* Vogeleis, S. 216 und 223. 4 Moser, Geschichte I, S. 355.



42 A. GEERING

Das geistliche Lied in der Hausmusik.
Der größere Teil der reformierten Schweiz kannte in der

ersten Hälfte des l6. Jahrhunderts das geistliche Lied nur in
der privaten Musikpflege. Sie wurde genährt und angeregt
durch die Gesangbücher, die seit dem Jahre 1524 von Wittenberg,

Erfurt, Straßburg und Augsburg aus verbreitet wurden.
In der Schweiz waren besonders die Bücher Wolf Köpfeis in
Straßburg1 und Jakob Dachsers in Augsburg bekannt. 1533
erschien das erste schweizerische Gesangbuch in St. Gallen durch
Dominik Zyli2. Außer diesem melodienlosen Drude kamen
in der ersten Jahrhunderthälfte auf Schweizerboden noch drei
Gesangbücher heraus. Davon waren die ersten beiden, obwohl
sie in Zürich bei Christoph Froschauer erschienen, für Konstanz
bestimmt; sie sind aber sicher auch in Zürich benützt worden.
Es sind die beiden Zwickschen Gesangbücher von 1536 und
15403. Die zweite Ausgabe ist auch für Zürcher Käufer
berechnet. Darauf deutet die Vorrede Johannes Zwicks hin, welche
Zwingiis „Gründe", die er im Jahre 1523 in Zwicks Gegenwart
an der zweiten Disputation vorbrachte, Punkt für Punkt widerlegt.

Ein drittes Gesangbuch, das Heinrich Goldschmied, Pfarrer
in Seuzach, im Jahre 1546 dem Schultheiß und Rat der Stadt
Winterthur widmete, war für die Jugend bestimmt4. Unter den
Komponisten dieser Lieder finden sich einige Schweizer, ein
Beweis dafür, wie rege das geistliche Lied in unserem Lande
gepflegt wurde.

Mußte der Name Ulrich Zwingiis an die Spitze der
musikfeindlichen Bewegung einiger Schweizer Kirchen gestellt werden,
so soll er nun auch an erster Stelle genannt sein unter den

1 Teutsch Kirchen arapt, 1524—25; Psalmen gebett und Kirchenübung,

W. Köpphel 1526.
2

s. S. 40.
3 Von der ersten Ausgabe (1536) ist kein Exemplar erhalten. Der Titel

der 2. Ausgabe lautet: „Nüw Gsangbüchle von vil schönen Psalmen und
geistlichen Liedern durch etliche Diener der Kirchen zu Costentz und andertwo
merklichen gemeert, gebessert und in gschickte Ordnung zusammengstellt zu

iibung und bruch irer, ouch anderer christlichen Kirchen".
4

s. S. 40.



DAS GEISTLICHE LIED 43

Förderern schweizerischer Hausmusik. Nach dem Zeugnis H.
Bullingers stand Zwingli auf einer Stufe der musikalischen Bildung,
welche kaum mehr als Dilettantismus bezeichnet werden kann
Seine musikalische Ausbildung verdankte er den beiden Basler
Aufenthalten. Während des ersten wurde er durch den
Schulmeister Gregor Bünzli, welcher fand, daß er „eine güte stim
vnd lust zü der Musica hat", im Gesang so weit ausgebildet,
daß er in Bern, wohin er bald zu dem berühmten Humanisten
und Schullehrer Meister Heinrich Wölflin zog, den Dominikanern

auffiel. Sie wollten ihn bestimmen, in ihren Orden
einzutreten; er wurde aber durdi Vater und Vetter daran
verhindert. Oswald Mykonius berichtet3 über seinen Studienfreund
Zwingli, er habe sich bei seinem zweiten Aufenthalt in Basel

(1502-06) als Schulmeister zu St. Martin und Student der
Universität auch der Instrumentalmusik zugewandt. Er lernte
„insonders die luthen schlahen, dessen er ein verrümpter mei-
ster was"3. Bernhard Wyß berichtet: „Ich hab ouch nie von
keinem gehört, der in der kunst musica, das ist im gsang und
allen instrumenten der music, als luthen, barpfen, gigen
(Großgeigen), rabögli (Kleingeigen), pfifen, schwäglen — als gut als
ein Eidgnoß — das trummschit, hackprätt, den zinken4 und das
waldhorn, und was man söllichs erdacht und er es sach, schnell
kund als bald ers zü banden nam und darzü so giert was, wie
ob Stadt"5.

Seine musikalischen Fertigkeiten trugen ihm aber nicht nur
Lob ein. Sie brachten ihn auf den Italienzügen im Jahre 1512

und 5515 in den Verdacht ausschweifenden Lebenswandels". Fast
wäre ihm dieser schlechte Leumund bei seiner Berufung nach

1 Reformationsgeschichte, I, S. 6 ff, 31; II, S. 132.
2 De vita et obitu H. Zvinglii, Basileae 1591.
3 Bullinger Bd. I, S. 7.
4 Einen „cypressinen zingg" aus Zwingiis Nachiah besaß später Joh.

Fries. Refardt S. 86.
6 Bernhard Wyß: Chronik, herausgegeben von Georg Finsler, Basel

1911, S. 4 f.
8 Bullinger I, S. 8.



44 A. GEERING

Zürich im Jahre 15IQ verhängnisvoll geworden Auch der katholische

Chronist der Reformation, Hans Salat, erzählt von Zwingiis
Musikalität in dieser Färbung: er sei „fertig in allen buoberyen
und lichtvertigkeiten, lert ouch trummenschlahen, pfifen, luten,
harpfen und ward ein ganzer musicus", und Thomas Murner
nennt ihn ironisch „ein giger des heiligen evangelions und ein
lutenschlager des alten und neuen testaments"2. Eine andere
katholische Anekdote, welche sich mit der Entfernung der Orgeln
befaßt, tritt uns im Sendbrief des Doctor Johann Fabri3
entgegen, wo er Zwingli vorwirft: „Und bschönest dich kaines-
wegs für deine zerrissenen orgeln in den Gottesheusern
Floflauten, geigen und pfeifen aufzerichten". Zwingli packte
die Sache von der humoristischen Seite an und antwortet mit
einem fröhlichen Bekenntnis zur Hausmusik4: „Du haltst mir
ouch für, lieber Faber, hofluten, gygen und pfyffen. Sag ich,
daß ich nüts uff hofluten kann; du bist iro on zwyfel bas5 be-
richt; weiß nit, was es für ein musick ist; aber uff der luten
und gygen, ouch andren instrumenten lernet ich etwa, kumpt
mir yez wol, die kind ze schweygen. Aber du bist den schimpffen
und dingen ze heylig. Darumb wüss, daß David gar ein güter
harpffer gewesen, dem Saul die tüfelsucht gestündet hatt; also
ouch du, verstündist du dich der luten des himmelischen hofs,
wurd dir die sucht der eeren, ja des gelts und blûts vergon.
Warumb schiffest du, daß du weist in den siben fryen künsten,
dero du ein meygister bist, eer und namen haben, ouch von

1 Durch Myconius gewarnt, verteidigt er seine Lieblingsbeschäftigung
Heinrich Utinger gegenüber mit den Worten: „Musicum nos esse non nulli
sunt causati; nae illi sunt impudentes asini ac alieni prorsus ab omni con-
sideratione; rei familiari hac parte consuluimus. Nam illi mimum aut musicum

qum audiunt, stipem depromere coguntur; nos (quod dicitur) intus nobis
canimus gratisque audimus iucundam symphoniam." Zwingli, S. W. VII, S. 113;
vergl. auch ebend. S. 107.

s E. Goetzinger, Zwei Kalender vom Jahre 1527, Schaffhausen 1865 S. 42.
3 Ein sandbrief doctor Johann Fabri an Ulrich Zwinglin, maister zuo

Zürich, 16. April 1526.
4 H. Zwingli, S. W. V, S. 54.
6 „bas" besser; nicht „falsch", wie E. M. Fallet, a. a. 0. übersetzt.



DAS GEISTLICHE LIED 45

allen frommen nie gescholten syn? Socrates, der alte, hüb erst
an jungen, do er im alter lernet harpffen. Nun hat doch din
kildi nit allein die musick, sunder oudh gloggenlüten für einen
gotzdienst. Ich vererger mit miner musick nieman, gott geh, was
dir dine verdorbnen künden von Zürich undersdiiebind". Noch
deutlicher spricht sich Zwingiis Musikenthusiasmus in seinem
Kommentar zum Propheten Jesaia aus. Er bemüht sich, die
Stelle Jesaia 5, 12: „In quorum conviviis eil harae et nabla" auf
den Mißbrauch der Musik als Reizmittel für die Sinne zu
beschränken, da sie den Menschen doch zur Mäßigung und
Besänftigung gegeben sei1.

Zwingli war nicht nur ein fertiger Primavistaspieler und
gewandter Praktiker auf allerlei Instrumenten, er war auch
Komponist und zwar erfand er sowohl die Melodien zu seinen
Liedern, als auch den mehrstimmigen Satz für Gesang, Laute
und andere Instrumente und teilte sie seinen Freunden mit2.
Wir besitzen von ihm drei Lieder mit Melodien. Das erste
dichtete und komponierte er, als er im Jahre 1519 an der Pest
krank lag, das zweite zehn Jahre später, während des ersten
Kappeler Krieges. Bullinger berichtet darüber3: „Vnd wie er

1 Stähelin II, S. 58. Zwingli op. V, S. 603 f: Taxat ergo divinus vates
immodicum profusumque gaudium: quo quidam non satis habent quod vino
exhilarescant, nisi ad insaniam asciscendam ipsa Musioe quoque abutantur,
quae hominibus data est ad moderandum et demulcendum feros adfectus;
non ad magis ac magis extimulandum concitatos. De Musice non est hic
tractandi locus. Veruntamen hoc mirum est, nullius disciplinae rationem tam
profunde omnium animis immersam atque innatam esse, atque huius. Nulli
enim tam stupidi sunt qui ea non capiantur, etiamsi artem prorsus ignorent.
Nulli, contra, qui vocum confusione et inconcinnitate non offendantur, etiam
ii qui rationem reddere non possunt dissonantiarum et incommoditatum. Adeo
potens est ingenium omnium ad iudicandum de concentu.

2 Wiederholt bittet ihn sein StraÊburger Freund Wolfgang Capito, ihm
Gesänge zu übersenden (27. Sept. 1530): „Mitte Cantiones, sed compositas
etiam ad testudinem, si Tibi est, qui talibus curis distringendus. und am
22. Januar 1531: „Cantiones abs Te compositas habere cupio, nam easdem
familia mea efflagitat. In aedes inferem Bernardi Friderici cui Zuingliana
omnia in pretio habentur". H. Zwingli op. VIII, S. 522 u. 572.

3 Bullinger II, S 182.



46 A. GEERING

die mo do s oder das gesang des sines ersten Liedts, das er
hieuor im 1519 iar machet vff die pestelentz, also macht vnd
componieret er ouch dises liedli (das Kappelerlied) mitt vier
stimmen. Dise lied wurdent hernach wyt vnd breit, ouch an
der fürsten hoffen, vnd in Stetten von musicis gesungen vnd
geblaasen". Das dritte Lied „Hilf Gott, das Wasser gat mir bis
an d'Seel" ist eine metrische Übersetzung des ÖQ.Psalmes1. Die
drei Lieder mit ihren Melodien sind enthalten in den „Psalmen

und Geystlichen Gesang, so in der Kirchen und Gemein
Gottes in Tütschen Landen gesungen werden. Getruckt zu Zürich
by Christoffel Froschower im Jar MDLXX"3. Das Kappelerlied
war vorher sdion vier Mal gedruckt worden3. Es findet sich ins
Rhäto-romanische übersetzt im bündnerischen Gesangbuch des
Durich Chiampel von 15624. Handschriftlich erschien Text und
Melodie schon früher in Johann Keßlers „Sabbata"5, offenbar
nach einem Flugblatt aus dem Entstehungsjahre. Nicht viel später
wird der Eintrag in das sogenannte Iselinsche Tenorheft"
geschehen sein. Das Lied wurde also schon gleich nach seiner
Entstehung mehrstimmig gesungen. Dasselbe Heft bringt den
gleichen Text nochmals zu einer andern Melodie7, und außerdem

das Pestlied „Hilft Herr Gott hilft"8. Glücklicherweise
besitzen wir wenigstens vom Kappelerlied zwei vollständige
vierstimmige Sätze in einer handschriftlichen Orgeltabulatur, die als
schlichte Übertragungen von Vocalkompositionen erscheinen,
ohne die sonst üblichen instrumentalen Ausschmückungen9. Die

1 Sie stammt wahrscheinlich von 1525. s. Odinga, S. 46 ; s. oben S. 35.
2 Nr. 146, 147 und 153.
3 Strafiburg, Köpfl, 1537, Fo. 80; Zürich 1540, S. 71, s. oben S. 43 ; Strafiburg

1541 und 1543.
4 Spitta, Monatsschrift für Gottesdienst und kirchliche Kunst 1898, S, 62.
6 Nach dem Original der Vadiana, St. Gallea, S. 344b—355a, in Facsimile

veröffentl. von E. Egli in Zwingliana Bd. I, S. 251.
6 Basler Hdschr. F. X. 21 Fo. 65b: „V. Z. 1529".
7 Fo. 105b—106a: „H. Z. 1544", veröffentlicht von F. Spitta, Monatsschrift

für Gottesdienst und kirchliche Kunst 1898, S. 22 f.
8 Fo. 62b.
9 Handschriftlicher Anhang zum „Spiegel der artzney, vor zyten und zu

nutz und trost den Leyen gemacht, durch Laurentium Friesen durch



DAS GEISTLICHE LIED 47

unmittelbare zeitliche und örtliche Nähe des Fundes und der
Entstehung läßt es als möglich erscheinen, daß hier die
originalen Zwinglischen Sätze vorliegen. Zwei weitere Bearbeitungen
teilt G. Weber aus Georg Nägelis Nachlaß mit', welche dieser
aus einem Büchlein mit dem Titel „Tabulatur auf die Lauten"3
abgeschrieben hat, von denen die erste im durchgeführten
vierstimmigen Satz, die zweite auf die Laute abgesetzt ist. E.s

scheinen sich jedoch Abschreibe- und Übertragungsfehler
eingeschlichen zu haben.

Als einstimmiger Kirchengesang erfreute sich das Kappelerlied

im 16. und 17. Jahrhundert einer eigentlichen Beliebtheit.
Von 1570 bis 1720 erschien es in acht Gesangbüchern3. In neueren

Ausgaben findet es sich in textlicher Überarbeitung seit
i8604, und endlich gab Spitta dem Text die jetzt gebräuchliche
Form und teilte gleich vier verschiedene Bearbeitungen von
Heinrich von Herzogenberg mit6. Er erreichte damit eine
begeisterte Aufnahme des Liedes in der lutherischen Kirche.

Gustav Weber versuchte, auch die beiden andern Zwingli-
lieder wieder zu erwecken. Das Pestlied vertonte er gleich zweimal,

als Lied und als Motette. Seine Behandlung des 69. Psalmes
wurde durch Hans Münch als dreistimmiger Männerchor
bearbeitet und in seiner Musik zum Gedenkspiel der Basler
Reformation (1929) verwendet". Das einzige Zwinglilied, dessen

M. Othonem Brunfelfi, widerumb gebessert. Straßburg 1532", Exemplar der
Zürcher Stadtbibliothek, Sign. Mscr. Z. XI, 301 ; die beiden Bearbeitungen in
Übertragung veröffentlicht von Ed. Bernoulli, Zwingliana Bd. III, S. 409 ff.

1
a. a. O., S. 30 f. 2 Entziffert von Pearsall.

' Zürich 1599 ; Basel 1581 ; Bonn 1595 u. 1607 ; Altherr, St. Gallen 1627 ;
Basel 1659; Zürich 1669; St. Gallen 1720.

4 Pfälzer Gesangbuch Nr. 676, dann in „Ausgewählte Psalmen", bearbeitet
und herausgegeben von Chr. Joh. Riggenbach und R. Low, Basel 1868, S. 92 f.
G.Weber gibt in seiner Zwingli-Schrift im Anhang eine eigene vierstimmige
Bearbeitung, a. a. O. S. 62.

6 Für Gemeindegesang und Orgel, gemischten Chor, Männerchor,
zweistimmigen Kinderchor mit Orgel ad lib., Monatsschrift für Gottesdienst und
kirchliche Kunst 1897, S. 197/9 und Notenanhang.

0 Klavierauszug S. 6, Nr. 4.



48 A. GEERING

Text wenigstens im jetzigen reformierten Gesangbuch, allerdings

in stark bearbeiteter Form, einen Platz erhalten hat, ist
das Pestlied'.

Nach diesen Melodien ein abschließendes Urteil über die
musikalisch-schöpferische Begabung des Reformators zu fällen,
wäre gewagt. Wir glauben darin das Doppelgesicht der
mittelalterlichen und der humanistischen Geistesart zu erkennen.
Pestlied und Psalm tragen beide noch die Züge des

Meistergesanges an sich. Hier ist das Schema „zwei Stollen und Ab-
gesang" das Gerüst, an das die zahlreichen Melodiezeilen
aufgereiht werden. Anders das Kappelerlied, das in seiner Knappheit

einen neuen, strafferen Formwillen offenbart. Noch
deutlicher als im Text der drei Strophen, die durch das Akrostichon
„Herr Gott, hilf!" zusammengehalten werden und dessen Verse
durch kunstvolle Reimstellung aufs engste miteinander
verknüpft sind, prägt sich die Straffheit in der Melodie aus. Sie
lehnt sich eng an die Worte an: sie richtet sich im Notenwert nach
langen und kurzen Silben2. Unwillkürlich wird man an die
Vertonungen der Horaz-Oden erinnert. Zwingli folgt allerdings dem
Prinzip, daß jede Silbe nur einen Ton tragen darf, nicht
pedantisch, sondern nimmt sich die Freiheit, die Melodie in einer
schönen Koloratur zu schließen. Der Zusammenhang mit den
humanistischen Bestrebungen, der hier im Kappelerlied in
Erscheinung tritt, ist vor allem deshalb von Interesse, weil diese
Melodie tatsächlich zu Schulzwecken gedient hat. Der Frauenfelder

Scholarch Peter Dasypodius dichtete (1530) darauf einen
lateinischen Text, um einen Chor für seine Schulkomödie „Phi-
largyros" zu gewinnen3. Und nochmals treffen wir in der zweiten

Hälfte des Jahrhunderts die Kappelermelodie dramatisch
verwertet in Joh. Hallers „Glückwünschung zu der erneuerten
alten eidgenössischen Treue, Bern 1584". Zwingli hat aber auch
eigens für dramatische Zwecke komponiert, als Georg Binder

1 Gesangbuch für die evangelisch-reformierte Kirche der deutschen Schweiz,
Nr. 259.

2 Takt 3: wa-gen, die erste Silbe ist im Schweizerdialekt kurz.
3 s. unten S. 68 f. und 78.



DAS GEISTLICHE LIED 49

am I. Januar 1531 den „Plutos" des Aristophanes in griechischer
Sprache aufführte'.

Auf die Frage, zu welchem Zwecke Zwingli seine
geistlichen Lieder dichtete und komponierte, da er sich doch scheute,
den Gemeindegesang in seiner Kirche einzuführen, gibt
wiederum Heinrich Bullinger die treffende Antwort: Er ist „eins
fryen, frölichen gemüets gesin, das er ain grosse vnd vilfalltige
arbeit, insonders durch Gottes gnad vnd sondere hilff, wol hat
mögen erlyden, zü dem er dann die musicam gebrucht hat, zü
erlabung vnd ergetzung des beschwerten gemüts"!. In diesem
Sinne wirkte das Vorbild des größten schweizerischen Dilettanten

auf alle geistig Regen in seiner Umgebung befruchtend.
Oswald Myconius hebt diesen Einfluß Zwingiis in der
Verteidigung seiner Musikalität besonders hervor: „Seriis et iocos
miscuit, et ludos: nam ingenio amoenus, et ore iucundus supra
quam dici possit, erat. Dein musices omnis generis instrumenta
perdidicit, et exercuit, non nisi ut ingenio seriis illis defatigato
et recreari, et ad ea paratior redire posset. Musicen ab
hostibus illi uersam uicio, tanquam uoluptatum administram
potius, quam studiorum auxiliatricem. Fateor et me non semel
audisse, praesertim ex sacerdotibus concubinariis, longe foe-
diora, uerum quid est usquam tarn sanctum, quod prauae
linguae spurcicies non conetur deturpare? Nos quod scimus lo-
quimur, nec rabulas moramur. An non eius, cui testimonium
fero, certissimum erit argumentum, quod non solum ipse musicen

ita coluit, sed omnibus literarum studiosis, ut eandem pari
secum ratione colerent, suasit diligentissime. Cum nihil sit enim,
quod hominis animum, quacunque tristitia turbatum, honestius
exhilaret, quacunque seueritate obnubilatum iucundius serenet,
quid ni sic suasisset?"3

1 Handschriftlicher Eintrag in einer Plutos-Ausgabe, die sich im Jahre
1874 im Besitze Mr. Howels in Zürich befand: „Plutos Aristophanis Acta
Tiguri Anno 1531 xlç. Januarii Egit Georgius Binderus. modos fecit Huldry-
chus Zinglius, Doggius". Auch die Rollenverteilung ist angegeben. A. Hug,
Aufführung einer griechischen Komödie in Zürich am I.Jan. 1531, Zürich 1874.

2 Bullinger I, S. 306.
3 De vita et obitu H. Zvinglii, Baaileae 1591.

4



50 A. GEERING

Zu Zwingiis musikalisdien Freunden aus der Zeit vor der
Glaubenstrennung zählte in erster Linie Glarean. Aus Köln
erhielt der Glarner Leutpriester selbsterfundene Melodien von
dem jungen Poeta Laureatus1, und wie freute sich dieser
darauf, mit seinen Freunden Ulrich Zwingli und Johannes Heer
In den Ferien in seiner Heimat zu musizieren!2 Später
interessierte sich Zwingli sehr für die musikalische Begabung von
Glareans Schülern Johannes Zurgilgen und Felix Frei3 in Paris.
Gelegentlich lieh er seinen Freunden Zimmermann und Myco-
nius Musikhefte4.

Mehr noch hat Zwingli für die Verbreitung seiner
Lieblingskunst getan, indem er sich wiederholt für Musiker
verwandte6. Es geschah gewiß mit seinem Einverständnis, wenn
nicht geradezu auf seine Veranlassung hin, daß der St. Galler
Diakon und Organist Johannes Vogler, den er selbst als „ce-
leber musicus" schätzte, und für den er sich früher schon

eingesetzt hatte, im Jahre 1528 im ehemaligen Barfüßerkloster in
Zürich eine Musikschule auftat. Vogler berichtet darüber an
David von Watt: „Ich laß üch wissen, wie so früntliche gsel-
sdbtaft by mir lernet allerlay saitenspil und hab die besten,
lüstigsten gmach inn zü den Barfüssen. Es sind iren 28", die
da lernen. Noch sind ir vil willens ze lernen nach dißen monat,
daß ich nit gewiß bin, wan ich ledig bin Während seines
Zürcher Aufenthaltes ging Johannes Vogler bei Zwingli zu Tisch.

1 Zwingli, S. W. VII, S. 4.
2 Nachschrift von Glareans Brief an Zwingli vom 18. April 1511: „Jocus:

Wenn ich kumm, so wellent wir gûter dingen sin, latine: bonarum rerum,
et volumus canere in trumpis." Zwingli, S. W. VII, S. 9.

3 Zwingli, S. W. VII, S. 126 und 155. 4 ebend. S. 372.
6 ebend., S. 243. VIII, S. 131.
8 Zehn Tage später waren es 31 Schüler; das Kloster befand sich zwischen

Unterer Zäune und dem Oberen Hirschgraben.
7 St. Galler Mitteil. 28, S. 123 und 125; über Vogler s. Refardt, S. 321;

s. auch unten Kap. V, 1 und 2.



DAS GEISTLICHE LIED 51

Zwingli am nächsten stand Leo Jud (1482-1542)', sein treuer
Freund und Mitarbeiter. Von ihm sagt Bullinger: „der music was
er ergäben" und Murner nennt ihn spottweise „ein iud vnd
euangelischen sackpfiffer des nuwen testaments". Deutlich
erinnert sich Johannes Jud an die Musikalität seines Vaters Leo:
„Er was auch gern by der Music und Seiten-Spilen ; dann er
was ein herrlicher und guter Musicus, hat ein herrliche Stimm
zu dem Discant, den er so häll sang, daß ims keiner vorthat;
Es kamend vil zu im Hr. Dietrich Wanner, Pfarrer zu Horgen,
und Hr. Jacob L ö u w Kilchherr zu Thallwyl, und andere
Musici, äsend allwegen mit im, und daruff sangend sy mit
einanderen. Er hat auch etliche Psalmen componiert2, wie man
noch im Psahnenbüchli findt, als den: Dem König und Regenten
dyn etc. Item: Gotts Gnad und syn Barmhertzigkeit etc. Singt
man in s. Barten Lieds Wys. Item: Dyn, dyn sol syn, das Hertze
myn, etc. Er kont das Hackbrät schlachen, und die Luten ein
wenig."3 Die drei erwähnten Lieder von Leo Jud sind in Zwicks
„Neuem Gesangbüchlein", Zürich 1540, enthalten, wo sich außerdem

ein viertes, „Dir o Herr, will ich singen" findet. Diese
letztgenannte versifizierte Übersetzung des 9. Psalmes und
diejenige des 72. Psalmes: „Dem könig vnd regenten din" waren
schon in den „Straßburger Psalmen", 1538, mit anderen Melodien

erschienen4. Vielleicht ist die eine oder andere Weise in
der Schweiz entstanden. Das Lied „Gotts Gnad und sin
Barmherzigkeit" ist auch in Iselins Liederbuch enthalten, eine
Bestätigung, daß es mehrstimmig gesungen worden ist, und
zwar sind gleich zwei Fassungen vorhanden. Die zweite ist von
Sixt Dietrich5.

Von den Liederdichtern, welche sich an die Zürcher
Reformatoren anschlössen, seien einige hier genannt, weil mit ihren

1 Odinga S. 47 f. 2 componiert — gedichtet.
3 Miscellanea Tigurina III, S. 62 f.
4 Zahn Nr. 7223, 7224; Nr. 8499, 8500. Texte bei Ph. Wackernagel, III,

S. 832, 833 und 836.
5 Basl. Hs. F. X. 21, Nr. 33 und 34, fo. 37 f.



51 A. GEERING

Dichtungen möglicherweise schweizerisches Melodiegut
verbreitet worden ist.

Von dem Wiedertäufer Ludwig Hetzer, der ursprünglich
dem Kreise Zwingiis angehört hatte, enthalten die „Psalmen
gebett vnd kirchenübung", Straßburg 1530, ein Lied „Erzürn
dich nit, o frommer Christ" Wieder gibt Zwicks „Nüw gsang-
büchle" von 1540 eine andere Weise2 zu diesem Text.

Nach Basel weist der Name Johann Kolros. Seine Lieder,
wenigstens diejenigen, welche ihm mit Bestimmtheit zugeschrieben

werden können, tauchten erst bedeutend später mit Melodien

auf. Es sind: „Ewiger Gott, Vater und Herr" im „new
außerlesen Gesangbüdrlin " Carl Ackers, Straßburg 1568',
„Herr, ich erheb min Seel zu dir" in „Psalmen, Geistliche
Lieder vnd Lobgesänge", Straßburg, Th. Rihel, 15691. Das
letztgenannte Lied erschien allerdings schon um 1534 im
handschriftlichen „Liber Musicalis pro Christophoro Alutarii Nouo-
castrense" in vierstimmigem Satz6.

Auf die Straßburger Dichter, vor allem auf Wolfgang Ca-
pito hatte Zwingli in musikalischer Beziehung einen entscheidenden

Einfluß6, und auch zu dem Konstanzer Musiker- und
Dichterkreis bestanden anregende Wechselbeziehungen. Das
bestätigt die erwähnte Vertonung des Liedes von Leo Jud durch
Sixt Dietrich.

* *
*

Eine Quelle von besonderer Bedeutung sind die
handschriftlichen Liederbücher der Schweiz aus jener Zeit. Die
Bestimmung der darin enthaltenen geistlichen Lieder ist von
vornherein nicht der Kirchengesang, der ja ausschließlich einstimmig
war, sondern die kunstvollere mehrstimmige Hausmusik.
Aus vorreformatorischer Zeit finden sich in den Basler
Handschriften einige mehrstimmige katholische Lieder wie:

1 Zahn, Nr. 7553. 2 Zahn Nr. 7554.
8 Zahn Nr. 5570; Text bei Waekernagel III, S. 117.
4 Zahn Nr. 7668; Wackernagel III, S. 116.
6 Bernoulli, Liederbücher, S. 110. 6 s. oben S. 45.



DAS GEISTLICHE LIED 53

„Ach mari gotz"1,
„Christ ist erstanden"2,
„Her durdi din blûte"3,
„In Gottes namen faren wir*4,
„Maria du pist genaden voll"6,
„Kum heiliger geist, herre gott".

Eine Handschrift vom Jahre 1546 s enthält fünf protestantische

Tonsätze von Georg Walter aus dessen „Geystlichem
gesangk Büchlein" Wittenberg 15247 :

„Gelobet seystu, Jesu Christ",
„Uss tiefer not",
„Frölich wellen wir Alleluja singen",
„Din armer huff herr thut klagen",
„Herr Christ der einig gottes sun".

Der Tenor des zweitgenannten Liedes findet sich auch im
Iselinschen Liederbuch8.

Daneben treten noch einige Liedsätze, die sonst nicht
bekannt sind. In der eben erwähnten Handschrift von 1546
erscheint das Lied „Kum heiliger geist herre gott" in zwei
Fassungen, welche beide von der Walterschen abweichen. Dem
Straßburger Kirchenamt von 1525 (2. und 3. Teil) sind die drei
Melodien entnommen:

„O Herre got, begnade mich", für Orgel",
„Hilf Herre Gott, dem dinen knecht"10,
„Nun welche hie ihr Hoffnung gar" ".

1 F X 21 (38) fo. 43.
2 F X 1—4, Nr. 47. „H. Y" (saac) und Nr. 102, „M. G" (reiter), 5-stimm.
3 F X 22—24, Nr. 1 "L. Senfli".
4 F X 1—4, Nr. 95, „L. S" (enfl), 5-voc. ; Baumker I, 131.
6 F X 1-4, Nr. 94, „L. S" (enfl), 5-voc.; Bäumker I, 79.
6 F IX, 32—35. 3 2. Aufl.: 1544.
8 F X, 21 (67) fo. 74 b, und als Orgelsatz von Hans Kotter F IX 22

(1532) fo. 84 b.
9 F IX, 58 Nr. 6. 10 F X 22—24.
" F IX 32/35, Nr. 6; Richter, S. 39.



54 A. GEERING

Aus dem Erfurter Enchiridion von 1524 stammen die Melodien

zu:
„Jesus Christus, unser Heiland"1,
„Herr Christ, der einig Gottes sun"2.

Bei Rihel (Straßburg 1569) finden sich erstmals die Weisen

von
„Herr, ich erheb min Seel zu dir" von Kolros3
„Nun wolle gott, das vnser gsang"4 von Johannes

Zwidc,
„Warumb betrübst du dich"5.

Schließlich bleiben aus den Basler Liederbüchern noch drei
Sätze zu nennen, deren Melodien bisher nicht identifiziert
werden konnten:

„Ach got wie kurtz ist hie die zit"8
„Wir sagen dir her lob vnd clanck"7

„O Jesu Christ, der mächtig ist"3.

Weiterhin sind noch die beiden Joseph-Motetten zu
erwähnen, deren eine, „Da Jacob nun das Klaidt ansach", sicher
und die andere, „Wie Joseph in Egyptenlant", wahrscheinlich
von Cosmas Aider stammt9. Die erste findet sich auch als
handschriftlicher Eintrag in dem Exemplar von Forsters Liederbuch
von 1549 in der Zürcher Stadtbibliothek neben drei anderen
geistlichen deutschen Liedmotetten:

„Gott ist mein Licht",
„Bwar midi Herr und sey nicht fern" und
„O trewer Gott, Erbarm dich vber uns"10.

1 F X, 21 (31) fo. 34.
2 F X, 21 (95) fo. 72 b; Erfurter Enchiridion 1526, „Capitan" F X 21

fo. 5 b; Zahn Nr. 8133.
3

s. S. 52. 4 F X, 21 (87) fo. 10, 101. 5 F X 21 (92).
6 F X, 21 (22) fo. 26 b. 7 F X, 5—9, Nr. 36.
8 F X, 5—9, Nr. 25.
0 s. unten Kap. IX, 3 c.

10 Zürcher Zentralbibliothek, Signatur Mscr. 966. Es folgen noch drei
lateinische Motetten auf den angehefteten Blättern des Buches: „Ad pastores",
„Noe, Noe", „Natus est nobis".



DAS GEISTLICHE LIED 55

Ein Tenorheft der gleichen Bibliothek' enthält neben
ausschließlich dem katholischen Kultus entstammenden Stücken
das Lied:

„Jesus Christus unser heyland",
das bei Walter, Wittenberg 1524 erschien.

Auch im Berner Oberland erklangen die Straßburger
Psalmen von 1526. Joh. Wannenmacher hat 7 von diesen
Melodien offenbar während seinem Interlakener Aufenthalt (1531

bis 1551) zweistimmig gesetzt. Die Melodie des letzten der acht

geistlichen Lieder der Sammlung stand, nachdem sie früher als
Einzeldruck verbreitet war, in der 2. Ausgabe der Straßburger
Psalmen von 1530.

Mit der Erwähnung der beiden Joseph-Motetten und des
Kolrosschen 25.Psalmes haben wir bereits ein Gebiet betreten,
auf dem das geistliche Lied in der Schweiz eine besondere
Bedeutung erlangte: es ist das Drama2.

1 Sign. : Mscr. S. 284. 2
s. unten Kap. IV.


	Das geistliche Lied

