
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 5 (1931)

Artikel: Beiträge zur Geschichte der Musikpflege in Graubünden bis zum
Beginn des 19. Jahrhunderts

Autor: Cherbuliez, A.-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge zur Geschichte der Musikpflege in
Graubünden bis zum Beginn des IÇ). Jahr¬

hunderts.
Von A.-E. Cherbuliez (Chur-Zürich).

Mit dem Erscheinen des Historisch-Biographischen Musikerlexikons

der Schweiz von Edg. Refardt (1928) ist eine Plattform
gegeben, die in doppelter Hinsicht den Musikforscher in der
Schweiz verpflichtet und anregt.' Zunächst handelt es sich darum,
das Lexikon als wissenschaftliches Arbeitsinstrument zu
verwenden, wozu die außerordentlich zahlreichen Literaturangaben,
Werkverzeichnisse und in Verbindung mit dem Individuell-
Biographischen mitgeteilten musikgeschichtlichen Tatbestände,
namentlich zur Musikpflege, einladen. Dann ist es naturgemäß
die Aufgabe der Forschung, vorhandene Lücken aufzuweisen,
von der gegebenen Plattform aus zur Erschließung weiterer
biographischer und topographischer, stilistischer und historisch-
praktischer Fragen im Rahmen der schweizerischen
Musikgeschichte vorzudringen. Die vom Verfasser des Lexikons
angelegten Nachträge, ferner die für das Lexikon und die Nachträge

gesondert angelegten geographischen, chronologisch nach
Jahrhunderten geordneten Listen bilden eine weitere für den
einzelnen Musikforscher nützliche Möglichkeit, das Lexikon als
Arbeitswerkzeug zu benutzen und den gegenwärtigen Stand

Abkürzungen : Lex. : Historisch-Biographisches Musikerlexikon der Schweiz
von Edgar Refardt. — Kb: Kantonsbibliothek Chur. —• hs: Handschriftlich.
— uv: unveröffentlicht. — Jb: Jahresberichte der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft in Graubünden. — DHBS: Historisch-Biographisches Lexikon der
Schweiz, zitiert nach der gleichzeitig erscheinenden französischen Ausgabe. —
NS: Der Neue Sammler, ein gemeinnütziges Archiv für Bünden. — S: Der
Sammler, eine gemeinnützige Wochenschrift für Bündten.

1 Vgl. A.-E. Cherbuliez, Schweizerische Musikzeitung 1928, 290.



44 A.-E. CHERBULIEZ

der Ausfüllung von Lücken zu übersehen. Leider sind die Nachträge

und geographischen Listen vorläufig noch ungedruckt.
Für das 17. Jahrhundert hat Dr. Refardt selbst eine

geographische Zusammenstellung der im Lexion enthaltenen
biographischen und sachlichen Angaben1 und schließlich in einem
in mehreren Städten unseres Landes Ende 1930 gehaltenen
Vortrag u. a. einen Querschnitt durch die lokale Musikgeschichte
von Chur gegeben.2 Der erste Namen, der sich hierbei für Chur
ergab, war derjenige des Domkantors Joachim Kauffmann, der
1599 als residierender Domherr beglaubigt ist.3 Für das 17.

Jahrhundert ist die Ausbeute an Namen und Tatbeständen für das
Gebiet des heutigen K antons Graubünden außerordentlich mager,
es werden nur drei Namen genannt, die sich auf zwei, Gesangbücher

zusammenstellende reformierte Pfarrer (Martinus und
Ander) und einen Orgelbausachverständigen (Rüttimann)
beziehen. Aus der „Hauptstadt Chur sind einstweilen (für das

17. Jahrhundert) keine Namen bekannt".4
Da nach neueren Untersuchungen die Kathedrale von Chur

das älteste christliche Gotteshaus nördlich der Alpen ist,5 so
mußte als wahrscheinlich angenommen werden, daß die kirchliche

Musikpflege früh, d. h. schon Jahrhunderte vor der
Reformation ähnlich wie an anderen liturgischen Pflegestätten in
der Schweiz organisiert war und daß ihre Vertreter, wenigstens
teilweise, auch kirchliche Würdenträger, wie der oben erwähnte
Kantor Kauffmann, wurden. Der Nachweis für die Richtigkeit
dieser Annahme soll im Nachstehenden gebracht werden.
Zugleich wird versucht, weitere Zeugnisse für die Musikpflege im
Gebiete des heutigen Kantons Graubünden als Ergänzung und
Ausbau der im Refardt'schen Lexikon vermittelten Angaben

1 Edg. Refardt, Das Musikleben der Schweiz im 17. Jahrhundert. Sep.-
Abdruck aus dem „Kiemen Bund" 1930.

2 „Der Freie Rätier" 1929, Beilage zu Nr. 269 „Aus der Churer
Musikgeschichte".

3 Lex., 157.
4 Refardt, Das Musikleben der Schweiz im 17. Jahrhundert.
5 Erwin Poeschel, Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 1930, 3. u. 4. Heft.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 45

festzustellen. Aus dem bisher Bekannten und neu Ergänzten
läßt sich in großen Zügen ein Bild der Bedingungen und der
Grundzüge der Musikpflege in Graubünden gewinnen. Dabei
ist fast ausschließlich ungedrucktes und gedrucktes Material
verwendet, das in der Kantonsbibliothek Chur liegt.

Als Ausgangspunkt seien in alphabetischer Folge die für
Musikgeschichte und Musikpflege Graubündens bis zur Gegenwart

in Frage kommenden Namen aus dem Lexikon von Refardt
genannt:

Ambrosius, Ander, Baldamus, Barblan, Berre, Broechin, Brüschweiler, Bühler,
Cazin, Castelberg (Christian von, Joseph), Cherbuliez, Christ (Emil, Joh. Baptist,
Johann, Ludwig), Disler, Forchhammer, Frizzoni, Früh (Joh. Jakob), Gehring,
Greith (Jos.), Greuter, Gusto, Häring (Camillo), Heim (Ernst), Held, Heuß,
Hörrmann, Ingber, Käslin, Kauffmann, Köhl, König (Gustav), Krüger, Kümmerle,
Laib, Leonhardt, Liebe, Lutz (Johannes), Markees, Martinus, Mayer, Nutly,
Pestalozzi, v. Radecki, Reindl (Benedikt), Ruede, Rcessel, Rüttimann (Plazidus),
Sax (Eberhard, Heinrich von, Schmid (Vorname unbekannt, Georg von Grüneck),
Sermund, Szadrowsky, Steiner (Wilhelm), Surläuly, Thüring von Attinghausen,
Veraguth, Vicedomini, Vielanda, Vital, Weber (Gabr.), Werembert, Vogt (Martin),
Wietzel, Zack, Zeumer.

Ein Gesamtüberblick über die Geschichte der Musikpflege
in Graubünden gibt reichlich Anlaß, zu erkennen, wie sehr die
Musikausübung hier „geopolitisch" (im Sinne etwa des Zürcher
Flistorikers Karl Meyer) bedingt ist. Zunächst ist einleuchtend,
daß sie sich in charakteristischen und statistisch überhaupt
wahrnehmbaren Formen auf einem nur kleinen Teil des großen
Flächengebietes des Kantons feststellen läßt, nämlich in den
bewohnten Flaupttälern. Danach kommen topographisch nur in
Frage das Rheintal von Maienfeld bis Reichenau-Tamins, das

Prättigau bis Davos, das Scfaanfigg bis Arosa, die Lenzerheide,
das Vorderrheintal von Reichenau bis Somvix, das Hinterrheintal
von Reichenau über Thusis bis Splügen, das Albulatal von
Thusis bis Bergün, ein Theil des Oberhalbsteins, das Engadin
in seiner ganzen Ausdehnung, namentlich von Celerina bis
Schuls, das Puschlav, das Bergeil und das Misox. Auf diesen
geographisch schmalen Linien heben sich in frühester Zeit,
entsprechend dem Vorgang in der übrigen Schweiz, zuerst die
christlichen Hauptsiedelungen, also Klöster und Domkirdhen ab.



46 A.-E. CHERBULIEZ

Ihre organisatorische und besonders liturgische Blüte hingegen
hing, wenigstens mittelbar, auch von ihrer geopolitischen Eignung
ab, da dadurch gute wirtschaftliche Verhältnisse, lebhafter
Durchgangsverkehr, günstige Bewegung der Bevölkerungszahlen

usw. bewirkt wurden. Andererseits konnte die strategisch
günstige Lage einer solchen Siedelung, wodurch sie militärischpolitisch

wichtig wurde, einer kulturellen Entwicklung wiederum
verhängnisvoll werden.

Disentis im Oberland und der Bischofssitz Chur bildeten die ersten
natürlichen Pflegestätten der kirchlichen Gesangsmusik. Die musikalischen Fachleute

daselbst erhielten ihre Ausbildung zuerst im verhältnismäßig benachbarten
Kloster St. Gallen und in der Reichenauer Abtei. Vom 8. Jahrh. an lassen
sich Spuren und Namen von um die Kirchenmusik verdienten Einzelpersonen
rhätischer Herkunft in Chur nachweisen. Die (Neu Gründung einer Kantorei

am Bischofssitz Chur ist im 13. Jahrh. erfolgt, von da an läßt sich mehr
oder weniger lückenlos die Reihe der Churer Domkantoren bis zur Gegenwart
verfolgen. Zu den frühesten, wahrscheinlichen Zeugen der Verwendung von
Glocken neben dem liturgischen Gesang gehört Disentis (7.—8. Jahrh.). Das

ganze Land war mit einem Netz von Männer- und Frauenklöstern vom 7. Jahrh.
an überzogen. Es seien hier einige genannt:

Die Benediktinerklöster Disentis (613), Münster (800), Schuls (1080).
Das Benediktinerinnenkloster Münster (900—1150).
Das Dominikanerkloster Chur (1276).
Die Prämonstratenserklöster Chur (1140), Churwalden (1164), Klosters

(1222).
Die Dominikanerinnenklöster Cazis (700), urkundlich 926 genannt,1 Pra-

den bei Alvaschein (926), Mustail (vor 825).
Bekanntlich haben alle diese Ordensgesellschaften, die Benediktiner voran,

der liturgischen Musik eine regelmäßige Pflege angedeihen lassen. Der Glockenguß

ist vom Ende des 14. Jahrh. an in steigendem Maße belegt und zwar
ebenso sehr in den abgelegenen Tälern (z. B. Soglio im Bergell 1305, Vrin
1395), wie in der Hauptstadt Chur (1492). Der Orgelbau und Organistennamen

sind erst für das 16. Jahrh. nachzuweisen (Chur und Disentis). Neben
der kirchlichen Musik lebte auch die weltliche, volkstümliche Musik (Volkslieder,

Alphornblasen, Tanzmusik), doch sind, wie fast überall sonst, Belege
hierfür erst ziemlich spät vorhanden.

Vom 16. Jahrh. an, das zugleich die Einführung der Reformation und das
Bestehen des reformierten Bekenntnisses neben dem katholischen in den meisten

Tälern Graubündens mit sich brachte, tritt das Engadin, namentlich sein

1 I. C. Muoth, Zwei sogenannte Ämterbücher des Bistums Chur, Jb 1897,
66 ff. und 98 ff.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 47

mittlerer Teil von Zuoz bis Samaden als musikinteressiert in den Vordergrund.
Die häusliche Musikpflege als Teil der geselligen und geistigen Athmosphäre
der Adels- und Bürgerfamilien läßt sich, wenigstens indirekt, belegen, das Enga-
diner Volkslied ist in greifbaren Texten und einigen Melodien nachweisbar.
Chur stellt städtische Trompeter an, die zugleich Turmwächter sind (seit 1537).
Für die Bistums-Kathedrale ist der Organistendienst und die Doppelorgel
nachweisbar (seit 1572).

Das 17. Jahrh. setzt die häusliche Musikpflege auf der religösen Grundlage

des reformierten Psalmensingens in Verbindung mit amtlicher Organisation

des Kirchengesanges durch die Gemeindehörden deutlich fort. Mittelpunkt

einer auch die kunstvolle, mehrstimmige, unbegleitete Gesangsmusik
umfasssenden Kirchenmusikpflege ist Zuoz (belegt seit 1666). Einzelne politischreligiöse

Volkslieder hängen mit dem deutschsprechenden Kantonsteil zusammen

(z. B. das Lied des Rhetus, 1621). Die kriegerischen Ereignisse der
Bündner Wirren (1603—1639) sind allerdings nicht dazu angetan, die Musikpflege

anzuregen. Immerhin entstehen im romanischen Landesteil Gesangbücher
nach dem Muster ostschweizerischer Sammlungen (der St. Galler Seelenmusik).
Zum weiter ausgebauten Turmbläserdienst in Chur tritt das reformierte
Organistenamt hinzu (belegt seit 1641).

Im 18. Jahrh. ist ein deutlicher Aufschwung, bezw. eine straffere
Organisation von Kirchen- und Schulgesang auf reformierter Seite in Anlehnung
an das Beispiel von Zürich und St. Gallen zu bemerken; dies geht Hand in
Hand mit der allmähligen Erweiterung und Befestigung des Schulunterrichtes
im allgemeinen und greift nun auch auf das Prättigau, das Oberland, Schams,
das Bergeil und Puschlav über. Chur geht mit Schulgesangsordnungen voran
(1706). Gleichzeitig werden Orgeln im Engadin, Oberland, im Albulatal, in
Arosa, im Prättigau auf reformierter und katholischer Seite erstellt; die ersten
reformierten Orgelbauten lassen sich übrigens bis zum Beginn des 17. Jahrh.
verfolgen (Zernez 1609, Chur 1613). Die typisch schweizerische Einrichtung
des Collegium musicum erscheint auch in Chur (seit 1710), mit öffentlichen
Musikveranstaltungen durch Dilettanten unter Leitung von Berufsorganisten.
Auch das geistliche Schauspiel (als Weltgerichtsspiel, vermutlich mit
Musikeinlagen) ist in Chur bezeugt. Zahlreiche romanische, handschriftliche Liederhefte

und Stimmbücher aus dem Engadin beweisen für das ganze 18. Jahrh.
die Fortsetzung des eifrigen häuslich-geistlichen und kirchlichen Musizierens.
Weitere romanisch gedruckte Gesangbücher werben für den reformierten,
mehrstimmigen Psalmengesang, doch auch die aristokratisch-gesellschaftliche Musikpflege

läflt sich hie und da nachweisen (z. B. im „Chiantun verd", einer
handschriftlichen Chronik von etwa 1770). Auch von bündnerischer Seite erfolgen
Anregungen zur volkstümlichen Gesangpflege im vaterländisch-eidgenössischen
Sinn (1766 M. Planta's Vorschläge in Schinznach).

Das 19. Jahrh. bringt, wie auch in der übrigen deutschen Schweiz, vor
allem die Organisation des gemeinschaftlichen weltlichen Chorgesanges mit ent-



48 A.-E. CHERBULIEZ

sprechenden Veröffentlichungen von Liederbüchern, Schulordnungen,
Vereinsbildungen und Gesangsfesten. Der politisch neu zusammengefaßte Kanton
Graubünden brachte es schon bis zur Mitte des 19. Jahrh., trotz sehr großer
verkehrstechnischer Hindernisse, zu mehreren kantonalen Gesangsfesten (Thusis
1848, Zillis 1851, Chur 1852) und empfing in Chur unter tätiger Anteilnahme bünd-
nerischer Vereine und Gesangskräfte die Sängerscharen des Eidgenössischen
Sängerfestes von 1862. Instrumentale Musikvereine (Harmoniemusiken)
entstanden allmählig. Der katholische Kirchengesang blüht nach einer Periode
ziemlichen Tiefstandes (der z. B. in Chur zu herben öffentlichen Kritiken in
der Presse der Fünfziger Jahre Anlaß gab) im Sinne der süddeutschen Cäci-

lianerbewegung wieder auf. Kunst- und Volksgesangsvereine, Männer-, Frauen-
und Gemischte Chöre werden neugegründet, oft im Anschluß an frühere Sing-
gesellschaften. Die Oratorienpflege und die Dilettantenorchester als demokratisierte

Erben der alten Collegia musica fassen auch in Chur Fuß, in enger
Anlehnung an die deutsche Nachromantik und ihre Literatur, sowie unter
tätiger Mithilfe deutschschweizerischer und deutscher Fachmusiker, denen
zunächst einheimische Praktiker und Komponisten nur in geringer Zahl
gegenüberstehen.

Daneben erhält sich mit befestigender Tendenz der Volksgesang in
romanischer Sprache, besonders nach dem sub- und surselvischen (oberländischen)
und ladinischen (engadiner) Idiom. Er hatte es allerdings sehr schwer, sich
den geeigneten Stoff zu verschaffen und mußte sich in weitem Umfange mit
Textübersetzungen, Melodieübemahmen und stilistischen Anleihen aus dem

germanisch-alemannischen Nachbarbereich behelfen, was vielfach der ursprünglichen

romanischen Wesensart zuwiderlief. Eine beachtenswerte Zusammenfassung

bündnerischer Gesangskräfte im Zeichen der Liebe zum engeren
kantonalen und größeren eidgenössischen Vaterland stellt die große Feier der
Erinnerung an die Calvenschlacht dar (Chur, 1899), die dem Engadiner
Berufsorganisten und Komponisten Otto Barblan Gelegenheit gab, volkstümliches
Melodiengut aus den deutschen und romanischen Landesteilen Graubündens
im Rahmen eines ausgesprochen heimatlich - schweizerischen Festspieltypus zu
verarbeiten, der in gewisser Beziehung seitdem beispielgebend gewirkt hat, da
dabei künstlerisch Wertvolles geschaffen wurde.

Das öffentliche Konzertleben paßt sich dem der anderen schweizerischen
Städte nach Form und Inhalt an, Kirchenmusik einschließlich Orgelspiel wird
in Chur in den Kirchen beider Konfessionen durch tüchtige Fachmusiker
eingerichtet und gefördert. In regelmäßiger Folge führt man Gesangs- und Musikfeste

meistens mit kampfgerichtlicher Beurteilung, von Seiten einzelner Bezirke
oder der kantonalen Verbände durch. Neben die Hauptstadt treten einzelne
größere Ortschaften mit eigenem Musikleben, auch die aufblühenden Kurorte
nehmen in steigendem Maße daran Teil, so daß Davos eine Zeitlang einer
der wenigen Orte der Schweiz war, wo regelmäßige Sinfoniekonzerte veranstaltet

wurden.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 49

Die bündnerische Kantonsschule sorgt für die musikalische Ausbildung
besonders der angehenden Lehrer (Seminaristen) durch festangestellte
Berufsmusiker, die auch Schulchöre, -Orchester und -Harmoniemusik leiten. Nach
dem Weltkrieg wird eine (neuerdings städtisch und staatlich subventionierte)
Musikschule in Chur mit Berufsmusikern als Lehrern eingerichtet und dadurch
die Möglichkeit zur Grundlegung einer musikalischen Fachausbildung innerhalb

des Kantons geschalfen. Eine bündnerische Orgelfirma (Metzler & Co.
in Felsberg bei Chur) hat in den letzten Jahren eine größere Zahl von Orgelneu-

und Umbauten in Graubünden durchgeführt. Einheimische, bezw. im
Kanton ansässige Komponisten schaffen Liedersammlungen, oder einzelne
Gesangswerke für Schule und Verein in deutscher und romanischer Sprache
(Schmid von Grüneck, Held, Barblan, Biert, Cantieni, Castelberg, Christ, Erni,
Dolf, Sialm, E. Töndury, Steiner, Zanetti), andere schweizerische Musiker steuern
ebenfalls Gaben bei (I. Heim, Angerer, Attenhofer, Suter, Lavater, Bröchin,
Jelmoli, Déneréaz, Kümmerle, Faßbaender usw.).

Zum Schluß folge eine (nicht vollständige) Liste von Orten mit Gesangsund

Musikvereinspflege oder Organistendienst, die indirekt zeigt, daß doch ein
recht enges Netz von musikinteressierten Siedlungen in dem so überaus
gebirgigen Kanton besteht:1

Andeer, Andest, Ardez, Arosa, Bergün, Bevers, Bonaduz, Brigels, Cazis,
Celerina, Chur, Churwalden, Cinuskel, Danis-Tavanasa, Dardin, Davos, Disentis,
Ems, Fanas, Fellers, Felsberg, Filisur, Flims, Fetan, Grüsch, Haldenstein, Igis,
Ilanz, Jenaz, Klosters, Küblis, Laax, Langwies, Lavin, Lenz, Lumbrein,
Landquart, Maienfeld, Malans, Oberkastels, Obervaz, Peist, Pontresina, Poschiavo,
Rabius, Remüs, Reams, Rhäzüns, Ruschein, Roveredo, Sagens, Samaden, Sa-

vognin, Sarn, Scanfs, Schiers, Schieins, Schleuis, Sedrun, Seewies, Sent, Schuls,
Sils i. D., Somvix, Sta. Maria, St. Moritz, Surrhein, Süs, Tamins, Tarasp, Thusis,
Tiefenkastel, Trins, Truns, Untervaz, Valendas, Vais, Valcava, Vigens, Zernez,
Zizers, Zuoz.

Einzelne Teile dieses skizzenhaften Gesamtbildes der
Grundströmungen, Grundbedingungen und Grundtatsachen der
Musikgeschichte in Graubünden an Hand von z. T. unveröffentlichtem,

z. T. der Aufmerksamkeit der schweizerischen
musikgeschichtlichen Forschung bisher entgangenem gedrucktem
Material näher zu beleuchten, ist der Zweck der nachfolgenden
Ausführungen.

1 Lehrreich sind in dieser Hinsicht die beiden Berichte über das 12.
bündnerische Kantonalgesangfest in Thusis (Chur, Bischofsberger & Hotzen-
köcherle 1925) und über das 9. Graubündner Kantonalmusikfest in Landquart
(Buchdruckerei Thöny, Brunner & Co., Schiers, 1930).

• 4



50 A.-E. CHERBULIEZ

Der 972 (oder 968) bis 995 in Chur amtierende Bischof
Hiltibald bildete sich im Kloster St. Gallen aus und stand auch

späterhin mit St. Gallen als einer der acht vom deutschen Kaiser
Otto I. bestellten aufsichtführenden Bischöfe in Verbindung. Er
hat sich um die Einführung der Kirchenmusik in Chur verdient
gemacht.1 Umgekehrt kümmerte sich der Rätier Victor im Kloster
St. Gallen um das Gesangwesen.2 Dem bekannten St. Galler
Konventualen Notker Physicus (der Arzt), dem dritten der
musikfreundlichen Notker, wird ebenfalls rhätische Herkunft
zugeschrieben. Wegen der Strenge, mit der er die Klosterdisziplin
aufrechtzuerhalten suchte, hatte er noch einen anderen Beinamen :

Piperis granum, „Pfefferkorn". Er erblindete und starb am
12. November 975 (nicht 981).3

Die Kantorei an der Churer Kathedrale, das „Officium
Cantoris" wurde durch Bischof Ulridi IV. von Kyburg eingerichtet.
Er war in direkter männlicher Abstammurg der Ururenkel des
Grafen Hartmann I. von Dillingen (Bayern), der Adelheid von
Winterthur-Kyburg heiratete. 1233 wurde er Bischof von Chur.
Zwischen 1233 und seinem 1237 erfolgten Tode muß er die
Churer Kantorei begründet haben. Im sogenannten „Katalog"
des Bischofs Flugi von 1645 heißt es:

„Udalricus, Graf von Kyburg, Abt zu Einsiedeln, Probst zu Beron oder
Münster Beromünster) und Thumherr Domherr) zu Chur, hat die
Bischöfliche Dignität anno 1233 bekommen, die Thumb-Cantorey zu Chur und
die Propstey zu Winterthur mit ettlicher Chorherren gestiftet daß Leben
den 17. Juni 1237 geendet".

Der Kantor hatte die Leitung des Chorgesanges, den Unterricht

der Chorsänger und die Verteilung der Offizien an die
Chormitglieder unter sich; er wurde vom jeweiligen Bischof
gewählt.'1 Es wird sich in diesem Fall um eine Wiederaufrichtung
einer vermutlich schon früher vorhanden gewesenen Kantorei

1 DHBS V, 158. 2 Ans. Schubiger, Pflege des Kirchengesangs usw. 1873.
8 Lex. 236, ferner Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte,

herausgegeben vom historischen Verein in St. Gallen, XV—XVI.
4 Chr. Mod. Tuor. Reihenfolge der residierenden Domherren in Chur,

Jb 1904, 51 ff., ferner Fr. Jecklin und J. G. Mayer, Der Katalog des Bischofs
Flugi vom Jahre 1645, Jb 1900, S. 9, Zeile 6, S. 12, Zeile 3 und 16.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 51

gehandelt haben, ähnlich, wie dies für Zürich zutraf, als Heinrich
von Klingenberg, der I2Q3 Bischof von Konstanz wurde, vorher
aber Propst von Zürich war, 1273 am Großmünsterstift die Kantorei
neuorganisierte.1

Von Anfang an wurden die Kantoren zu kirchlichen Würdenträgern ernannt,
was auf ihr persönliches Ansehen, aber auch auf die Hochachtung vor dem
Kantoramt an sich schließen läßt. Diesem Umstand verdankt man in vielen
Fällen, so auch für das Bistum Chur und Sitten2 die Erhaltung einer größeren
Reihe von Namen einzelner Kantoren. Noch im Todesjahr des Bischofs Ulrich
von Kyburg ist ein solcher Kantor als residierender Domherr bezeugt und man
kann sie mit verhältnismäßig geringen Unterbrechungen bis zur Gegenwart
verfolgen.3 Schon Schubiger erwähnt (a. a. O.) ausführliche Bestimmungen von
1273, um die Lauheit der Kleriker bei der Ausübung ikrer kirchenmusikalischen
Pflichten zu bekämpfen. Churer Neumencodices aus vorguidonischer Zeit
bestätigen die Pflege der Kirchenmusik vor dem 11. Jahrhundert.

Es ergibt sich nachstehende Reihenfolge von Churer
Domkantoren:

Otto — Geschlecht fehlt, erscheint als 1. Kantor, bezeugt 1237.
Heinrich, Kantor, 1244 4.

Hermann von Sax, Kantor 1247—1251.
Heinrich von Montfort, Kantor und Pfarrer, 1275—1319.
Hanns oder Hans der „Sanchmaister", bezeugt 13475.
Johann, Kantor fder Gleiche wie „Hans" oder Makelshofen?), 1347.
Johann von Makelshofen, (Machelinshoven, Megelhofen, Mageishofen, Mechelm-

hofen), zuerst 1327 bezeugt, dann 1347, ferner 1382, starb 1380
Heinrich von Greifensee, Kantor 1381—1409.
Johann Amseler, Kantor, bezeugt 8. Okt. 1425.
Bernardus Lässer, Kantor, bezeugt 18. Nov. 1446.
Friedrich Sattler, von Feldkirch, Kantor 1461—1484, später Domdekan, gest. 1487
Michael Schmid, Licent. jur., Kantor 152?—1535.
Michael Altmannshauser, Kantor, bezeugt 1535.
Thomas von Planta von Zuoz (Engadin), geb. 1520, Kantor 1547, Bischof 1549,

gest. 5. Mai 1565 '.
Georg Swigerus, Dr. theol., Kantor 1569—1574.

1 H. Bartsch, Die Schweizer Minnesänger, CLXXXV.
2 Vgl. Furrer, Geschichte von Wallis, 1850, II, 230 ff.
3 Tuor a. a. O., 52—55.
4 Thommen, Urkunden zur Schweizer Geschichte I, 35, Zeile 17.
5 Thommen, a. a. O. 260, Zeile 20 und 261, Zeile 31.
6 Thommen, a. a. O., 272, Zeile 23, 273, Zeile 10.
7 Fr. Jecklin und J. G. Mayer, a. a. O., 12, Zeile 3 und 16.



52 A.-E. CHERBULIEZ

Peter Raschär, von Zuoz, geb. 1549, erzogen in der Karthause von Buxheim
Kantor 1578, Bischof 1581, gest. 1601 2.

Joachim Kaufmann, Kantor 1586—1600, später Scholasticus 3.

Georg von Mont, von Villa (Lugnez), Kantor 1602—1624.
Otto von Castelmur, Dr. theol., aus dem Bergell, Kantor 1636, gest. 1645.
Johann von Castelberg, von Disentis, Custos, seit 1647 Kantor.
Hieronymus de Mont, von Villa, studierte in Mailand, Kantor 1652, resigniert

1657.
Ulrich von Mont, geb. 1624, studierte in Disentis und Dillingen, Pfarrer, Kan¬

tor 1656 (bezw. 1657); 1658 ersucht Erzherzog Ferdinand Karl von
Österreich, ihn noch länger bei der Kantorei zu belassen, Bischof von
Chur 1661, gest, 1692 4.

Martin Sonderegger, von Feldkirch, Kantor 1667—1675.
Damian von Hummelsberg zu Sulzhofen, aus Feldkirch, Kantor 1675—1687.
Jos. Rud. ab Halden, von Haidenegg, Kantor, 1691, gest. 1713.

Joh. Lucius Graf von Salis, vorher Sextar, Kantor 1713—1716, später Scho¬

lasticus.
Jos. Bened. Baron von Rost, von Vils i. Tirol, Kantor 1716—1723, später

Scholasticus.

Franc. Dominic. Ant. de Greuth, vorher Sextar, Kantor 1723, gest. 1739 in
Fürstenau.

Joh. Ant. Baron von Federspiel, Kantor 17?9, Dekan 1744.

Joh. Franz Dionys, Baron (oder Graf) von Rost, geb. 1716 in Raite (Tirol),
Kantor 1743, Dekan 1755, Bischof von Chur 1777 °.

Ulrich von Federspiel, Pfarrer in Bonaduz, Kantor 1756, später Scholasticus.
Petr. Ant. de Latour, vo nBrigels, 1718—1780, Pfarrer von Brigels, dann Kan¬

tor 1763—1776, Scholasticus 1777.
Joh. Battaglia, von Präsenz, Dr. theol., Pfarrer in Rhäzüns, Kantor 1776,

Scholasticus 1780. gest. 1802.
Carl Rud. de Buol-Schauenstein, in Ried- und Strafiberg, 1760—1833, letzter

Fürstbischof von Chur, studierte in Feldkirch, Dillingen, Rom, Kantor
1780, Bischof 1794.

1 Siehe Anm. 7 auf S. 51.
2 Egb. Fr. v. Mülinen, Helvetia Sacra, I, 11, Nr. 77, ferner H. J. Leu,

Schweizerisches Lexikon, V. Teil 1751, S. 296: Churer Domcantores, ferner
Supplementband 1 (1786), S. 532, Churer Domcantores.

3 Lex., 157.
4 Helvetia sacra, I, 14, Nr. 81, ferner DHBS, IV, 785.
5 Vgl. Katalog Raetica der Kb III, 435, Nr. 16, und hs, uv Brief in Kb

B 729/4 von 1753, ferner DHBS V, 564, auch für den folgenden Buol vgl.
DHBS II, 345.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 53

Vakanz des Kantorates bis 1811, von da an, mit Ausnahme einer neuen Va¬

kanz 1815—1836, lückenlose Reihe der Churer Domkantoren bis auf
den heutigen Tag

Neben Angehörigen des benachbarten Vorarlberg und Tirol,
die in engster kirchlicher Beziehung zum Bistum Chur standen,
ferner des Gebietes von Zürich, weist diese Liste fast lauter
einheimische Bündner auf, vor allem aus dem romanischen
Oberland, dem Engadin und Bergell, was naturgemäß nicht nur
etwa mit einerbesonderen, topographischverankertenMusikalität
der Bewohner der genannten Täler zusammenhängt (obwohl
sich eine solche heute noch im Stimmenmaterial ziemlich deutlich

abhebt), sondern auch durch die Erhaltung des Katholizismus
in diesen Gegenden zu erklären ist, während z. B. das Prättigau
als reformiertes Tal ausscheidet.

In einem Churer „Ämterbuch" vom Anfang des 15.
Jahrhunderts:

„Buoch der Vestinen, so dem Stift Chur zuo hörend, ouch der Empteren,
so ein herr und Bischof zuo Chur zuo verliehen hatt in geistlichen und
weltlichen Stenden. Geschrieben zuo Bischofs Hartmanns Zyten. Anno 1410",
steht in der Hierarchie des Klerus an 7. Stelle nach dem Bischof der „Dom-
cantor Da heibt es: „Ain Byschoff hat ze verliehen die sengry. Der senger
hat die wirde und das recht für (vor) ander Chorherren, das er zu hochait-
lichen Ziten (hohen Kirchenfesten) anfacht (anfängt) das gesang, als ainem
senger zuogehört. Es sol och ain senger oder sin Statthalter zuo allen hoch-
zitlichen Tagen und besunder alwegen, wenn man hat omnia laudata in der
vesper, und mornend ze anfang der mess und vor, untz an den usgang in
dem chor sin und in prozessionibus als von alter her kommen ist2.

Diese Bestimmungen gestatten einen kleinen Einblick in die
Pflichten und Rechte des Kantors, mehr als ein Jahrhundert
vor der Reformation, besonders bei festlicher Liturgie.

Graubünden ist ein Land der Berge, der Burgen, der Schlösser.
Vom 12. Jahrhundert an breitet sich in ihnen in gewissem Umfang
höfisch-geselliges Leben aus, im Anschluß an das Minnesänger-
tum. In Chur verkaufte 1383 ein Hans Marugg ein Haus, das
„stoßet undzuo (untenzu) an der Minnensenginnenhus".

1 Siehe Anm. 3 S. 51.
2 Muoth, a. a, 0., 19 f.. ferner Chr. Kind, Beiträge zur rhätischen Ge-

schichte, Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 1887, 121.



54 A.-E. CHERBULIEZ

Deutet diese Bezeichnung auf eine minnesängerliche Betätigung
seiner Bewohner hin? In diesem Zusammenhang sei erwähnt, daß
der Minnesänger Heinrich von Frauenberg, der vor und um
1300 nachgewiesen ist und von dem fünf Lieder (ohne Noten)
in der Heidelberger Manessehandschrift erhalten sind, neuerdings

bestimmt als Angehöriger eines bündnerischen
Adelsgeschlechtes in Anspruch genommen wird, wobei es allerdings
zweifelhaft ist, welcher von den zwei, mit dem Vornamen Heinrich
behafteten Rittern dieses Geschlechtes im 13. Jahrhundert der
fragliche Minnesänger ist.1 Ein älterer Heinrich von Frauenberg
ist in den Jahren 1257-1266, ein jüngerer 1283 -1305 nachweisbar.

Die Kantonsbibliothek Chur verwahrt eine undatierte
handschriftliche Chronik, „Lucidarius" betitelt, als deren Verfasser
sidi im Lauf der Handschrift ein Dieterich Sebch aus Thüringen,
Organist am Großmünster Zürich bekennt.2 Der Codex, der aus
verschiedenen alten Handschriften zusammengeschrieben wurde
und u. a. eine Zürcher Chronik von der Erbauung der Stadt
an bis 1388 enthält, weist mitten im Text den Satz auf:

„Dr Schribar der dis buch geschrieben hatt der hieb mit dem namen
Dieterich Sebch und war organist zu dem groben Münster zu Zürich". Im
Anschlub daran wird „Herr Jacob Oberly des Raths allda" erwähnt, dem Sebch

untergeordnet sei.

Oberli ist aber nach Bullingers Chronik 1489-1499 im Zürcher
Stadtrat gewesen, daher kann man die Chronik ziemlich genau ins
letzteJahrzehnt des 15. Jahrhunderts ansetzen, zudem ist die Schrift
des Codex deutlich vorreformatorisch. Es würde sich hier als um
einen der frühesten Zürcher Organistennamen handeln, da zwar
Nachrichten über die Einrichtung des dortigen Organistenamtes
schon aus dem Beginn des 15. Jahrhunderts vorliegen, aber mit
Namen genannte Organisten erst mit den Organistenbrüdern
Friedr. und Baschon Mösser3 und Pelagius Kaltschmid,4 d.h. zu
Beginn des 16. Jahrhunderts auftauchen. Sebch tritt dadurch in

1 Lex., 84 und H. Bartsch a. a. O. 89 ff., ferner DHBS III, 192 und C.

Jecklin, Heinrich von Frauenberg, ein bündnerischer Minnesänger, Jb 1906.
2 Kb, Katalog Rätica I, 283, Signatur B 1, S. 53.
3 Lex., 214. 4 Lex., 156.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 55

zeitliche Paralelle mit seinen Nachbarkollegen, dem 1482 als

Organist genannten Winterthurer „Kilchherrn" Peter Kayser1 und
dem Priesterorganisten Jakob Wettler in Brugg, erwähnt 1495/
ganz abgesehen von Basler, Berner, Freiburger, Beromünsterer,
Luzerner, Bieler und Einsiedler Organisten aus dem 15.
Jahrhundert, z. B. dem Meister Elans Jörger aus Einsiedeln, der 1480
als Experte die von Konrad Sittinger neuerbaute Orgel im
Zürcher Fraumünster begutachtete.

Churer Kathedralorganisten sind bis jetzt erst vom letzten
Viertel des 16. Jahrhunderts an genannt, 1572 Martinus Lupi,
„organista" und 159° ein Organist Müllheimer.3 Letzterer bezog
HO fl. Gehalt, hatte neben dem Orgeldienst den Chorgesang zu
leiten und die Choralisten im Choral- und Figuralgesang zu
unterrichten, was auf eine gewisse Pflege der mehrstimmigen
Musik an der Churer Kathedrale schließen läßt. Nicht
uninteressant ist es, daß die von H. J. Moser anläßlich seiner
Zusammenstellung der deutschen und schweizerischen Orgelbauten
um l500 gemachte Feststellung des häufigen Vorkommens von
zwei Orgeln in der gleichen Kirche4 auch für die Churer Kathedrale

im 16. Jahrhundert gilt. Der Organist Spindler erhält nach
einem auf die Zeit vor löOO bezüglichen Protokoll des
Domkapitels IIO fl. (also gleich viel wie Müllheimer, Spindler scheint
also ein weiterer Churer Kathedralorganist des 16. Jahrhunderts
zu sein) für Orgel- und Chordienst, wofür er an Sonntagen,
an den Festen der Apostel und den Oktaven die kleine Orgel,
zu gewissen Zeiten und nach den kirchlichen Vorschriften aber
die große Hauptorgel zu spielen hat. Danach scheint die kleine
Chororgel zur Vesper und beim Choralgesang der Domherren,
die Hauptorgel, im Schiff, bei Aufführungen von Choral- und
Figuralmessen der Choralisten benutzt worden zu sein.6

1 Lex., 158.
2 Lex., 340, über Meister Jörger vgl Arn. Nüscheler und F. Sal. Vögelin,

Das alte Zürich (1878), S. 531.
3 Anton Bühler, Festschrift zur Jubelfeier des Cäcilienvereins Chur, 1929,37.
4 H. J. Moser, Paul Hofhaymer, 84 ff., besonders 99 ff.
5 Bühler, a. a. 0., 39 f.



56 A.-E. CHERBUI.IEZ

Sehr alt ist, wie erwähnt, der Glockenbau in Graubünden.
Vor kurzer Zeit ergab eine Untersuchung der Glocken in Süs

(Unterengadin), daß eine von ihnen wahrscheinlich vom Ende
des 12. Jahrhunderts herstammt. In diesem Fall dürfte sie wohl
eine der ältesten, wenn nicht die älteste Glocke der Schweiz
sein. Sie hat langgestreckte Gestalt und andere Kennzeichen
der „romanischen" Glocken des II. und 12. Jahrhunderts.1
Erhalten sind ferner Glocken aus dem 14. Jahrhundert, z. B.

diejenigen von Soglio im Bergell, gegossen l305 von einem Burch-
hard de Sul Soglio?), von Kästris 1376 und 1389. Letztere
sind von dem tessinischen Glockengießer Ano Piolus, Sohn, aus
Lugano, gegossen worden, ebenso wie die Glocke im entlegenen
Lugnezer Weiler Vrin mit der Jahreszahl 1394- Möglicherweise
waren beide Kästriser Glocken einst im Kapellenturm der Burg
der Herren von Sachs in Kästris. Das Tal Lugnez birgt in Ters-
naus noch eine andere Glocke von 1395» deren Inschrift „S. Jodorn
ora pro nobis" den vielleicht ältesten, in der Schweiz vorkommenden

Hinweis auf den bekannten Glockenheiligen St. Theodul
(Theodor, Jodel, Joder, Jodorn, romanisch Sogn Gioder) enthält.
DieserWalliserHeilige erscheint sehrhäufig inReliefdarstellungen
auf Glocken in der Schweiz (und dem angrenzenden Savoyen),
vielfach mit einem kleinen Teufel, der ihm, der Sage nach, eine
Glocke trägt.2 St.Theodul ist seit 999 Kirchenpatron; in der
hoch über der Walliser Hauptstadt Sitten gelegenen Hauptkirche
Valeria wurde als Relique St. Theoduls eine wundertätige Glocke
aufbewahrt. Seitdem kam nicht nur aus dem Bistum Sitten,
sondern auch aus den übrigen schweizerischen Landesteilen oft
eine feierliche Deputation nach Sitten, um für einen Glodsenneu-
guß vom dortigen Bischof einen Splitter von „SantJoders Heiltuom "

zu erbitten. So entstanden wiederum neue Theodulsglocken.
Beglaubigt ist dies für die beiden Glocken der St. Amanduskirche

1 Neue Bündner Zeitung, Chur, 10. Februar 1931.
2 Chr. Caminada, Die Bündner Glocken, 20 ff, 65 ff., ferner A.-E. Cher-

buliez, Alte Schweizer Glocken, in „9 Mein Heimatland", Verlag G. Grünau,
Bern 1930, 209 ff.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 57

in Maienfeld von 15021 und die als „St. Theodulsglodke"
bezeichnete Mittagsglocke der Gemeinde Obersaxen zu Anfang
des 16. Jahrhunderts. Das von den Maienfeldern aufgebrachte
Geld sollte dazu dienen „zwo grosen gloggen zuo güsen zuo
„wesen Darin baid ist kommen dz hailtum von der gloggen
„Sancti Theodoli, dz man von Sitten durch fürbitt fürsten und
„herren durch an ersame bottschaff zu wägen bracht."

Das Bündner Oberland ist sehr reich an alten Glocken. Aus dem
Anfang des 15. Jahrh. stammen die Glocken von Flims, Valendas, Felsberg, Ruis,
Ems (St. Johannes-Kapelle, St. Theodulsglocke), Waltensburg, Pleif (Lugnez),
Laax, Ilanz, Rhäzüns, Sahen. In das 16. Jahrh. gehören die Glocken von
Brigels (1500, 1513), Medels (1515), Truns (1511), beides Theodulsglocken,
Danis (1581), Lumbrein-Surrhein (1589), Aus dem übrigen Bündnerland seien
die Glocken von Reams (1414), Stürvis, Jenaz2, Arosa (alle 1492), Flerden-
Heinzenberg (1450, Poschiavo (1481), Hinterrhein-Rheinwald (1488), Maladers
(1494)3, Klosters (1512), Churwalden (1519), Münster (1504), Avers-Cresta
(1512) genannt. Mit Meister Ulrich erscheint ein Glockengießer aus der Hauptstadt

Chur; er goß 1492 zwei Glocken für Castelmur (Bergeil)4. Ein Pusch-
laver Glockengießer scheint Ambrosius von Aplano gewesen zu sein (Glocke
in Poschiavo-Selva 1481). Er ist vielleicht identisch mit dem Glockengießer
Ambrosius, der 1486 für St. Moritz die kleine Glocke der Kirche goß6.
Weitere Bündner Glockengießer sind Jakob Schop von Chur (1523—1531),
Leonhard Ernst in Chur (1637—1639), Gaudenz Hempel in Chur (Schnaus
1657, Vais 1662), Paul Ant. Gaffori aus dem Puschlav (1681—1695), Matheus
Albert in Chur (Vais 1696), Albert Theus in Chur (1693), Joh. Schmid von
Chur (Romein 1738), Joh. Schmid von Grüneck von Chur (Pleif-Villa 1735),
Christ, und Joh. Schmid in Poschiavo (1741), Gabriel Felix in Schiers (1769),
Rageth Mathias von Chur (Sagens 1788). Der Veltliner Glockengießer Franz
Sermund goß die Glocken von Tomils (1562) und Münster (1558) 6.

Das älteste Dokument für die Geschichte der Glocken der Stadt Chur
stellt die kleine gothische Glocke der Regulakirche von 1501 dar. Ihr Guß
ist vermutlich der Schlußstein des Wiederaufbaues der mit einem großen Teil
der übrigen Stadt beim Brande von 1464 zerstörten Kirche. Eine neue Glocke

1 Caminada, a. a. O., 67 f., ferner Fr. Jecklin, Das Jahrzeitbuch der St.
Amanduskirche zu Maienfeld, Jb 1912.

2 „Der Freie Rätier", Chur, 1924, Nr. 253.
3 A. v. Castelmur, Bündnerisches Monatsblatt 1923, 337.
4 N. S. VII, 244. 6 Lex., 61.
6 Nüscheler, Verzeichnis der Glockeninschriften im Kanton Graubünden,

hs, uv (Manuskript R 480 der Zentralbibliothek Zürich). Das über Sermund
Gesagte in Ergänzung von Lex., 290.



58 A.-E. CHERBULIEZ

wurde nach langwierigen Verhandlungen zwischen Stadtbehörde und Zünften
1708 durch den Zunftmeister Albert (den oben genannten) gegossen. Diese
Glocke wurde durch eine nicht ganz gelungene, neue ersetzt, die der Glockengießer

Theus in Felsberg 1841 erstellte1. Ein fleißiger Glockengießer aus
Italienisch-Bünden war schließlich Giovanni Giboni aus Roveredo (Misox), der
eigentliche Glockengießer seines Heimattales. Seine ersten Glocken stammen
von 1687 (Roveredo, Medels). Seine Wirksamkeit läßt sich bis 1723
nachweisen und zwar außer im Misox im Calancatal und im Tessin2.

Zu Beginn des IÖ. Jahrhunderts kam der Rheintaler Jakob
Salzmann, mit seinem latinisierten Namen Salandronius genannt,
als Schullehrer von Basel nach Chur an die Klosterschule St. Luzi;
er lebte in Chur 151I-I529, und starb mit seiner ganzen Familie
an der Pest. Er muß sich für Musik interessiert haben, denn
eine Musikhandschrift in der Basler Universitätsbibliothek trägt
als Widmung seinen Namen.3 Wahrscheinlich kurz nach 1485

geboren, studierte er seit 1504 in Basel, brachte es 1509 zum
Magister und wurde Lehrer an der Theodorsschule. Dort wurde
Bonifacius Amerbach, der edle humanistische Basler Musikfreund4,
sein Schüler, zu dessen Familie Salzmann später in vertrautem
Freundschaftsverhältnis stand. Die eben erwähnte Musikhandschrift

ging dann später, wahrscheinlich als ein Geschenk
Salandronius' in den Besitz von Amerbach über. In Chur schloß
sich Salzmann der Reformation an, verlor seine Stelle und wurde
1522 Lehrer an der neugegründeten deutschen Schule in Chur,
wo er mit Commander für die reformatorische Bewegung
zusammen arbeitete. Er war mit Zwingli und Vadian befreundet
und korrespondiert mit ersterem.6

Von 1541—1549 regierte in Chur der kunstliebende Bischof Lucius Iter
von Chur. Er hat in seiner Residenz 1543 durch einen unbekannten Maler
die berühmten Holzschnitte von Hans Holbein dem Jüngeren, die den „Totentanz"

bilden, malen lassen (die einzige gemalte Darstellung des Totentanzes).
Bekanntlich sind in diesen Holbein'schen Holzschnitten eine ganze Reihe von

1 Fr. Jecklin, Festschrift zur Erinnerung an die Einweihung der neuen
Glocken zu St. Martin in Chur, 1899. 5 ff.

2 A. M. Zendralli, Oiovanni Domenico Giboni aus Roveredo, ein Glockengießer

aus dem Misox, Bündnerisches Monatsblatt 1929, 169 ff.
3 Lex., 268. 4 Lex., 6.
5 DHBS V, 706 und Vasella, Zeitschrift für Schweizer Geschichte 1930,

IV, 479 ff.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 59

volkstümlichen Musikinstrumenten abgebildet,1 z. B. Xylophon, Hackbrett, Drehleier,

Trumscheit usw. So auch in der Churer Nachbildung, die nun im Rhätischen
Museum aufbewahrt wird. Die Austreibung aus dem Paradies, die Nonne, das

alte Weib, der alte Mann, die Gräfin weisen auch in der Churer Fassung Fidel,
Laute, Hackbrett, Trommel deutlich erkennbar auf. Ein deutsches Weltgerichtsspiel

von 1517 („Das jüngste Gericht"), das mit Sicherheit als in Graubünden
entstanden und für Chur gedacht bezeichnet werden kann, zeigt in den
Regiebemerkungen deutlich Musikverwendung. Vier Engel mit der Tuba, Aktbeginne
mit einem Responsorium, oder Halleluja und Psalm, Soloprosodie mit
Harfenbegleitung werden verlangt.2

Unterdessen war in der Stadt Chur ein strenges reformiertes
Regiment eingezogen, das, wie in allen anderen reformierten
schweizerischen Orten, auch auf musikalischem Gebiete neue
und durch obrigkeitliche Befehle genau geordnete Verhältnisse
schuf. Für das l6. Jahrhundert kommt zunächst nur der
Stadttrompeterdienst in Frage. Er war aufs engste mit dem
Turmwächterdienst verbunden, nachdem ein besonderer Wachtturm
an der St. Martinskirche 1534 erbaut worden war. Die Churer
Ratsprotokolle enthalten eine Reihe von Mitteilungen über
Trompeterbestallungen in diesem Jahrhundert. Die erste
Trompeterinstruktion stammt von 1537 und sagt u.a. aus:

„genanter trümeter (Laurenz) am abendt und am morgen den

tag und die nacht anplasen und wann es von nöten were, das frömbt lüt
kämen, unter tagen ouch plasen soll". 1542 wird ein neuer Trompeter mit
seiner Frau in Dienste genommen, denn es heifit im Ratsprotokoll: „genannter
Melchior (Weitprecht) soll mit siner husfrowen uff dem türm husen und
wonen Desgleichen abendts und morgens mit siner husfrowen (sie!) die
nacht und tag mit der trumeten anblasen, ouch darnach all stund von der
nacht anblasung biss zu der tag anblasung kund thuon und anzaigen", Späterhin

scheinen je zwei Ratstrompeter von der Stadt angestellt worden zu sein,
denn 1559 werden M. Mathis und Sohn, 1577 die beiden fremden Trompeter

1 S. Plattner und J. Weber, Holbeins Totentanz in den Wandbildern zu
Chur, 3 ff, W. Schuh, Die Musik in der altdeutschen Graphik, Neue Zürcher
Zeitung, 30/31. Januar 1931, ferner Ed. Bernoulli, Alte volkstümliche
Musikinstrumente in den deutschschweizerischen, besonders baslerischen Darstellungen,
Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde XVII, 206 ff. und S. Vögelin,
Die Wandgemälde von Chur, Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich,
Bd. XX, 2. Teil.

2 Kb, hs, uv, dazu eine Abschrift von Chr. Kind, Sgn. B 1768; vgl.
C. Muoth im Jb. 1881, 7.



60 A.-E. CHERBULIEZ

Hans Jörgen Bürkli yon Herrenberg und Hammerbach von Nördlingen
verpflichtet

Aus dem l6. Jahrhundert liegen noch Engadiner Zeugnisse
für musikalisdie Interessen vor. Ein Originalbrief von Glarean
aus Freiburg i. Br. an Friedrich von Salis, den reformierten,
gelehrten Freund Bullingers aus der Salis-Linie Samaden-Sils
(1512-1570) stammt aus dem Jahre 1547, dem Druck- und
Erscheinungsjahr des Dodekachordons.2 Glarean hat im allgemeinen
seine Beziehungen zu den Freunden der Jugend, aber auch zu
Angehörigen des reformierten Bekenntnisses späterhin
abgebrochen. 1547 war er fast sechzigjährig, Salis jedoch erst fünf-
unddreißigjährig. Was Glarean bewog, mit dem reformierten,
viel jüngeren Engadiner Edelmann freundschaftliche Beziehungen
zu pflegen, ist nicht ersichtlich. Salis studierte vor 1529 in Basel
und wurde dort durch Grynäus der Reformation gewonnen und
hat vielleicht dort Glareans persönliche Bekanntschaft gemacht.
Der genannte Brief,3 vom 4. März 1547, erwähnt mit folgenden
Worten den Abschluß der langjährigenArbeit amDodekachordon:

„Tria Volumina de musica, quœ multis annis nunc parturio tandem praelo
proelio) commisso, intra paucos menses Deo volente in locum prodibunt".

(Drei Bände über Musik, welche ich schon seit vielen Jahren in mir herumtrage,

werden jetzt endlich, nach vollzogener Schlacht, so Gott will, in wenigen
Monaten das Licht der Welt erblicken).

Der Sohn von Friedrich von Salis, Johannes, nach seinem
Großvater mütterlicherseits Johann Travers genannt (1546-1624),
war Kommissar in Chiavenna (wie sein Vater), wurde aber dann
Bürger von Schaffhausen (1621). Als etwa sechzehnjähriger

1 F. Jecklin, Geschichte der St. Martinskirche, wo auch vermutet wird,
daß 1529 schon eine Orgel in St. Martin gestanden habe und entfernt worden
sei. Vgl. ferner v. Tscharner, Auszüge aus den Churer Ratsprotokollen
(Manuskript im Stadtarchiv Chur), Band II, S. 387.

2 DHBS V, 697 und Lex-, 99 f.
3 Kb, hs, uv, Signatur B 1820. Herr Staatsarchivar Dr. P. Gillardon in

Chur hatte die Freundlichkeit, den schwer leserlichen Passus zu entziffern.
Über F. v. Salis vgl. die ausführliche Studie in der Einleitung zur Korrespondenz

Bullinger's mit Graubünden, Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. 23,
hsg. von T. Schieß; über Johann Travers vgl. Th. Schieß, Bullingers
Beziehungen zur Familie Salis, Zürcher Taschenbuch 1901, 116.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 61

Knabe hat er sich mit dem Studium der Musiktheorie abgegeben,
wovon acht Seiten lateinisch geschriebener, musiktheoretischer
Betrachtungen in einem Notiz- oder Schreibheft, datiert vom
24. November l56l, bezw. von 1562 zeugen.1

Ziemlich primitive Notenzeichnungen und viele Korrekturen zeigen an, daß
der junge Edelmann noch nicht allzu gut in die Geheimnisse der Musik
eingeweiht war. Das Traktätchen, naturgemäß ein Exzerpt oder ein vom Hofmeister,
Hauslehrer oder Gemeindeschulmeister durchgeführtes Diktat, fängt an mit den
Worten: „Quid est musica? Musica est ars bene canendi." Eine Tabelle der
Notenwerte von der Maxima bis zur Semiminima, die Schlüssel und „brevissi-
mae regulae de mutationibus in Cantu" folgen. Der Cantus B-mollaris, der
duralis und naturalis werden dann erklärt. Das Lehrbüchlein ist übrigens
eingebunden in ein Pergamentnotenblatt, das mit seinem lateinischen liturgischen
Text, seiner zweituntersten roten Linie (die übrigen drei sind schwarz), der
Schrift (eingestreute rote Initialen) und der aquitanisch anmutenden Choralschrift

an die liturgischen Gesänge des 14. Jahrhunderts anzuklingen scheint.
1558 weilte Johann Travers von Salis als Pensionär bei Bullinger in Zürich.
Sein Vater kaufte ihm in Venedig eine Laute (die nach Zürich gesandt wurde)
und wünschte für Johann Travers Lautenunterricht. Der Zürcher Wirt „Zum
Salmen", Heinrich Berker, unterrichtete den jungen Salis in der Tat im Lautenspiel;

Bullinger kaufte dem Knaben wiederholt Saiten und ein Lautenbuch.
1560—61 lebte die Familie Salis in Chiavenna, dort unterrichtete Franc. Niger;
doch scheint sich Joh. Travers hauptsächlich mit dem Lautenspiel abgegeben
zu haben! 1562 lebte Joh. Travers in Samaden, wo der Zernezer Joh. Jenatch,
ein Basler Magister, für seinen Unterricht sorgte. Hier in Samaden entstand
das Musiktheorieheft.

Neben diesen zwar indirekten, aber nicht ganz belanglosen
Zeugnissen für die Musikinteressen der oberen sozialen Schichten
im Engadin läßt sidh einigermaßen deutlich das Engadiner Volkslied

nachweisen.2 Audi dies allerdings nur indirekt und negativ
durch den heftigen Kampf, den der reformierte, romanische
Unterengadiner Durisch Campell von Süs (1510-1580) gegen
das weltliche Volkslied, wie es im Engadin lebte, aus religiösen
und sittlichen Gründen führte.3 Die „weltlichen und unzüchtigen

Lieder, die bei Gastmählern, oder vom betrunkenen Volk
gesungen werden", wollte Campell durch gottgefälligere er-

1 Kb, hs, uv, Sign. B 528, auch DHBS V, 697.
2 J. Ulrich, das engadinische Volkslied in älterer Zeit, „Die Schweiz",

1900, 588 und A. v. Flugi, Die Volkslieder des Engadin, 14 ff.
3 DHBS II, 394.



62 A.-E. CHERBULIEZ

setzen. Zu diesem Zwecke ließ er auf seine Kosten seine 155°
abgeschlossene romanische Psalmenübersetzung drucken (Cudesch
da Psalms 1562). Dem eigentlichen Psalmbuch folgt eine Sammlung

geistlicher Lieder, von der Campell ausdrücklich sagt:
„Hier folgen die geistlichen Gesänge und christlichen Lieder, von welchen

einige in der Kirche gesungen werden vor und nach der Predigt und auch
außer der Kirche von wem da will ; aber einige nur außer der Kirche, anstatt
der eitlen und schändlichen weltlichen Lieder".

Wenn daher auch dieses weitverbreitete und einflußreiche
Psalmenbuch, neben der romanischen Übersetzung des Neuen
Testamentes von ßifrun (1560) eines der ältesten romanischen
Sprachdenkmäler, tatsächlich manches im Engadin gesungene
Volkslied in Vergessenheit geraten ließ, so übermittelt es doch
selbst gewisse Spuren der volkstümlichen Dichtung, z. B. ein
Gedicht vom Streit zwischen Wasser und Wein, das Campell
ausdrücklich als humoristisch-volkstümlich bezeichnet und
rechtfertigt. Ferner enthält das Psalmenbuch geistliche Bearbeitungen
von weltlich-politisdi-soldatischen Liedern, etwa jenes frisdre
Kriegslied der Engacliner in französischen Diensten auf den
König von Frankreich, der zu Christus umgedichtet wird. Campell
kündigt es mit den Worten an:

„Egl ais una chiantzun ch'la sudada chi guardan sin las curunas da lg
Raig d'Frantscha soulen chiantar la quala cummaintza uschéa". (Hier ist ein
Lied, das die Soldaten, die die Kronen des Königs von Frankreich zu
bewachen haben, zu singen pflegen, es beginnt also : „.

In den historischen Schriften von Campell sind ferner einige
Beispiele von Liedertexten in Art des Schweizer historischen
Volksliedes eingeflochten, so etwa über den „Hennenkrieg" 1475,
über den Krieg zwischen den Drei Bünden und Mailand i486,
ferner romanische Versionen von außerschweizerischen epischen
unci lyrischen Stoffen, wie eines sizilianischen Gedichtes aus
dem 13. Jahrhundert, oder des niederdeutschen Liedes von den
zwei Königskindern („O tü masura, o tü mia, o tü bain chara/
O schi cura, o schi di 'm, poss ean gnir a tramegl") usw. Im
übrigen ist Campells Psalmenbuch eine mehr oder weniger
getreue Übertragung des bekannten Zwkk'schen (Konstanzer)
Gesangbuches, das, als erstes in der Schweiz mit Noten erschie-



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 63

nenes, 1536, bezw. 1540 durch Froschauer in Zürich gedruckt
wurde.1 Es enthält übrigens (auf S. 435) die erste romanische
Übertragung von Zwingli's Kappelerlied.3 Es ist begreiflich, daß
solche Werke bei den glaubenseifrigen Reformierten
romanischer Sprache besten Absatz und tiefen Widerhall fanden, da
sie nach geistiger Kost lechzten, sie sich aber infolge ihrer sprachlich

isolierten Stellung nur schwer verschaffen konnten.3
Das 17. Jahrhundert bringt in der Hauptsache, so weit man

dies bis jetzt übersehen kann, neben Chur einige auf die
romanischen und italienischen (reformierten) Landesteile bezügliche

Beweise eines gewissen Interesses für die Musikpflege, wobei,

dem allgemeinen Zug der Zeit folgend, die kirchliche und
in ihrem Sinn gehaltene häusliche Musik im Vordergrund steht.
Organisatorisch macht sich deutlich der Einfluß von Zürich
geltend. Die „Christliche Ordnung und Bräuch der Kilchen Zürich"
(I643 bei Bodmer in Zürich gedruckt) ist nämlich zweifellos im
Engadin, Puschlav und im angrenzenden reformierten Veltlin
als praktisches Vorbild benutzt worden, wie ein Exemplar dieser
Ordnung mit einer handschriftlichen, romanischen Einleitung und
Gebrauchsanweisung beweist).4 Die innere Organisation und
die grundsätzliche Stellungnahme zu den liturgischen Fragen
zum Beispiel, und im Zusammenhang damit auch die Ausgestaltung

der Kinderlehre usw. werden sich danach ziemlich an das
Beispiel von Zürich gehalten haben. Die Zürcher Kirchenbehörde
hat aber ausdrücklich das Singen im Gottesdienst und Kinderlehre

gewünscht, was aus dem „Katechismus", herausgegeben
„für die Jugend der Stadt und Landschaft Zürich" und seit Mitte
des 17. Jahrhunderts vielfach aufgelegt, hervorgeht. Er enthält
ein auch in den späteren Auflagen unverändert abgedrucktes,
von l639 datiertes Vorwort, das eindringlich auf die Notwendigkeit

der Pflege des Gesanges in Gottesdienst und Kinderlehre

1 Lex., 352, auch E. Egli in „Zwingliana", I, 1902, 254.
2 Cudesch da Psalms, 435 und 480.
3 Ed. Bächler, Die Anfänge des Buchdrucks in der Schweiz, 1930, 88 ff.
4 Kb, A 33. Für die nacherwähnten Ortsnamen vgl. J. C. Fäsi, Staatsund

Erdbeschreibung der helvetischen Eidgenossenschaft, IV (1768), 205 ff.



64 A.-E. CHERBULIEZ

hinweist und sogar zu Konzessionen an die musikalischen
Gewohnheiten des Volkes bereit ist.

„Das christliche Lobgesang betreffend, ist gleichfalls Unser (nämlich des

Bürgermeisters und des Rats der Stadt Zürich) ernstlich Will und Meinung,
wo dasselbige in Gemeinden wol angefangen, also fürbashin beharret, in
andern Gemeinden, wo immer möglich, eingeführt, auch vor und nach Haltung
der Kinder-Predigten geübt werden solle. Wie dann einen jeden Sonntag
auch Psalmen und Stücke vor und nach der Predigt zu singen, sind
fürgeschrieben worden. Wo aber die verzeichneten Psalmen an einem und dem
andern ort ihrer Melodien halber der Jugend zu schwer, alsdann man wol das

Gesang, das aus unserm christlichen Catechismus gezogen, allwegen in einer dem

Volk angenehmen und bekannten Melodey vor und nach der Predigt singen

mag. Alles dahin gerichtet, damit eben das, was an dem selbigen Sonntag
erkläret wird, in dem Gesang wiederholet und von dem volck erbaulich gesungen
werde." (Zitiert nach der Ausgabe von 1758, Zürich bei David Gehner.)

Es ist also anzunehmen, daß in denjenigen Gebieten
Graubündens, wo die erwähnte Kirchenordnung von Zürich verwendet
wurde, hie und da wenigstens auch für die Einführung des kirch-
lich-reformierten Gesanges in Gottesdienst, Kinderlehre und
damit auch in der Schule im Sinne des ganz klaren und
positiven musikalischen Programms des (übrigens stets mit Melodien

versehenen) „Katechismus" etwas getan wurde. Das Exemplar

der Zürcher Kirchenordnung mit der romanischen Gebrauchsanweisung

gibt auch ein Verzeichnis der reformierten Gemeinden

im (Untertanenland) Veltlin für das Jahrl6l7, das folgende
Ortsnamen umfaßt: Villa, Plurs, Clavenna Chiavenna), Mecs
(Mezzola), Prada, Dubin, Meel Mello), Trahona, Caspen,
Morben Morbegno), Barben, Sonders Sondrio), Monte
di Sondrio, Maleuch, Tell Teglio), Boalla, Tyran (=Tirano),
Grosset Grosio), Vurms Bormio). Eine deutsche Kirchenordnung

mit romanischer Gebrauchsanweisung, für italienisch
sprechende Gegenden mit zum Teil deutscher Ortsbezeichnung!

Das Zentrum der reformierten Musikpflege mit behördlicher
Unterstützung von Seiten der Gemeinden und einzelner Gönner
im Engadin des 17. und 18. Jahrhunderts ist bekanntlich Zuoz.1

1 Gian Bundi, Der Kirchengesang in der Engadiner Gemeinde Zuoz,
Schweiz. Musikzeitung 1907, Nr. 34—36 und als Sep.-Abzug, auch der Gleiche
im Bericht über den Musikwissenschaftlichen Kongreß in Basel 1924, 107 ff.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 65

Das Kennzeichen der dortigen Kirchenmusik ist, kurz gesagt,
die Ausführung mehrstimmiger, polyphoner a capella Werke
durch bezahlte und behördlich angestellte Kirchensänger. Am
längsten haben sich in der von der Zuozer Bewegung ausgehenden

und genährten häuslichen und kirchlichen Musikpflege des
Engadins die kunstvollen Psalmenbearbeitungen von Sweelinck
erhalten. (Vier Bücher „Psaumes de David mises en musique
en 4, 5, 6, et 7 parties par Mr. Jean Pierre Sweling, jadis
organiste d'Amsterdam", I6l3, IÖ21, IÖ2I, 1624). Das zweite und
vierte Buch enthält übrigens bis zu achtstimmige Psalmen. Diese
Psalmen von Sweelinck haben sich, wie gesagt, viel länger im
Engadiner „Repertoire" erhalten, als andere auch in Zuoz
nachweisbar vorhandene und aus der Taufe gehobene Werke, wie
Monteverdi's fünfstimmige italienische Madrigale von 1615,1643,
1639, Marenzio's gleichartige Madrigale von 1032, Inglese's
sechsstimmige Madrigale von 1615 und 1628. Spuren der Sweelinck-
sdien Psalmenpflege finden sich noch in handschriftlichen Engadiner

Stimmen- und Liederheften zu Anfang des IQ. Jahrhunderts!

Die erste Urkunde, aus welcher die straffe, von der
Gemeindebehörde angeordnete und überwachte Organisation
des kirchlichen Gesanges in Zuoz hervorgeht, fällt in das Jahr
IÖ66; sie wurde 1670 bestätigt, später kam es zu einer
regelrechten amtlichen Singverordnung (Regula del chaunt), deren
erste Erwähnung 1744 erfolgt und zwar im Sinne einer Bestätigung

von etwas schon Vorhandenem. Sie reicht vielleicht daher
ihrem Ursprung nach noch in das 17. Jahrhundert zurück1.

Ein anderer wichtiger oberengadiner Hauptort, Samaden,
zeigt in Bezug auf die Art der Gesangspflege im 17. Jahrhundert

ganz ähnliche Verhältnisse, wie Zuoz. Die Gemeindestatuten
von IÖ68 verpflichten alle diejenigen, welche Gesangsgabe hatten,
zum Singen während des ganzen Jahres, auch wenn eines aus
ihrer nächsten Verwandtschaft stürbe, da es nicht angeht, das Lob
Gottes durch öffentlichen Gesang Unterbrechungen auszusetzen:

1 Vgl. auch N. Sererhard, Einfältige Delineation, herausgegeben von C.

v. Moor, I. 69 f. Vom Zuozer Kirchengesang berichtete bereits K. v. Winterfeld
in „Zur Geschichte heiliger Tonkunst", 1850, S. 198.

5



66 A.-E. CHERBULIEZ

„Tuots aquels, chi haun lg dünn da chianter, es dessen lascher tiers et

continuar tuot lg ann oura a chianter, nonobstante chia muriss lur qualche

prossem paraint, u ün'otra persuna, schi per aque nun dessane intarlaschar
da der lod al Segner cun lg public chianter."

Merkwürdigerweise wurde der Frau des Gioeri Sütt der
Auftrag erteilt, Erwachsene wie Kinder im Gesang zu üben,
wofür sie bezahlt wurde. Also eine Engadiner Musikdirektorin
des 17. Jahrhunderts! Später stiftete die Gemeinde den Sängern
jährlich ein Gastmahl. Die Mitglieder der Singgesellschaft wurden

bezahlt; 1709 ist amtlich von einem „Vorsinger" die Rede,
der eine besondere Bezahlung erhält.1

Eines der frühesten romanischen Gesangbücher ist Lurainz
Wietzels Psalmbuch. Das im Lexikon von Refardt in Anlehnung

an Eitner nur als Vermutung ausgesprochene Vorhandensein

einer Ausgabe von l66l2 bestätigt sich, da in Zürich und
Chur Exemplare dieser Ausgabe liegen.3 Sie ist in Basel bei
den Erben von Joh. Jak. Genath gedruckt worden. Als Einleitung

wird das bekannte Vorwort von Antistes Joh. Jak.
Breitinger zum Zürcher Psalmenbuch (vor 1045) in romanischer
Übersetzung gebracht. Eigentümlicherweise ist es mit einem: Zuoz,
2. Mai 1668 (wohl Druckfehler für 1660) datiertem Nachwort
von Wietzel versehen. Es folgen eine kleine Anleitung über
die Silbenbetonung, die lateinische Approbation der kirchlichen
Behörde (Actum Zuzii, 3. Mai 1660), ein Lobgedicht auf Wietzel.
Die Anlage des Gesangbuches entspricht durchaus den bekannten

Zürcher Lobwasserausgaben. Am Schluß endlich eine 17

Seiten umfassende ladinische musiktheoretische Abhandlung:
„Cuort et simpel intraguidamaint davart la Musica, u art da chantaer"

mit vier Abschnitten : „Da las clefs, da la notas, da la mensura u tact, diffe-
rentiers o valüta de las notas, pausas e tüpfels, da '1 b molle, e da 'ls oters

sengs in la musica chi occuorren."

Rund 20 Jahre später, 1683, kam noch ein weiteres romanisches

Gesangsbuch heraus, das von Refardt im Lexikon nicht

1 Articheis, Aschantamaints et Aestims dalla Wsehinaunchia da Samaden,
Dumengia Saira 1899, 269 f., auch Fr. Pieth, Geschichte des Volksschulwesens
im alten Graubünden, 83.

2 Lex., 343. 3 Zentralbibliothek Zürich Z cc 2558 und Kb, Aa 291.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 67

erwähnt wird und noch ein Jahr früher erschien, als die gleichartige

„Philomela" des Johannes Martinus von 1684.1 War die
Philomela mit den Melodien von Simler's „Teutschen Gedichten"

versehen worden, so hielt sich Joh. Graß, der Verfasser des
erstgenannten Gesangbuches an die Lobwasser'schen Psalmtexte
und die entsprechenden Zürcher Fassungen der Melodien zum
Lobwasserpsalter. Die I. Auflage der „Philomela" wurde noch
in Schieins (Romanisch Tschlin oderCelin) im Unterengadin
gedruckt, wo seit 1680 eine vorher (seit 1668) in Schuls eingerichtete

Druckerei eines Engadiners J. J. Dorta hingezogen war2,
die 2. Auflage hingegen kam in Zürich 1702 heraus.

Joh. Graß (1635-1702) war Pfarrer von Portein und, von
1672 an, in Präz (Heinzenberg bei Thusis).3 Er ließ 1683 unter
dem Titel „Iis Psalms d'ilg soinc prophet a Reg David suenter
las melodias franzosas cun IV vuschs da cantar messiu enten
vers rumonschas da ligia Grischa très Johann Graß" sein
Gesangbuch erscheinen. DieWidmung ist datiertTurig Zürich),
16. Okt. 1683. Das Vorwort an die Leser sagt u. a. aus:

„Consideront, co tuttas las autras baselgias de la Christionnadad veven
la grazja dad udir las harpfas da David a da cantar con el ses Psalms
mo mai las baselgias da nossa Patria Rumonscha enzund da la Ligia Grischa
fovan privadas da gnei scazzi, schi hai jou eis ons d'ilg mien ministeri fait
una prova da metter giu tuts 150. Psalms enten vers Rumonschs suenter las
melodias d'ilg Lobwasser". (Angesichts des Umstandes, daß alle andern christlichen

Kirchen die Gnade erfahren, die Harfen Davids zu hören und mit ihm
seine Psalmen singen zu können und nur die Kirchen unseres romanischen
Vaterlandes im Grauen Bund dies entbehren müssen, so habe ich in den
Jahren meiner Seelsorgertätigkeit einen Versuch gemacht, alle 150 Psalmen in
romanische Verse zu übertragen, mit den Lobwasserschen Melodien). Die
zweite Auflage erschien erst 1790, diesmal in Chur. Im Vorwort heißt es da-

1 Lex., 202 und 291 (Simler). Nach DHBS IV, 679 war er 1644
geboren, amtete auch in Sent als Pfarrer, später in Remüs, lebte noch 1693 und
ist von seinem Vater Martinus ex Martinis, Pfarrer in Remüs 1644—1668,
der an der Textfassung der „Philomela" mitbeteiligt war, zu unterscheiden.
Vgl. die ausführliche Besprechung der „Philomela" nach dem Vortrag des
Pfarrers 0. Gaudenz in der „Neuen Bündner Zeitung", Chur, 1898, Nr. 108
bis 113, ferner O. Gaudenz, Meditaziuns religiusas sur chanzuns vel materias
della Philomela, Dumengia Saira 1899, Nr. 7—15.

2 Büchler a. a. O., 93. 3 DHBS III, 536.



68 A.-E. CHERBULIEZ

selbst, daß der Herausgeber sich entschlossen habe, dem Wunsch „d'ils
Reverends Signurs Predicaturs da las ludeivlas Baselgias rumonschas ils quais
han schon da gig annou giavischa ünna nova editiun d'ils Psalms da David

componis tras ilg Reverend Signur Gion Graß B. M. a Stampai l'amprimma
Gada a Turig ent ilg on 1683"1 Folge zu leisten (der verehrlichen Herren
Pfarrer der löblichen romanischen Kirchgemeinden, die schon seit Jahren eine

neue Auflage der von Pfarrer Joh. Graß das erste Mal in Zürich 1683

gedruckten Psalmen Davids wünschten

Jedenfalls hat der reformierte, romanisch sprechende
Landesteil mit großem Eifer und Ernst den Anschluß an die Praxis
des Kirchengesanges der deutschsprechenden, ostschweizerischen
Kantone gesucht, nicht ohne doch auch ein bodenständiges
Element ihr beizumischen. Das geht ja auch aus den weiteren
Ausgaben der „Philomela" durch Vital2 hervor, überhaupt darf nicht
übersehen werden, daß Martinus' „Philomela" einen außerordentlich

großen Einfluß ausübte und von allen Gesangbüchern
imEngadin zweifellos die größte Verbreitung erfuhr. Man empfand

sie stets als die älteste engadinische Kirchenliedersammlung,

neben der unterengadinischen Psalmenübersetzung von
Jak. Vulpius (l666), der noch einige geistliche Lieder beigegeben

worden waren. Die „Philomela" war im Ober- und Un-
terengadin neben dem Psalmbuch lange Zeit der einzige kostbare

Schatz der Gesamtbibliothek des Engadinerhauses bis zu
dem Zeitpunkt, wo sie durch Frizzoni's Gesangbuch (vgl. später)
abgelöst wurde (1765). Beide Bücher wurden im Unterengadin
gleichmäßig für die häusliche Andacht und den Gottesdienst
verwendet.

Aus dem Vorwort der 1. Auflage der Philomela ergibt sich die interessante
Tatsache, daß Martinus einiges aus Simler übersetzt hatte, um seine
Familienangehörigen und die Mitglieder einer in Remüs (wo er damals Pfarrer war)
bestehenden Musikgesellschaft mit den Simler'schen Melodien bekannt zu machen

(,,Chia haviand eug avant alchüns ans verti und componü alchüns canzuns
sün las melodias da'l Sgr. Simler per introdür als meis da chiasa et
alchüns da la compagnia dais Musicants qui in Remuosch qualche notitia da

quellas melodias). In dem weltabgeschiedenen, heute noch weitab von einer
Eisenbahnstation gelegenen Remüs gab es also im 17. Jahrh. eine Art
ländlichen Collegium's Musicum Das Titelblatt führt einen Nachtrag : „Sun eir
adjunctas alchünas Canzuns ant co huossa componidas da meis Rev. chiar

1 Exemplar Kb, auch Zentralbibliothek Zürich Z cc 2514. 2 Lex. 320.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 69

Bap. Martino ex Martinis". (Im Anhang befinden sich noch einige von meinem
lieben Vater verfaßte Lieder). Dieser Anhang (Blatt 200—216) wird im
Text als „alchünas Canzuns/Componidas tenor vegl stylo sün veglias cont-
schaintas melodias" gekennzeichnet (einige Gesänge, verfaßt im alten Stil ; ^auf
alte, bekannte Melodien zu singen). Er ist ebenfalls (wie der Hauptteil des

Gesangbuches) mit Noten versehen und schließt mit einem (unpaginierten)
geistlichen Schauspiel in Dialogform ab, an dem sich Gott, Abraham, Jakob
und Sara beteiligen. Es beginnt mit einer Anrufung Gottes an Abraham, der
eine rezitativische, im Tenorschlüssel notierte, taktstrichlose Melodie untergelegt

ist; das ganze mag als ein geistliches Singspiel von der Opferung Abrahams

gedacht sein.

Martinus Sohn legt in seinem Vorwort immer wieder dar,
daß es sich bei seiner Liedersammlung nicht nur um die
Verwendungin der Kirche, sondern ebensosehr um ein allgemeines
Liederbuch für alle Arten häuslicher Andacht handle. In der
Tat wurde die „Philomela" mit ihren Texten und Melodien ein
Volksbuch im wahren und besten Sinn des Wortes. Vor und
nach dem Essen sang man ihre Erbauungslieder, im Hause der
Braut an der Tafelrunde die Hochzeitslieder, am Altjahrsabend,
am Abend vor Weihnachten, in der winterlichen Spinnstube sang
man ebenfalls Lieder erbaulichen Charakters aus ihr. Wie schon
bei Campell bemerkt, finden sich auch hier häufig Spuren
einheimischer volkstümlich-weltlicher Lyrik. Originaltexte von Martinus

sind z. B. (nach Decurtins, Grundriß der romanischen
Philologie, II. Band, 3. Abteilung, S. 2Il): Das Zwiegespräch
zwischen Jüngling und Jungfrau, das Hochzeitslied, das Lied über
die Lawine von Fetan, und vor allem die „Festa da Bachus",
in der fünf Zechkumpanen, Gestalten der romanischen Schwankpoesie,

in kräftig volkstümlicher Weise auftreten. (Originalausgabe

Blatt 78, 150, IQO.)
Es sei noch ein schmales Heflchen erwähnt, enthaltend eine

Diskantstimme, datiert 1663;1 es sind sieben geistliche Lieder
handschriftlich notiert, auf romanische Texte, z. T. ohne
Taktstriche. Ein späterer Besitzer und Schreiber von Nachträgen
ist Joh. Conradin, 1728. Er schließt mit einem Gedicht ab, wo
es am Schluß schwungvoll heißt: „Harphens, Orgeis, cittras,

1 Kb hs, uv, A 82.



70 A.-E. CHERBULIEZ

gigias / strassunan klingen) tuott ad honurtia" (in freiem
Anschluß an Psalm 92, 4; 98, 5-6; 108, 3; 149, 3; 150, 3-5). Das
Gesangbuch des Unterengadiner Pfarrers (in Guarda) Joh. Jüst
Ander (vgl. Lexikon von Refardt, S. 7) ist, wie die „Philomela" in
Schieins, aber schon l68l gedruckt worden. Es enthält keine
Noten, verweist aber im Text auf die Melodien der Lobwasserpsalmen

auf etwa 90 Blättern. Mit seinem Titel erweist es sich
als Anhang zum Hauptteil des Werkes „Speculum Christianum"
(ilg Spejel Christianum).

Der deutsch sprechende Kantonsteil liefert zu Beginn des
17. Jahrhunderts noch zwei kleine Beiträge zum historisch-politischen

Volkslied. Conrad Buol, ohne Zweifel ein Bündner,
nämlich der Davoser Pfarrer Buol(-Schauenstein), ein eifriger
Parteigänger der Reformation, ließ 1617 in Bern:

„Ein schön Danklied umb die Freiheit, welch der barmherzig Gott einer werden
Eydtgenossenschaft und löblichen dreien Bündten im Schwabenkrieg sonderbar
und wunderbar auss gnaden erhalten hat. In der Melodey Wilhelmus von Nassawa"

erscheinen.
Aus der Zeit der Bündner Wirren (1603-1639) stammt das

Lied des Rhetus (1621), dessen Textdichter der Churer
Stadtpfarrer zu St. Martin, Adam Saluz, war. Der Text, dem alten
Tellenlied nachgebildet, wird auch auf die Teilenweise gesungen,
die ihrerseits bekanntlich auf die holländisch-französische alte
„Wilhelmus"-Melodie zurückgeht.1

Übrigens ist auch schon 1654 in Chur, der Stadtrat der
Meinung gewesen, daß die „deutsche Schule (vgl. Salandronius)
„mitt wohl qualificierte Schuolmeystern versächen werde, welche

„. auch der musica wohl bericht seyen".
Nach einer längeren Pause tauchen in den Churer Ratsprotokollen

auch wieder die städtischen Trompeter und Turmwäditer
auf (1642), zu ihnen gesellen sich verschiedene Trommelschläger
(seit 1633); wie schon 1538, so hat nun im 17. Jahrhundert der
Rat hie und da Anlaß, sich mit dem Durchzug, der Verpflegung,
der Betätigung fremder Spielleute zu beschäftigen. Aus den

1 H. In der Gand, Alti Schwyzerlieder, 13 und der Gleiche, Das Schwyzer-
fahnli III, 8 f. Vgl. auch über Buol und Saluz DHBS II, 345 und V, 703.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 71

Ratsprotokollen und Äinterbüchern der Stadt läßt sidi folgende,
vorläufige und sicherlich noch ergänzungsfähige, sowie in
einzelnen Daten genauer nachzuprüfende Liste der Churer
Stadttrompeter von 1653 an aufstellen:

1653 Christof.. 1659 Zippert, 1687—1720 Rageth Eblin (Ebli), 1721—31
Daniel Tennolin, 1732—52 Hans Jak. Jecklin, 1753—61 Rud. Jecklin, 1762—79
C. Killias, 1780—99, Rud. Jecklin.

Von 1633 an läßt sich auch die Orgelbenutzung, die
Einrichtung des Orgeldienstes an den beiden Stadtkirchen St. Martin
und St. Regula und die Ernennung von Organisten nachweisen.
Naturgemäß suchte man hierzu in erster Linie musikalisch
gebildete Lehrer zu verwenden. Die Verteilung der Organistentätigkeit

auf beide Kirchen ist für das 17. Jahrhundert noch unklar.
Mit Namen sind genannt Meister Vortisch (1641), Nikolaus Butterfahrt

(1642), Lehrer Juvalta (1643), Val. Rechsteiner (oder Rehsteiner), (1651, 53,
56, 93, 95), Vincent Schmid (1682, 1695, 97). Ein Positiv wurde 1695 in
St. Regula aufgestellt. Schon 1680 erhielt einer der Organisten für Singstunden
an der Mädchenschule eine gewisse Besoldung '.

Mit dem Beginn des 18. Jahrhunderts mehren sieh die
Möglichkeiten, an Hand des vorliegenden Materials und der
einschlägigen Berichte, Druck- und Handschriften, sich ein Bild von
der Graubündner Musikpflege zu machen. Neben dem Engadin
und dem Bergell, wo die Zeugnisse für die häusliche und kirchliche

Musikpflege und den Schulgesang in verhältnismäßig reicher
Fülle vorliegen, tritt vor allem audi Chur und das Prättigau
mit Schulgesangsordnungen, Singgesellschaften, Liederbüchern
auf den Plan. Der Schullehrer als Organist und Gesangsleiter-
uncl -Lehrer wird immer mehr eine gewohnte Erscheinung. Das
Beispiel der festen musikalischen Bindung zwischen Schule und
Kirche, zwischen Musikfreund und Öffentlichkeit, wie es die
allgemeine Entwicklung des öffentlichen Musiklebens, der Collegia
musica, des Schul- und Kirchengesanges in den ostschweizerischen,

reformierten Kantonen ergab, wirkte hier zweifellos mit,

1 P, Gillardon, Nikolaischule und Nikolaikloster in Chur im 17. Jahrhundert.,

125, Pieth a. a. 0., 62 ff., ferner Churer Ratsprotokolle Bd. 4, 5, 6, 7,
8, 9, 11; v. Tscharner a. a. O. II, 19, 24, 58, 171, 388; Ämterbuch II (sämtliche

Quellen hs, uv im Stadtarchiv Chur).



72 A.-E. CHERBULIEZ

um einen bewußten Aufbau der musikalischen Ausbildung,
ausgehend vom Singunterricht in der Schule, herbeizuführen. Dazu

kommt das feste Eingreifen der staatlichen, öffentlichen und
geistlichen Behörden auch in pädagogischen und künstlerischen
Fragen des Privatlebens und der Geselligkeit, das dem gesamten

Musikleben der damaligen Zeit eine gewisse Nüchternheit
und einen Beigeschmack von Formelkram verleiht, der nun einmal

zu der demokratisch-bürgerlichen, republikanisch-aristokratischen

Musikpflege in Stadt- und Landgemeinden des l8.
Jahrhunderts in der Schweiz gehört.

Die gewissermaßen in die kleinsten reformier! en Gemeinden

hineinspielende Herrschaft des Singens von Psalmen und
ähnlich gehaltenen geistlichen Liedern verdunkelt auch in diesem
Jahrhundert teilweise das Walten der eigentlichen weltlichen
Volksmusik vokaler und instrumentaler Färbung; jedenfalls sind
auch jetzt noch verhältnismäßig selten schriftliche oder literarisch

greifbare Spuren von eigentlichen, spontan geschaffenen
und spontan wiedergegebenen Volksmelodien anzutreffen - seien
es gesungene Volkslieder im Freien, am Abend in der Spinnstube,

beim Umsingen an Weihnachten, Jahresende und -Beginn,
Fastnacht usw., seien es Pfeifermärsche der Landsgemeinden,
Betrufe, Alphornmelodien der Berghirten u. a. mehr. In einer
Betrachtung, ob es nicht in Absicht auf die bündnerische
Landwirtschaft nützlich wäre, die Aufmerksamkeit auf die Verbesserung

der Landschulen zu richten, heißt es:

„Ob das Singen auch mit zur Landwirtschaft gehöre? lasse ich
unbeantwortet. Mich ärgert ein so gewöhnliches Singen, es zeuget von achtloser,
schlechter Verwaltung der Ämter. Das Landvolk singt allenthalben, auch in
Gesellschaft zum Zeitvertreib, Psalmen, Lieder, Pasquillen und gereimte Zoten,
oft nacheinander, letztere öfter mit Affekt, Lenkung und sanfter Biegung der
Stimme. So hörte ich einst während dem Landbau ein Schäferlied singen,
einige modulierten angenehm. Die gleichen Sänger waren nach einer Stunde
bei einer Prozession — wie verschieden war nicht der Gebrauch ihrer Stimme
seit dem vorigen Schäferliede Welch ein Vergnügen mehr für den
Landmann, wenn er bei seiner Arbeit singen kann! Welcher Reiz für das
Landleben! Italien kann davon zeugen — ob Volkslieder- — so wie die Schweizerlieder,

auf Sitten und Denkart einen Einfluß haben können, beweist die Sehnsucht

nach dem Vaterlande, die bei einigen Schweizern durch ein bekanntes



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 73

Hirtenlied geweckt wird.1 Vom Schulsingen heißt es übrigens allgemein an
der gleichen Stelle: „Gesänge und Lieder werden in Terzen, von Silbe zu Silbe
abgewechselt, bald hoch, bald nieder gestimmt.2

Über das Alphornblasen liegen allerdings schon aus früheren

Zeiten indirekte Nachrichten vor. An verschiedene Alpen
in Graubünden knüpfen sich Sagen an, daß Hirten in älteren
Zeiten, um ihre Leute gegen eindringende Feinde zu Hilfe zu
rufen „schi'ch z'Tod bü(r)schelten" (d. h. sich zu Tod auf dem
Alphorn bliesen). So ein Küher, der bei einem Einfall der
Montafuner ins Prättigau „bürschelte bis em d's Härz versprunge
ist". Es heißt auch, daß die „Montavoner" dem Küher, zur
Strafe, die Wahl ließen, in die heisse Milch zu springen oder
sich „zu bürchle bis er zerspringe" .3

Die Kantonshauptstadt beginnt das neue Jahrhundert gleich
sehr energisch mit einer Schulordnung von 1706, in der dem
Singen der Jugend ganz bestimmte Richtlinien zugewiesen werden.

Neben dem Religionsunterricht ist das Singen damals
überhaupt ein recht bevorzugtes Fach gewesen, ja gegenüber dem
Schreiben und Rechnen sogar oft an erster Stelle stehend. Der
Stadtrat von Chur unterstützte musikbegabte Knaben hie und
da mit Stipendien, schaffte ihnen auf Stadtkosten Gesangbücher
an. Der Gesangsunterricht wurde dem Organisten, als dem
hierzu geeignetsten Fachmann, übertragen.4 Man kann ohne
Übertreibung sagen, daß an der damals schon in den Anfängen
bestehenden Volksschule in Graubünden auch schon im 18.

Jahrhundert das Singen (auf religiöser Grundlage natürlich) den
zweiten Rang unter den Schulfächern überhaupt einnahm. Daß
die von der Behörde gewünschten und erwarteten Resultate
nicht immer zu stände kamen, wird allerdings ebenfalls durch
manche Klage über Schul- und Kirchengesang im ganzen Kanton

bestätigt. Das Reglement genügte eben nicht. Die Hauptsache

war die Qualität des Gesanglehrers, der entweder Organist

oder Lehrer oder beides zugleich war. Es gab solche
Musikpädagogen, die „in andern Kirchen vor- und mitsingen und

1 S 1782, 383 f. 2 S 1782, 379. 3 Schweiz. Idiotikon IV, 980.
4 Pieth a. a. 0., 81 ff.



74 A.-E. CHERBULIEZ

„ihre eigene Weise anbringen wollen; eher werden sie den

„ganzen Gesang stören, verwirren, als nachgeben".1
In der erwähnten Churer Schulordnung von 1706 heißt es

kategorisch genug:
„Der Herr Organist soll am Donnerstag nach der Predigt und am Samstag

vormittag in der Schule fleißig anwesend sein, die Music die Schuler zu lehren,
und die Herren Schulmeister sollend die Knaben, welche tüchtig, die Musik zu
lehren, fleißig darzuhalten da dann er die Erlehrnung der Noten, und des

Psalmen Gesangs die Jugend wohl zu unterrichten und zu üben pflichtig sein
soll, und sollen alle anwesende Herren Schulmeister solchen Gsang beywohnen
und selbs aus ihren Psalmenbüchern mitsingen, und zwaren der Herr Organist
soll zu oberist in der Mitte der Stuben stehen und daß Gesang führen, die
Knaben so die Music lehren um ihne herum und ein jeder aus seinem
Psalmenbuch nachsingen; Ferners soll der Herr Organist in den Kirchen alle
14 Tag eine kleine Music zu halten schuldig sein, damit man sehen könne
ob die Schuler in dem Gesang wol profitieren".2

Das läßt an liebevoller Pedanterie nichts zu wünschen übrig.
Neben den öffentlichen Schulen gab es damals auch noch eine
Reihe von Privatschulen, denen öfters (seit 1636, bis 1722
nachweisbar) Erlaubnis erteilt wurde, neben andern Fächern auch
„musica" zu lehren.3 Die Churer Schulordnung von 1747 wünscht
ausdrücklich, daß „die Kinder nicht nur etwas auswendig daher
singen können, sondern diese schöne Kunst mit Grund begreif-
fen und erlehrnen".4

Vor 1779, dem Zeitpunkt einer gründlidien Neuordnung des

Churer Schulwesens (übrigens nach Zürcher Muster!), ging es

oft in den gemeinsamen Schulstuben recht laut und unordentlich

her. Das eine Kind hatte zur „Übung im Lesen ein Testament,

das andere ein Lobwasserisches Psalmenbuch" .5 Der
Unterricht im Singen war von jeher des Organisten Pflicht
sowie noch jetzt und je nachdem dieser Geschicklichkeit besaß,
und Fleiß anwendete, war auch der Gesang bei der Jugend in

1 Pieth a. a. O., 122.
2 Fr. Jecklin, Beiträge zur älteren Schulgeschichte der Stadt Chur bis zum

Beginn des 18. Jahrhunderts.
3 Pieth a. a. 0., 58. 4 Pieth a. a. 0. 121 f.
5 NS III (1807), 99 und 102.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 75

Auf- oder Abnahme- und beides auch zu allen Zeiten besonders

am öffentlichen Gottesdienst merklich.1
Als ein hochbegabter Pädagog erwies sich der Schulmeister

Konrad Greuter aus dem zürcherischen Hombrechtikon, der
zuvor mehrere Jahre als Lehrer in seinem Heimatkanton
amtiert hatte und 1779 an die deutsche Schule nach Chur kam.

„Ohne eigentliche Verpflichtung zur Erteilung von Gesangsunterricht, suchte

er doch, in Verbindung mit dem damaligen Organisten und Singmeister, ihn
auf alle Art in Aufnahme zu bringen. In besonderen Stunden übte er die
Jugend aus mehreren Klassen gemeinschaftlich in der Choralmusik. Den

ganzen Winter hindurch wurden die Abendstunden am Donnerstag und Sonntag
(von fünf Uhr an) dazu gewidmet. Nicht nur die Schuljugend, sondern auch
eine gröbere Anzahl älterer Personen besuchten mit vielem Vergnügen diese

Singstunden. Auch beim Kirchengesang zeigten sich die guten Wirkungen
dieser Anstalt und mehrere Herren des Schulraths und namentlich der damalige

Schulpräsident, Herr Präsident Peter von Salis, unterstützte sie durch
Teilnahme und Anschaffung nötiger Bücher".2

Greuter hat auch eine Textsammlung von „Bündner
Liedern", die nach einem zunächst verfehlten „Versuch bündneri-
scher Lieder" in verbesserter Form zu Stande gekommen war,
komponiert und 1785 als „Bündnerlieder mit Melodien"
herausgegeben. Er widmet diese Arbeit den Kindern der Churer
Bürgerschaft, deren größerer Teil seine alltägliche Schule, „und
noch eine weit größere Anzahl derselben" seine „Singschule"
besuchen. Von den Melodien (die mit beziffertem Baß
versehen sind) meint er:

„Vielleicht würden sie geübteren Musikverständigen zu kunstlos und
zu einfältig vorkommen in den rechten Gesichtspunkt gestellt hingegen,
werden sie mit mir einstimmen, daß sie auf diese Weise im Allgemeinen
brauchbarer sind, denn es gibt mehr ungeübte Liebhaber des Gesangs, als

Kunstsänger". Köstlich naiv sind darin die Loblieder auf die heldenhaften
„Weiber im Lugnetzer Tal" und „Die Engadiner Weiber".

Die in den Schulen verwendete Gesangsliteratur war, wie
wohl nicht ausführlich begründet zu werden braucht, fast
ausschließlich religiösen Inhalts. Draußen auf dem Lande bestanden

ähnliche, naturgemäß einfachere Verhältnisse, wie in Chur
seihst, auf diesem Gebiete. Lehrerwahlen (sie erfolgten stets

1 NS III, 101. 2 NS III, 104, 106, 108 f. Auch Lex., 111.



76 A.-E. CHERBULIEZ

und fast ohne jede Ausnahme in Graubünden durch die
Gemeindeversammlung) wurden nicht selten durch die gesanglichen

Fähigkeiten des Bewerbers in einem für ihn günstigen
Sinn entschieden.

„Wir haben Beispiele gesehen, daß die heilaute Stimme eines Mannes,
beim Absingen eines Liedes, die einzige wirksame Ursache gewesen, daß man
ihn im Triumph zum Schulmeister krönte, im übrigen bestünde seine ganze
Kunst in der Vokalmusik darin, jene unbezeichneten Wendungen, die unsere
Gesänge so sehr verstellen, recht oft anzubringen (damit ist wohl die
Ornamentik gemeint").1

Die verwendeten Schul- und Kinderlieder begegnen allerdings

oft herber Kritik.
„Unsere Schul- und Kinderlieder sind ebenso fehlerhaft als unsere Schul-

und Lehrbücher, Wir haben manche Liedersammlung, worinnen viel
Nützliches und Gutes enthalten ist, aber auch ists nicht zu leugnen, daß in vielen
bei unsern Schulen eingeführten Liedern viel unverständliches Zeug gelesen,
gelernet und gesungen werde Eine vorsichtige Wahl der Lieder sollte
den Mißbrauch verhüten. Der Mißbrauch pflanzet sich fort und verbreitet seine

Folgen auch auf die Vorhöfe des Herren. Daher das Gefüllose bei unserm
Kirchengesang" .2

Ein brauchbares Liederbuch wurde indessen doch gegen
Ende des l8. Jahrhunderts eingeführt mit J. H. Eglis Chorvertonung
von Gellerts Liedern3. Trotzdem ein Beobachter den Kirchengesang

in Bünden „im Allgemeinen ein wüstes Geschrey und
Gebrülle nennt4, so bestätigt doch der Geschichtsschreiber Joh.
Andreas Sprecher in seiner Geschichte der Republik der drei
Bünde im l8. Jahrhundert (1875), daß manche Gemeinden, wie
Thusis, Maienfeld (neben Zuoz) sich nicht nur durch einen
sehr schönen, sondern zum Teil selbst kunstvollen Kirchengesang

auszeichneten. Bis zum Anfang des 18. Jahrhunderts
reichen die Satzungen des Gesangvereines Küblis (Prättigau)
zurück; sie sind vom 9. Januar 1724 datiert5, ihr Verfasser ist

1 S 1783, 60. 2 S 1783, 67 f.
3 Helvetischer Volksfreund 1797, 26, ferner Pieth a. a. O. 115, Lex. 68

(Joh. Heinr. Egli).
4 Bundi, Der Kirchengesang i. d. Engad. Gemeinde Zuoz, S. A., 9.
6 Th. v. Sprecher, Satzungen eines alten Prättigauer Gesangvereins, Bünd-

nerisches Monatsblatt 1923, 111 f.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 77

Brosy Nutly.1 Es handelte sich um eine regelrechte
Singgenossenschaft auf religiöser Grundlage („Singburst"). Sängerinnen

und Sänger hatten einen bestimmten Singabend im Schulhaus

von 6 Uhr abends an einzuhalten. Im übrigen bestehen
die Satzungen vor allem aus einem Netz von Bußen und
Strafbestimmungen, von Ge- und Verboten. Sängergesellschaften
gab es auch in Malans, vor allem in Grüsch. Dort hieß sie

„Ordentliche Christliche Sängergesellschaft", stellte sich 1742

Statuten auf, wonach u. a. die Singstunden im Winter Samstags

um 7 un<l Sonntags um 2 Uhr, im Sommer Sonntags in der
Kirche stattzufinden hatten. In jeder Stunde sollen wenigstens
drei Psalmen und drei Lieder aus der „Seelenmusik"2 oder
Bachofens „Halleluja"3, nach Gutdünken des Pfarrers oder des

Vorsingers gesungen werden. Seewies im Prättigau führte zwar
den Singunterricht nicht im Stundenplan seiner Oberschule an,
dafür war eine besondere Singschule eingerichtet, an der auch
Erwachsene teilnehmen konnten. Dies musikalische Zusammenarbeiten

von Erwachsenen und Schülern konnte man schon (zu
Greuters Zeiten) in Chur beobachten. Die Seewiser
Singbeflissenen waren recht angespannt: Samstag und Sonntag Abend
war Singübung, aber auch Dienstag, Mittwoch und Freitag Abend
mußten die Schullehrer Singunterricht erteilen. Welcher
Dilettantenverein würde sich heuzutage den Luxus von fünf wöchentlichen

Proben leisten? Bei den Übungen war der Pfarrer ex
officio anwesend und sorgte für die Bibellektüre und -Erklärung

zwischen den Gesängen. Die Familie Salis in Seewis hatte
(vor 1771) einen Fond zur Flebung des Gesanges gestiftet. So

muß es also nicht allzu schlecht um die Vokalmusik in dem
schön gelegenen Prättigauer Bergdorf gestanden haben.4 Dieser
Geist herrschte auch noch um die Jahrhundertwende, denn die
Seewiser Schulordnung von 1799 sagt ausdrücklich „jedes Kind
muß singen lernen Zum Singen ist eine besondere

Abendschule bestimmt".5 Sehr fleißig müssen die Sänger
in Confers (Prättigau) gewesen sein, denn sie sangen und lern-

1 Lex., 237. 3 Ygl. Lex., 139 (Christian Huber). 3 Lex., 16.
4 Pieth a. a. 0., 84. 5 Pieth a. a. 0., 79.



78 A.-E. CHERBULIEZ

ten alle 150 Lobwassersdhen Psalmen, einen nach dem andern,
in neun Jahren, 1735—1744^ durch!1

Ein hübsches Denkmal für den Prättigauer und allgemein
deutschbündnerisdien Volksgesang auf religiöser Grundlage ist
das Liederbuch des Conrad Michel aus Buochen (bei Schiers),
vom Jahre 1763. Sein aufschlußreicher Titel lautet: „Liederbuch,
Bestehende in mehr als IOO alten und bei uns bekannten
Liedern aus unterschiedlichen Lieder- oder Gesangbüchern ausgezogen

und geschrieben nach alter bey uns bekannter einstimmigen

Singweisen auf des Kurtzest und einfaltigst mit Nöthen
zu einer erinnerung der altvätterischen bekanten Melodeyen
samt etlichen Kirchen- und Schulgebätter für mich Conrad
Michel von der Buocha, welches ich vor midi selber geschrieben
habe 1763 Buochen Anno 1763" (5IO S., mit Begister)2. Es enthält

in der Hauptsache Texte, die aber in etwa neunzig Fällen
mit einstimmig notierten Melodien versehen sind. Folgende mit
Noten niedergeschriebene Lieder seien mit ihren Titeln daraus
angeführt:

Aufmunterung zum Gesang, aus dem Mirantischen Flötlein:
„Was kann doch auf Erden beliebet mehr werden" S. 1

Ein anderes (Vermahnungsgesang) der Todten Tanz genannt:
„Auf, auf, o Mensch, mach Dich bereit" „ 40

Kaysers Urlaubslied oder des Keisers Carola Abschied, der Streit
mit dem Tod „ 67

Ein Trauergedicht: Wie ein Frau im Wasser ertrunken sey im
Schallfigg (Tal Schanfigg von Chur bis Arosa). In der Melodey
zur schönen frühlingszeit oder also wie folgt:

Kommt her, ihr Christen all „ 99
Ein ander Trauer- oder Abschiedslied, so von einem Jüngling, der

von Tschiertschen aus dem Schallfigg gebürtig war und zu Mantua
in Kriegsdiensten gestanden und aldort in einer Krankheit kurz

' Pieth a. a. O., 83, auch Bundi, Der Kirchengesang 9.
2 Kb, hs, uv, Sign. B 717. Die auf S. 1 des Liederbuches erwähnte

Sammlung „Mirantisches Flötlein" stammt vom Vorarlberger Laurentius von
Schnüffis und vom Jahre 1682; die weitverbreitete 4. Auflage von 1739 ist
vermutlich die direkte Quelle im Liederbuch des M. Conrad. Vgl. Katalog der
Musikbibliothek Wolffheim II, Nr. 2280 und 2063, sowie Artikel L. v. Schnüffis
in der Allgem. Deutschen Biographie.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 79

vor seinem Todt aufgesetzt und an seine Eltern in sein Vaterland

geschrieben wie folgt:
„Was für Geschrey und Traurigkeit aus bittermWeinen klinget" S.

Klag- oder Trauergesang so Herr Landammann Jakob Hartmann von
Lutzein (Prättigau) aufgesetzt, wie ihm sein junges Knäblein zu
Dallfatza in das Wasser gefallen und ertrunken ist wie folgt:

Trauern muh ich alle Tag „
Ein ander Klaglied von denen Kaiserlichen und französischen Prac-

ticen so sich a. 1740 sieben Jahr in dem Prättigau erhebt, auch
von obigem Landammann J. Hartmann aufgesetzt:

Nun will ich ein Lied singen „
Folget das Lied von Wilhelm Teil ingetruckt, wie eine löbl. Eydt-

genossenschaft ist entsprungen. In der Melodey der christlichen
Harf oder hertzlich tut mich verlangen. Das andere frischauf ihr
Eidgenossen. Jn der Melodei wie folgt: „

Folget ein gantz neu componiertes Lied von einem tapferen Soldaten

aufgesetzt. Wie in hertzhaften Streit oder Schlacht sich einer
halten soll:

Ein Soldat bin ich „
Folget ein schön Gesang von dem gefreyten Pündtnerland :

Ach schönes Bündnerland, wie lebst Du in vergnügtem Stand „
Ein ander Gesang von dem Krieg und Unruhen so in Pündten

entstanden, die Flucht genannt, so weitläufig in der Sprecher'schen
Cronik zu läsen. Dieses Lied, genannt: Der heroische wilde Mann.

Dein Lob, o wilder Mann" „
Folget ein schön Lied von dem Sagensei Krieg so 1701 geschach

zwischen den Religionsgenossen drei Pündt. In der Melodey Es
wollt ein Mägdlein Wasser holen:

Nun höret zu ihr Christenleut „
Ein ander schön Gesang von dem fröhlich auszug der

Reformierten Pündtener zu dem König in Engaland wie folgt:
Mit freuden will ich singen ein neues Liedlein „

Ein schön lieblich anmutig erfreulich frühling May Gesang in einer
angenehmen Melodey:

Der kühle May „
Folget ein Gesang von diesem vorig Fraili (Das Fräulein von

Samara bei St. Jakobs Brunnen Wasser zu schöpfen) Bey dem Brunnen
auf eine alte kürzere weis:

Es wollt ein Fräulein Wasser holen „
Der geistlich Dannenbaum o Dannenbaum, Du bist ein edler Zweig „
Ein ander schön Gesang wie man ein christlich Lebenswandel gegen

Gott und den Nebenmenschen führen soll laut den zehn Geboten.

105

HO

116

128

138

141

144

152

156

284

349

392



80 A.-E. CHERBULIEZ

Auss denselben ist dieser Gesang reimerweis getichtet und
aufgesetzt von dem alt Herr Dervatz aus Fanas (Prättigau) wie folgt:

Hörend was ich will singen S. 399
Ein schön Ostergesang so jährlich am Ostermontag zu Janatz

Jenaz im Prättigau) in der Kirche vor und nach der Predigt
gesungen wird:

Christus ist erstanden „455
Kirchengesäng so jetziger Zeit zu Janatz vor und nach der Predigt

nach den Psalmen gesungen werden. Bey der Orgel:
Herr Jesu Christ Dich zu uns wend „ 461

Lobt Gott in seinem Heiligtum „ 463

Folgen etliche Melodien etlicher Lieder aus der Seelenmusik, oder
Psalmenbuch, nach alter Bekannter Singweise welche nicht gleich
denen Nöthen im Psalmbuch oder Seelenmusik sind S. 484—494

Folgen noch etliche vorige Gesänger in voriger alter Melodey aber
nach Ordnung zu drei Stimmen aufgesetzt (Cantus primus und
secundus, Baß) S. 495—498

Folget ein Gesang von dem Abfall der päbstlichen Religion. Von
dem alten (unleserlich) aufgesetzt:

Ade du schnöde Hur, viel köpfiges Thier „ 502

Sonntagsgesang vor und nach der Predigt neben den Psalmen Davids

zu singen Chur Bedruckt und zu finden Bey Johannes Pfeffer sei.

Wittib :

Herr Gott Dich loben wir „ 508

Das Liederbuch des Conrad Michel stellt einen bescheidenen

Beitrag zur Volkspoesie dar und übermittelt zu gleicher
Zeit in einigermaßen authentischer Weise die zu den verschiedenen

geistlichen und weltlichen Liedern um die Mitte des

l8. Jahrhunderts wirklich im Prättigau verwendeten Melodien.
Die Begleitung bestimmter Kirchenlieder in der Jenatzer Kirche

um diese Zeit ist damit ebenfalls belegt, daher auch die Existenz
der Orgel und eines Organistendienstes.

Auch aus einem so abgelegenen Ort wie Splügen, im
Hinterrheintal, liegen Berichte über das Singwesen vor, und zwar
recht günstige. Das „Sanfte des Kirchengesanges in Splügen"
wird hervorgehoben, „die Zahl der Sänger ist klein, keiner
verliert sich vom Singen ins Schreien, ich muß es rühmen.1

1 S. 1782, 383.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 81

Nach wie vor spielt das Engadin eine große Rolle im Grau-
bündner Musikleben (wenigstens vom historisch-rückschauenden
Gesichtspunkt aus); seine Musikpflege läßt sich auch im l8.
Jahrhundert sehr gut belegen. Interessante Bemerkungen hierüber
enthalten ungedruckte kulturgeschichtliche Fragmente des Enga-
diner Pfarrers Heinrich Bansi von Camogask (1754-I835).1 Man
findet in ihnen eine Reihe von allgemeinen und speziellen
Bemerkungen über die Engadiner Musikpflege, namentlich die
volkstümliche.

Über das häusliche Tanzen wird berichtet, daß meist Walzer, nie Contre-
tänze getanzt wurden. „Zwei bis vier Paare zwirlen sehr schnell herum,
zuweilen verlieren sie auch den Musiktakt und kehren sich nicht daran. Ein
Geiger ist ihnen genug, selten sind es zwei und ein Hautbois oder Triangel.
Fehlt es an Tanzspielern, so dienen die Töchter mit ihrer Stimme dafür. Das
geht bis ins Mark! Es ist eine eigene Sitte, nach dem Gesang zu tanzen.
Volksgesänge hört man auf den Straßen selten oder nie. Das Volkslied „Ha-
viand in Vanitat" hörte man vorzeiten, nun nicht mehr. In den Schenken
singt kein Oberengadiner. Im Unterengadin, nicht hier, ist Sitte, bei der
ledigen Gesellschaft, auch bei Bänkelgesellschaften, Psalmen zu singen und mit
Gesang Tänze den Hengert zu enden. Matinedas (italienisch Matinade) lassen
die Knaben, des Nachts unter den Fenstern der Töchter spielen; in eigener
Melodie. So wie auch eine eigene Tanzmusik bestuhnde, wo beym Auftritt
des Landammanns, vor seinem Pferd, durch zwei Geiger gespielt wurde. Man
nannte es queda dal mastrel (des Landammann Tanz) Alle deutschen
Geiger beklagen sich ob der schnellen Art von hier im Tanzen. So ist auch
das Kirchengesang, aus einem '/2 wüd V« Takt gemacht. Der Adel tanzt wie
das Volk und mit ihm; hat auch keine geschlossene Tanzgesellschaft. — Die
hiesigen Alphirten sind alle Oberländer, wo man Hirtenlieder hat. Nichts
Hirtenmäßiges ist hierum zu finden." Dennoch „ist Tanz und Musik Nationalneigung

(der Engadiner). Letztere wurde in Zuoz zuerst durch Plantas, Schucan
und andere nach holländischen Psalmenmelodien zu 8 Stimmen eingeführt,
worauf man Bachofen, Schmidlin,2 Seelenmusik aufnahm. Auf das Singen
verwendet man vieles und dennoch singt der Seebewohner von Como mit meh-

rerem Ausdruck jedes seine Schäfergesänge. Gewöhnte man das Oberengadin
auch langsamer zu singen, so war bis jetzt niemand der ihn zum Empfindungsausdruck

anführte".3

1 DHBS I, 591, ferner M. Trepp, Heinrich Bansi, Jb 1908, besonders
189 ff. Der Verfasser scheint Bansi's hier benutzte „Ungedruckte Fragmente
zur Kulturgeschichte des Oberengadins" (Kb, hs, uv, Sign. B 353) nicht
berücksichtigt zu haben.

2 Lex., 276. 3 Bansi a. a. 0. 1. Fascikel, 38/39.

6



82 A.-E. CHERBULIEZ

Von eigenartigen Gebräudien berichtet Bansi bei Todesfällen

:

„Am Begräbnistag wird, gewöhnlich um neun Uhr morgens, eine Stunde

lang wieder geläutet (man nennt es il seng de la fossa). Die Verwandtschaft setzt

sich rechts und links der Leiche, die gewöhnlich schon im Sarge liegt Die
nächsten Anverwandten stimmen durch fünf halbe Töne aufwärts ihr Klagelied
an und tremulieren 2—3 Töne wieder abwärts; fangen wieder um einen halben
Ton höher ihre Klage an und setzen es bis zum Ermüden so fort. Sind Mütter
und mehrere Töchter in der Trauer: so ists ein wunderliches Gewinsel
durcheinander Beym Ausheben des Sargs aus der Stube läßt sich das

tremulierende Klaglied zu 2—4 Stimmen hören Bei Hochzeiten singt die Gesellschaft

hochzeitsgeistliche Lieder, davon zu einem Text aus Frizzonis Gedichte,

von Brockes Jagd, die Melodie entlehnt wurde." 1

Das zweite Faszikel von Bansis Aufzeichnungen (kurz nach

l8oo geschrieben) sagt aus, daß „Leichengedichte insgemein
keine Melodien" haben.

„Das Bußlied Daphnis wurde vor 40 Jahren oft gesungen — zum
Zeitvertreib. Spottlieder haben keine Melodien. Bei den Spinnabenden singen
einige zuweilen Tänze, wenn bewährte Tanzsängerinnen dabei sind Tanztöne

sind gewöhnlich mit fa-ta-li-o, la-la, fa-ta-li-o-la, farala-ti-o-la usw.

Insgemein reduzieren die hiesigen Mädchen allen Gesang zum gesungenen
Tanz. Da ihnen was Lieder im Volkston nach Schulz (offenbar J.A.Schulz,
1747—1800, der bekannte Berliner Komponist volkstümlicher Gesänge)

Komposition bekannt wurden, verglichen sie das einte mit einem ihrer Tänze. Den
Tanztakt nennen sie pass. Daher ist bei ihrem Kirchengesang so wenig Feierliches

noch Ausdruck. Malboroug (das weitverbreitete historische Volkslied

aus der Zeit des spanischen Erbfolgekrieges zu Beginn des 18. Jahrhunderts)

wird hier auch gesungen, ohne von der Geschichte noch vom Gehalt
etwas zu verstehen. Die Österreicher haben auch manches Lied zurückge-
gelassen." Dieser Hinweis ist interessant, bestätigt er doch die vielfach
ausländischen Beeinflussungen im Engadiner- und überhaupt im romanischen

Volksgesang, an denen letzterer übrigens heute noch teilweise krankt. Bei dieser

Gelegenheit spricht Bansi auch von einem weltlichen engadiner Volkslied,
dessen Anfang er in deutscher Übersetzung widergibt: „Mein Liebster ist aus
einem Land, das heisset wilder Dachs. Die Schelme gehn zur Kirche herein
und Prediger ist der Fuchs" und bemerkt dazu: Letzteres möchte wohl eher

aus dem Appenzell hierher gekommen seyen." Bansi kommt noch einmal
auf die Engadiner Tanzmusik zurück: „Der Tiroler tanzt nach seiner Maul-

1 Bansi a. a. O. 1. Fascikel 41, 43, 44. Ein Teil dieser Stellen ist in
der Rätoromanischen Chrestomatie, I. Ergänzungsband, 225—228 veröffentlicht
worden. Vgl. auch Caminada a. a. O., 95.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 83

tromm,1 aber kein bekanntes europäisches Volk hält Sängerinnen, die den
Takt stampfen, statt Tanzmusikanten, als die Oberengadiner, die mit
gellender Stimme alle Selbstlauter zu Gehilfen des Wohlklangs suchen
Diese Oberengadiner Tanzmusik muß anderwärts etwas auffallend sein. Es mag
etwas national Charakteristisches darin stecken Soviel der Kirchengesang
aus einer geschlossenen Gesellschaft besteht, so ißt man zuweilen eine
geschlagene Milch — in Samaden hält sie eine Schlittenfahrt". Dies zur
Ergänzung über das früher erwähnte Singstatut der Gemeinde Samaden. Im
Unterengadin lobt Bansi vor allem die Kirche in Schuls: „Ich habe kein
ausdruckreicheres gothisches Gebäude nicht gesehen" und erwähnt die Tiroler
Vergoldung und bunte Zimmerei an der neuen Orgel (von 1790, vgl. später).
Bansi bestätigt, daß nach Campell's Vorrede zu seiner Ausgabe der „Psalmen
von 1563", damals „das Volk schon Lieder mit Gesang" hatte. Er fügt hinzu:
„Damals muß das hiesige Volk auch deutsche geistliche Lieder gekannt haben,
weil seine Lieder sich auf Gesangsweisen jener deutschen beziehen".2

Neben Zuoz und Samaden sei nodt der Kirdiengesang im
oberen Teil des Oberengadins und besonders in Sils erwähnt.
Ein Bericht von 1783 sagt darüber aus:

„Der Gesang wird hin und wieder, von der Gemeindeschule abgesondert,
in besonderen Singstunden gelehrt, die verschieden gehalten werden. Einige
gehen ihre Gesänge der Reihe nach durch, und lassen es dabei gelten.
Andere sind genauer, der Singmeister läßt die Noten erklären, verhört einzelne
nach Takt; die Fehler werden angemerkt, und einige übernehmen bei Hause
sich in ihrer Lektion zu üben. So wirds im ganzen Oberengadin gehalten
und der Kirchengesang in Sils zeichnet sich besonders aus."

Es folgt eine herbe Kritik des Orgelspiels im allgemeinen :

„Katholischerseits ist die Geschicklichkeit der Organisten weit über die
der Evangelischen, wie unverständig ist nicht oft die Wahl im Aufzug der
Register beim Gesang! Das ganze Gezetter beleidigt das Ohr, und ist wider den
Zweck der Kirchenmusik, die mancher mit seinem Vorsinger nicht vom
Geschrei zu unterscheiden weiß. Die gewöhnlichen Präludia und Nachspiele sind
meistens höchst unschicklich und unmusikalisch. Wie oft lauft ein buntes
Durcheinander der Tangenten (das gibt es eigentlich nur beim Klavierchord einem
sanften Gesänge vor, oder folgt ein tanzmäßiges Stückgen auf ein ernsthaft
feierliches Lied. Der zu starke Ausschall der Stimme, die unbezeichneten

1 Ein altes, volkstümliches Instrument, in der Zentralschweiz „Trimmi",
„Trimp", auch „Mulorgeli" genannt (darunter ist aber nicht die heute damit
gemeinte Mundharmonika verstanden). Vgl. seine Beschreibung bei Hanns in
der Gand, Alti Schwyzerlieder, 55, Anmerkung 1, ferner Ruth-Sommer, Alte
Musikinstrumente, 123.

2 Bansi a. a. 0., 2. Fascikel, 5, 10, 14, 22, 48.



84 A.-E. CHERBULIEZ

zugesetzten Wendungen, der völlige Mangel des Taktes und die zu lange
Aushauchung jeder Note, sind die Fehler unseres Gesanges So möchte ich
meinem Vaterlande bessere Schul- und Singmeister wünschen".1

Nicht viel besser lautet es über den Kirchengesang im Unterengadin.
„Der Kirchengesang besteht in den Psalmen, bei denen jeder Sänger seine
Kehle nach Kräften anstrengt und ist gewöhnlich sehr schleppend. In Steinsberg

(deutscher Name für Ardez) wird es durch zwei oder vier Hautbois und
eine Baßgeige begleitet. Die Noten-Abwechslung wird dem Volke durch einen
starken Schlag eines Stäbchens auf ein hohles Brett angekündigt. Zu Fetan
bezeichnet der Schlag eines Lineals auf die Sitzlehne den Takt".2 Wer in
Fetan singen lernen will, muß sich an den Vorsänger wenden, der um ein
kleines Lehrgeld die Psalmen singen lehrt.8 Mit diesen Bemerkungen über
den Silser und Ardezer Kirchengesang ist zugleich ein kleiner Beitrag zur
Frage der begleiteten, reformierten Kirchenmusik im 18. Jahrhundert gegeben.

Auch das Puschlav und das Bergell pflegen weiterhin die
Musik, den Schul- und Kirchengesang. Schon 1712 ist in Poschiavo
eine Art Musikschule „Scuola di musica fatta alla Gioventa"
bezeugt, deren Leiter und Lehrer Batta Tognola von der
Kirchenbehörde ein Gehalt bezieht. Wie in den Oberengadiner
Gemeinden gab es auch hier, in den italienisch sprechenden
Untertanenländern des Freistaates der drei Bünde, einen
organisierten, aus Sängerinnen und Sängern bestehenden Kirchenchor

mit einem Vorsinger, der die Jugend im Kirchengesang zu
üben hatte und die Durchführung der diesbezüglichen Statuten
von 1755 und 1784 zu überwachen hatte. Gesangsstoff waren
I790 in Vicosoprano (Bergell) gedruckte Psalmen und Kirchengesänge,

ferner die Gesangbücher von Bachofen und Schmidlin
(ob in italienischen Übersetzungen, ist nicht gesagt).4 Ein Puschlav

er Vorsinger, Lorenzo Fancone, wird in einer Gehaltsliste
des Kirchenvorstandes von 1765 erwähnt. Noch l8l2 wird
bestätigt, daß im Tale Bergell der Kirchengesang gut sei, besonders

gelehrt und geübt werde und daß an Gesangbüchern in
italienischer Sprache es nicht fehle.5 Soglio soll ebenfalls im
18. Jahrhundert einen schönen Kirchengesang gehabt haben.0

1 S. 1782, 382. 2 Rösch, Nachträge über das Unterengadin, NS III, 151.
3 NS III, 121. 4 Pieth a. a. 0., 84.
6 Beschreibung des Thaies Bergell, NS VII, 1812, 285.
6 Bundi, Der Kirchengesang usw., 9.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 85

Die Bemerkung von Gian Bundi, daß er die Spuren des
Zuozer Kirchengesanges, namentlich der Sweelinck'schen Psalmen,
auch in handschriftlichen Gesangbüchern aus Privatkreisen, wie
sie damals hergestellt wurden, gefunden habe,1 ferner, daß
diese Psalmen weitergedrungen seien, bestätigt sidh in vollem
Umfange. Neben den beiden, von Bundi namentlich erwähnten
Liederbüchern von Maritta a Planta (1745) und Martha J. Gilli
(1804) haben sich noch eine größere Anzahl ähnlicher
handschriftlicher, romanischer Liederhefte, datiert und undatiert,
gefunden. Die von Bundi angeführten Hefte sind übrigens
unterdessen nach Chur in den Besitz der Kantonsbibliothek gekommen.3

Die datierten, vorerwähnten Liederhefte seien
nachstehend, mit Angabe der Bibliotheksignatur und Jahreszahl, kurz
besprochen; für alle gilt, daß sie durchwegs romanische Texte
aufweisen. Die Daten beziehen sich offenbar auf den Beginn
des Heftes, das dann im Laufe der Jahre zu Ende geschrieben
wurde.

A 29, 1740—1743. Titel: Quaist cudasch oda a mi G. N. G. da Celerina,
22 may 1740. Darunter: Quaist cudasch oda a mi C.N. G. 30 Fe-
bruari 1743, unpaginiert, ohne Register. Schreiber ist vermutlich Gia-
como N. Gadina, der 1765 die erste Ausgabe von Frizzoni's „Canzuns
spirituales" in Celerina druckte4.

Es sind Einzelsingstimmen ausgezogen aus Simler,5 Seelenmusik,
daneben finden sich geistliche Lieder.

A 30, 1742. Titel: Una cuorta forma da cantar per Pausas a 4 et a 5 vuschs.
Descritta in üss da sar Batrumelieu Vedrosi (ein nach Scanfs gehöriger
Name). Kalligraph, 229 Seiten mit Register. Meistens sind alle vier
Stimmen eines Gesanges hintereinander aufgeschrieben. Als Quellen
sind angegeben die Namen: Ex Berio (z. B. ein fünfstimmiger Weih-
nachtsgesang), mehrere Male: Ex Möns, de Luly (mit 2—3, und 5-stim-
migen Weihnachtsgesängen), Musculus (bis 5-stimmig), Bachofen, Seelenmusik,

Simler, alte Psalmen, Gonzenbach (jedenfalls ist damit die Aus-

1 Basler Kongrefibericht, 107. 2 Bundi a. a. O., 12.
3 Kb, hs, uv, Sign. A 208, A 207.
4 Lex., 88. Es handelt sich um die von Eitner erwähnte Ausgabe, Exemplar

in Chur Kb, Aa 128.
6 Lex., 291.



86 A.-E. CHERBULIEZ

gäbe Wietzel nach 1726 gemeint),1 Trombetta I und II über Psalm 14,

Sopranstimmen aus allen 150 Psalmen nach Lobwasser und aus einigen
nach der alten Melodie, ex. St. Gall, Tigurini, Zoerig Zürcher
Gesangbuch), Bas. Basel), Tenor ex Marschal Samuel Mareschall),
Consanb (Consanba, Conzanb.), ex Voleb,2 Tenor sur l'historia da la

passiun de Christi.
A 208, 1745. Titel: Una cuorta Formea da cantaer per pausas a 2 o 3 vuschs,

descritta in adoever da l'Honorada et prudainta Juvna Jungfrau Maritta
Planta. 133 S. mit Register, Einzelstimmen oder sämtliche Stimmen

ausgezogen. Beginnt wieder mit einem 5-stimmigen Weihnachtslied ex

Berio, Zollikofer (Seelenmusik-Ausgabe),3 Seelenmusik, Möns, de Luly,
Balthasar Musculus, Simler, alte Psalmen, ex Adamer, ex Sveling Swee-

linck). Von anderer Hand, offenbar später, Auszüge aus Bachofen, Brockes,
Gusto. .Einige Melodien vom Oberengadiner Pfarrer Andreas Schucan,
dem man in diesen Liederheften häufig als Textverfasser, aber auch als

Melodienerfinder begegnet.

A 69, 1746. Titel: Cudasch da musica descritt in adoever de la Honorad Juvna

Jungfra Anna Juvna P. Stuppaun, Pontresina, 130 S. mit Register. Auszüge

aus Musculus (5-stimmige Psalmen), Simler, Seelenmusik, Sveling

(6-stimmig), Bachofen, Schmidlin (muh also später geschrieben worden

sein, da die ersten Veröffentlichungen von Schmidlin erst ins Jahr 1752

fallen). Von einer „Chianzun d'an nouv" heifit es ausdrücklich: „Me-
lodia composta dal Molto Revd. Sigr. And. Schucan," ebenso von einem
Lied „sopra la passiun". Ferner Auszüge aus Brockes, Solicofer
Zollikofer), Gusto.

A 5, 1754. Titel: Quaist Cudasch pertain a Jungfra Ursina Nicolin Planta.
Zuotz. 1816 im Besitz von Giunfra Ursina Zamber, Scanf. Unpaginiert,
ohne Register. Enthält u. a. Trompet Marin ex Seelenmusik, Cantus
der Canzun passionela composta da Sigr. Rever. A. S. Andreas
Schucan), Trombet marin zu Psalm 119, ex Sveling (bis zu 5 Stimmen),
ex Brockes, Bachofen etc.

1758. Titel: Per me Gian Chiaber Duri, Magister da Scuola. Quaist cudasch

da musica ais da me Jan duri da Samaden. Ca. 150 Blätter, mit
Register. Enthält u. a. : Ex musculo, Brockes, Seelenmusik, Luly, Simler,
Schmidlin, Schweling (bis zu 8 Stimmen), Ex Succani Schucan),
Bachofen, Trompett ex Brockes.4 Im Vorwort zu Frizzoni's Gesangbuch

1 Lex., 343. Gonzenbach's, Iis psalms de David 1773 sind auch bei Wolff-
heim II, Nr. 2074, 2 erwähnt.

2 Im Lex. ist kein von einem Wolleb stammendes Gesangbuch angegeben.
3 Lex., 351.
4 Vom Besitzer, Herrn Dr. O. Giéré, Zürich 8, freundlichst zur

Verfügung gestellt.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 87

(vgl. oben) von 1765 wird dieser Schullehrer ausdrücklich als ein „périt
Musicant" genannt, der sich an der Auswahl, Durchsicht und

Korrektur der Gesänge mit großem Verdienst beteiligt habe.

A 29, 1758. Titel: Cudasch da musica In il quaist ais descritt alchuns bels
Psalms et chianzuns spirituellas our da divers autors infin ad
8 vuschs da ma Jan Pol Salis, Celerina. Unpaginiert, ohne
Register. Enthält die gleichen Namen wie vorher, trompet, Violin nach

Seelenmusik, ex Malety, Musculo, Corne de Schasse Jagd- oder
Waldhorn), Cantus ex Bach. Bachofen), Vuschs tras II Rd. Sucani

Schucan), Berio, Simler, Vivace cantus e duetto auntz predgia.
A 10, 1773. Titel: Un cordial giavüsch alla scoulla da Schianf Scanfs)

fattain il principi del an 1773, 160 S., alter Einband mit dem Datum
1575, meistens Auszüge ohne Namensangabe: Ex Zollikofer, Fuga, Trom-
bet Prüm e segond.

A 178, 1779, ohne Titel, etwa 120 Seiten Lieder, dann in gleicher Schrift Pre¬

digten, eine derselben datiert 1779 und signiert mit Pf. Frizzoni,
Giovanni. Mit Register, keine neuen Namen.

A 206, 1792, signiert: Stephen Saratz Ponterassine Pontresina), 135 S. mit
Register. Enthält u. a. Melodien von Pf. Schucan, z. B. Cantus davart
la S. Tschaina, sur la canzun da Pentecoste, Melodia Compoast dal
Sigr. Revd A. S. Schucan). Vom Gleichen eine Melodie canzun

sopra la paschiun da Jesu.
A 29, 1794. Titel: Quaist Cudasch oda a Honrat Juven Sr Jannuot N. tschander,

Samedan. 220 S. mit Register für Vox Bassus, keine neuen Namen.
A 29, 1798. Titel: Cudesch musical, In adoever délia fich zelante Cantatrice

(für die eifrige Sängerin), mia bain ameda Barbla qm Nuott Tschander,
Scritt très me Jannuot tschander, Samaden. 161 S., ohne Register,
keine neuen Namen.

A 207, 1804. Titel: Dérivant da ma Junfra amda Anna Gilly, in ora adoever
da mas chiaras figlias Anna Juvna et Uorsla Gilly, scrit très me Frau
Gilly. Unpaginiert, ohne Register, gleiche Namen wie oben, u. a. auch
noch ex Musculo a 5 vuschs, Möns, de Lully, dann ex Ivronem d'vento,
Berio, viel Sveling (5- und 6-stimmig), ein Bassus generalis ohne
Ziffern, ex Thome. (Ca. 80 S.)

Ein weder datierter, noch signierter Liederband von 240 Seiten fällt durch
kalligraphe Ausstattung auf,' er enthält wiederum viele Auszüge aus Sveling,

1 Kb, hs, uv, A 29. Es sind noch weitere solche unsignierte und undatierte

Liederbände aus dem Oberengadin unter den Signaturen A 29, A 505,
A 260 vorhanden. Sie gehören entweder als Fortsetzungen zu den hier
besprochenen oder doch wenigstens in die gleiche Zeit und den gleichen Kreis
von kirchlich-häuslicher Musikpflege. Zu dem in A 29 genannten Malety vgl.
R. Eitner, Bibliographie der Musiksammelwerke unter Maletty, auch Eitner,
Quellenlexikon, unter diesem Namen.



88 A.-E. CHERBULIEZ

ex Ivonem d'vento, Berio, eine Corne de chasse genannte instrumentale
Begleitstimme, Melodien von Schucan usw.

Viele von diesen Liederbüchern sind mit von liebevoller
Sorgfalt gemaltenTitelblättern und Randleisten, gepreßten
Ledereinbänden usw. versehen, überall zeigen sieb die Spuren langen
Gebrauchs. Sie gehören fast ohne Ausnahme nach den vier,
verhältnismäßig nahe bei einander gelegenen oberengadinischen
Orten Zuoz, Samaden, Celerina, Pontresina und zeugen von der
Anhänglichkeit ihrer Schreiher und Besitzer an den mehrstimmigen,

reformierten Kirchengesang, von dessen großer moralischer

und musikalischer Rolle im Leben des Einzelnen, der
Familie und der Gemeinde. Als Ergebnis der Gesamtuntersuchung

dieser Liederhefte läßt sich sagen, daß von den
Hauptmeistern des Zuozer Kirchengesanges im 17. und in der ersten
Hälfte des 18. Jahrhunderts nur noch Sweelinck in der Engadiner
Musikpflege weiterlebt, in steigendem Maße kommen die
bekannten, deutschen und deutschschweizerischen Sammlungen von
Bachofen, Simler, der Seelenmusik, Schmidlin usw. vor, ferner die
deutschschweizerischen Gesangbücher, einmal trifft man Mare-
schall's Psalmenbearbeitungen an.1 Auffallend sind die immer
wiederkehrenden Auszüge aus Lulli's Psalmen. Die Kirchenmusik

dieses Florentiners, der der Begründer der französischen
Nationaloper wurde, muß demnach seiner Zeit sehr geachtet
gewesen sein. Wie gerade die reformierten engadiner Kirchensänger

zu ihm kommen, ist nicht recht ersichtlich, im Verzeichnis
der Noten des Zuozer Kirdienchores kommt sein Name nicht
vor.2 Indessen waren ja französische Sympathien und Bezie-

1 Lex., 200, Mareschall Nr. 1.
2 Bundi a. a. 0., 12. Über Lulli's Kirchenmusik vgl. Fétis, Biographie

Universelle des Musiciens V, 371, wo von 5 Bänden Motetten die Rede ist,
ferner Eitner, Biogr. - Bibliograph. Lexikon, VI, 244 (Motetten auf latein.
Texte mit Instrumenten), und Lavignac, Encyclopédie de la musique, Teil I,
1546 ff., auch A. Dénéréaz, La musique et la vie intérieure, 27. Unter
„Brookes" ist hier immer Bachofens „Irdisches Vergnügen" (Lex. Artikel Bachofen
und G. Becker, La musique en Suisse, 63) verstanden. Über Ivo de Vento
vgl. Riemann Lexikon, auch Eitner a. a. 0. X, 49 und Artikel Vento in der
Allgem. Deutschen Biographie, ferner Wolffheim a. a. O. II, Nr. 2011—2014
und K. Huber, Ivo de Vento, 1918. Über Musculus vgl. auch Eitner's Artikel



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 89

hungen zu Frankreich bei manchen Familien und Edelleuten im
Engadin seit vielen Generationen eingewurzelt. Als besonders
tätig tritt der Pfarrer Andrea Schucan (vgl. Bansi's
Bemerkungen über den Zuozer Kirchengesang) mitTextiibersetzungen,
Textbearbeitungen, aber auch in einigen Fällen ausdrücklich als

Mclodiener fi nder hervor. Die Instrumentalbegleitung der
geistlichen Gesänge scheint hie und da schon angewendet worden
zu sein, als Instrumente kommen die Nonnengeige (Trompete
marine, das frühere Trumscheit), Violine und Horn in Frage.
Höchst selten kommt der Generalbaß vor. Auffallend ist ferner
die ständigeWiederkehr von Balthasar Musculus'mehrstimmigen
kirchlichen Gesängen und das Vorkommen von Werken Ivo de
Vento's. Beide gehören noch zum l6. Jahrhundert; von Musculus

waren bekannt die vor 1587 erschienenen 40 geistlichen,
vierstimmigen Lieder, von deVento, einem lange in Deutschland
wirkenden Spanier (oder Holländer?) erschienen z. B. vor 1591

„Teutsche Liedlein" bis zu 5 Stimmen, darunter geistliche Lieder.
Beide Namen kommen in der Sammlung der Zuozer Musikalien
nicht vor, die Gesänge müssen daher auf einem andern Wege
nach dem Engadin gekommen sein.

Von etwas anderer Seite wird die einheimische Musikpflege
der sozial hochstehenden Schichten im Engadin beleuchtet durch
eine romanisch geschriebene Prachthandschrift in Folio mit dem
Titel: Chiantun verd (Grünegg), nicht weniger als 1456 Seiten
umfassend. Ihr Verfasser unci Schreiber ist Martin P. Schmidi

von Grünegg a Fettan, der sie als eine Art illustrierte Chronik
der Jahre 1773-1782 verfertigte. Ihr Inhalt sind „Copien" von
1667 an, in bunter Folge, wirtschaftliche, naturwissenschaftliche,
historische und schöngeistige Mitteilungen ohne jeden ersichtlichen

Plan, alles in kalligrapher Ausstattung, namentlich mit
Wappenbildern geschmückt. Die Chronik weist auch einige mu-

in der Allgem. Deutschen Biographie, auch M. Fehr, Musikkollegium Winterthur
21, 27, ferner Kirchenlexikon von Wetter und Wellte 1893, Artikel B. Musculus
& G. Becker a. a. O. 54 und Th. Goldschmid, Schweizer Gesangbücher früherer
Zeiten 1917, 14, wo „Musculi Cithara sacra, Nürnberg 1625" erwähnt ist
(80 4—5 st. geistl. Lieder).



90 A.-E. CHERBULIEZ

sikalische Einlagen auf, so eine „bella canzun",1 ein vierstimmiges

geistliches Lied mit deutschem Text, ferner „Cantu pre-
paratoria pro la S. Tschaina" (romanischer Text,4-stimmig), den
Psalm 104, in vierstimmiger Fassung auf romanischen Text, ein
Abendmahlsdanklied, zweistimmige Auszüge aus der „Philomela"
(Simler-Martinus und Simler-Vital)2, 3,4. Am Schluß des Bandes
tauchen dreißig „ Contretanzpläne " auf (mit genauer
Texterklärung der erforderlichen Schritte und schematischer Zeichnung

der Tanzfiguren); über die Hälfte von ihnen sind auch

mit der zugehörigen Melodie versehen. Es sind dies die
folgenden.5

Plan d'une contradance appelée la folie. Melodie la folie à la mode, D dur,
mit Mineur, 2/4.

„ „ „ „ „ carnaval. Melodie G dur, 2/4.

„ „ „ „ „ voluptueuse, C dur, 2/4.

„ „ „ „ „ corps royal ou la mascerade, A dur, mit
Mineur, 6/8.

„ „ „ „ „ Francfort, A dur, 2/4.

„ „ „ „ „ Strasbeourgroise, D dur, 2/4.

„ „ „ „ „ Messine, D dur, 2/4.

„ „ „ „ „ Champagne, D dur, mit Mineur, 2/4.

„ „ „ „ „ Navarre, C dur, 2/4, mit Mineur.

„ „ „ „ „ nouvelle Anglaise, G dur, 2/4.

„ „ „ „ le ballet anglais, D dur, 2/4, mit Mineur.

„ „ „ „ la petite Allemande, D dur, 6/8, mit Mineur.

„ „ „ les plaisirs allemands, F dur, 2/4.

„ „ „ „ la triomphante, B dur, 2/4.

„ „ „ „ les deux amies, G dur, 2/4.

Hier liegt also ein kleines Kompendium der gesellschaftlichen

Gruppentänze kurz vor der französischen Revolution vor,
das nicht von ungefähr in diese Allerweltschronik eines unter-
engadiner Edelmannes geraten sein kann. Das ist völlig erklärlich,

wenn man bedenkt, daß Joh. Peter Schmid von Grünegg,

1 Kb, hs, uv, A 722, auch Katalog Rätica I, 64. Vgl. DHBS VI, 46.
Vermutlich der Gleiche, der NS III, 41 als „General und Maréschal de Camp"
erwähnt ist.

3 Chiantun verd, 335. 3 Chiantun verd, 339, 342.
4 Ghiantun verd, 526 f. 6 Chiantun verd, 1335 ff.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 91

Landammann des Kreises Unter-Tasna (1732-1819), Oberstleutnant

im Regiment von Salis in französischen Diensten war.
In ähnlicher Weise beleuchtet den Geschmack und die Richtung

des häuslichen Musizierens ein kleines handgeschriebenes
Notenheft mit der Uberschrift: „Questo libro appartiene a M1Ie

de Salis, Marschlins \ Es gehört auf Grund seiner ganzen
Anlage und seines Inhaltes an das Ende des 18. Jahrhunderts.
Seine Schreiberin ist vermutlich Charlotte Adelaide von Salis,

geb. 1763, Tochter des Ministers Ulysses von Salis. Das Heft
zeigt musikalisch-kosmopolitischen Geist, da sich italienische,
französische und deutsche Texte, Überschriften und Bezeichnungen

friedlich mischen. Verschiedene „Minuetto, Andantino,
Andante, lnglese, Contradanza" bezeichnete Stücke wechseln ab
mit einer aus Andante, Allegro bestehenden „Sonata", der eine
weitere Gruppe von zwei zusammengehörigen Sätzen „Moderato"

und „Rondeau" gegenübersteht, alles offenbar für Klavier
und im behaglichen Stil der Wiener Frühklassik gesetzt.
Dazwischen erscheinen mehrere „Anglois" und „Angloise", ein
„Walzer", ein „Rondeau", ein „Gavot", schließlich „Vaudeville
de Figaro", ein „Vaterlandslied" (Ich bin ein deutsches
Mädchen), ein Lied („Mit Empfindung" überschrieben, „Ich ging im
Mondenschimmer") und zwei Lieder: Glück der Liebe, Liebe
und Hoffnung, für Singstimme mit Klavierbegleitung, alles ohne
Autornamen, offensichtlich für den Hausgebrauch. Also ein
bunter Strauß von Tanz-, Spiel- und lyrischen Stücken, so recht
für ein Schloßfräulein im Zeitalter der Empfindsamkeit geeignet.

Im 18. Jahrhundert sind ferner einige romanische
Kirchengesangbücher erschienen, die hier, zum Teil als Ergänzung der
vom Refardt'schen Lexikon erwähnten Ausgaben, angeführt seien
und eine Fortsetzung der mit Wietzel, Graß und Martinus
begonnenen Verarbeitung des musikalischen Gutes der deutsch-
schweizerischen, reformierten Kirchen im Rahmen und in der
Sprache der Bündner Romanen bedeuten. Wie im 17. Jahrhun-

1 Vom derzeitigen Besitzer des Schlosses Marschlins, bei Landquart, Prof.
Dr. L. von Salis, freundlichst zur Verfügung gestellt.



92 A.-E. CHERBULfEZ

dert mit Graß, so kommen audi im l8. Jahrhundert neben dem
Engadin andere protestantische Landesteile romanischer Zunge,
die Gegend von Thusis-Heinzenberg und Gemeinden des Bündner

Oberlandes zu Wort.
Zeitlich das erste romanische Kirchengesangbuch ist von

Ulrich Saluz, Pfarrer in Fetan, besorgt und 1710 in Davos
erschienen. Es enthält etwa 60 vierstimmig gesetzte Lieder nach
Martinus, Wietzel, Lobwasser und nach den „Cantiques" des
bekannten Genfer Pfarres Pictet (1705) '.

Einer Unterengadiner Pfarrersfamilie in Sentenstammt
Conradin Riola1 (1707-1768), der zuerst im einsamen, fast ganz
von österreichisch-tiroler Gebiet umschlossenen Tal Samnaun,
dann am Heinzenberg und schließlich in Flond und Sagens
(Bündner Oberland) tätig war. Er ließ 1749 in Chur bei
Andreas Pfeffer ein Gesangbuch „Musica spirituala da l'olma"
erscheinen, dessen Titel schon besagt, daß es sich wiederum um
eine romanische Übertragung der geistlichen „Seelenmusik" aus
der Ostschweiz handelt. Riola bedient sich hierbei des unter-
engadinisch gefärbten Ladinischen.

In der Vorrede bemerkt er, daß die Liebhaber der Musik am liebsten
die alten Melodien aus der Seelenmusik und aus dem „Singenden Christ"2,
zum Teil die neuen Melodien von Bachofen vorziehen. Daher habe er zu jedem
Gesangstext passende Melodien aus diesen drei Gesangbüchern vorgeschlagen.
An Stelle von Melodien sind also zu jedem romanischen Text die deutschen
Textanfänge der betreffenden Lieder aus der Seelenmusik S. M.), dem
„Singenden Christ S. Ch.), aus Bachofen Bach) und aus Simler Siml.)
hinzugefügt. 1756 erschien bei Joh. Pfeffer in Chur ein zweiter Teil zu dieser
Veröffentlichung, als „II. Part da la musica spirituala: Ner Triumph d'ils Ligaus
Festal a Passional". Er umfaßt 144 Seiten ohne Notenbeispiele, jedoch ist auch
hier auf Melodien aus Bachofen und aus der Seelenmusik hingewiesen, ferner
auf einen unpaginierten, jedoch angebundenen Anhang mit Notenbeispielen

1 Ich fand bis jetzt keinerlei Notiz über dieses Gesangbuch, es ist mir
auch nur ein einziges Exemplar bekannt (Zürich, Zentralbibliothek, Signatur
Z a X 689, Stichwort : Ulrich Salutz, Oraziuns e Canzuns). Kb besitzt kein
Exemplar. Über Pictet vgl. DHBS V, 287.

2 DHBS V, 501.
3 Ein 1726 in Zürich erschienenes Gesangbuch, vgl. Lex., 350 Joh. Rud.

Ziegler 1759.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 93

(95 S.). Dieser Anhang ist merkwürdigerweise bei einem andern Drucker,
nämlich in Schuls bei Jachian Nott. Gadina gedruckt worden und ebenfalls
1756 datiert (vgl. A 29, 1740, auf S. 85).

Naturgemäß war es unpraktisch, in einem Gesangbuch
nur auf Melodien eines andern, noch dazu anderssprachigen
Gesangbuches hinzuweisen, ohne die Noten beizufügen; das
bedingte ja, daß man das betreffende andere Gesangbuch auch

zur Hand hatte. Gerade dieser Umstand ist aber andrerseits
ein direkter Beweis, daß audi in Graubünden und in den so
weit abgelegenen romanischen Kantonsteilen die deutschschweizerischen

Gesangbücher eines Bachofen, Sdhmidlin, Huber usw.
weit verbreitet waren. Das geht auch unmittelbar hervor aus
der nachstehenden Liste von Gesangbüchern und mit Noten
versehenen Katechismen, die vor einigen Jahren in Bauernhäusern
der Täler Schanfigg und im Oberland gefunden wurden:1
Iis Psalms von Graß 1683 (zweimal).
Psalmen Davids. Durch Ambr. Lobwasser, zu vier Stimmen Zürich, zu

den Bodmeren getruckt 1688.
Transponiertes vierstimmiges Psalmenbuch von Joh. Ulr. Sultzbergern, Bern.

Durch Andreas Hugener 1700 (Handschriftlich: Psalmbuch für mich
Christian Buol, so mir mein Sohn Ulrich von Bern geschickt d. 23.
Herbstmonat 1708).

Die Psalmen Davids durch Lobwassern da bey jedem Psalm das

erste Stuck zu vier Stimmen gesetzt, übrige aber durchaus mit Noten
versehen, Zürich, bey Heidegger & Comp. 1749.

Katechismus (mit Noten) Zürich bei David Geßner 1750 (mit der Vorrede des
Stadtrats von 1639).

Canzuns spiritualas von Joh. Jac. Vital in Sent 1751.
Katechismus, Zürich 1758, betruckt in Bürklischer Truckerei (mit der gleichen

Vorrede).
Auserlesene geistliche Lieder („mit Melodien von J. Z. Gusto"), Zürich bey Joh.

Kasp. Ziegler 1769.
Die Psalmen Davids, Zürich, Geßner 1767, 1784.
Singendes und spielendes Vergnügen von Joh. Schmidlin. 4. Aufl. 1777.
Novas Canzuns spiritualas tras Matth Conrad a Coira, Otto Bernhard 1784

(vgl. später).
Neues Testament und die 150 Psalmen Davids, Zürich, Geßner 1787.
Iis Psalms tras Joh. Graß, a Cuera, da Peter Walser 1790.
Musicalisches Halleluja von Bachofen, 10. Auftage 1786.

1 Von Herrn Architekt F. Zai in Arosa freundlichst zur Verfügung gestellt.



94 A.-E. CHERBULIEZ

Sammlung geistlicher Lieder zum Gebrauehe bey dem öffentlichen Gottesdienste

in den evangelischen Gemeinden, gedruckt und verlegt bey Zollikofer
und Züblin, St. Gallen, 1830. (Über Sultzberger, Vital, Gusto vgl. das

Lexikon von Refardt).

Das älteste und interessanteste, noch nicht erwähnte Ge-
sangsbudh dieser Liste ist ein kleiner Oktavband von fast 8oo
Seiten, ohne Titelblatt, beginnend auf S. 40, mit einstimmig
notierten Psalmenmelodien, erst die 150 Psalmen nach Lobwasser,
dann die sogenannten „alten" ausgewählten Psalmen. Ein
Gedicht (S. 50) von Ambrosius Blarer „An die christliche Jugend" läßt
darauf schließen, daß hierbei das sogenannte Füncklinsche
Gesangbuch1 irgendwie im Spiel ist und es sich vielleicht um
eine in's frühe 17. Jahrhundert gehörige Auflage handelt, da
dem erwähnten Blarer'sdien Gedicht die auch in vielen andern
Zürcher Gesangbüchern anzutreffende, bekannte Vorrede über
das Psalmensingen von Joh. Jak. Breitinger (I575-!Ö45) vorangeht

und der einstimmige Lobwasserpsalter zwischen das Gedicht
und die alten Psalmen eingeschoben ist.

Schon aus dieser kleinen und ganz zufälligen Auswahl geht
hervor, wie verbreitet die Zürcher und überhaupt ostschweizerische

Gesangbücher in den Tälern des jungen Rheins, der Ples-

sur und der Albula gewesen sein müssen und wie sie mit den

neugeschaffenen einheimischen Gesangbüchern in der romanischen

Talsprache zusammen verwendet werden.
Die von Eitner erwähnte Ausgabe von Giovanni Frizzoni's

„Chanzuns spiritualas" vom Jahre 1765 (Exemplare in München
und London)2 befindet sich auch in Chur3 als „Canzuns Spi-
rituaelas", gedruckt in Celerina bei dem oben genannten Gia-

1 Lex., 91. Die hier mit „Exemplar in Zürich" bezeichnete erste
Ausgabe konnte in der Zentralbibliothek nicht aufgefunden werden. Ein
Froschauerpsalmdruck des Jahres 1570 ist auch nicht im (allerdings leider sehr
unvollständigen) Verzeichnis der Froschauerdrucke von Rudolphe angegeben.
Das mir vorliegende Exemplar entspricht nicht der Ausgabe von 1588, enthält
aber auch die drei, einstimmig notierten Zwinglimelodien (vgl. Lex. 353) auf
Blatt 538 (Hilf Gott), 685 (Herr nun heb den Wagen selb), 703 (Hilff Herr
Gott, hilff in dieser Not).

2 Lex., 88. 3 Kb, Aa 128.



ZUR GESCHICHTE DER .MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 95

como N. Gadina (643 S.). In der Vorrede an den Leser wird
bemerkt, daß der Herausgeber, Pfarrer Frizzoni (1726-1800,
Herrnhuter Bruder, seit 1758 in Celerina) die Texte größtenteils

selber übersetzt habe, daß aber für die Auswahl der
Melodien aus den bekanntesten Gesangbüchern älteren unci neueren,

sowie für die Revision des vierstimmigen Satzes von vier
„erfahrenen Musikern", dem Pfarrer Moritz Perini, dem Junker
Paul von Perini, dem Junker Duriges a Planta und dem Lehrer
Jan Chiaber Duri, öffentlichem Notar, gesorgt worden sei.
Letzterem begegnete man schon in dem früher erwähnten von seiner
Hand stammenden Liederbuch.1 Man darf in diesen vier „pe-
rits musicants" sicherlich angesehene Persönlichkeiten aus dem
Kreise der Oberengadiner Kirchengesanggesellschaften, die sich

von Zuoz bis Sils erstreckten, vermuten. Es ist in dem Frizzo-
ni'schen Gesangbuch noch eine kleine, elementare Musiklehre
eingefügt mit einigen Singübungen.

Frizzoni hatte sein Gesangbuch im Auftrag und Namen des geistlichen
Kolloquiums Oberengadin herausgegeben und es wurde im ganzen Engadin
sehr verbreitet und bekannt unter dem Namen „II cudesch da Schlarigna

Celerina: Das Buch von Celerina). Es ist eigentlich das einzige Engadiner
Gesangbuch, das im stände war, die jahrzehntelange Herrschaft von Martinus'
„Philomela" zu brechen, seit 1765 löst in der Tat Frizzoni die Philomela
allmählich ab. Bemerkenswert ist, daß man in Celerina aus alter Anhänglichkeit
das Gesangbuch von Frizzoni bis zum Jahre 1896 als ausschließliches Gesangbuch

in der Kirche benutzte, während alle umliegenden Kirchgemeinden schon
lange neuere Gesangbücher verwandten.

1768 erschien in Chur eine kleine romanische Veröffentlichung

von reformierter Seite:
„Canzuns da Dumengias da Cantar Canzuns spiritualas ord' ilg Seelen-

music". Es sind zwölf einstimmige Psalmlieder, vor und nach der Predigt zu
singen.2

1784 endlich greift Pfarrer Matth Conrad3 (1745-1832) im
weltverlorenen Andeer (Schamser Tal) die Frage eines romanischen,

reformierten Gesangbuches wieder auf. Er gab in die-

1 Vgl. S. 86. 2 Kb, Aa 327 (auch eine Abschrift dabei).
3 DHBS II, 365, auch Pieth a. a. O., 115, Biographie in den

rätoromanischen „Annalas", Bd. 45, 1931, von Giachen Conrad.



96 A.-E. CHERBULIEZ

sem Jahr „Nova Canzuns spiritualas compoignidas cun la pli
part er novas melodias" (95 Melodien, 372 S.) bei Otto Bernhard

in Chur heraus und fügte damit ein weiteres Glied in die
Kette seiner rastlosen Bestrebungen, der romanischen Sprache
neue Lebensmöglichkeiten zu schaffen und ihr weitere Verbreitung

zu ermöglichen, wie denn dieser Bündner Bergpfarrer
erstaunlich umfassende Interessen und Beziehungen hatte, u. a.

zu Wilh. von Humbold. Einen Teil der Melodien seines
Gesangbuches hat er selbst komponiert. In seiner interessanten
Vorrede und in manchen beigegebenen Anmerkungen steht allerlei

Lesenswertes. Die Approbation der geistlichen Behörde vom
15. 8. 1783 empfiehlt das Buch ausdrücklich als würdig und nötig
für öffentlichen und privaten Gesang. Conrad selbst bezeugt,
daß die Anregung zum vorliegenden Gesangbuch von den
Aufsätzen ausging, die in der Zeitschrift der neugegründeten
ökonomischen Gesellschaft von Graubünden, dem „Sammler" (vgl.
die Abkürzungen bei den Anmerkungen) im 48. Stück 1783

erschienen und über das Problem der Verbesserung der
Landschulen handelten, wobei auch des schlechten Standes des

Gesanges, der anfechtbaren Fähigkeit und Ausbildung der Gesanglehrer,

sowie der mangelhaften Gesangbücher gedacht wurde.
Conrad erwähnt ausdrücklich als einen verständnisvollen
Förderer des romanischen, reformierten Kirchengesanges den
Landrichter Daniel von Capaul aus Flims. Auch bemerkt er, daß
es seine Pfarrkinder in Andeer waren, die immer wieder nach

Kirchengesang in ihrer Talsprache verlangten. Das Gesangbuch
von Riola wird ebenfalls erwähnt mit der richtigen Bemerkung,
daß eben der Mangel der beigefügten Melodien ein
schwerwiegender sei (was, wie wir sahen, letzten Endes nur auf dessen

I. Teil zutrifft). Am Schluß der Vorrede wird „Herr Zunftmeister
ad organist Ludwig Christ1 da Coira" als Oberkorrektor des
musikalischen Teils des Conrad'schen Gesangbuches bezeichnet.
Neben den vierstimmigen Gesängen sind auch 14 Sololieder,

1 Lex., 52, DHBS II, 514. Allerdings wird an beiden Orten Ludwig
Christ nicht als Zunftmeister genannt, sondern Joh. Baptist, 1759 —1829, der

von 1785 an vierzig Jahre lang Organist in Chur war.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 97

z. T. als Duette, stets mit beziffertem Baß, eingefügt, audi die
Chorgesänge, von denen manche dreistimmig eingerichtet sind,
weisen einen bezifferten Singbaß auf. Ausdrücklich bekennt sich
Conrad als Komponist der 69. Melodie (S. 264 ff.). Eine Reihe
von Texten sind deutschen Gedichten von Lavater in Zürich
und C. F. Geliert in Leipzig entnommen, neun Texte stammen
von Conrad selbst.

1790 erschien die schon erwähnte zweite Auflage des
Psalmengesangbuches von Joh. Graß - IOÖ Jahre nach der ersten
Auflage und im übrigen unverändert. Vom gleichen Jahr stammt
ein fliegendes Blatt, „Unna bella canzun spirituala per ils paupers
emigronds ca venian pervia da lur Religiun Reformeda catschal or
da Vultrina a Clavenna".1 Es ist ein volkstümliches Lied
religionspolitischen Charakters, das sich auf die Folgen der langandauernden

Spannungen zwischen dem Freistaate Graubünden und
dem unter spanisch-österreichischen Einfluß stehenden Bistum
Mailand bezieht. Es kam infolge einer ungemein verwickelten
politischen und konfessionellen Lage schließlich dazu, daß die
Regierung Graubündens die Auswanderung der Protestanten
aus dem Veltlin und aus der blühenden Handelsstadt Chiavenna
befahl. Darob Schadenfreude auf der einen (katholisch-österreichischen),

Klage und Trauer auf der andern (protestantisch-
salis'schen) Seite. Auf letzterer entstand das obige anonyme
Protestlied, zunächst in deutscher Sprache „Ein schön geistlich
Lied von den armen aus dem Veltlin und der Grafschaft Clefen

Chiavenna) vertriebenen reformierten Emigranten. Melodie
Herr, erhöre mein Begehren-Schmidli", das in allen Kirchen, die
gegen die Auswanderung waren, gesungen wurde. Eine romanische

Fassung (wie oben angegeben) offenbar für die übrigen
reformierten Landesteile romanischer Zunge gedacht, folgte im
gleichen Jahr. Sie ist zweistimmig für Diskant und Baß gesetzt
und benutzt nicht mehr die Schmidlinsche Melodie.2

Als einen Nachzügler der zahlreichen romanischen Gesangbücher

des 17. und 18. Jahrhunderts3 und als eine Art Ersatz
1 Kb, Aa 476/3. 2 M. Trepp, Heinrich Bansi, Jb 1907, 247 ff.
3 Vgl. auch DHBS III, 609.

7



98 A.-E. CHERBULIEZ

oder Fortführung von Conrad's Gesangbuch sei noch das
Gesangbuch „Collectiun da chanzuns spiritualas con las pb
ampareivlas Melodias da Psalms ad autras mareivlas Melodias
choralas da quater vuschs" erwähnt, das l8l6 bei B. Otto in
Chur erschien und den Pfarrer Florian Walther in Masein (Hein-
zenberg) zum Flerausgeber hatte. Die Tonsätze gehen auf das
Zürcher und St. Galler Gesangbuch bezw. auf die Melodien des
Lobwasser-Psalters zurück.

Als Ergänzung seien noch zwei, teilweise in vielen Auflagen erschienene
katholische Gesangbücher (ohne Noten) erwähnt: „Canzuns devoziusas da Cantar

enten Baselgia Cumbel 1685" und „Consolaziun delle olma Devoziusa

quei ei Canzuns de Cantar enten Baselgia Truns 1690". Sie waren im
Bündner Oberland sehr verbreitet.1

Das Musikleben der Hauptstadt Chur gewinnt auch außerhalb

der Schule im 18. Jahrhundert etwas greifbarere Gestalt.
Vor allem läßt sich eine zusammenhängende Gruppe von
reformierten Organisten an den beiden Hauptkirchen zu St. Martin

und St. Regula nachweisen, die zum Teil Schullehrer oder
Gesangslehrer an den Stadtschulen, nicht nur mit der musikalischen

Jugend einen engen Kontakt haben, sondern sich auch
hie und da als Leiter von öffentlichen Aufführungen unter Zuzug

musikfreudiger Dilettanten betätigen. Solche Aufführungen
fanden etwa aus Anlaß von amtlichen Feierlichkeiten statt. Es
sind hauptsächlich die Angehörigen zweier aus dem Oberland
eingewanderter Familien, Christ (seit 1753) und Schmid (seit IÔ82),2
die sich schon seit den letzten Dezennien des 17. Jahrhunderts
als Organisten um das Churer Musikleben verdient machen.

An Hand der gleichen Quellen, wie für die städtischen Trompeter, läßt
sich von 1708 an, dem Zeitpunkt von welchem an die beiden Organistenämter
zu St. Martin und zu St. Regula deutlich von einander getrennt in den amtlichen
Mitteilungen erscheinen, eine, ebenfalls als vorläufig zu betrachtende Liste der
Churer Stadtorganisten bis zum ersten Drittel des 19. Jahrhunderts aufstellen:

1 Cronica romantscha, Muster, 1927, 10 und 25 bringt eine ausführliche
bibliographische Studie darüber von Pater B. Berther. Teilweiser Abdruck dieser
und anderer Gesangbücher (Mattli, Graß etc.) in Rätoroman. Chrestomatie
(Decurtins), Bd. I, 123 ff. Daselbst Bd. III, Surselvisch, Subselvisch. Die Weisen
der Volkslieder mit Hundert Notenbeispielen, überwiegend geistliche Volkslieder.

2 Vgl. die etwas abweichende Datierung Lex., 52, 274.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 99

Zu St. Regula
1708—31 Valentin Reh (Rech-)steiner

(offenbar ein Sohn oder naher
Verwandter des für das 17. Jahrhundert
genannten gleichnamigen).

1731—52 Daniel Schmidt
1753—73 Vincenz Schmidt
1774—96 Joh. Bapt. Christ
1813 Christian Gandrion
1827—29 Joh. Christ
1829—35 Joh. Laurenz Luz
1835—65 Joh. Christ

Zu St. Marlin
1708 (oder 1710)—1745 Vine.

Schmid
1745—47 Steinmüller
1747—50 Joh. Bipert
1750—52 Andreas Staudach
1753—73 Joh. Christ
1774—96 Ludw. Christ
1796—1827 Joh. Bapt. Christ
1813 Michael Killias
1827—29 Joh. Bapt. Christ
1829—35 Joh. Christ

Verschiedentlich scheint der Organist zu St. Regula zum
Organist an St. Martin, wo anspruchsvollere Aufgaben zu lösen
waren, befördert worden zu sein, oder umgekehrt wurde einem
alternden Organisten zu St. Martin der leichtere Posten zu St.

Regula überbunden. Seit 1786 steht Ludw. Christ im Ämterbuch

als Singlehrer verzeichnet, seit 1797 sind ausdrücklich
„Gebrüder Christ" in dieser Eigenschaft genannt. Vermutlich wurden

die Bestrebungen der Churer Musikliebhaber, sich im
Instrumentenspiel und begleitetem Gesang zu üben, in dem seit
I7IO gegründeten Musikkollegium vereinigt, über das bis jetzt
noch recht spärliche Nachrichten vorliegen, das sich aber jedenfalls

in ähnlichem Geist, wie die zahlreichen anderen
deutschschweizerischen Collegia musica betätigte. Neben den wenigen
in Chur anwesenden Berufsmusikern (zu denen außer den
Organisten der Kirchen und den Gesanglehrern vielleicht auch der
Stadttrompeter gehört haben mag) beteiligten sich in der Churer
Musikgesellschaft auch etwelche Bürger. Den Kollegianten
wurde ein eigenes Übungslokal, Brennholz für die Heizung,
aber auch Beiträge an die Anschaffung einer Übungsorgel und
anderer Instrumente, überdies noch Barbeiträge zur Verfügung
gestellt - im ganzen scheint dieses Musikkollegium also die

1 Fr. Jeeklin, Über die Churer Musikerfamilie Christ, Freier Rätier, Chur,
Beilage zu Nr. 81, 1923. Vgl. zur Tabelle der Organisten Ämterbuch II. Zu
den Angaben über das Musikkollegium v. Tscharner a. a. 0. I, 817 und II,
333, ferner Ratsprotokoll Bd. 19 und 22. Über Staudach vgl. Kb, Bb 1001,
16, I8, I9, 2I. 42, 43, über Stauph Kb, B 64, 30, 29. alles uv.j



100 A.-E, CHERBULIEZ

Gunst der Stadtväter genossen zu haben und nicht übel
eingerichtet gewesen zu sein; ja, eine Beschreibung von 1742 nennt
das im ehemaligen Kloster St. Nikolas gelegene Übungszimmer
sogar einen „schönen Musiksaal".1 Hie und da veranstaltete
das Kollegium, wie gesagt, dafür Gesangs- und Instrumentalvorträge.

Konzerte sind für 1727, 1730, 1733, 1736, 1745, 1748,

dann für 1775, 1778, 1815 nachweisbar, haben aber sicher öfter
stattgefunden. Es handelt sich hierbei fast ausschließlich um
eine musikalische Umrahmung des alle drei Jahre stattfindenden
Bundestages der drei rhätischen Bünde, zu denen bisher nur
die Programmtexte (ohne Noten) gefunden werden konnten.
Da heißt es z. B. : „Hertz-, treu- und wohlgemeinter Glücks- und
Segenswunsch / welcher bey gegenwärtig-hochlöbl. und
Hochansehnlichem / Pundts-Tag gem. drey Pündten denen Herren
Häuptern wie auch einem wohlweisen Magistrat Lobl. Stadt
Chur als unsern gnädigen Herren und Oberen Den 3.
September 1727 in der St. Martinskirche / musicierend pro-
duciert wird / von einem sämtlichen Collegio Musico der
Stadt Chur Ex jussu et impensis Collegii". Die musikalische
Einteilung des Textes enthält folgende Angaben: Cantata/ Aria
da Capo / Recitativ / Aria da Capo / Arioso / Chorus. Am Schluß
ist bemerkt: „Music von Andreas Staudach. Norimbergensis".
Der Titel „Collegium Musicum" taucht zum ersten Mal in den
Ratsakten l7ll auf, also ein Jahr nach dem Gesuch einiger „Musi-
canten und Mitbürger um Überlassung eines Zimmers zu
gemeinsamem Musizieren. Der genannte Nürnberger Staudach
(auch Studach), ist auch I730 als A. S., 1733 als A. St., 1745 als
Musicus, ebenso 1748 genannt, teils allein, teils in Verbindung
mit „einem sämtlichen Collegio Musico". Die Festmusiken nach
1727 sind sind in ähnlicher Weise als Cantata, einmal als Sonata,
mit verschiedener Einteilung, wie Intrada, Canto Sol. Tromba
Sol. und Organo, oder Aria, Tutti, Aria a 2 usw. bezeichnet.
Als die rhätische Bundestagung 1774 und 1777 in Ilanz, der ersten
Stadt am Rhein, stattfand, war es der „Schuldiener und Orga-

1 Nie. Sererhard, a. a. O. I, 4.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 101

nist" Georg Stauph, der einen musikalischen Glückwunsch in
gleicher Kantatenform komponierte, wodurch ein ehrenwertes
Seitenstück zu den Darbietungen des Churer Musikkollegiums
entstand.

Der Organist und „Zunftmeister" Ludwig Christ (wie ihn
Pfarrer Conrad nennt), interessierte sich auch sehr für den
Schulgesang, sorgte für Anschaffung von Gesangbüchern (z. B. des
Zürcher und desjenigen von Gusto)1 für Singgesellschaft und
Schule; einmal wurden sogar IOO Gesangbücher „denen
singfähigen Schülern" unentgeltlich zur Verfügung gestellt. Ein Sohn
des Organisten Joh. Bapt. Christ2 (der ebenfalls als
Zunftmeister bezeichnet wird und um l8oo Mitglied der Stadtregierung

war), konnte l8ll einen halbjährigen Kurs für Orgelspiel
und Singunterricht in Altstätten (St. Gallisches Rheintal) besuchen.

Die Organisten waren selbstverständlich städtische
Beamte, da es noch keine selbständigen Kirchgemeinden gab. in
der Gehaltsliste bis gegen 1779 erscheint der Churer St. Martinsorganist

sogar an zweiter Stelle hinter dem obersten Stadtpfarrer
mit 238 fl. Gehalt,3 worin allerdings der Singunterricht in der
Schule inbegriffen war. Das beweist die angesehene Stellung
des Churer Hauptorganisten auch in der Beamtenschaft. Leider
kann man das Gleiche nicht von seinem Kollegen, dem
Organisten von St. Regula bemerken, der sich, wie der Stadtuhrenmeister

und die Hebamme mit 30 fl. benügen mußte - immerhin
mehr als der Orgeltreter dieser Kirche mit seinem Jahresgehalt

von 6 fl.
Die kleine Ortschaft Zizers bei Chur kann sich rühmen,

eine Organistenfamilie namens Held zu besitzen, die 1779 bis
1927, also fast 150 Jahre (durch im ganzen nur fünf Mitglieder!)
ohne Unterbrechung den Orgeldienst in ihrer (katholischen)
Kirche ausübte. Joh. Ant. Held, der erste in dieser Reihe, am-
tete von 1779 bis 1813. Es sei noch an den Lehrer und
Organisten J. Cazin ' in Ilanz (1789) erinnert; um die gleiche Zeit

1 Lex., 114.
2 Lex., 52, auch HDBS II, 514, vgl. auch Anmerkung 1, S. 96.
3 Pieth a. a. 0., 50. 4 Lex., 50.



102 A.-E. CHERBULIEZ

etwa wirkte in Valendas der Sdiullehrer Andreas Stephan als

langjähriger Organist, er war nebenbei Landrichter und
Geschworener und hat noch 1807, in seinem 82. Lebensjahr, Schule

gehalten.1
Daß die hier kurz angedeuteten musikalischen Verhältnisse

in Stadt und Land es weitsichtigen und musikalischen
Persönlichkeiten ermöglichten, wirklich einen Einblick in Geschmack,
musikalische Neigungen und Fähigkeiten der verschiedenen
Volksschichten zu erhalten, ist einleuchtend. Ein solches Verständnis
war nicht überall verbreitet, denn der Mangel an Interesse für
das tiefere Wesen des Volksliedes und die Ahnungslosigkeit
in Bezug auf die wesentlichen Eigenschaften des wirklichen,
gesungenen Volksliedes dauerte auch bei den besten und
vorurteilslosesten Geistern bis tief in das 18. Jahrhundert hinein.2
In der Schweiz war es bekanntbch der Kreis der Elelvetisdien
Gesellschaft mit ihren Schinznacher Versammlungen, der eine
Wandlung zum besseren Verständnis des Volksliedes anbahnte.
Die schließliche Schaffung der weitverbreiteten „Schweizerlieder"
Lavater's mit Sdhmidlin's und später Egli's Melodien3 wurde
in nicht unwichtiger Weise durch den Bündner Schulmann Martin

Planta 1766 angeregt. Wenn auch sein Wunsch, weltliche,
aber moralisierende und erbauliche Lieder dem Volke als
geistige Nahrung und zur günstigen sitthchen Beeinflussung zu
geben, noch nicht die eigentliche Lösung des Problems bedeutete,

da damit immer noch viel der Volksseele fremder und für
sie unverdaulicher Gedanken- und Gefühlsballast und eine
gewisse Stubenathmosphäre mitgeschleppt wurden, so begriff Planta
doch klar, daß der Volksliedtext am besten historisch oder dann
wirklichkeits- und alltaggebunden, „natürlich, leicht verständlich,
aber nicht trivial, die Volksmelodie aber sehr leicht und reizend,
munter" sein soll. In den Bündner Volksschulen, der natürlichen

Pflegestätte des Volksliedes im Graubünden, ist es übrigens

erst im IQ. Jahrhundert gelungen, die albnächtigen Psal-
1 NS V, 260. Vgl. auch S. 108.

2 0. v. Greyerz, Das Volkslied der deutschen Schweiz, 13, 14, 28, 178.
3 Lex., 68, 275.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 103

men und geistlichen Lieder durch das echte Volkslied zu
ersetzen.1 Nodh um l8oo besaß Chur seinen fest angestellten
Stadttrompeter, der zwar nur am Schanfiggerthörli eine kleine
unentgeltliche Wohnung hatte und sidh im übrigen mit einem
bescheidenen Neujahrsgeschenk begnügen mußte, wofür er alle
Mittag auf dem Turm der Martinskirche blies und auf das Feuer
achtgab. Das alte Musikkollegium wurde 180I aufgelöst, doch
schon 1802 wurde eine neue Musikliebhabergesellschaft gegründet
mit dem ausdrücklichen Ziele, an hohen Festtagen gewählte
Kirchenmusik aufzuführen. Es ist nicht gewiß, ob diese oder eine
andere Musikgesellschaft es war, die 1804 in der Neujahrsnacht
den Magistraten und Honoratioren der Stadt eine Musik
darbrachte. Nach einer zeitgenössischen Zeitungsnotiz habe es
damals «an Musikgesellschaften in Chur" nicht gefehlt.2

Zur Geschichte des Orgelbaues in Graubünden liegen erst
wenige genauere Angaben vor, immerhin konnte ein wichtiges,
nachreformatorisches Datum, die Erbauung der Orgel in der
St. Martinskirche zu Chur, der reformierten Hauptkirche des

ganzen Gebietes der drei Bünde, festgestellt werden. In Hans
Ardüsers Rhätischer Chronik3 steht unterm Jahr IÖI3: „Zuo
Cur vor sanct Marti in derselben kilchen sind Orgelen ufgricht
worden, welich herrlich wärk überal IOOO cronen costet hat".4
Dies ist ziemlich sicher der erste Orgelneubau in St. Martin nach
der Reformation, und es ist nicht anzunehmen, daß sehr viele
andere reformierte Bündner Kirchen Chur vorangegangen sind.
Die zuständige Behörde scheint also ziemlich musikfreundlich
gewesen zu sein; man erinnere sich in diesem Zusammenhang
z. B. daran, daß die erste in einer reformierten Kirche des Kantons

Zürich wieder aufgestellte und für den Gottesdienst
verwendete Orgel das Positiv in Schrankform in der Kirche zu

1 Pieth a. a. 0., 115 f.
2 Fr. Jecklin, Chur vor hundert Jahren, Jb 1900, 5, 14, 38.
3 DHBS I, 391.
4 Hans Ardüser, Rhätische Chronik, herausgegeben von J. Bott (1877),252.

Genauere Untersuchungen über den Orgelbau (Stadtrechnungen usw.) stehen
noch aus.



104 A.-E. CHERBULIEZ

Fluntern bei Zürich von I772 war.1 Und nur 16 Jahre vor der
Aufrichtung des „herrlichen" Churer Werkes wurde in Schaff-
hausen, soviel näher dem musikfreundlidren, reichsdeutschen
Lutherthum gelegen, auf energisches Betreiben gerade der
Geistlichkeit die 1529 außer Dienst gestellte Orgel völlig abgetragen
und zerstört!2 Daß die Churer bischöfliche Kathedrale schon

im 16. Jahrhundert Orgeln besaß, wurde bereits erwähnt. Die
am weitesten zurückreichende Notiz über Orgelbau in
Graubünden wäre meines Wissens eine Bemerkung in einer neueren
handschriftlichen Chronik von Maienfeld,3 wonach in Maienfeld

nach dem Brande von 1458, etwa im Jahre 1462, anläßlich
des Kirchenneubaues eine kleine Orgel erstellt worden wäre.
Beweiskräftige Anhaltspunkte für diese Annahme liegen jedoch
nicht vor. Der Orgelbau im Kloster Disentis im 16. und 17.

Jahrhundert ist durch die Namen Christian von Castelberg und
Placidus Rüttimann im Lexikon von Refardt belegt, der Badenser
Tobias Bruggner, der in Disentis spätestens Iöl2Profoß ablegte,
ist auch als Organist genannt. Gleichzeitig, ja noch einige Jahre
früher als in Chur, erscheint das Engadin mit Orgelbauten auf
dem Plan. Ein Ritter von Planta soll IÖOQ in Zernez eine
Kirchenorgel aufgestellt haben. Die 1931 umgebaute Orgel in
Malans stammt von 1679.4

Im 18. Jahrhundert fließen die Nachrichten über Orgelbauten
reichlicher. 1712 schafft sich das kleine, abgelegene Bergdorf
Möns (1200 m hoch, über Tiefenkastel) eine Orgel mit acht

Registern und Pedal an, 1720, wieder nach einem Brande, wird in
Maienfeld eine neue Orgel von den Honoratioren des Städt-

1 K. Nef, Katalog der Musikinstrumente des Historischen Museums in
Basel. 22 f. In diesem Sinn wäre die Darstellung bei Max Fehr, Das

Musikkollegium Winterthur, 7, 42, 234 über die Winterthurer Stadtkirchenorgel von
1809 zu ergänzen. Vgl. hierzu Max Fehr, 104. Neujahrsblatt der Allg. Musik-
gesellschaft in Zürich (1916), 28 f.

2 Pestalozzi-Kutter, Kulturgeschichte des Kantons Schaffhausen, II, 106.
3 M. von Gugelberg, Chronik von Maienfeld, Kb, hs, uv, B 1141, 1. 124.
4 Lex., 50, 266. T. Bruggner ist im Album Desertinense von Adelgott

Schumacher (1914) unter Nr. 438 erwähnt. Über Malans mündliche Mitteilung
von Herrn Pfarrer Fromm.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 105

chens gestiftet, die jetzt noch steht.1 Bergün erhält 1728 eine
Orgel, nicht lange vor 1742 erhält Grüsch im Prättigau durch
Landeshauptmann von Salis eine neue Orgel,2 1741 wurde audi
in Zernez eine neue Orgel aufgestellt, vielleicht als Ersatz für
diejenige von l6oç>,3 1770 wurde die Seewiser Orgel gestiftet,
1790 kam nicht ohne Mühe und unter Verwendung eines „Ämtergeldes"

ein Orgelneubau in Schuls zu stände.4 Ins 18.

Jahrhundert fallen noch Orgelbauten in Ilanz und Süs mit
Barockprospekten, die Aufstellung von Positiven in Tiertschen (bei
Chur) und Arosa (iQOO m hoch!)5 Auch in Remüs und Igis
standen im 18. Jahrhundert Orgeln." Indirekt ergibt sich auch,
daß in Valendasund in Jenaz eine Orgel gestanden haben muß,
da von einem dortigen Organisten und von Orgeldienst die
Rede ist.7 Schließlich gab es auch in der Landschaft Davos,
in St. Johann und Frauenkirch, in diesem Zeitraum Kirchenorgeln.8

Die heutige Orgel in Luzein ist 1792 erbaut worden.
Das IQ. Jahrhundert stellt auf dem Gebiete des Sdiul-,

Kirchen- und Volksgesanges zunächst eine Fortsetzung der
Zustände, Gewohnheiten und Auffassungen des ausgehenden
18. Jahrhunderts dar. Die Einführung der eigentlichen
demokratischen, öffentlichen Gesangspflege mit dem Schwerpunkt im
Männergesang patriotisch-weltlicher Färbung erfolgt in
Graubünden etwas später, als in den deutschschweizerischen Kantonen
Appenzell, Aargau, Zürich, Basel usw. Doch sind die Grundsätze

der Nägelisch'schen Reformbewegung bis zur Jahrhundertmitte

deutlich auch in die bündnerischen Gebirgstäler gedrungen.
Über den Schulgesang in Chur, die allgemeinen musikalischen

Verhältnisse in den Gemeinden St. Antonien, Davos, Flims,
1 M. von Gugelberg, a. a. 0., 124. 2 Sererhard a. a. O., III, 39.

3 Sererhard a. a. O., I, 81. Nach J. J. Fäsi a. a. 0., 169 (vgl. Anmerkung

4, S. 63) wäre der Orgelbau anno 1745 erfolgt. Fäsi erwähnt auch denZuozer
Kirchengesang (S. 167) mit der eigentümlichen Choreinteilung und die
Donnerstagszusammenkünfte des Musikkollegiums Chur (S. 129).

4 NS, III, 150 f. Über Seewies vgl. F. Pieth, Das alte Seewis, 1910, 73.
0 Hans Jenny, Der Orgelprospekt in der Schweiz, „Der Organist", 1927,28.
6 NS. III, 151. Dort steht auch die Notiz über die Zernezer Orgel von 1609.
7 NS V, 260 und 263. 8 NS II, 55.



106 A.-E. CHERBULIEZ

Jenaz, Malans, im Sdiamsertal, Splügen und in Valendas liegen
verschiedene zeitgenössische Beridite vom Beginn des 19.
Jahrhunderts vor, die ein im ganzen nicht ungünstiges Licht auf
die Musikfreundlichkeit in Grauhünden werfen.

In Chur wurde an den oberen Klassen der Sing- und
Musikunterricht von den Organisten viermal in der Woche erteilt, zwei
Stunden waren für die Mädchen, zwei für die Knaben bestimmt,
die nötigen Musikalien wurden aus der Bücherkasse angeschafft \
In der Prättigauer Gemeinde St. Antonien wurde Samstags und
Sonntags so lang die gewöhnliche Schulzeit dauerte, Singstunde
von Anfang des Abends bis IO Uhr gehalten2. In Davos wurde
der Organistendienst und der Schulgesang ständig von den
Schullehrern übernommen3. Auch Flims liebt den Gesang; in den
gesellschaftlichen Zusammenkünften der Flimser wurde damals
viel gesungen, wozu sie gute Stimmen hatten. Die jungen Leute
beiderlei Geschlechtes halten Winters Tanzversammlungen ab

(bella stiva genannt, was auf Spinnstubenzusammenkünfte
hindeutet), wo der Mangel an Spielleuten durch Gesang ersetzt
wird. Pfarrer Bansi scheint das bei seinen Bemerkungen über
die Engadiner Tanzmusik nicht gewußt zu haben4. Sommers

belustigt sidi das junge Volk in Flims am Sonntagnachmittag im
Freien und kehrt dann singend nach Haus zurück.5 Fetan hat
noch immer seinen Vorsänger, der auch Gesangsunterricht
erteilt. In den meisten Kirchen des Unterengadins werden nur die
Lobwasser'schen Psalmen „wälsch", d. h. romanisch gesungen
und in andern singt man in der Kinderlehre auch die Lieder
der Philomela und des Pfarrers Frizzoni". Die Töchter wissen
eine Menge Psalmen, geistliche und weltliche Lieder auswendig.
Sie vereinigen sich in Spinnstuben und Spinngesellschaften und
werden bisweilen von den Knaben besucht, die auch zu den
Gesängen der Mädchen den Baß singen, denn oft singt man
eine Weile, ohne deswegen das Spinnen zu unterbrechen. Am

1 NS III. 113. 2 NS I, (1804), 546. 3 NS II, 55.
4 Vgl. Anmerkung 2, S. 83. 5 NS VII, 46, 55.
6 NS III, 43 ff. und IV, 278.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 107

ersten März gehen alle Gassenjungen in Scharen von Haus zu
Haus, mit Glocken und Schellen am Halse, als sollten sie dem
Vieh damit den Segen bringen und die Nähe des Frühlings
verkünden. Wenn ein Mann seine Frau schlägt, so erscheint am
nächsten Abend die ganze Junggesellschaft mit Pfannen, Schellen
und „Horntrompeten" und gibt ihm unter seinen Fenstern eine
abscheuliche Serenade! Im Sommer halten die Mädchen singend
Contre-Tänze.

In der großen Prättigauer Gemeinde Jenaz bestand zu
Beginn des IQ. Jahrhunderts eine öffentliche Dorfschule, in der
Lesen, Schreiben, Rechnen, nebst dem Anfang in der Musik
gelehrt wurde. „In der Morgenschule werden geistliche Lieder von
Schmidlin, Bachofen, Zollikofer u. a. memoriert. In der Mittagsschule

wird eine Stunde dem Lesen der Lobwasserischen Psalmen
gewidmet. Der Singunterricht wird Mittwoch und Samstag abends
gegeben; man klagt über den Verfall desselben und vergeblich
waren bisher die Bemühungen, einen guten Kirchengesang
einzuführen. Wie feierlich, herzerhebend wäre ein solcher, anstatt
der Mißtöne eines unwissenden Organisten1."

Bei einem am 7. April 1807 in der Gemeinde Malans
abgehaltenen Schulexamen erklärte derPfarrer, daß er die IQ Knaben
und 14 Mädchen seiner Religionsklasse, um sie im Singen zu
üben, nach jeder Unterrichtsstunde ein schönes Lied singen ließ.
Die Kinder sangen nun einige schöne Lieder, „wirklich recht
artig", so daß man es für schicklich fand, dieser Klasse dafür,
daß sie den Anwesenden mit ihrem Singen Freude gemacht
hatte, durch einen kleinen Beitrag einVergnügen zu vers chaffen2.
Übrigens wird auch um diese Zeit aus dem Schamser Tal
berichtet, daß „die Jugend sich im Winter viel im Rechnen und
Singen übt"3. Im anschließenden Rheinwaldtal haben die
Bewohner von Splügen 1802 auf energisches Betreiben ihres
musikliebenden Pfarrers Florian Walther, des Herausgebers des schon

1 Pfarrer Joh. Schuckan, Beschreibung der Schule in Jenaz 1807, NS
V, 262 f.

2 NS III, 94 f. 3 NS IV, 131.



108 A.-E. CHERBULIEZ

genannten romanischen Gesangbuches von l8l6, das Zürcher
Gesangbuch zum Gebrauch in der Kirche eingeführt, wodurch
allmählich der Psalmengesang verdrängt wurde. Der Kirchengesang

verbesserte sich seit einigen Jahren, da man in Splügen
das Glück hatte, gute Sänger als Schulmeister zu besitzen. Bei
der Landsgemeinde gingen dem feierlichen Zug die einheimischen
Spielleute voraus1.

Über die Verhältnisse der Gemeinde Valencias (Bündner
Oberland) ist man durch einen Bericht des dortigen Pfarrers
Leonh. Walther von 1807 recht gut orientiert.

„Die Morgenschule, ebenso wie die Mittags- und Abendschule wurde mit
Absingen eines Psalmes oder eines Liedes geendigt. In der Mittagsschule
(10—12 Uhr), werden die Kinder neben dem Lesen und Rechnen mit Erlernung

der Singnoten und mit Singen der Psalmen beschäftigt. In Erlernung
der Noten müssen die Kinder zuerst das sogenannte ut, re mi auf- und
absteigend fertig hersagen lernen und den Schlüssel zur Kenntnis der Tonzeichen
wissen. Sind sie darin einigermaßen geübt, so fangen sie an, die Noten in
den Psalmen, nach ihren verschiedenen Schlüsseln, nicht nur zu lesen, sondern
auch zu singen. Wenn sie nun dies ein wenig können, so wird auch mit dem

Singen der Worte der Anfang gemacht. Die Lieder, welche in der Schule

gesungen werden, sind meistens aus der Seelenmusik, bisweilen aus Bachofens

Halleluja, selten aus dem Schmidlin hergenommen. Von Geliert, Lavater und
andern neuen Autoren weiß man nichts. Ebensowenig schafft man sich das

Zürcherische oder St. Gallische Gesangbuch an (wie es die Splügener taten),
obschon das erstere seit einigen Jahren im Pfarr- und Schulhaus zum Muster
aufgestellt worden ist. Daraus folgt von selbst, daß man auch zum Kirchengesang

die Lobwasserischen Psalmen nebst den, schon lange üblichen Liedern
vor und nach der Predigt, gebrauche. An den Festtagen und in der Neujahrszeit

fügt man den, auf diese Zeiten im Psalmenbuch befindlichen geistlichen
Gesängen, auch Lieder aus Bachofens Halleluja bei. Der würdige Schulmeister
und Organist ist der alte Herr Landschreiber Andreas Stephan, welcher in
einer ununterbrochenen Reihe von sechzig Jahren dem hiesigen Schuldienst
vorgestanden hat. Er ist auch ein ziemlich guter Sänger. Es befinden sich
in der hiesigen Pfarrgemeinde noch vier andere gemeine Schulen, auf den
Höfen oder Bergen. In allen diesen Schulen wird selten etwas anderes
gelernt als Lesen, Schreiben, Singen und ein wenig Rechnen".2

Die Valendaser, eine deutschsprechende Gemeinde, die als

Sprachinsel inmitten einer romanisdien Gegend liegt, haben ihre
gesanglichen Bestrebungen im Anfang der Dreißiger Jahre des

1 NS V, 136, 138, 147. 2 NS V, 255 ff.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 109

IQ. Jahrhunderts in eine interessante organisatorische Form
gebracht, die einerseits an die „christlichen Sängergesellschaften"
des Prättigaues und Oberengadins im l8. Jahrhundert anknüpft,
andererseits aber in die große deutschschweizerische
Chorbewegung auf Nägeli'scher Grundlage einmündet und zugleich
zu einem halb deutsch, halb romanisch singenden Männergesang-
talverein überleitet. Mit einer kurzen Skizze dieses Valendaser
„Singvereins"1 seien die Bemerkungen über die gesanglichen
Zustände in Graubünden vor den achtundvierziger Jahren -
einem wichtigen staatlich-kulturellen Abschnitt der schweizerischen
Geschichte — abgeschlossen.

Der Ortspfarrer und der Hauptschullehrer von Valendas
sind die geistigen Väter des „Singvereins" in Valendas, eines
geschlossenen Gesangvereins mit „Singplan", Vorstand und
Statuten. Die 21 Mitglieder, deren Namen in den ersten Statuten
niedergelegt sind, setzen sich aus Pfarrer, Schullehrern, „Privatlehrern

und -Lehrerinnen" (das Schulwesen war damals weder
staatlich geregelt, noch allgemein der Schulbesuch obligatorisch),
Jünglingen und Jungfrauen zusammen, sie waren in die
Stimmgruppen Diskant, Alt, Tenor und Baß eingeteilt. Jede Stimmengruppe

hatte ihren Stimmführer. Beim Diskant war es im ersten
Jahr des Bestehens des Vereins ein Schullehrer (der offenbar,
wie dies in früheren Jahrhunderten nichts Ungewöhnliches war,
Falsett singen mußte), später eine Sopranistin. Die Tenorstimme
war durch den Gemeindeschullehrer und zwei Alt singende
Sängerinnen vertreten; als Stimmführerin amtete eine der
letzteren. Auf diese Weise erhielt der Tenor die Klangfärbung
eines Knabenchores. Die Stimmenführer hatten ihren Part zu
Hause gut vorzubereiten. Der im Tenor mitsingende Gemelnde-

1 L. Joos, Der Valendaser Singverein, Bündnerisches Monatsblatt 1923,
97 ff., auch Lex., 237 unter Nutly. Die Verwertung von weiterem, von mir
gesammelten Material zur Geschichte und zum Problem des Volksliedes und
des Volksgesanges in Graubünden im 19. Jahrhundert, sowie von näheren
Einzelheiten (Akten und Quellen) zu den in dieser Arbeit behandelten Fragen
(insbesondere für die Stadt Chur) muh aus Raumgründen einer späteren
Darstellung an anderer Stelle vorbehalten werden.



110 A.-E. CHERBULIEZ

sdhullehrer war Hauptstimmenführer, d. h. Dirigent. Die
Gesangsübungen zerfielen in einen Winterkursus (Oktober bis
Ostern, Sonntags vor dem Gottesdienst zum Einüben von
Kirchengesängen und dazu Donnerstag Abend 8-IO Uhr für das Studium
der übrigen Gesänge), und einen Sommerkursus (Sonntag
Nachmittag von 3-5 Uhr). Einheimiscbe und Auswärtige, ohne
Ansehen der Person, konnten sich zur Aufnahme in die
Singgesellschaft melden. Jedermann mußte sein Talent zum Gesang
und seine Kenntnisse in diesem Fach in einer öffentlichen Prüfung
feststellen lassen. Die Prüfung wurde von einem Mitglied der
Gesellschaft abgenommen, es durften jedoch die Anforderungen
nicht „überspannt" werden. Man sang im Gemeindeschulhaus.
Natürlich war ein genaues Bußensystem eingeführt, niemand
durfte u. a. zu lange den Übungen fern bleiben wegen
„geheuchelter Trauer". Als Gesangsstoff benutzte man Nägelis
Gesellschafts- und Chorlieder1, eine von Christian Richter
lithographierte Liedersammlung für gemischten Chor und das Bau-
mann'sche Gesangbuch für kirchliche Chöre. Am Altjahrabend
1832 wurde auf verschiedenen Plätzen des Dorfes gesungen und
der Brauch bürgerte sich dort seitdem dauernd ein.2 Ein Jahr
später wurde der Vorschlag gemacht, den Gesangverein als obere
Singklasse an die Valendaser Dorfschule anzugliedern, offenbar
sollten die Schüler der oberen Klassen zur Mitwirkung
herangezogen werden. Im Vereinsprotokoll wird erwähnt, daß die
Singgesellschaft im März 1833 vollzählig beim gemeinschaftlichen
Singen des „großen Singvereins" in Kästris, einem benachbarten
Dorf, teilnahm. Was der Ausdruck „großer Singverein" bedeutet,
ist noch nicht genügend geklärt. Es läßt sich nur soviel
feststellen, daß um diese Zeit auch in benachbarten Gemeinden,
wie Versam, Ilanz, Kästris Singvereine ähnlicher Art wie der
Valendaser bestanden, die sieb vermutlich von Zeit zu Zeit zu
einer gemeinschaftlichen Singtagung in der milderen Jahreszeit,
aber doch noch vor Beginn der zeitraubenden eigentlichen Feld-

1 Lex, 228.
2 Über alte, heute noch in Thusis gesungene Weihnachtslieder nach

Melodien von Schmidlin, Bachofen u. a. vgl. Goldschmid (S. 89), a. a. 0., 48 f.



ZUR GESCHICHTE DER MUSIKPFLEGE IN GRAUBÜNDEN 111

arbeiten, zusammenfanden. Im Winter 1833/34 nahm der Diskant
und Alt je zwei Stimmführerinnen, also Vorsängerinnen und
Unterdirigentinnen, der Tenor bekam nun audi, wie der Baß,
seinen männlidien Stimmführer. Die politischen Auseinandersetzungen

und Streitigkeiten, die sich in Graubünden, wie anderwärts,

vor allem um den Kampf zwischen bürgerlich -
demokratischem Liberalismus und der gesellschaftlich-wirtschaftlichen
Vorrangstellung des immer noch sehr einflußreichen Adels (der
z. B. in Valendas auch durch die Familie von Marchion vertreten
war) drohten, spielten auch in den Valendaser Singverein hinein,
was nicht immer zur Belebung des Probenbesuches, Hebung der
Mitgliederzahl und Festigung der Vereinsdisziplin beitrug. Denn-
noch verfolgte die Singgesellschaft energisch das Ziel, eine „Anstalt

zu sein, durch welche der Kirchengesang und das
gemeinschaftliche Singen befördert wird." Das Auihahmeexamen
bestand in einer Prüfung über Gesangskenntnisse im allgemeinen,
dann ließ der Examinator den Kandidaten an Liedern im St. Galler
Gesangbuch mit und ohne Umsetzungszeichen die Noten
herlesen, und endlich mußte jeder Bewerber eine Stimme in einem
Lied des Gesangbuches allein singen.

1840 vereinigten sich die bestehenden Singgesellschaften
von llanz, Versam und Valendas in Versam und Ilanz zu
gemeinschaftlichen Übungen und brachten die dabei vorbereiteten
Gesänge anläßlich der evangelischen Synode des Kantons, die
in Ilanz stattfand, zur gelungenen Wiedergabe, wofür der Kirchenrat

sich in einem herzlichen Schreiben bedankte. Am Karfreitag
1845 wurden Lieder aus dem Schaffhauser Gesangbuch
vorgetragen, auch am Silvesterabend sang man noch. Dann erlahmte
die Tätigkeit des Valendaser Singvereins immer mehr und in
den Stürmen der Sonderbundszeiten erlosch er gänzlich. Doch
schon einige Jahre später entstand aus den Trümmern der
Singgesellschaften von Ilanz, Kästris, Valendas, Versam ein neuer
Sproß des Graubündner Volksgesanges, indem sich aus llanz
und Umgebung einige Sänger (vermutlich wohl die eifrigsten
Sänger der früheren Gesellschaften) zu einem kleinen Männerchor

zusammentaten, der am kantonalen Gesangfest in Chur



112 A.-E. CHERBULIEZ

sehr gut abschnitt und aus dem sich ein Bezirksmännerchor
bildete, der abwechselnd in verschiedenen Ortschaften jeweilen
am Sonntag Nachmittag übte, zur Freude der lautlos lauschenden
Einwohner. 1852 wurde der sangesfrohe Valendaser Pfarrherr
Präsident des Vereins, wobei letzterer den Namen „Ligia Grisdia"
erhielt. Damit beginnt die Geschichte eines heute noch blühenden
Oberländer Talvereins, der namentlich ein tüchtiger und
erfolgreicher Vorkämpfer für das romanische Volks- und Kunstlied
wurde.

Dem Vorstand der Kantonsbibliothek Chur, Herrn Prof. Dr. Fr. Pieth,
sei herzlichster Dank für das große Entgegenkommen bei der Bereitstellung
der handschriftlichen Bestände der Bibliothek ausgesprochen, ebenso Herrn
Dr. Edg. Refardt in Basel für die Überlassung der ungedruckten Nachträge
und geographischen Listen zum Lex.


	Beiträge zur Geschichte der Musikpflege in Graubünden bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts

