
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 5 (1931)

Artikel: Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikgeschichte

Autor: Handschin, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen

Musikgeschichte.1
Von J. Handschin (Basel).

Man ist gewöhnt, die mittelalterliche Kultur des Abendlandes

als ein in hohem Maße homogenes Ganzes zu betrachten.
In der Tat machen sich in jener Zeit die nationalen Unterschiede
weniger bemerkbar als später. Sie treten einem aber dodi
entgegen, sobald man sich näher mit einem der versdaiedenen
Teilgebiete der Kultur, speziell mit einer der Künste, befaßt. Wir
dürfen uns in unserem Eindruck durch das Dominieren des
Lateinischen als Kultursprache nicht zu ausschließlich bestimmen
lassen, wenn es auch wahr ist, daß das Vorhandensein dieses
„natürlichen Esperanto" in hohem Maße einheitsbildendes
Moment war und selbst wiederum auf der Voraussetzung einer
weitgehenden Einheit beruhte.

Sind also doch Unterschiede in der Kunstpflege der Völker
des Mittelalters vorhanden, so wird dementsprechend in vielen
Fällen Beeinflussung, Einwirkung vom einen auf das andere,
Import und Export von Kulturgütern vorliegen. Gerade die
Schweiz war im Mittelalter eines derjenigen Territorien, in denen
das Hin und Her der sich durchkreuzenden Kultureinflüsse
besonders lebhaft war. Die Schweiz ist durch ihre Lage das Land
des Abwägens zwischen den verschiedenen Kulturströmungen —

ein Abwägen, welches natürlich nicht zu einem hochmütigen

1 Verzeichnis der benützten Abkürzungen: AMw. Archiv für
Musikwissenschaft. GM. J. Wolf, Geschichte der Mensuralnotation. LAd.
F. Ludwig in G. Adlers Handbuch der Musikgeschichte, 2. Aufl., S. 157 ff.
Samm. Sammelbände der Internationalen Musikgesellschaft. SJb.
Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft. ZMw. Zeitschrift für
Musikwissenschaft.



2 J. HANDSCHIN

„Darüber-zu-stehen-Meinen" werden darf-, und so bietet, von
ihr aus gesehen, audi ein Überblick über den Anteil der
verschiedenen Völker an der europäischen Kultur ein besonderes
Interesse.

Wenden wir uns zur mittelalterlichen Musik, so ist von
vornherein zu sagen, daß die Ankündigung, welche im Titel
dieses Aufsatzes ausgesprochen ist, nicht voll erfüllt werden
kann. Vom Anteil der Völker an der mittelalterlichen
Musikgeschichte zu sprechen, dies setzt voraus, daß man die
mittelalterliche Musikgeschichte kennt. Dies ist aber noch nicht der
Fall; wir sind erst dabei, sie zu erforschen. Trotzdem sei der
folgende Versuch unternommen. Wir wollen sehen, wie sich die
Rolle der Nationen auf Grund des bisher bekannten, lückenhaften

Tatsachenmaterials darstellt; und wir wollen sehen, ob
sich dieses Bild im Lichte neuer, bisher unbeachteter Tatsachen
nicht etwas verschiebt.

Gregorianisch Am Anfang der mittelalterlichen Musikgeschichte steht, der

und Secpuenz
bisher angenommenen Darstellung zufolge, der gregorianische
Gesang, welcher von Rom aus verbreitet wurde, und hierauf
regt sich das eigentliche Schöpfertum der mittelalterlichen Völker
im Tropus und in der Sequenz, zwei Gesangsgattungen, die sich

im kirchlichen Rahmen, aber nicht innerhalb der überlieferten
kirchlichen Form halten. Der Schreiber dieser Zeilen hat dieser
Auffassung gegenüber, der er sich selbst früher anschloß,
kürzlich (ZMw. 13, IIQ f.) geltend gemacht, daß die europäischen
Völker, speziell diejenigen am Westrand Europas, schon vor
dem Eindringen des gregorianischen Gesanges eine hochstehende
weltliche und kirchliche Musik gehabt haben müssen, und daß

gerade im Tropus und in der Sequenz, die man als „Eindringlinge"

neben und nach dem gregorianischen Gesang zu betrachten
gewöhnt ist, einiges auf jenes Stadium der liturgischen Musik,
welches man das „mozarabisch-gallikanisch-keltische" nennen
kann, zurückdeutet.1

1 Wegwerfende Äußerungen über die Sänger nördlich der Alpen, wie
wir sie z. B. bei Gregors Biographen Joh. Diaconus finden (vgl. ZMw. 8, 330),



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 3

Sei dem so oder anders : mit diesem Gegensatz erst zwischen
Mozarabisch-Gallikanisdr-Keltisch und Gregorianisch, dann
zwischen Gregorianisch und dem Tropus und der Sequenz sind
wir bereits mitten in die Problematik unseres Themas
hineingestellt. In jenem ältesten Stadium haben wir im kirchlichen
Gesang anzunehmen: Elemente, welche aus dem Orient
unabhängig von Rom eingeführt worden waren, Einflüsse, die
von der spätantiken weltlichen Kunst ausgingen, und ein
autochthones Schöpfertum in Gallien, auf den britischen Inseln
und in Spanien. Demgegenüber tritt der gregorianische Gesang,
obgleich er selbst weder qualitativ noch seiner Herkunft nach
etwas Homogenes war, als einheitlich von einem Zentrum aus
über die verschiedenen Länder verbreiteter Komplex auf. Im
Tropus und in der Sequenz dagegen bekundet sich wieder das
Schöpfertum der europäischen Nationen, bezeichnenderweise
nicht ohne Zusammenhänge mit der weltlichen Musikpflege.1

Leider wissen wir von der musikalischen Ausgestaltung der
mozarabisch-gallikanisch-keltischen Liturgie nichts Näheres außer
demjenigen, was aus dem Tropus und der Sequenz rückwärts und
sonst aus indirekten Zeugnissen erschlossen werden kann. Wir
wollen daher hier nur von dem Gegensatz zwischen dem
gregorianischen Gesang und dem Tropus und der Sequenz sprechen,
wie er sich in der Zeit der „karolingischen Renaissance", im
Q. Jahrhundert, bemerkbar macht. Auch hier gibt es der Fragen
genug, welche vorläufig offen bleiben müssen!

Die römische Kirche traf ein kluges Arrangement, indem
sie den gregorianischen Gesang für obligatorisch erklärte und
den Tropus und die Sequenz, die ihr eigentlich nicht sympathisch

müssen wir wohl im Zusammenhang mit der Tendenz zur Propagierung der
römischen Liturgie betrachten. Es war von jeher das Privileg des Siegers,
der Geschichtschreibung seinen Stempel aufzudrücken.

1 Wenn es auch wahr ist, daß Gesänge dieser beiden Gattungen vielfach
an gregorianische Themen anknüpfen und sie weiterspinnen, so äußert sich
in dieser Fortspinnung doch wieder eine eigene Schöpferkraft, oft handelt es sich
aber, wie ich glaube, nur um ein Mittel der Anpassung, um weltliches Melodiegut

in die Liturgie einzuführen.



4 J. HANDSCHIN

waren, an bestimmten Stellen der Liturgie fakultativ zuließ.
Natürlich kamen für die Pflege dieser letzteren Gesangsgattungen
in erster Linie die Klöster in Betracht, welche damals die eigentlichen

Kulturherde waren, die Weltkirchen dagegen nur in
geringem Maße.1

Auf diesem ihnen überlassenen Feld bekunden die jungen
Völker des Mittelalters ihre schöpferische Potenz sowohl als

Melodieerfinder wie als Dichter. Der Anteil der verschiedenen
Nationen läßt sich auf diesem Gebiet heute bereits bis zu einem
gewissen Maße abgrenzen.

Bevor wir hierauf eingehen, sei indessen noch vermerkt, daß auch der

gregorianische Choral, obgleich er den Völkern des Mittelalters als etwas

prinzipiell Abgeschlossenes überbracht wurde, im Laufe des Mittelalters durch viele

Neuschöpfungen bereichert wurde, ja daß innerhalb des Chorals sogar
Gattungen wie das melismatisch ausgeschmückte, vom Sängerchor vorzutragende
Ordinarium Missae erst im Mittelalter aufkamen (dieses bezeichnenderweise
nicht ohne Zusammenhänge mit dem Tropus). Wie viele Offizien wurden
erst im Mittelalter zusammengestellt! War es das Offizium eines örtlichen
Heiligen, so wurde es auch am Ort selbst zusammengestellt, und sofern man
hierbei nicht bereits bekannte Melodien benützte, welche zu anderen Texten

gehörten, schuf man neue. Immerhin wird man das Schaffen auf diesem
Gebiet nicht als das für das Mittelalter, und noch weniger als das für die
mittelalterlichen Völker eigentlich charakteristische ansehen können.

Darauf, daß Geschmacksunterschiede zwischen den Völkern schon bei der
bloßen Weiterüberlieferung des gregorianischen Gesanges zutagetreten, wies

neuerdings P. Wagner hin. Man sehe seinen Vortrag „Germanisches und
Romanisches im frühmittelalterlichen Kirchengesäng" im Bericht über den ersten
musikwissenschaftlichen Kongreß der deutschen Musikgesellschaft in Leipzig
1925. Es erweist sich, daß die deutsche Choralüberlieferung sich von der
französischen (und englischen) durch melodische Varianten abhebt, welche

Wagner folgendermaßen zusammenfaßt: „Der Hauptsache nach kann man den

Tatbestand so formulieren, daß von den beiden Stufen, welche das Intervall
eines diatonischen Halbtons bilden, also E-F, a-b, h-c, die romanischen Sänger
als Gipfelpunkt der melodischen Bewegung den untern Ton E, a, h, die
germanischen den oberen Ton F, b, c vorziehen, und zwar oft unter Überspringung

der unteren Stufe, sodaß das Intervall einer Terz oder Quarte entsteht,

1 Wie bekannt, wurden durch das Konzil von Trient, also im 16.

Jahrhundert, Tropus und Sequenz fast ganz aus der Liturgie verbannt; sie hatten
sich damals bereits überlebt, und an ihre Stelle waren als Ausdruck
zeitgenössischen Schöpfertums die Figuralmusik und das Orgelspiel getreten.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 5

wo die Romanen sich mit der Sekunde oder Terz begnügen. An vielen Stellen
aber, wo die romanische Lesart bereits die obere Stufe des Halbtonintervalles
aufweist, gehen die Germanen sogar über diese hinaus bis zu dem darüber
liegenden Ton; sie singen also statt a-b oft a-c, statt e-f oft e-g usw."
(1. c. 29 f.; übrigens ist „germanisch" auch d-g statt e-g).

Naturgemäß drängt sich bei einer so ausgesprochenen Prädilektion die
Frage nach dem Grunde auf. Wagner zieht den Gedanken, ob es sich bei
der „germanischen" Fassung um die Nachwirkung einer uralten halbtonlosen
Pentatonik, oder um die Vorahnung harmonisch-akkordlicher Wirkungen
handeln könnte, in Erwägung, lehnt aber beides ab, um folgende Lösung
vorzuschlagen: „Ich erblicke in dem immer wieder zum Durchbruch kommenden
Drange unserer Vorfahren, die melodische Spitze höher zu suchen als die
Romanen, das Ergebnis einer intensiveren seelischen Spannung, eine der ersten
geschichtlichen Äußerungen deutschen Hochstrebens, des deutschen Idealismus,
und stelle die Tatsachen, die ich vor Ihnen aufrollte, in eine Parallele zur
deutschen Gotik des Mittelalters." (1. c. 32). Wagner sucht die Lösung also
auf dem Gebiete des seelischen Ausdrucks. Es wäre in der Tat denkbar,
daß das exuberantere Temperament die größeren Intervallschritte im Steigen
bevorzugt; immerhin wäre eine solche Annahme musik-psychologisch und
historisch nachzuprüfen. Ob aber nicht doch auch die eine der von Wagner
abgelehnten Erwägungen ergänzend herangezogen werden darf (allerdings in
modifizierter Form?) Wenn wir nicht von „harmonisch-akkordlichen Wirkungen"
sprechen, sondern vom Konsonanzprinzip, oder noch besser: vom Prinzip der
Tonverwandtschaft, wie es in der melodischen Aufeinanderfolge der Töne
zutagetritt, so befinden wir uns auf dem Boden eines Begriffes, wie ihn die
„vergleichende Musikwissenschaft" beim Betrachten der Musik primitiver und
exotischer Völker anwendet. In der chinesischen Musik z. B. tritt dieses Prinzip,
in der arabischen das „Distanzprinzip" stärker hervor. Das Konsonanzprinzip
bedeutet nichts anderes, als daß im Aufbau der Melodie die einfachen
Tonverhältnisse verhältnismäßig stark hervortreten; und zwar kommen hier
vorwiegend die Quint und die Quart in Betracht, verhältnismäßig weniger die
Terz, welche einen weniger engen Verwandtschaftsgrad bedeutet, andrerseits
auch weniger die Oktav, da sie für den Gesang ein allzu großes Intervall ist.
Dies ist mit unserem Begriff des zerlegten Klanges nicht identisch, aber
verwandt. Dem nähert sich eben die „germanische" Version, indem sie die Se-
kund durch die kleine Terz und die große Terz durch die Quart ersetzt. Wie wir
im Verlauf unserer Darstellung sehen werden, tritt in der außergregorianischen
Melodik das Konsonanzprinzip gerade im deutschen Kulturbereich besonders

ausgeprägt in die Erscheinung, bis zur Dreiklangsmelodik einschließlich,
welche hier natürlich nicht als auseinandergelegter Klang, sondern als
tonverwandtschaftlich verknüpfte Reihe anzusehen ist. Dies hängt, und damit
hängt gewiß die Vorliebe für die Naturblasinstrumente zusammen, die sich in
Deutschland von jeher zu bekunden scheint. An und für sich ist der Begriff
des Sprunghaften in der Melodik von demjenigen des Harmonischen in der



6 J. HANDSCHIN

Aufeinanderfolge unabhängig, er führt aber in der Praxis notwendig zur
Manifestation des Konsonanzprinzips: nehmen wir einen Sprung ungefähr von der
Größe einer Sext, so wird sich die Quint darbieten, oder einen Sprung
ungefähr von der Größe einer Septime, so wird sich die Oktave darbieten, weil
wir mit dieser „festeren Boden unter den Füßen" haben. Andrerseits ist nicht
zu übersehen, daß der Begriff der Tonverwandtschaft doch wieder mit
demjenigen der Konsonanz als Zusammenklang eng verknüpft ist, da eben das

gleichzeitige Erklingen die Konsonanz in besonderem Maße als solche erweist.

Wie wir sahen, ließen die zentralen kirchlichen Behörden
der Entfaltung von Tropus und Sequenz innerhalb bestimmter
Grenzen freien Spielraum, und so kam für das Repertoire an
solchen Gesängen nur eine regionale Normierung in Frage. Es

gibt Tropen und Sequenzen, die sich einer internationalen
Verbreitung erfreuten, aber auch solche, die nicht oder nur wenig
über die Grenzen ihres Heimatlandes hinausdrangen, fm
allgemeinen stehen im Mittelalter zwei große Komplexe einander
gegenüber, welche sich verhältnismäßig wenig vermischen: auf
der einen Seite das französisdte Tropen- und Sequenzen-
Repertoire, mit dem das englische verwandt ist, auf der andern
das deutsche. Die beiderseitigen Sequenzsammlungen stehen
sidi sogar in verschiedener Anordnung gegenüber, da das
französische und englische mit Advent, das deutsche mit Weihnachten
seinen Zyklus beginnt.1

Der Schreiber dieser Zeilen muß hier kurz daran erinnern,
was er in den beiden ersten Teilen seiner Abhandlung „Über
Estampie und Sequenz" (ZMw. 12 und 13) zur Frage des

Ursprungs und der älteren Geschichte der Sequenz (und des Tropus)

ausgeführt hat. Zunächst dieses: der Ursprung dieser
Gattungen ist nicht in St. Gallen, nicht bei Notker und Tutilo
zu suchen; sie haben in Westeuropa geblüht, bevor sie im
deutschen Sprachgebiet auffauchten. Dafür dürfen wir andrerseits

sagen: die Qualität der Texte, speziell die Latinität ist auf

1 Als wichtigstes Quellenwerk, das uns über die Verbreitung der
Sequenzen und Tropen, über das internationale Geben und Nehmen auf diesem
Gebiet aufklärt, dient nicht eine musikalische, sondern eine literarhistorische
Publikation, die bereits über 50 Bände umfassenden „Analecta hymnica me-
dii aevi", diese verdienstliche Textsammlung von G. M. Dreves und C. Blume.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 7

der deutschen Seite im allgemeinen besser, was wohl damit
zusammenhängen mag, daß die deutsche Vulgärsprache nicht in
der Weise auf das Latein abfärbte wie die romanische; und
vielleicht noch mehr läßt sich sagen: Notker, dessen Anteil an
der Sequenzdichtung wir zwar noch nicht ganz abgrenzen können,
für die Abgrenzung von dessen Anteil wir indessen Handhaben
besitzen, Notker hebt sich auf diesem Gebiete heraus als wahrhaft

große Dichterfigur. Doch nun die Melodien. Notker hat
aller Wahrscheinlichkeit nach keine solchen geschaffen, und so
muß die Annahme einerEinwirkung der schweizerischen Alphornmusik

oder des Jodlers auf die Sequenz in das Reich der Fabel
verwiesen werden; die Melodien, die Notker mit Texten versah,
waren höchst wahrscheinlich westlicher Herkunft.

Die, soweit wir bisher urteilen können, älteste erhaltene
Sequenz ist 1. c. 12, iç f. abgedruckt. Sie geht möglicherweise
noch in das 8. Jahrhundert zurück und stammt vielleicht von
den britischen Inseln. In ihrem Aufbau steht sie dem Lai oder
Leich nahe, dieser weltlichen Spielart, die F. Wolf seinerzeit von
der Sequenz ableiten wollte; und in liturgischer Beziehung ist
hervorzuheben, daß diese Sequenz noch nicht mit dem Alleluia
der Messe in Verbindung steht (dies ist nämlich die Stelle in
der Liturgie, welche die Sequenz vom 9. Jahrhundert an
einnimmt). L. c. 13, 123 f. ist sodann die in der handschriftlichen
Überlieferung älteste Sequenz mitgeteilt; sie stammt aus dem
9- Jahrhundert und aus dem südfranzösischen Kloster St. Martial
in Limoges und ist bereits mit dem Alleluia der gregorianischen
Messe fest verknüpft; in ihrem Bau entspricht sie den Notker
zugeschriebenen Sequenzen.

Die vier Sequenzentexte, welche wir vorläufig mit Sicherheit

dem 912 verstorbenen Notker zuschreiben können (vgl.
ZMw. 12, 12 und 13,122), mit den zugehörigen Melodien sind
abgedruckt in A. Schubigers Werk „Die Sängerschule St. Gallens",
welches noch immer die umfassendste Sammlung alter Sequenzmelodien

enthält (NN. 14, 21, 27, 31, davon die erste, dritte und
vierte nach guter handschriftlicher Uberlieferung). Sequenzmelodien

dagegen, welche als aus dem deutschen Kulturgebiet



8 J. HANDSCHIN

stammend gut verbürgt sind, besitzen wir erst aus dem II.
Jahrhundert; siehe ebenda N. 46 (und S. 84) : Herrnannus Contractus ;

N. 56 (und S.88): derselbe oder Gottsdhalks Lehrer Heinrich;
insbesondere aber NN. 50 (bei Schubiger als „anonym" bezeichnet),
57 und 58 (dazu S. 89f.): Gottschalk von Limburg (diese drei
und vier andere Sequenzen Gottschalks mit den Melodien druckte
dann G. M. Dreves in seiner schönen Untersuchung „Gottsdralk,
Mönch von Limburg", Hymnologische Beiträge I, ab). Betrachten
wir die Melodien, so fällt die Neigung zu Sprüngen auf, und
diese Sprünge nähern sich dem harmonischen Charakter der
Bläsermelodik besonders in Schubigers N. 58, aber auch in N. 56.1

Die weitere Geschichte von Sequenz und Tropus, denen
sich noch andere Arten des lateinischen kirchlichen und
geistlichen Liedes anschließen, können wir hier nicht verfolgen. Ebenso
gehen wir audi auf das mittelalterliche Lied in den Nationalsprachen,

den Minnesang nicht ein. Letzteres wäre von unserem
Standpunkt aus ein interessantes Kapitel, zumal da hier heute
die Frage der gegenseitigen Beeinflussung der Völker auf der
Tagesordnung ist: F. Gennrich hat in über Bartsch
hinausgehender Weise die Einwirkung des französischen Minnesanges
auf den deutschen illustriert, H. Spanke hat Parallelen zwischen
dem mittellateinischen und dem französischen Lied nachgewiesen,
und der Spanier J. Ribera möchte den ganzen europäischen
Minnesang auf arabische, über Spanien kommende Einflüsse
zurückführen. Doch sei hier nicht in die Diskussion zwischen
den genannten Forschern eingegriffen.

Mehrstimmig- Eine andere Blüte der mittelalterlichen Musikkultur ist die
keit Mehrstimmigkeit, von der unsere Kunde in den letzten Jahr-

1 Wir müssen hier an den bekannten Ausspruch des Deutschen Aribo
in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts denken: Omnes saltatrices (die
sprunghaften Neumen) laudabiles, sed tarnen nobis generosiores videntur quam
Longobardis. IIb enim spissiori, nos rariori cantu delectamur (M. Gerbert,
Scriptores 2, 212). Daß man andrerseits dieses Sprunghafte der Melodik mit
der Vorstellung weltlicher Kunst assozierte, zeigt der Umstand, daß der gegen
Ende des 11. Jahrhunderts in den Niederlanden wirkende Engländer Joh. Cotto
von „mimiei saltus" im 7. Kirchenton spricht (ebenda 2, 251).



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGES CHICHTE 9

zehnten sich stark erweitert hat. Wenn H. Abert nodi IQ05
in der Vorrede seiner „Musikanschauung des Mittelalters" den
Begriff „Mittelalter" inusikhistorisdh als „die Zeit des
einstimmigen, unbegleiteten Gesanges" bestimmte, so wissen wir
heute, daß die mehrstimmige Kunst im Mittelalter eine
bedeutende Rolle spielte, sogar schon im früheren Mittelalter,
aus dem mehrstimmige Denkmäler wohl nur deswegen so spärlich

erhalten sind, weil die Gegenstimme zu einer gegebenen
Melodie oft improvisiert wurde.

Als ältestes Zeugnis für die mittelalterliche Mehrstimmigkeit
müssen wir wohl dasjenige beim Angelsachsen Aldhelm

gegen Ende des 7. Jahrhunderts ansehen (vgl. ZMw. 8, 323 f.).
Es wäre möglich, daß auch der Terminus „Paraphonistae" im
„ersten römischen Ordo" auf Mehrstimmigkeit deutet — eine
These, die von P. Wagner aufgestellt und durch C. A. Moberg
weiter ausgeführt worden ist - doch scheint mir dieses Zeugnis,
wenn es ein solches ist, eher dem 8. als dem 7. Jahrhundert
anzugehören (vgl. „Philologus" 86, 55 f.). Indessen ist hier die
Prioritätsfrage nicht von so überragender Wichtigkeit, sobald
wir uns auf den Boden stellen — und ich glaube, wir müssen
uns auf diesen Boden stellen —, daß eine solche Kunstübung
des frühen Mittelalters, sei es in England oder auch in Rom,
jedenfalls in der weltlichen Musik der Spätantike Vorläufer und
wohl auch Vorbilder gehabt hat.

In der weiteren Geschichte der Mehrstimmigkeit steht als
überragendes Denkmal die „Musica Enchiriadis", dieser Musiktraktat

aus dem 9. oder sogar 8. Jahrhundert, welcher der
Behandlung der Mehrstimmigkeit einen so breiten Raum gönnt, wie
wir es erst wieder in Traktaten finden, die um mindestens zwei
Jahrhunderte jünger sind.1 Über die Elerkunft dieser Lehrschrift
sind wir leider im Dunkel ; G. Morin dachte an einen Q02 ver-

1 Hans Müller, welcher feststellte, daß dieser Traktat nicht vom berühmten,

um 930 hochbetagt gestorbenen Hucbald von St. Amand stammt, glaubte
gerade angesichts des breiten Raumes, den die Mehrstimmigkeit darin
einnimmt, er könne erst nach Hucbald, gegen Ende des 10. Jahrhunderts
entstanden sein.



10 J. HANDSCHIN

storbenen Abt Hoger von Werden als Verfasser, der Schreiber
dieser Zeilen glaubt, den Verfasser eher auf den britischen Inseln
suchen zu müssen. Dieser Traktat beherrscht von nun an
jahrhundertelang die Unterweisung im Fache der Mehrstimmigkeit;
zahlreiche Handschriften davon sind aus Frankreich, England
und dem Süden und Westen des deutschen Sprachgebiets, einige
wenige aus Spanien und Italien erhalten.

Was abgesehen davon an Hinweisen und Zeugnissen
vorliegt, deutet ganz überwiegend auf den Westen und Nordwesten
Europas als Nährboden unserer Mehrstimmigkeit. Frankreich
und England sind die Protagonisten ; Winchester, Fleury, Chartres
und St. Maur des Fossés sind die Orte, aus denen die ältesten
praktischen Denkmäler, solche aus dem II. Jahrhundert, erhalten
sind.1 Dabei ist aber vorläufig schwer zu sagen, welches dieser
beiden Länder in jedem Fall der gebende und vorauseilende
Teil war. Gegenwärtig besteht, und zwar gerade in der deutschen
Wissenschaft, unter dem Einfluß des leider seit kurzem der
Wissenschaft entrissenen F. Ludwig die Neigung, Frankreich auf
diesem Gebiet den unbedingten Primat zuzuschreiben, doch
weiß ich nicht, ob uns nicht allmählich der englische Anteil wieder
größer als bisher erscheinen wird.

Wir wollen auf diese Frage nicht weiter eingehen, sondern
sehen, was sich über den Anteil Deutschlands — dieses Wort
hier im Sinne von „deutsches Sprachgebiet" verstanden — an
dieser Periode der Mehrstimmigkeit sagen läßt. Doch vorher
ein Wort zur Abgrenzung dieser Periode: gemeint ist die
Mehrstimmigkeit „primitiven Stils", diejenige, welche zu einem Ton
der gegebenen Melodie nur einen Ton in der Gegenstimme
setzt, — während wir seit dem Anfang des 12. Jahrhunderts
daneben eine andere Art beobachten können, welche einer Note
der Grundmelodie ganze Tonreihen gegenüberstellt.2 Wie be-

1 Die berühmte „Mailänder Handschrift" aus dem Anfang des 12.
Jahrhunderts stammt aus der Gegend von Laon, vgl. den Aufsatz des Schreibers
dieser Zeilen in der Festschrift für G. Adler, S. 50.

2 Diese letztere Art ist in Wirklichkeit vielleicht älter, als man denkt,
indessen sei hier die jedenfalls mit der schriftlichen Überlieferung im Einklang



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 11

kannt, besitzen wir Denkmäler dieses „primitiven" Stils aus
Deutschland in größerer Zahl in Handschriften des 14.

Jahrhunderts, vereinzelt auch in solchen aus dem 13.; dies sind
Nachfahren einer damals in fortgeschritteneren Kreisen
bereits abgelegten Kunstübung. Aber was läßt sich über den Anteil
Deutschlands in der Zeit sagen, als dieser Stil noch nicht als
altfränkisch erschien?

Zunächst einige noch nicht beachtete negative Zeugnisse.
In Sequenzentexten aus der älteren Zeit, sofern sie deutscher

Herkunft sind, finden wir kaum, mindestens viel seltener als in
Sequenzentexten westlicher Herkunft, solche Hinweise auf
mehrstimmigen Gesang, wie sie durch das Vorkommen des Wortes
„Organum" oder „cantus organicus" gegeben sind.1

In einem Guido-Kommentar, den C. Vivell nach einer Wiener
Handschrift des 12. Jahrhunderts herausgab,2 steht en toutes
lettres: „diaphonia i. e. Organum quo utuntur Francigenae";
also von der deutschen Seite gesehen: das Organum als Spezialität

der Franzosen.
Mit den folgenden Flinweisen rücken wir gar ins Ende des

13. Jahrhunderts hinab. Es handelt sich um zwei Handschriften
des fränkischen Zisterzienserklosters Heilsbronn, die heute in
der Universitätsbibliothek Erlangen sind (NN. 183 und 193 nach
der neuen Zählung). In der ersteren Handschrift, über deren
sonstigen Inhalt man den neuen, vielseitigen Erlanger Katalog
von H. Fischer nachsehen möge, finden sich auf der Vorderseite

des 2. Vorblattes und auf beiden Seiten von f. 320
chronikalische Notizen von einer Hand der ersten Hälfte des
14. Jahrhunderts (sowie von einer späteren Hand), welche im

befindliche Abgrenzung F. Ludwigs beibehalten. Die ältesten Denkmäler dieser
Art Mehrstimmigkeit finden sich in Handschriften aus St. Martial von Limoges.

1 Eine Sammlung solcher Texte deutscher Herkunft findet man im
53. Bande der „Analecta hymnica", ebenda auch westliche Texte, speziell
aber eine Sammlung aus französischen Handschriften im 7. Bande dieser
Publikation.

2 Wien 2502, s. Sitzungsberichte der Akademie der Wissenschaften in
Wien, philologisch-historische Klasse 1917.



12 J. HANDSCHIN

genannten Katalog nicht durchweg richtig wiedergegeben sind.
Die eine auf dem 2. Vorblatt erzählt von einem Ordensbruder,
der studienhalber in Paris weilte und von dort dem Kantor des
Klosters um das Jahr I2Q4 ein gutes Rezept für Tinte und -
einige sehr schöne Diskante, d. h. mehrstimmige Kompositionen
schickte.1 Die Ergänzung dazu bietet die andere Elandschrift.
Hier steht auf f. I02ff., von einer Eland des ausgehenden
13. Jahrhunderts geschrieben, ein Musiktraktat, den bereits
D. Mettenleiter in seiner „Musikgeschichte der Stadt Regensburg"

S. 60 ff. auszugsweise veröffentlichte. Er ist verfaßt von
zwei Mönchen aus Heilsbronn, „Her." — dies ist wohl unser
Kantor Her(mannusP) — und „O.", welche der Bischof Heinrich
von Regensburg zum Zwecke des Musikunterrichts dorthin
berufen hatte; der Traktat ist denn auch an die Kanoniker des

Regensburger Doms gerichtet. An einer Stelle, die von Mettenleiter

nicht abgedruckt ist, werden die im Gesang vorkommenden
Intervalle aufgezählt: der Halbton, Ganzton, die kleine und
große Terz, die Quart, der Tritonus (welcher manchmal in alten
Gesängen vorkomme, von den Modernen aber seiner Rauheit
wegen verworfen worden sei, weshalb sie das b hinzugefügt
hätten), die Quinte, die kleine und große Sext; „dazu fügen
gewisse Pariser in Diskanten zwei Intervalle, die nie von einem
Kenner gebilligt wurden, die verminderte Quint und die kleine
Septime";2 anschließend wird Berno als Gegenzeuge angerufen.

1 Nota de temperatura colorum. Cynobrium quemadmodum Pari-
sienses remedium adhibent ad defluxum. Hec Elgastus constitutes in culla
gratia studiorum (er war also anscheinend, nur um studieren zu können,
Mönch geworden) scripsit fratri Her. (Hermanno?) cantori dicto de Altah (das
Zisterzienserkloster Altaich in Nieder-Bayern; von hier war also der Frater
Hermann gekommen, der in Heilsbronn die hohe Würde eines Kantors
bekleidete) circa annum domini MCCmXCmCCm (die letzten zwei Hunderter
sind wohl zu tilgen) et quartum; cui etiam misit quosdam discantus pulcher-
rimos. Es ist bekannt, dah Zisterziensermönche aus Deutschland vielfach in
Paris studierten.

2 Adhuc quidam Parisienses in discantibus superaddunt duos modos
a nullo umquam musicorum approbates, semitonium cum diatessaron et semi-
ditonum cum diapente (f. 105').



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 13

Offenbar waren es gerade die aus Paris geschickten „Diskante",
an denen dem Kantor Her. der Gebrauch dieser beiden Intervallsprünge

aufgefallen war.
Diese Heilsbronner Zeugnisse erweisen sowohl, daß die

Kunst des Diskants damals in diesem bedeutenden Kloster
unbekannt war, als daß die aus Paris geschickten Spezimina dieser
Kunst lebhaftes Interesse erweckten. Allerdings ist damit noch
nicht erwiesen, daß damals die Mehrstimmigkeit überhaupt in
Heilsbronn unbekannt war. Immerhin begegnet uns auch das
klassische Lehrbuch aus der ältesten Periode der Mehrstimmigkeit,

die „Musica Enchiriadis", im Heilsbronner Kreise erst in
demselben Sammelband, wie der Traktat der beiden Mönche,
und zwar gleich zweimal, das eine Mal von einer Hand
geschrieben, die etwas älter als die unseres Traktates, aber nicht
älter als das 13. Jahrhundert ist, das andere Mal von einer Hand
des 14. Jahrhunderts. Naturgemäß ergab sich für diejenigen
Kreise in Deutschland, welche mit der Mehrstimmigkeit erst in
dieser Zeit bekannt wurden, die Alternative, ob sie gleich in die
damals in Frankreich erreichte Phase eintreten oder erst noch das

primitive Stadium nachholen würden (welch letzteres auch im
fortgeschritteneren Frankreich in provinziellen Kreisen weiterlebte,
wie die Beschreibung Elias Salomos aus der zweiten Hälfte des
13- Jahrhunderts zeigt). Die größte Spannung in dieser Hinsicht
erweist wohl das Beispiel St. Gallens : Mehrstimmiges tritt in
einer St. Galler Handschrift erst am Anfang des 16. Jahrhunderts
auf, und zwar ist es „primitive Mehrstimmigkeit"; und gleich
darauf, in der ersten Jahrhunderthälfte wird in St. Gallen die
„Figuralmusik" im Sinne der damaligen Zeit eingeführt (vgl.
O. Marxer, Zur spätmittelalterlichen Choralgeschichte St. Gallens,
S. 23 und 225 f.)

Neben diesen negativen Hinweisen stehen aber auch
positive—mehr, als man nach dem betreffenden Kapitel in H.J.Mosers
reichhaltiger „Geschichte der deutschen Musik" (4. Auflage,
1129 ft.) annehmen würde. Zunächst ist das häufige Vorkommen
von Handschriften der Musica Endnriadis im Westen und
besonders im Süden des deutsdren Sprachgebiets, und zwar schon



14 J. HANDSCHIN

in alter Zeit zu erwähnen. Eine der ältesten Handschriften, aus
dem IO. Jahrhundert stammend, befindet sich im schweizerischen
Benediktinerkloster Einsiedeln.1 Und gerade in Einsiedeln liegt
ein praktisches Denkmal vor, das, wenn es wirklich mehrstimmig
ist, von größter Bedeutung, ja sogar seiner Stellung nach isoliert
wäre. Im berühmten Graduale Einsiedeln 121, das um IOOO
geschrieben ist - vielleicht in Einsiedeln oder wenigstens für
Einsiedeln - und als Denkmal der „St. Galler" Neumenschrift
im 4. Bande der „Paléographie musicale" phototypisch reproduziert

wurde, steht auf S. 416 die Antiphone „Monasterium istud"
mit zwei übereinanderstehenden Neumenreihen über dem Text,
was eben von F. Ludwig (LAd. 164 und 166, vgl. ZMw. 8, 33$)
als Zweistimmigkeit aufgefaßt wurde. Leider läßt sich der Fall
vorläufig nicht entscheiden, da es undiastematische Neumen
ohne Linien sind; wenn es wirklich zwei zusammengehörige
Stimmen sind, wäre der Fall sehr auffällig, da mehrfach auf
eine Silbe in den beiden Reihen nicht dieselbe Zahl von Tönen
trifft, also die beiden Stimmen rhythmisch bereits eine gewisse
Selbständigkeit aufweisen würden. Eine Entscheidung der Frage
wird wohl auf dem Wege zu suchen sein, daß man die beiden
Neumenreihen vergleicht mit den Melodien, die die Antiphone
in anderen Handschriften aufweist.

Zu den nicht sehr prägnanten, immerhin zu beachtenden
Hinweisen ist ferner das Vorkommen von „organicus" und
„Organum" in zwei Sequenzen zu rechnen, die wahrscheinlich
aus dem in der Nähe von Konstanz gelegenen Kloster Petershausen

stammen und im 12. oder II. Jahrhundert gedichtet wurden
(s. Analecta hymn. 54, 62 f.).

Was musiktheoretische Abhandlungen deutscher Herkunft
anbetrifft, so haben wir zunächst einen wenig markanten Hinweis

auf JVIehrstimmigkeit bei dem am Anfang des II. Jahrhunderts
schreibenden Berno von Reichenau (M. Gerbert, Scriptores 2,

64 f. — dabei in deutlicher Anlehnung an Hucbald, ebenda I,
1 Diese Handschrift ist in der gediegenen Arbeit von Hans Müller „Huc-

balds echte und unechte Schriften über Musik" erwähnt (S. 26 f.) ; im übrigen
liebe sich das Quellenverzeichnis Müllers heute stark erweitern.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 15

I07, vgl. LAd. 164; Hucbald klingt seinerseits an die Musica
Enchiriadis, ebenda 1,167 an). Für die Reidienauer Theoretikergruppe,

die noch den berühmten Hermannus Contractus umfaßt,
ist dies nicht viel! Bei Wilhelm von Hirsau, der aus St. Emmeran in
Regensburg kam und in der zweiten Hälfte des II. Jahrhunderts
dem im nördlichen Schwarzwald gelegenen Kloster Hirsau
vorstand, finden wir ganz beiläufig eine Erwähnung der Diaphonie,
d. h. eben des Organums, die wenigstens insofern von Interesse
ist, als sie sich auf gewisse, als bekannt vorausgesetzte Regeln
beruft (M. Gerbert, Scriptores 2,158). An diese Äußerung klingt
wiederum eine andere aus dem deutschen Sprachgebiet an, die
des aus Wilhelms Schule in Hirsau hervorgegangenen Theoger
(Dietger), welcher Abt von St. Georgen im Schwarzwald und
hierauf Bischof von Metz wurde. Der Musiktraktat Theogers
ist gleichfalls bei Gerbert veröffentlicht (2,182 ff.), die betr. Stelle
findet sich aber nicht hier, sondern in der Version einer anderen
Handschrift, die auf besondere Bedeutung Anspruch erheben
kann, da sie wohl noch zu Theogers Lebzeiten, am Anfang des
12. Jahrhunderts geschrieben ist; es ist die Handschrift derBerliner
Staatsbibliothek lat. 40 106, welche auch die Abhandlung des
W. von Hirsau enthält, aber sowohl Gerbert als Hans Müller, dem
Verfasser einer Studie über Wilhelms Abhandlung, unbekannt
blieb. Der Traktat Theogers beginnt hier auf f. 170. Statt des
Schlußteils bei Gerbert (von „Non solum" auf S. 195 an) haben
wir drei Kapitel, die in ihrer Überschrift, aber nicht inhaltlich
denen bei Gerbert S. 196 ungefähr entsprechen, und dazu als
Schlußkapitel eines, in dem vier „genera melodiae" unterschieden
werden: proprium, peregrinum, intermixtum, biforme. Vom
letzteren heißt es (f. 178'): zu dieser Melodiegattung gehören
solche Gesänge, deren einer Teil zu einer und deren anderer
Teil zu einer anderen Tonart gehöre, wie die Sequenz "Eia
recolamus", die erst im 8. Ton und dann, von „Gaudent in hac
die" an, im I. Ton verlaufe; denn dieser Vers beginne mit dem
tiefen D (das kleine d nach heutiger Bezeichnung), und er
erlege der Sequenz diesen Ton als Schlußton auf; wenn aber
einige diesen Vers mit dem oberen d (d') beginnen, so liege



16 J. HANDSCHIN

dies nur an einer gewissen Weichlichkeit; der wirklidie Sadiverhalt
werde einem klar, wenn man diese Sequenz nach der Vorschrift
der Diaphonie, d. h. des Organums singe. Meint Theoger etwa,
daß die hohe Tonlage sich für die mehrstimmige Bearbeitung
nicht eignen würde, weil er annimmt, die gegebene Melodie im
Organum müsse die tiefere sein?1

Doch gehen wir von den Theoretikern zu etwasPittoreskerem
über: zur Beschreibung des Parallelorganums in dem vermutlich
von einem in GentlebendenDeutschen gedichteten „Ysengrimus" ;

die betreffende Stelle dürfte II48 verfaßt sein (vgl. S. CI und
CXVII in der Einleitung von E. Voigts Ausgabe).2 Hier liegt
folgende Situation vor.

1 Die Stelle lautet im Original: Quartum genus est quod nominatur bi-
forme, cum aliquis cantus ex media parte unius toni est et ex media alterius,
sieut sequentia „Eia recolamus". Nam prior eius pars octavi, posterior est

secundi, incipiens ab illo versu „Gaudent in hac die" (über diesem Initium
stehen Neumen; die Melodie findet man übrigens bei A. Schubiger, Die Sängerschule

St. Gallens, N. 36) ; nam idem versus inchoat in D gravi omnemque
cantilenam in ea facit terminari. Quod vero eundem versum in superiori d

quidam incipiunt, ex lascivia contigisse credendum est; hoc illi patet quicumque
eandem sequentiam secundum dyaphoniae i. e. organi praeceptum (auch W.

von Hirsau erwähnt das „diaphoniae praeceptum") cantare voluerit. Daneben
ist am Rande angemerkt: Dyaphonia i. e. voces discrepantes vel dissonae —
eine aus Isidors „Etymologien" (s. M. Gerbert, Scriptores 1, 21) entnommene
Definition, die hier keinen Sinn hat, weil hier eben nicht die ältere Bedeutung

des Wortes „diaphonia" als Dissonanz (vgl. ZMw. 8,323) in Frage kommt;
daß der Schreiber — oder Benützer — der Handschrift eine solche Marginal-
erklärung für nötig fand, deutet vielleicht gerade darauf, daß ihm die Sache

selbst fremd war.

2 Bereits H. Bellermann im „Musikalischen Zentralblatt" 1884 machte darauf

aufmerksam, worauf 0. Paul in einer Entgegnung im „Musikalischen
Wochenblatt" 1884 die Meinung vertrat, es handle sich nicht um Mehrstimmigkeit,

sondern um Wechselgesang — doch ist die Stelle seither in der

musikgeschichtlichen Literatur merkwürdig wenig beachtet worden. In der Hauptsache

gebe ich der Interpretation H. Bellermanns, wie sie auch in der Voigt-
schen Ausgabe zur Geltung kommt, den Vorzug vor den oft geschraubten
Erklärungen 0. Pauls, doch kann ich auch Bellermann nicht in allem zustimmen;
um mich nicht übermäßig aufhalten zu lassen, verzichte ich auf Begründung
im einzelnen.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 17

Der Wolf Ysengrimus, der, wie häufig in der Fabel, als Mönch auftritt,
bietet der alten Wildsau Salaura den „Friedenskufi", die liturgische „Pax" ;

sie lehnt dies jedoch ab, da die Messe noch nicht begonnen und es nicht
geläutet habe. Da Ys. sich auf seine Magenglocke beruft, erklärt sie sich
bereit, mit ihrer unvergleichlichen Stimme als Äbtissin die Waldmesse zu
zelebrieren ; da ihre Stimme aber nicht in die Tiefe gehe, möge er an ihrem Ohr
als an einer Glocke zerren, damit ihre Sippe herbeikomme. Dies tut Ys.,
worauf (Vers 100) „die Sau ein spitzes Melos anstimmt; sie erhob die Stimme
über das gesetzmäßige Niveau und sang um sechs Quinten (also 3 '/a Oktaven!)
höher mit Fistelstimme So dünn vermöchte selbst Satan nicht zu singen"-
Hierauf Ys. (Vs. 105): „Dein Introitus, Matrone, gefällt mir, aber du steigst
unvernünftig in die Höhe, dir fehlt die mittlere Tonlage, laß die Saite herab".
Sal.: „Bist du als Gast da, Frater, so klingen die Tonwerkzeuge festlicher;
du kommst selten, daher klingt das Lied heller; der Introitus gefällt dir, noch

ganz anders wird das Graduale erklingen, bleibe nur, bis unsere Gemeinde
zusammenkommt. Wenn du es wissen willst: nicht den Engländern eifern
wir mit unseren Gesängen nach. Die Musik besitzt, wie es heifit, dreimal
drei Intervalle,1 und doppelt wird das System der Töne durch die doppelte
Piagalreihe gegliedert.2 Allerdings weiß ich nicht, was für ein Ungebildeter
diese Regel aufstellte. Denn in unserer Praxis ist die alte Musik nicht mehr
in Ehren. Unsere Musik endet mit elf Tönen. Manchmal geben wir unserem
Tonsystem auch den Umfang von fünfzehn Tönen (oder Intervallen)3. Dies
ist die Form unseres Gesanges: Becca (eine andere Sau) sekundiert meiner
Melodie in der Quint, eine Quart weiter unten macht Sonoche die Gewalt
ihrer Stimme geltend, das Schwein Baltera dagegen, mein Urenkel, der
englische Mischling, was meinst du Landbewohner wohl, wie er singt? Er läßt,

1 Vgl. die im Mittelalter weitverbreiteten Memorierverse „Ter terni sunt
modi" (M. Gerbert, Scriptores 2, 152 und E. de Coussemaker, Scriptores 3, 425).

2 Die vier authentischen und die vier plagalen Tonarten.
8 In den Handschriften lautet das Wort bald „tonorum", bald „modo-

rum". Was mit den 11 Tönen und 15 Tönen oder Intervallen gemeint ist,
läßt sich nicht mit Bestimmtheit sagen; der Verfasser war auch nicht
Musiktheoretiker! Dem Zusammenhang nach erscheinen die 11 Töne als Steigerung
des Systems der (8) Kirchentonarten, aber hiefür käme, wenn nicht die Achtzahl,

dann eher die Zwölfzahl in Frage; daher ist es vielleicht plausibler, die
Elfzahl auf die Intervalle zu beziehen, also als Steigerung der Neunzahl. Bei
den 15 Tönen oder Intervallen könnte man an die von Cassiodor angeführten
15 Skalen denken (die antiken Transpositionsskalen, die im Mittelalter nicht
mehr verstanden wurden), doch kann es sich auch um den Tonbestand des
zweioktavigen Systems A-a' handeln (vgl. das „voce quindenaria" in einem
Gedicht des 10. Jahrhunderts bei L. Ad. 162 und K. Strecker, die Cambridger Lieder
N- 10). Man darf unseren Dichter wohl musiktheoretisch nicht zu sehr zwängen.

2



18 J. HANDSCHIN

so oft die Tempelweihe das „Cunctipotens" 1 erfordert oder der festliche Tag
das „Alleluia" des Herrn erheischt, die tiefe Quint unter der Stimme Sonoches

erklingen und verdoppelt mit ernstem Munde die Melodie der Becca. Und
während wir Organumsänger so die Melodien mit Intervallen ausstatten, läßt
der wunderbare Chor seine Leier im süßen Wechselgesang erschallen.2 Die
übrige Menge läßt nach römischem Brauch Tonfolgen in verworrener Weise
herumschweifen, die bald absteigen, bald aufsteigen."3

Salaura ermuntert Ysengrimus, er möge fester an ihrem Ohr zerren.
„Kaum hatte sie vor dem angsterfüllten Wolf den zweiten Gesang (das Kyrie?)
begonnen, da vernahm es Becca, die Meisterin der feindlichen Herde".
Schnaubend und grunzend eilen sie alle herbei, sodafi Ys. erschreckt das Ohr
etwas fahren läßt. Doch redet Sal. ihm zu, er solle weiterfahren, der
Friedenskuß sei nicht mehr fern: „Zerrst du nicht weiter am Ohr, dann wird
vielleicht, da ich nicht mehr singe, der Trupp sich für unnötig halten und
wieder gehen". Ys. : „Genug hat dein Haufe schon gesungen, wahrlich, sie

sind geschult, den Einleitungsgesang zu schreiend ertönen zu lassen". Sal. :

„Das, meinst du, sei der Gesang unserer Genossen? Du irrst, Frater, es singt
noch kein Chor, erfahren wirst du den Gesang, wenn die Stunde des Singens
gekommen ist. Wie ich sehe, pflegst du selten den Tempel zu betreten ; denn
hier pflegt die stille Beichte der Messe vorauszugehen. Mögen wir auch auf
dem Lande wohnen, so folgen wir derselben Sitte. Jetzt flüstern sie in
demütigem Gemurmel ihr Sündenbekenntnis, dann aber werden sie so singen,
daß der Wald kaum den Klang erträgt". Eines der Wildschweine schlägt
Ys. eine Wunde; dieser „schwor, der Kuß sei verkehrt gewesen; ihm, als dem
nach Sal. Ältesten, hätte es zugestanden, den ersten Friedenskuß zu geben". Die
betreffende Sau beschwichtigt Ys.: jedes seiner Glieder werde den Friedenskuß
erhalten. „Jetzt höre, was die heilige Epistel sagt" — und damit erhält Ys.
einen noch kräftigeren Stoß. Dann ruft die Sau (Vs. 193) : „Die Lesung
(Epistel) ist zu Ende, jetzt erhebt alle kräftig den Gesang, niemand schweige.
Empfange, teuerster Freund, den erbetenen Gesang. So singt man, wo alte
Tempel geweiht werden. Dies Graduale lehrten uns die guten Schwaben"
(schwäbische Hiebe!). Damit stürzt sich die ganze Schar auf Ys.

Im ganzen empfangen wir den Eindruck, daß in demjenigen
Lande, welches später das Land Bachs werden sollte, die Pflege

1 Ein bekannter Kyrie-Tropus.
2 In der Tat wurden beim mehrstimmigen Vortrag des Alleluia und

Graduale nur die solistischen Partien mehrstimmig gesungen (sei es in einfachem

Parallelorganum, wie hier, oder in kunstvollerer Weise), während die übrigen
Partien der Chor einstimmig vortrug.

3 Von einer Mitwirkung der ganzen Gemeinde bei den Gesängen des

Graduale wissen wir nichts, doch meint der Verfasser vielleicht das verworrene
Gebetsgemurmel der Menge.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 19

der Mehrstimmigkeit in der Epoche des „primitiven Stils" zwar
vertreten war, aber nur sporadisch.

Gehen wir zu den weiteren Entwicklungsstufen der Mehr- st. Martial,

stimmigkeit über, so haben wir zunächst an den „St. Martial-Stil"
zu denken, wie er oben S. IO f. charakterisiert wurde. Auch hier,
ja hier in besonderem Maße herrscht heute die These vom
Primat Frankreichs, von der Priorität jener berühmten Limoger
Abtei, welche uns Denkmäler dieses neuen Stils seit dem
Anfang des 12. Jahrhunderts hinterlassen hat. Ich gehe nicht darauf
aus, möglichst viel von unseren bisherigen Anschauungen
umzustürzen, und weise nur im Sinne der Problemstellung darauf
hin, daß die frühesten literarischen Flinweise auf eine solche Art
Mehrstimmigkeit aus England kommen. Der erste ist die Lehr-
schrift des anscheinend um IIOO in einem belgischen Kloster
wirkenden Engländers Johannes Cotto (vgl. ZMw. 8, 338). Dann,
etwa in der Mitte des 12. Jahrhunderts, zwei Kirchenväter. Da
ist jener Aelred, Abt des Zisterzienserklosters Riedval, der den
Gegenstand im öfters zitierten 23. Kapitel des 2. Buches seines
„Speculum caritatis" (Patrologia latina 195, 57lf.) berührt, und
Aelreds jüngerer Zeitgenosse Johannes von Salisbury, der in
seinen späteren Jahren Kaplan des II70 ermordeten Thomas
Becket war, mit dem gleichfalls bereits zitierten 6. Kapitel des
I. Buches seines „Polycraticus" (Patrologia latina IQQ, 401 f.).
Bei diesen beiden sind es Ausdrücke wie „vocis infractio",
„voces dividere", „Sectio vel geminatio notularum", die, mögen
sie auch, für sich allein genommen, nicht eindeutig sein, in ihrer
Gesamtheit auf diese Art Mehrstimmigkeit deuten. Deutschland

liefert zu diesem Komplex einen späten Beitrag: die
im 3- Bande der Gerbertschen Scriptores abgedruckte, wohl
aus dem 14. Jahrhundert stammende „Summa musicae", welche
irrtümlich Johannes de Muris zugeschrieben wurde und nach
der einleuchtenden Vermutung P. Wagners eben aus Deutschland

stammt, unterscheidet eine „dyaphonia basilica" als
orgelpunktmäßige Zweistimmigkeit von einer „dyaphonia or-
ganica" als Zweistimmigkeit Note gegen Note (vgl. ZMw.
8, 341).



20 J. HANDSCHIN

Notre Dame Der Unterschied zwischen der „St. Martial-Stilepoche" und
der Mehrstimmigkeit von Notre Dame, welche in der zweiten
Hälfte des 12. Jahrhunderts erblüht, um ihren Höhepunkt am
Anfang des 13. zu finden, ist das immer weitere Ausgreifen
dieser Kunst, dann aber auch dies, daß wir nunmehr in den
Bereich der Mensuralmusik eintreten, welche mit festen
proportionalen Notenwerten rechnet und solche Werte audi, wenn
auch zunächst nur indirekt, in der Notenschrift zu erkennen
gibt. Der Schreiber dieser Zeilen glaubt, auf diesem Gebiet in
die These von der exklusiven Geltung der Pariser Notre Dame-
Schule mit dem Nachweis der englischenHerkunft der sogenannten
Handschrift W X eine Bresche gelegt zu haben (vgl. SJb. I, 74 f.,
ZMw. IO, 540 f. und Kirchenmusikalisches Jahrbuch 25, 66 f.).
Er hofft, bald weitere Materialien und Untersuchungen
vorzulegen, welche, ohne den Vorrang der Pariser Notre Dame
innerhalb dieser Stilepoche anzufechten, zeigen werden, daß
sich der englische Beitrag zu dieser Kunst bis in die unzweifelhaft

französische Handschrift „F" erstreckt, und daß sich im
13. Jahrhundert in England ein reiches Kunstschaffen zwar in
naher Berührung mit Notre Dame, aber unter Wahrung eigener
Charakterzüge entfaltete. Hier müssen wir weitergehen.

Die Motette Frankreich ist die Zeit vom Anfang des 13. bis zum
Anfang des 14. Jahrhunderts die Epoche der Motette. Innerhalb
dieser Entwicklung ist Frankreidis Führerschaft wohl unanfechtbarer

als anderswo. Immerhin glaube ich, daß England auch hier
mehr eingegriffen hat, als man bisher annimmt, trotzdem für
England gerade dies charakteristisch ist, daß es sich nicht so
exklusiv der Motette zuwandte, sondern zäher an den alten
Kompositionsgattungen („Choralbearbeitung" und „Conductus")
festhielt.

Auch der Anteil Deutschlands dürfte nicht so unerheblich
sein, wie man im allgemeinen annimmt. Wohlverstanden: es

handelt sich hier nicht um ein „zurückgebliebenes" Deutschland,
wie es uns im 13. und 14. Jahrhundert gleichfalls entgegentritt,
sondern um ein aktiv an der Entwicklung beteiligtes; dieses
aber scheint sich nur in einzelnen Teilen des deutschen Westens



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 21

zu verkörpern. Franco von Köln ist einer der einflußreichen
Theoretiker der Zeit (vgl. H. Besseler, AMw. 8, 157 f.); ist es

übrigens nicht merkwürdig, daß solche hervorragende Lehrer
des 13. Jahrhunderts wie Johannes de Garlandia, Franco und
der sogen. Anonymus IV nicht Franzosen waren? Die Rolle
Francos als Komponist ist für mich allerdings (trotz H. Besseler)
noch problematisch; ich glaube gern, daß er sieb als
Komponist betätigt haben mag, sehe aber nicht, was ihm bisher an
Motetten in überzeugender Weise zugewiesen werden könnte.
Dies hindert jedoch nicht, daß einzelne feste Punkte für die
Fixierung von Deutschlands Anteil bereits vorhanden sind. Der
französische Choralforscher Dom Beyssac wies in der „Rassegna
Gregoriana" 7,15 ff. daraufhin, daß die liturgische Grundmelodie
der Motette Bamberg N. 98, welche auch im 7- Faszikel von
Montpellier (N. 284) steht, eine spezifisch deutsche Fassung
aufweise.1 Der andere Fall ist der der Motette Bamberg N. 37 mit
der Tenor-Bezeichnung „Brumans est mors", der in den „Darmstädter

Fragmenten" (vgl. F. Ludwig, AMw. 5, 204) die vokal
gemeinte Tenortextierung „Brumas e mors, Brumas e mors,
Brumas ist tod, O we der not" entspricht. Wenn F. Ludwig, der
sonst meinem Gefühl nach den Anteil Englands und Deutschlands

unterschätzt, dazu neigt, diese Motette als deutsch
anzusehen, möchte ich dem beistimmen trotz H. J. Aloser, der
(Geschichte der deutschen Musik, 4. Aufl., I, 133) auch hier an
französische Herkunft denkt.

1 In Ergänzung dazu wies ich SJb. 3, 87 f. darauf hin, daß, wie man am
Facsimile der von P. Aubry, Cent motets du 13-me siècle herausgegebenen
Bamberger Handschrift (f. 61) sehen kann, die Art der Unterlegung der Worte
„Et veritate" unter dem Tenor dieser Motette sich von den übrigen Motetten
der Handschrift abhebt: Die Motette ist offenbar nach einer Vorlage kopiert,
welche den Tenortext noch vokal, nicht als bloße Provenienzmarke meinte ;
der vokale Vortrag des Tenors hat sich aber gerade in Deutschland und England

länger erhalten als in Frankreich. Natürlich will ich damit nicht gesagt
haben, daß auch die Bamberger Handschrift den Tenor noch vokal intendiert.
Es ist bemerkenswert, daß diese Motette sogar in die französische Sammlung
Montpellier eindrang; übrigens vermute ich in Montpellier auch englische
Motetten, vgl. unten S. 25.



22 J. HANDSCHIN

Was die soeben erwähnten „Darmstädter Fragmente"
betrifft, so hat bereits F. Ludwig 1. c. auf Grund verschiedener
Umstände ihre deutsche Herkunft festgestellt — in überzeugender
Weise, obgleich das eine der angeführten Momente (mensurale
Aufzeidmung von Conductus) nicht eine deutsche Eigentümlichkeit

bildet. Er hat aber vor dem weiteren Schritt Halt gemacht,
auch für den Inhalt dieser Fragmente (abgesehen von der
,,Brumas"-Motette) deutsche Flerkunft anzunehmen. In der Tat
deuten die von Ludwig nachgewiesenen Entlehnungen auf eine
starke Abhängigkeit vom französischen Motetten-Repertoire,
wie es sich speziell in der Sammlung Montpellier verkörpert.
Aber daß daneben auch Spuren eigener schöpferischer
Bemühungen vorliegen, ist für mich sicher.

In dieser einschneidenden Frage meine Ansicht im einzelnen
zu begründen, hieße über den Rahmen dieses Überblicks weit
hinausgehen. Ida begnüge mich damit, in Kürze über ein von
mir in Erfurt gefundenes Fragment einer Motetten-FIandschrift
zu berichten, welches geeignet ist, den deutschen Anteil an der
französischen Motettenentwicklung des späteren Iß. Jahrhunderts

genauer abzugrenzen. Es ist eine Handsdirift wohl aus der ersten
Hälfte des 14. Jahrhunderts. Zunächst geht darin den Motetten
eine Modus-Lehre, d. h. eine Abhandlung über die rhythmischen
Modi voraus, die zwar gleichfalls fragmentarisch ist, aber, wie
ich glaube, folgendermaßen rekonstruiert werden kann: I. Modus

lauter Longae (Jt J, etc., also dasjenige, was nach klassischer

Lehre der 5. Modus ist), 2. Modus der dritte nach klassischer

Lehre (iJ.JJ I

3- Modus der vierte j J J JJ 4. Modus

dererste(|jJ |), 5. Modus der sechste (lauter Breves jj J J [),

6. Modus Breves und Semibreves. Interessant ist, daß der
2. Modus der klassischen Lehre, der Rhythmus „kurz-lang"

IJ J I zu fehlen scheint - eine Bestätigung für die von Philologen

schon längst ausgesprochene Ansicht, daß dieser Rhythmus
dem germanischen Empfinden nicht entspricht, oder genauer:
daß er eine Spezialität Frankreichs ist. Weiter ist bemerkens-



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 23

wert, daß der Traktat, obgleich er schon einen aus Breves und
Semibreves gemischten Modus anführt, noch keine mensuralen
Notenformen kennt (audi die auf den Traktat folgenden Motetten
sind unmensural notiert); dies zeigt, daß man in Deutschland,
wenigstens an manchen Orten, zäher an der unmensuralen
Quadratnotation festhielt als in Frankreich. Bemerkenswert ist
auch die Anordnung der Modi: vom ersten bis zum sechsten
gehen wir ständig zu kleineren Notenwerten über. - Die auf
den Traktat folgenden Motetten zusammen mit den Motettenzitaten

im Traktat selbst ergeben in zwei Fällen eine Berührung
mit denjenigen unter den Motettenzitaten der Mailänder Franco-
Handschrift, welche weder in Gerberts noch in Coussemakers
Abdruck angeführt sind („Paradisi porta" und „Resurrexithodie",
letztere Motette auch in der notorisch deutschen Flandschrift
„Mü C" vorkommend, vgl. F. Ludwig, AMw. 5, 287). Aber noch
wichtiger sind die Konkordanzen unseres Fragments mit
praktischen Denkmälern, speziell mit der Bamberger Flandschrift,
Konkordanzen, welche mir wahrscheinlich machen, woran ich
bereits auf Grund gewisser Berührungen zwischen Bamberg und
den „Darmstädter Fragmenten" gedacht hatte, was ich aber
auszusprechen nicht wagte - daß nämlich die Bamberger Flandschrift

selbst in Deutschland hergestellt sein und noch andere
deutsche Motetten als die zwei oben genannten enthalten könnte,
obgleich ihr Repertoire zum größeren Teil sicher französisch ist.
Daß sich in Bamberg manche Motetten mit französischen Texten
finden, kann nicht als Gegenbeweis gelten, da solche Motetten
auch in den „Darmstädter Fragmenten" stehen; im übrigen
kommt in diesem Kreise auch der Fall mehrfach vor, daß Motetten
mit französischen Texten durch „Contrafacta" mit lateinischen
Texten ersetzt sind (vgl. F. Ludwig, AMw. 5, 203 und 199) —

ein Fall, der eben im Übergang der Motetten von Frankreich
nach Deutschland eine naheliegende Erklärung finden würde
(was natürlich nicht hindert, daß derselbe Fall aus anderen
Gründen auch in Frankreich eintreten konnte).1

1 Auch unter den Motetten-Zitaten bei Franco, über die man F. Ludwig,
AMw. 5, 290, vergleiche, finden sich verhältnismäSig viel Contrafacta.



24 J. HANDSCHIN

So hätten wir in der Erfurter Handschrift, über die ich
demnächst an anderer Stelle ausführlicher berichten werde, in den
„Darmstädter Fragmenten" und vielleicht in der Bamberger
Handschrift Denkmäler deutscher Kreise, die — jeder in seiner
Weise, bald mehr, bald weniger „peripher" - an der französischen

Motettenentwicklung teilnahmen. Dem werden sich noch
andere Denkmäler beifügen lassen, wie die Handschrift, welche
F. Ludwig, AMw. 5, IQ3 als „Mü B" bezeichnet.1 Um eine merkliche

Stufe „peripherer" sind dann diejenigen deutschen
Handschriften des 14. Jahrhunderts, welche den „Engelberger" Motettenstil

vertreten und von denen im 3. Bande dieses Jahrbuches die
Rede war; es ist dies eine etwas eigenbrödlerische Seitenlinie
der Motettenentwicklung, die für diese im ganzen ohne Folgen
blieb.2 Und dann die nicht wenigen Handschriften, in denen
Motetten des „Engelberger" Stils neben anderen stehen! In
diesem Fall werden wir allerdings die Motetten der „anderen"
Art anders anzusehen haben als in Erfurt-Darmstadt-Bamberg:
weniger als Zeugnisse eines Hineingestelltseins in zeitgemäßes
Geschehen, denn als bloße Uberreste älteren Geschehens, die sich

hier länger konservierten als in dem durch neue Entwicklungen
fortgerissenen Frankreich. Weiter sei erwähnt, daß sich in deutschen

Handschriften des 14. bis 15. Jahrhunderts Motetten, seien
es solche des „Engelberger" Stils, seien es Überreste der französischen

Motette des 13. Jahrhunderts, oft mit primitivenOrganum-
Sätzen mischen. Hier hätten wir glücklich Sätze nebeneinander»
welche durch zwei Entwicklungsstufen - St. Martial und Notre
Dame - voneinander getrennt sind! Der Abstand zwischen
Motette und primitivem Organum ist allerdings in gewisser Hin-

1 Bereits Ludwig faßte die Möglichkeit ins Auge, daß die Handschrift
als solche in Deutschland geschrieben sein könnte. Sie ist unmensural notiert
und enthält verhältnismäßig viele Contrafacta.

2 Eine bisher übersehene dreistimmige Motette im „Engelberger Stil"
könnte das „Wolauf, loben wir das kindelein" mit dem „Tenor" „O Jesu,
heiligs kindelein" und dem „Altt" „Unser hailer ist hie" gewesen sein, von
dem in einer Hohenfurter Handschrift des 15. Jahrhunderts leider nur die
Texte erhalten sind (s. W. Bäumker, Ein deutsches geistliches Liederbuch
S. 81 f.).



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 25

sieht doch wieder nicht so groß : zeitlich zwischen beiden befindet
sieb das Pompöseste, was die mittelalterliche Mehrstimmigkeit
hervorgebracht, die „Choralbearbeitungen" und „Conductus"
des Notre Dame-Stils, und hiernach bedeutete die Motette wieder
eine Rückkehr zu bescheidener Gestaltung (allerdings ist die
Bescheidenheit der Motette eine eigentümlich rationalisierte); ferner
erinnere man sich, daß, wie F. Ludwig, der maßgebende
Inventarisator der Motettenquellen, feststellte, die Reste der alten
Motettenentwicklung in diesem Kreise oft eine weitere
Vereinfachung durchmachen, indem Stimmen (insbesondere der
Tenor) weggelassen werden, sodaß oft nur eine einzige übrig
bleibt. Am „periphersten" schließlich sind diejenigen Quellen,
welche nur primitive Organumsätze ohne Motetten enthalten.

Doch kehren wir zur „zentralen" Entwicklungsbahn zurück. Dle

Hier begegnet uns am Anfang des 14. Jahrhunderts, nachdem " rs n0,a '

die Motettenentwicklung sich in zunehmender rhythmischer
Differenzierung und Komplikation gewissermaßen leergelaufen
hat, der Aufstieg der „Ars nova". Damit befinden wir uns auf
umstrittenem Terrain. Wieweit ist Frankreich (H. Besseler), wieweit

Italien (R. Ficker) am Aufkommen der „Ars nova" (sofern
wir diesen Terminus nicht nur auf das Gebiet der Mensuralnotation,

sondern auf die Kunst selbst anwenden dürfen)
beteiligt? Man hat den Eindruck, daß die Dokumentierung von
der französischen Seite diejenige von der italienischen Seite
übertrifft, daß die Frage aber noch nicht endgültig geklärt ist.
Der Schreiber dieser Zeilen möchte — auf die Gefahr hin, die
Angelegenheit noch weiter zu komplizieren — ein weiteres
Element in die Rechnung einführen und fragen, ob nicht auch hier
wieder England sein Teil zu beanspruchen hat. Er glaubt,
gezeigt zu haben, daß einige Motetten aus dem letzten Faszikel
der Handschrift Montpellier, welche als französische Vorboten
der „Ars nova" angeführt worden sind, aus England stammen
(Kirchenmusikalisches Jahrbuch 25, 67). Besonders Philippe de

Vitry in seinen Motetten steht unter der Einwirkung — ich will
nicht sagen : jener Motetten, aber der Klanganschauung, wie sie
sich in jenen Motetten manifestiert (Durchsichtigkeit des Klanges,



26 J. HANDSCHIN

verbunden mit der Neigung zu duettierendem Sichablösen der
Stimmen).1

Im übrigen wird es gut sein, sich zu vergegenwärtigen, daß
es verschiedene Stilelemente sind, die wir mit dem Terminus
„Ars nova" zusammenfassen, Elemente, die in praxi nicht immer
miteinander zusammengehen. Ein weiteres Element ist das
Aufkommen des „Diskantliedes" (Gesangsmelodie mit daruntergesetzter

instrumentaler Stützstimme, die aber frei hinzukomponiert

ist und nicht, wie der Motettentenor, einen Cantus firmus
durchführt, - dazu eventuell weitere instrumentale Stimmen),
einer Gattung, deren Einführung in die Kunstmusik in
Verbindung mit den Refrainformen des volkstümlichen französischen
Liedes anscheinend gleichfalls Philippe de Vitry zuzuschreiben
ist (vgl. H. Besseler, AMw. 8, 205; zur Vorgeschichte dieser
Gattung, deren Hauptvertreter Philipps jüngerer Zeitgenosse
Guillaume de Machaut ist, vgl. SJb. 2, 31 f.). H. Besseler hat
wohl nicht daneben gegriffen, wenn er meint, die Texte der
betreffenden, für uns vorläufig nicht greifbaren Kompositionen
Ph. de Vitrys hätten sich in einer ländlich-pastoralen Atmosphäre
bewegt; und auch die Musik haben wir uns wohl als volkstümlich
im Charakter zu denken. Ja, ist nicht das Verlegen des melodischen
Schwergewichts in die Oberstimme selbst schon ein volkstümlicher
Zug? Zugleich ist es aber, wie ich bei anderer Gelegenheit
darlegen werde, etwas, wozu sich Antezedentien besonders auf
der Seite der englischen Musik finden, - vielleicht einfach
deswegen, weil in England die Kunstmusik sich weniger als in Frankreich

von der volkstümlichen entfernt hatte. Und wiederum
liegt dies in den Traditionen der ältesten Mehrstimmigkeit, wie
sie in der Musica Enchiriadis kodifiziert sind!

Das italienische Madrigal des Trecento zeichnet zwar beide (oder, sofern
es dreistimmig ist, alle drei) Stimmen vokal auf, entsprechend dem alten
„Conductus", gehört aber andrerseits durch das (bereits von Ludwig konstatierte)

1 Vgl. H. Besseler, AMw. 8, 181 und 193. Durch die Zuweisung
anonym überlieferter Motetten an Philippe de Vitry — worin bereits A. Gastoué,
L'orgue en France, 56 mit einer Vermutung vorausgegangen war — hat uns
H. Besseler diese Komponistenfigur greifbar gemacht.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 27

melodische Prävalieren der Oberstimme in den „Diskantlied"-Zusammenhang.
Ob dieser Zug dem Einfluß des französischen Diskantliedes zuzuschreiben ist?
Ich zweifle daran; eher wird es an dem Umstand liegen, daß beide einem
volkstümlichen Empfinden Raum geben. Das französische „Diskantlied" dringt
eigentlich erst in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts in Italien ein, was wir
bei Francesco Landini, dem größten italienischen Trecentomeister (gestorben
1397) sehen (vgl. F. Ludwig, ZMw. 5, 443 und LAd. 278); da aber das
Diskantlied hier auf eine bereits am Madrigal erprobte Kultur traf, paßte es sich
in seiner Ausdrucksweise dieser an1 (in diesem Zusammenhang verstehen wir
den bereits von J. Wolf, Samm. 3, 613 zitierten Ausspruch von Francescos

Biographen Villani: „Et quod amplius: Lyra limbuta, quintaria, ribeba avena,
tibiisque et omni musicorum genere canit egregie, et quae reddunt sonitum
concinnum per varias symphonias ore aemulans, humanoque commiscens con-
centui, tertiam quamdam ex utroque commixtam tono musicae speciem adin-
venit iucunditatis ingenuae"; der Erfinderruhm kommt Landini allerdings nicht
zu; aber wir sehen, daß die Einführung der neuen Gattung in Italien
Aufsehen erregt hatte).

Die dominierende Stellung der Oberstimme im italienischen Madrigal spiegelt

sich in einem wohl kurz vor der Mitte des 14. Jahrhunderts entstandenen

anonymen Traktat, den S. Debenedetti in den „Studi medievali" 2, 59 ff.
und dann wieder in seinem Werk „II Sollazzo", 182 ff. herausgab. Hier lesen
wir: „Mandrigalia sunt verba applicata pluribus cantibus, quorum unus debet
esse de puris longis et hie appellatur tenor, alter vel alii volunt esse de puris
minimis, et unus specialiter vult ascendere ad duodecimam vel ad quintam
decimam vocem et. ire melodiando". Die Neigung, den Tenor in langen Noten
zu führen, begegnet uns in der Tat im Madrigal, und zwar, den in J. Wolfs
„Geschichte der Mensuralnotation" veröffentlichten Proben nach zu urteilen,
besonders im älteren Stadium (Johannes de Florentia, siehe insbesondere 1.

c. N. 38, und Jacopo da Bononia), hier aber naturgemäß weniger in den sylla-
bischen Partien, wo die Stimmen in der Deklamation aneinander gebunden
sind, als in den diese Partien umrahmenden Melismen, in welchen die
Oberstimme sich in reicher Koloratur ergeht — eine Art der Mehrstimmigkeit,
die an alte südfranzösische Traditionen erinnert.

Diesem Prävalieren der Oberstimme entspricht es, daß in der Praxis des

Musizierens anscheinend mitunter nur die Oberstimme gesungen und die
Unterstimme in Vertretung des Gesanges von einem Instrument gespielt wurde,
womit das Madrigal geradezu zum „Diskantlied" wurde. Vgl. hierüber den
Exkurs am Schlüsse dieses Aufsatzes. Ob man nicht ferner — was gleichfalls
zum Dominieren der Oberstimme paßt — mitunter nur diese ausführte und

1 Auch als Gattung ging das Diskantlied eine Kreuzung mit dem Madrigal
ein: Francescos „Ballata" „Gram pianto", dieses von F. Ludwig, AMw. 5, 459
veröffentlichte „schönste Werk des Jahrhunderts", ist, als Kompositionsgattung
betrachtet, ein zweistimmiges Madrigal mit einer Instrumentalstimme.



28 J. HANDSCHIN

die übrigen wegließ? Bei der im Mittelalter häufig geübten Praxis der Stimm-
weglassung — welche wiederum in dem (allerdings nicht durchgängig geltenden)

Prinzip der konsekutiven Stimmenkonzeption wurzelt — wäre dies nicht
zu verwundern. Ein literarischer Hinweis liegt vielleicht in der folgenden
Stelle aus einer Klosterchronik aus S. Catharina in Pisa aus der zweiten Hälfte
des 14. Jahrhunderts vor, welche von Littré im „Dictionnaire delà langue
française" zitiert wurde. Hier wird von einem im Alter von 14 Jahren gestorbenen

Klosternovizen erzählt, daß er, obgleich ein Knabe, „quicquid erat in
arte musicae circa matrialia, etiam difficillima decantabat". Da die Stelle aus
einer Zeit stammt, da das italienische Madrigal als Kunstform längst erblüht
war, und da das „difficillima" sich mit dem melismatischen Wesen dieser
Kunstform zusammenreimt („con moite note" heißt es in einer von F. Ludwig,
Samm. 4, 46 zitierten Stelle), wäre es wohl möglich, daß es sich nicht um
einstimmige Kompositionen, sondern um die Oberstimmen zwei- oder
dreistimmiger handelt.

Auf volkstümliche Wurzeln des italienischen Madrigals deutet schon der
älteste Zeuge, der zwischen 1313 und 1329 schreibende Francesco da Barbe-
rino (s. die Ausgabe von Antognoni im „Giornale di filologia romanza" 4,
96). Er definiert das „voluntarium" (ein merkwürdiges, aber gewiß zufälliges
Zusammentreffen mit einem Terminus der englischen Orgelmusik des 16. und
17. Jahrhunderts!) als „rudium inordinatum concinium, ut matricale et simi-
lia". Leider läßt uns der Ausdruck „concinium" darüber in Zweifel, ob das

Madrigal in seiner ältesten Form ein- oder mehrstimmig war. Der um 1330
schreibende Antonio da Tempo (s. die Ausgabe von Grion, 139 f.) verbreitet sich
besonders über den rustikalen Charakter des Madrigals (indem er allerdings
von der wohl falschen Ableitung des Wortes von „mandra" Herde
ausgeht) und sagt über die musikalische Ausführung: „Sonus vero marigalis
secundum modernum cantum debet esse pulcher et in cantu habere aliquas
partes rusticales sive mandriales, ut cantus consonet cum verbis. Et at hoc
ut habeat pulchram sonoritatem expedit ipsum cantari per duos ad minus in
diversis vocibus concordantibus. Potest etiam per plures cantari secundum
quod quotidie videmus, et per unum etiam; sed non ita bene sonat auribus
audientium quando per unum cantatur, sicut quando per plures" (der Sinn
der Stelle ist also bei LAd. 278 nicht ganz genau wiedergegeben). Da Tempo
schreibt also in einer Zeit, als das Madrigal bereits eine Gattung der Kunstmusik

war, aber sich lebhaft seiner volkstümlichen Anfänge erinnerte (das Wort
„quotidie" könnte an eine volkstümliche Übung denken lassen, andrerseits
aber deutet gerade das Empfehlen der Einfügung rustikaler Partien auf
bewußte Kunst). Der, wie gesagt, wohl kurz vor 1350 schreibende Anonymus
Debenedetti berücksichtigt nur das mehrstimmige Madrigal; den pastoralen
Charakter betont er nur anläßlich des Textes. Der bereits nach 1350 und
auf italienisch dozierende Gidino da Sommacampagna (s. die Ausgabe con
Giuliari, 133) drückt sich über den rustikalen Charakter des Madrigals ganz
ähnlich wie Da Tempo aus. Zum Unterschied von diesem aber erwähnt er



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 29

nur noch drei- oder wenigstens zweistimmigen Vortrag, was umso bezeichnender

ist, da er sich sonst an Da Tempo anlehnt.
Die Ableitung des Wortes von „mandra" Herde, also „Hirtengesang",

wurde bereits von Littré unter Hinweis auf die Stelle aus der Pisaner Kloster-
chronik in Zweifel gezogen. L. Biadene, welcher Littré zustimmte, schlug statt
dessen als Ausgangspunkt ein Eigenschaftswort „matricalis" mütterlich,
heimatlich, in der Muttersprache vor (s. „Rassegna bibliografica di letteratura
italiana" 6, 329 ff.) — eine Ableitung, die nicht weniger zur Annahme, das

Madrigal sei eine ursprünglich volkstümliche Gattung, paßt.
Auf volkstümliche Affinitäten deutet auch, was wir über den Kanon in

Italien, die Caccia hören (vgl. ZMw. 10, 558, wo in der 13. Zeile von
unten vor „67" einzuschalten ist „Studi medievali II"). Fr. da Barberino sagt:
„Collatio est trium vel plurium personarum concurrens locutio in diversis vo-
cibus similes similibus partes habens et completis personis ad circulum se
revolvens" ; er zählt die „collatio" zu den frisch aufgekommenen Kunstformen
(„de novo emergunt"). Beim Anonymus Debenedetti heißt es: „Cacie sive
Incalci a simili per omnia formantur ut motteti, salvo quod verba caciarum
volunt esse aut omnes de Septem, aut omnes de quinque sillabis. Volunt
etiam esse ad tot quot partes sunt et omnes volunt esse formatae supra pri-
mam partem, ita quod, si facta fuerit ad quinque partes, omnes quinque can-
tores cantare possint simul primam partem. In numéro canentium habere
vult talis ordo qualis dictus est in mottetis, seil, quod, quando unus ascendit,
alter descendat, tertius firmus stet, quartus pauset, quintus rumpat. Et sic,
cambiando officia, fiat diversitas decorata, inveniendi saepissime in consonan-
tiis. Et pars illorum et omnes in fine, in consonantia se reperiant, quis in
quinta, quis in octava; et caveant a trito[no], ut dictum est supra in mottetis".

Eigentümlich ist, daß der erstere Autor von drei oder mehr kanonischen
Stimmen spricht, der letztere gar von fünf Sängern, welche (hintereinander)
dasselbe singen, während keiner die außerhalb des Kanons stehende
Stützstimme erwähnt, welche in den erhaltenen Caccien figuriert (und zwar, soweit
wir bisher unterrichtet sind, bei nur zwei kanonischen Stimmen). Die große
Stimmenzahl der Beschreibungen, die außerhalb des Kanons stehende
Stützstimme der erhaltenen Exemplare — dies sind Momente, die unwillkürlich
an den alten englischen „Sommerkanon" denken lassen ; andrerseits sind die
französischen Kanons vom Anfang des 14. Jahrhunderts, auf die H. Besseler,
AfMw. 7, 193 f. hinweist, mit dem, was unsere Beschreibungen vermuten
lassen, durch die Abwesenheit von außerhalb des Kanons verlaufenden Stimmen

und mit den erhaltenen Caccien durch die geringe Zahl der kanonischen
Stimmen (zwei) verbunden. Es fehlen uns wohl noch zu viel Zwischenglieder,
um in dieser Frage klar zu sehen. Wir sehen jedenfalls, daß die Frage in
hohem Maße international verästelt ist.

Neben dem Aufkommen soldier neuen Kompositionsgattungen

gehören audi allgemeine Merkmale für uns zum



30 J. HANDSCHIN

Begriff der „Ars nova": die Weichheit und Rundung der
melodischen Linie, eine gewisse Annäherung an die neuzeitliche
Harmonik und das Eindringen des zweiteiligen Rhythmus in
die Kunstmusik. Auch dies bringt einerseits etwas Volkstümliches
mit sich, während es sich andrerseits in England verhältnismäßig
früh ausprägt. Natürlich ist mit der Konstatierung gemeinsamer
Eigenschaften der historische Zusammenhang noch nicht
erwiesen, es kommt auch auf die spezielle Ausprägung an, und
diese ist verschieden in den englischen Kompositionen, an die
ich denke, in den Motetten von Philippe de Vitry und in der
italienischen Trecentokunst. Nur eine umfassende Untersuchung
des Gemeinsamen und Unterscheidenden kann hier Klarheit
schaffen. Vorläufig können wir nur dies sagen: wie am Anfang
des 15. Jahrhunderts unsere europäische Musik durch eine allzu
rationale Entwicklung, welche sich in Frankreich konzentrierte,
ausgedörrt war und die Rettung in neuen Impulsen suchen
mußte, die wenigstens teilweise aus England kamen, so ähnlich
verhielt es sich auch schon am Anfang des 14. Jahrhunderts,
nur daß hier der englische Einfluß vorläufig weniger greifbar
ist; wir wollen daher zunächst nur sprechen von einer
Befruchtung des Zentralen durch das Periphere, der Metropole
durch die Provinz, des bewußt Kunstmäßigen durch das
Volkstümliche.

Es ließe sich aus dem 14. Jahrhundert noch mancher Zug
anführen, der das Ineinandergreifen der Nationen in der
Musikgeschichte beleuchten kann; doch muß ich innehalten; wie
gesagt, konnte es sich hier nicht um einen Uberblick über die
gesamte mittelalterliche Musik handeln, sondern um einen Beitrag

zur Bestimmung des Anteils der Nationen an der
Lebensgeschichte dieserMusik. Trotz allem bleibt Frankreich auf diesem
Gebiet das führende Land — daß dies in der Gesamtheit der
angeführten Einzelheiten nicht genügend zutagetritt, liegt daran,
daß wir den Blick in der Hauptsache auf bisher Unbeachtetes
richteten -, bleiben ein Perotinus Magnus und Guillaume de
Machaut, wie es gerade die deutsche Wissenschaft in der Person
F. Ludwigs verkündete, die Hauptfiguren der mittelalterlichen



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 31

Musik. Aber die Rolle Frankreichs ist nicht so exklusiv, wie
man angenommen hat. Es ist ein analoges Verhältnis, wie wir
es andrerseits im IQ. Jahrhundert, dieser Zeit einer anscheinend
unumschränkten Vormachtstellung der deutschen Musik
beobachten : sobald wir genauer zusehen, werden wir dessen inne,
daß sich in dieser Zeit neben der im Vordergrunde stehenden
deutschen Musik höchst Wichtiges in Rußland und in Frankreich,
auf dem Gebiet der Oper auch in Italien abspielt.1 In Wirklichkeit

hat unser altes Europa nie aufgehört, eine Gemeinschaft
von miteinander in Wechselwirkung stehenden nationalen
Persönlichkeiten zu sein; das Ganze der europäischen Kultur
bedarf, um sich lebendig zu verwirklichen, des Beitrags der
verschiedenen Nationen, von denen daher jede den Anspruch auf
die Achtung der anderen hat. Mit dieser selbstverständlichen —

und doch anscheinend für manche nicht selbstverständlichen —

Bemerkung sei unser Überblick abgeschlossen.

Exkurs: Das „sekundär Instrumentale" in der mittelalterlichen
Auffiihrungspraxis.

Wir besitzen zwei Denkmäler der italienischen Literatur aus dem Ende
des 14. und dem Anfang des 15. Jahrhunderts, die uns wertvolle Hinweise
auf die Musizierpraxis ihrer Zeit — und wohl auch der unmittelbar
vorhergehenden — geben: Giovanni da Pratos noch bei Lebzeiten von Fr. Landini
geschriebene Prosanovelle „II Paradiso degli Alberti", die A. Wesselofsky in
der „Scelta di cur. lett." herausgab,2 und den aus Sonetten zusammengesetzten

1 In diesem Sinne sei auf den Aufsatz des Verfassers „Zur Musikästhetik
des 19. Jahrhunderts" im laufenden Jahrgang 1931 der „Deutschen
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte" hingewiesen, der,
wie die vorliegende Abhandlung, aus einem Vortrag herausgewachsen ist, den
der Schreiber dieser Zeilen beim internationalen musikwissenschaftlichen Kongreß

in Lüttich 1930 hielt.
2 Band 86 I und II : Einleitung und Kommentar, Band 87—88 : der Text.

Dieser Edition verdanken wir alles, was wir über den größten italienischen Tre-
centisten wissen, wird doch nicht nur Francesco im Text erwähnt (88, S. 3-5,
II, 16, 20-22, 112 f., 174 f.), sondern auch vom Herausgeber in den zwei
Einleitungsbänden weiteres Material über ihn beigebracht (86 I, S. 67 f., 100
bis 109, 232 f., 249—251, 321—326, 86 II S. 21—24, 295—302). Ein kleines
Mißverständnis ist dem gelehrten Herausgeber unterlaufen, welches sich dann
in die musikalische Literatur verpflanzte (vgl. Samm. 3, 614): offenbar an



32 J. HANDSCHIN

„Saporetto" des Simone Prodenziani.1 Auf das erstere Denkmal wies bereits
J. Wolf, Samm. 3 hin, das letztere wurde von A. Schering, Studien zur
Musikgeschichte der Frührenaissance, 65 ff. ausgiebig herangezogen, auf beide nimmt
sodann LAd. 279 ff. Bezug.

Es ist überraschend, eine wie grobe Rolle in diesen Schilderungen dem

Instrumentenspiel zufällt, während doch die erhaltene italienische Trecento-
musik, von einigen Estampien abgesehen, in vokaler Form aufgezeichnet ist.
A. Schering hat demnach diese Literatur an Madrigalen, Caccien und Ballaten
für instrumental erklärt; sofern sie aber gesungen worden seien, habe man
die Haupt-Melodiestimme (als solche sieht Schering im Madrigal den Tenor
an) ihrer Koloraturen entkleidet und in schlicht syllabischer Form vorgetragen.
Scherings nachdrücklicher Hinweis auf die reiche Pflege der Instrumentalmusik
im Trecento ist verdienstlich. Da es ihm aber nicht gelungen ist, die „De-
kolorierung" zum Zwecke der vokalen Ausführung als Tatsache nachzuweisen,
werden wir mit J. Wolf annehmen müssen, dab die Werke eben in der textier-
ten Form, wie sie erhalten sind, gesungen wurden. Die instrumentale Wiedergabe

mub daher, um einen vom Schreiber dieser Zeilen ZMw. 10, 12
angewandten Ausdruck zu brauchen, etwas „Sekundäres" gewesen sein, wie ja auch

später noch die Instrumentalmusik sich vom Repertoire der Gesangsmusik
nährte; und zwar kann die „sekundär instrumentale" Wiedergabe sich wie auf
das ganze Stück, so auf einzelne Stimmen daraus bezogen haben.

Paradiso degli Auch mit Zuhilfenahme unserer Hypothese läbt sich freilich noch nicht
Alberti. aUes in jenen Hinweisen befriedigend erklären. Wenden wir uns zunächst

dem „Paradiso" zu. Die Stelle 88, 11, wo Landini sein Organetto kommen
läbt „e cominciô dolcemente a sonare suoi amorosi canti", sodab jeder
Zuhörer von der „dolcezza della dolcissima ermonia" erfüllt ist — dies ist von
LAd. 279 f. als Gesang mit Begleitung aufgefabt worden (also etwa eine Bal-

lata der Diskantlied-Gattung), scheint mir aber nicht notwendig Gesang zu

bedingen, da auch die beiden anderen Stellen, wo Francesco musizierend

eingeführt wird, nur Orgelspiel erwähnen (88, 16 und 112). War es ein

eigentlicher „amoroso canto", eine ursprünglich textierte Melodie, die er jener
ersten Stelle zufolge spielte, dann mub es eine Instrumentalübertragung gewesen
sein. — 88, 20 lesen wir: „Con piacere di tutti e singularmente di Francesco

musico due fanciullette cominciarono una ballata a cantare, tenendo loro bor-
done Biagio di Sernello Le parole della ballata son queste : Or su, gen-

tili spiriti ." Die betr. Komposition Landinis ist erhalten; es ist eine Ballata

mit einer Text- und zwei Instrumentalstimmen. Die Beschreibung pabt

die sogleich anzuführende Stelle 88, 20 denkend, sagt Wesselofsky 861, 108 f.:
„AI suono del suo organo tutta la brigata si rallegra, i giovanni ballano e

cantano, ich vecchi tengono loro bordone".
1 Die auf Musik bezüglichen Sonette daraus findet man am besten bei

S. Debenedetti, II Sollazzo, 169 ff., wo den Gedichten ein aufschlubreicher
Kommentar vorausgeht, vgl. F. Ludwig, AMw. 5, 444.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 33

nicht ohne weiteres, da sie von zwei Sängerinnen und einem „bordone" (wohl
instrumentale Tenor-, d. h. Baßstimme) spricht. Sollte der Instrumentist

doch beide Instrumentalstimmen gespielt haben, oder blieb die eine derselben
(in diesem Fall nicht der Tenor, sondern der Contratenor) weg? Sangen die
zwei Mädchen unisono, oder teilten sie sich in der Weise in die Gesangstimme,

daß der Refrain von beiden, der erste Stollen von der einen, der
zweite von der anderen, der Abgesang wieder von der ersten und die Refrain-
wiederholung von beiden gesungen wurde? Oder dürfen wir den Verfasser nicht
allzu ernst nehmen, wendet er hier irrtümlich eine Beschreibung an, welche
eher zu einer Komposition der Caccia-Gattung passen würde? — Wiederum
nicht klar ist die sich auf Madrigale des Bartolinus de Padua beziehende
Beschreibung 88,170: „La brigata tutta a sollazzare cominciava. E postasi a sedere,

parve al proposto che si dovesse qualche madriale cantare per Ii musichi e pelle
donzelle che quivi si erano, e a loro dicendo che di quelli fatti a Padova per
frate Bartolino si famoso musico cantare dovessono. E cosi fatto fue cantato
e sonato per grandissime spazio". Falls mit den „Musikern" Instrumentisten
und mit den „jungen Damen" Sängerinnen gemeint sind, können wir vielleicht
annehmen, daß die Oberstimme (oder die Oberstimmen?) den letzteren zufielen,
während dieUnterstimme (oder die Unterstimmen?) ersatzweise von Instrumenten
gespielt wurde. Oder sangen die Damen alle Stimmen, während die Instrumente
verdoppelnd mitgingen

Prodenziani, der Verfasser des „Saporetto", scheint den Autor des „Pa- Saporetto.
radiso" an konkreter Beziehbarkeit zu übertreffen, wie er ihn auch im Reichtum

der angeführten Einzelheiten übertrifft. Eine wichtige Stelle lautet (Sonett

47—48) :

Quella sera cantaro ei madriali,
Cançon del Cieco a modo peruscino,
Rondel franceschi de fra Bartolino,
Strambotti de Cicilia a la reale.

D'ogni cosa Solaço è principale,
Comme quel che de musica era pino;
El tenor gli tenea frate Agustino
E'I contra mastro Pier de Jovanale.

Del Çacchara suoi caccie et suoi cançone,
De frate Biasgio1 ancor ne disse alcuna,
Ch'eran melodiose, dolce et buone.

Un ruotol trasse puoi, che non solo una,
Scritte e solfate da tutte rasgione,
Ch'eran ben cento a 'vanzarne ognuna.

1 Ob dies der Biagio di Sernello ist, der in der oben zitierten Stelle
aus dem „Paradiso" das Tenorinstrument spielt? Und ist der vorher erwähnte
Meister Piero der Komponist, von dem wir u. a. die Caccia GM. N. 56 besitzen?

3



34 J. HANDSCHIN

Quive cantaro „Non a suo amante",
Che ben che sia antico è molto buono,
„A mezo a sei pagon" diedaro un suono,
Parié che fosser angel tutti quante.

Hier scheint die Angabe, Sollazzo sei als Hauptperson aufgetreten (wohl als

Sänger), sich auf alles zu beziehen: Kanzonen1 des Fr. Landini („il Cieco")
und des Zacharias, französische Rondeaux des Bartolinus de Padua, Caccien
des Zacharias, aber auch Madrigale.3 Der Dichter hat offenbar das Gefühl,
daß innerhalb dieser ganzen Kunst eine Stimme die Hauptstimme ist, welche

naturgemäß dem Helden seiner Erzählung zufällt. Leider ist der Ausdruck
„tenere '1 tenor e '1 contra" etwas unbestimmt. Wenn wir annehmen dürfen,
daß Sollazzos Genossen je nach den Umständen sangen oder spielten, so werden
wir für die Ballaten (und wohl auch für die französischen Rondeaux des Bar-
tolino — erhalten sind keine solchen) Instrumentalspiel und für die Madrigale

Gesang anzunehmen haben; im anderen Fall — und hierauf deutet
doch wohl das „cantaro" am Anfang beider Sonette, welches nach freundlicher

Auskunft von Herrn Prof. J. Jud im Orvietanischen Singular ist —
wären die Madrigal-Unterstimmen ersatzmäßig auf dem Instrument gespielt
worden. Einen besonderen Fall bietet die Caccia — in der Regel eine
Komposition mit zwei kanonischen Gesangstimmen und einer instrumentalen
Stützstimme ;3 falls wir die Rolle von Sollazzos Partnern mehrdeutig zu verstehen
haben, hätte der eine von ihnen gesungen und der andere gespielt; im
anderen Fall wäre von zwei kanonischen Stimmen die eine gesungen und die
andere gespielt worden, was allerdings eine Verkennung des duettierenden
Wesens der Gattung voraussetzt.

1 Mit Kanzone ist offenbar die Ballata- Virelai-) Form gemeint (dies
ergibt sich aus Gidino da Sommacampagna, der S. 69—72 immer wieder „de
le ballate o sia de le canzone" spricht). Diese Form weist im Trecento
entweder Text in allen Stimmen auf, wie das Madrigal, oder sie kann zur
„Diskantlied-Gattung" gehören. Letzteres ist der häufigere Fall, besonders bei
späten Autoren wie Landini und dem noch späteren Zacharias. Eine solche
Ballata von Z. (zweistimmig) steht GM. N. 63.

3 Die zwei namentlich angeführten Madrigale sind aus der älteren Zeit
(was auch der Dichter im einen Fall vermerkt) : das eine ist von Jacobus de

Bononia (vgl. GM. 240, 247, 255, 265), das andere von Johannes de Florentia
(veröffentlicht GM. N. 38). Allerdings sind beide zweistimmig, nicht dreistimmig

überliefert, sodaß Meister Piero hier wohl geschwiegen haben wird.
8 Eine solche Komposition, eben von Zacharias, veröffentlichteJ.Wolf, Samm.

3, 618 ff.; hier ist eigentümlich, daß die instrumentale Stützstimme stellenweise

vokal wird und in tonmalerischer Weise Zwischenrufe in das Duett der
Oberstimmen einstreut.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 35

In anderen Fällen werden ganze mehrstimmige Kompositionen
instrumental vorgetragen (Sonett 32, vgl. Schering 1. c. 65 ff.):

Con l'organi framegni fe' Rigotti
E fe' „Tres belles dames" de la Spagna
E „Mach Got frou" de la Magna,
Scivich e chic e noc e sambergotti,

„El molin de Paris" con dolce botti,
Calate de Maritima e Campagna,
Canzon de Lombardia e de Romagna,
E fecevi i responsi a motti a motti.

Wie Debenedetti gezeigt hat, liegt hier eine ganze Blütenlese deutscher
Ausdrücke vor (Herr Gott, Schwyz, ich, noch, Sammirgott). Auf der flämischen
Orgel wird also ein „exotisches" Repertoire abgewickelt. Das eine der drei
speziell genannten Stücke, „El molin de Paris", ist uns bekannt. Es steht
mit der Überschrift „Di molen van pariis" in einer Prager Handschrift, die
aus Straßburg stammt (danach veröffentlicht von J. Wolf, Kirchenmus. Jahrbuch

1899, und reproduziert von A. Schering 1. c. 66, vgl. GM. 188 f. und
H. Besseler, AMw. 7, 218), sowie in Paris it. 568 (vgl. GM. 255) mit der
Bezeichnung „Mulino Amis dont" und der die Form charakterisierenden
Beifügung „Rondello", und ferner stand es in der berühmten verbrannten
Straßburger Handschrift, deren Inhalt nun dank der Wiederauffindung von Cousse-
makers Auszug durch Ch. van den Borren teilweise gerettet ist (danach
abgedruckt durch van den Borren im Bericht über den musikwissenschaftlichen
Kongreß in Basel 1924, S. 101), mit der Überschrift „Molendinum de paris".
Die Version Prag ist zweistimmig, in Paris gesellt sich zu den zwei Stimmen
ein Kontratenor, Straßburg schließlich bietet zwei dreistimmige Versionen:
der Tenor ist jedesmal derselbe, die Oberstimme repräsentiert zwei verschiedene

Kolorierungen (Auszierungen) der Oberstimme von Prag und Paris, der
Contratenor ist beidemal derselbe, aber von demjenigen in Paris verschieden
(vgl. van den Borren 1. c. 94). Keine der erhaltenen Versionen weist einen
Text auf außer den genannten Überschriften, doch werden wir wohl nicht fehl
gehen in der Annahme, daß es ursprünglich ein textiertes Rondeau der
„Diskantlied-Gattung" war. Dieser Text scheint eine flämische Fassung („Di molen

van pariis", falls wir dies als Initium ansehen dürfen) und eine französische

(„Amis dont") gehabt zn haben. Ob die Komposition flämischer oder
französischer Herkunft ist, vermag ich nicht zu entscheiden, doch könnte man
ersteres für wahrscheinlicher ansehen, da keine der Handschriften französischer

Herkunft ist (Paris ist italienisch, Prag und Straßburg stammen aus
Straßburg), und da Prodenziani das Stück eher in einem flämischen
Zusammenhang nennt (ist es aber flämisch, so würde sein Vorkommen in den
Handschriften Prag und Straßburg eine der wichtigen mittelalterlichen Kulturstraßen
bezeichnen: von den Niederlanden rheinaufwärts). Nun ist bereits die
Verbreitung des Stücks in untextierter Form ein Indiz für die „sekundär instru-



36 J. HANDSCHIN

mentale" Verwendung, und ein weiteres bietet unser Gedicht. Die „süßen

Schläge" hat Schering auf die hoketierenden Stellen des Stücks bezogen und
diese als Darstellung der Stöße des Mühlrads aufgefaßt. Ich sehe keinen
Grund, von dieser Deutung, an deren Stelle van den Borren eine andere

vorschlägt, abzuweichen. Wir müssen ja von der Version Prag-Paris ausgehen

und nicht von Straßburg, denn letztere, die die Oberstimme in Läufe auflöst
und die Hokete zerstört, ist sicher die spätere ; dies geht auch daraus hervor,
daß sie den Einschnitt in der Mitte des Stücks, welcher eben der Rondeau-

form entspricht, überbrückt, also eigentlich nicht mehr auf die Durchführung
der Wiederholungen gemäß dem Rondeau-Schema rechnet. Hokete mit
illustrativer Wirkung kommen auch sonst vor (einem Fall werden wir gleich
wieder bei Prodenziani begegnen), und schon im 13. Jahrhundert scheint man
damit die Vorstellung des Mühlrads verknüpft zu haben (vgl. im Text der

Motette Bamberg N. 24 die Stelle: „E quant il font le moulin Anssanble tuit
quatre Et au piastre batre En hoquetant"1). Ob der vollkommene Kavalier
Sollazzo, der das Stück auf der Salonorgel vortrug, es nach einer Tabulatur
nach der Art jener berühmten englischen einstudiert hatte, in der u. a.

Motetten aus dem Fauvel für ein Tasteninstrument transkribiert sind?2 Der

Schlußsatz Prodenzianis „E fecevi i responsi a motti a motti" ist vielleicht so

zu erklären, daß es sich um Refrainformen handelte und Sollazzo die Reprisen

nicht wegließ, sondern sie von Textwort zu Textwort ausführte —
vielleicht mit Variationen.

Im Sonett 25 (vgl. Schering 1. c. 113 ff. und 76 f.) heißt es:

Una arpa fo addutta assai reale
Ove Solazo fe' „La dolce cera"

— ein dreistimmiges Madrigal des Bartolinus de Padua, abgedruckt GM. N.

45. Dann wird noch eine Reihe von Kompositionen angeführt, die Mehrzahl
davon identifizierbar, darunter das zweistimmige Madrigal „Agnel son bianco"

1 A. Stimming, Die altfranzösischen Motette der Bamberger Handschrift,
S. 119, erklärt das „faire le moulin" als eine Figur im Tanz oder Spiel, bei
der alle die rechte Hand in der Mitte zusammenlegen und sich drehen. Etwas

Ähnliches steht in Littrés Dictionnaire de la langue française s. v. moulinet,
doch finde ich weder hier noch dort Belege aus der alten Zeit angeführt. Wie
mir scheint, könnte die akustische Erklärung an und für sich genügen. Hat

man nicht schon dem alten Notker zugeschrieben, er habe in der Sequenz

„Sancti spiritus" den Ton des Mühlrades nachahmen wollen?

2 Auch jene Orgeltabulatur des 14. Jahrhunderts ziert hauptsächlich die
Oberstimme aus und berührt sich darin mit den beiden Strafiburger
„Diskanten", die wir wohl gleichfalls als Bearbeitungen für ein Tasteninstrument
ansehen dürfen. Jedenfalls wird es, falls Sollazzo eine Kolorierung spielte, eine
solche gewesen sein, welche die Hokete nicht verwischte.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 37

des Johannes de Florentia (abgedruckt von J. Wolf, Samm. 3, 633). Da es
sich hier, wie im Fall des „El molin de Paris", um polyphones Spiel auf
einem einzigen Instrument handelt, erhebt sich wiederum die Frage, ob das
Stück vorher „tabuliert" worden war. Schering weist mit Recht auf die in beiden
genannten Madrigalen vorkommenden Hokete als zum Charakter eines
Zupfinstruments passend hin, obgleich sie hier primär vokal intendiert gewesen sein
müssen.

In Sonett 33—34 (vgl. Schering 1. c. 121 f.) lesen wir:
Puoi venner pifar sordi con tenore,
Solazo incontenente ne prese uno.

„Stregne le labbra", fiêre incontinente.

„Stregne" ist eine erhaltene zweistimmige Ballata (s. GM. 267). Unter den
weiteren in diesem Zusammenhang genannten Stücken sind vier erhaltene
Ballaten von Landini, davon zwei zweistimmig (Con gli occhi, GM. 235 usw.,
und Deh, pon questo amor, GM. 236 usw.) und zwei dreistimmig: „L'alma
mia piange" (GM. 239 usw.) und „Gram pianto" (ediert von F. Ludwig, ZMw.
5, 459). Es werden in der Hauptsache Kompositionen der Diskantlied-Gattung
gewesen sein, von denen Sollazzo die Hauptstimme auf einem Blasinstrument
mit Begleitung eines Tenorinstruments vortrug. Indessen vertritt „Gram pianto",
wie oben S. 27 erwähnt, eine Mischgattung: Oberstimme und Tenor sind vokal,
der Contratenor instrumental (hier hätte also das Tenorinstrument den
vokalen Tenor oder, falls es ein polyphones Instrument war, den Tenor samt
Contratenor wiedergegeben) ; zum feierlichen Klang dieses Stückes paßt in der
Tat die Besetzung mit einem Blasinstrument. Wenn der Dichter das „L'alma"

mit der näheren Bestimmung „con suspiro" versieht, wird dies, wie LAd.
282 annimmt, sich wiederum auf die hoketierenden Stellen im Stück beziehen,
nicht, wie Debenedetti 74 glaubt, auf die motetten-ähnliche Verbindung einer
mit „Suspiro" bezeichneten Melodie mit „L'alma".

Prodenziani spricht auch von instrumentaler Wiedergabe solcher Stücke, Andere Belege,
die wohl dem einstimmigen Liedrepertoire entstammen (man sehe die Viola- Das

Produktion in Sonett 35, dazu Schering 1. c. 107). Auch aus dem 14. Jahr- ej'8ehundert besitzen wir ähnliche Hinweise. Die Limburger Chronik (s. die
Ausgabe der Monumenta Germ. Historica, Scriptores qui vernacula lingua usi sunt
I, 4, S. 36) bemerkt: „ sang man ein nuwe lit in Duschen landen, daz

war gar gemeine zu pifen unde zu trompen unde zu aller freude". Ebenda
werden S. 47, 48, 53, 55, 56, 65, 74, 75 weitere Lieder bezw. Liederanfänge
mit den Worten „sang man unde peif dit lit" eingeleitet (S. 29, 31—34, 37
f., 45 f., 51 werden Lieder, bezw. Liederanfänge zitiert, bei denen nur vom
Singen die Rede ist). Der um 1330 schreibende, bereits in Ambros'
Musikgeschichte 2 (1864), 508 zitierte spanische Arciprete Juan Riz sagt: „La vi-
huela de arco face dulzes bayladas."

Aus dem 13. Jahrhundert könnte in diesem Zusammenhang z. B. ange-



38 J. HANDSCHIN

führt werden diese bekannte Stelle aus dem „Gilles de Chin" (s. Reififenberg,
Collection de chroniques belges), Vers 1147 f.:

Cil vieleur vielent lais,
Canconnetez et estampiez;

eine andere, zitiert bei Ducange s. v. Rocta:
Viellent menestrel rotuenges et sons.

Besonders groß ist die Zahl der Stellen, die sich für instrumentale
Wiedergabe des Lai (Leich) anführen ließe, doch hier befinden wir uns vielleicht
schon weniger auf dem Boden des „sekundär Instrumentalen" als des „primär

Instrumentalen" (vgl. ZMw. 12, 2 f. über die mit dem Lai jedenfalls
verwandte Estampie; zugleich ist der Lai auch die Gattung, aus deren Anlaß wir
am ehesten auf das Alternieren von Gesang und Instrumentenspiel deutende

Aussprüche finden, vgl. die ZMw. 12, 6 f. zitierte Stelle aus der „Chanson
der Horn" und als deutsches Gegenstück Gottfrieds „Tristan" Vs. 3545 ff.).

Die Theorie des 13. Jahrhunderts deutet in unserer Richtung mit
Aussprüchen wie: „omnis cantus qualitercumque fuerit diversifieatus ad extremi-
tatem, etiam in modum viellae congrue per illam possit deelarari" (E. de

Coussemaker, Scriptores 1, 269 a); „alius (modus, nämlich eine andere, die

umfänglichste Art der Violastimmung) necessarius est propter laycos et omnes
alios cantus maxime irreguläres qui frequenter per totam manum discurrere
volunt" (ebenda 1, 153 a) ; „in viella et similibus in quinque chordis totus
cantus potest compleri" (Elias Salomo bei Gerbert, Scriptores 3, 26) ; „bonus
autem artifex in viella omnem cantum et cantilenam et omnem formant musi-
calem generaliter introducit" (dies sagt der der Jahrhundertwende nahe Joh.
de Grocheo, s. die Ausgabe von J. Wolf, Samm. 1, 97). Daß hier die Viola
sosehr in den Vordergrund tritt, erklärt sich mit durch ihren großen Tonumfang,

im Vergleich zu welchem derjenige eines anderen Streichinstruments wie
die Rubebe (s. Coussemaker, Scriptores 1, 152 b) gering ist.

Mehrstimmiges. Inbezug auf die mehrstimmige Musik wies ich ZMw. 12, 10 auf drei
Zeugnisse hin: in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts hören wir von einem,
der die Oberstimme einer Motette singt und dazu auf einem Portativ den
(eigentlich vokalen) Motetus und den (wohl schon von Haus aus instrumentalen)

Tenor greift; in der ersten Hälfte des 14. (Juan Riz, s. oben) von der

Wiedergabe von Motetten auf der Orgel (was wieder an die berühmte englische
Tabulatur mit Bearbeitungen von Fauvel-Motetten erinnert) ; und in der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts läßt Guillaume de Machaut sich über das Übertragen
einer dreistimmigen Ballade auf die Orgel oder Blasinstrumente (cornemuses)

aus, wobei er sich Zusätze (wohl: figurierende Auszierung, was nur für die Orgel
in Frage kommt) und Weglassungen (wohl: stellenweise oder totale
Stimmenreduktion) verbittet. Dazu kommen Kompositionen aus der von Mayer und
Rietsch (Acta germanica 3 und 4) publizierten Mondsee-Wiener Liederhandschrift

(Wien 2856), die eine (N. 11) mit der Überschrift „Das nachthorn, und
ist gut zu blasen" (Diskantlied mit einem sich durch häufige Quintschritte



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 39

auszeichnenden Tenor) und eine andere (N. 12) mit dem Titel „Das taghorn,
auch gut zu blasen (Diskantlied, dessen Tenor nur in einem nicht
einmal aufgezeichneten Orgelpunkt besteht). Im ersteren Fall könnte das
„Blasen allenfalls auch nur auf den Tenor gemünzt sein, aber im letzteren
ist dies allzu unwahrscheinlich. Ein weiteres Stück (N. 15) ist überschrieben
„Das haizt dy trumpet und ist auch1 gut zu blasen" (in diesem Fall ist
auch die Unterstimme mit einem Text versehen, aber ähnlich blasquinten-
mäßig gehalten wie diejenige von N. 11). Bei diesem Anlaß erinnern wir
uns, daê das Wort „trumpetus" als Gattungsbezeichnung in einem Traktat
in einer Breslauer Handschrift vorkommt (vgl. J. Wolf, AMw I). Dieser
Gattung sind auch die zwei „Tubae" beizuzählen, die Ch. van den Borren
(Bericht über den musikw. Kongreß in Basel 1924, 96 ff.) nach Coussemakers
Kopie veröffentlichte, die eine mit Text in der Oberstimme und einem Heinrich

von Freiburg (vermutlich Heinrich Laufenberg) zugeschrieben, die
andere ohne Text und nur „Tuba gallicalis" überschrieben, aber sehr möglicherweise

gleichfalls ursprünglich mit Text in der Oberstimme versehen. Diese
Gruppe von Kompositionen erhärtet jedenfalls die Vorliebe der Deutschen für
Blasmusik, speziell für die Naturblasinstrumente 2, eine Vorliebe, die auch G.
de Machaut an der erwähnten Stelle implicite konstatiert (s. ZMw. 12, 10)8. —

1 Das den Sinn bestimmter ausdrückende Wort „auch" ist in der Handschrift

(f. 188') mit kleinerer Schrift nachgetragen.
2 Mag auch die „Tuba gallicalis" aus Frankreich stammen (vgl. die von

P. Aubry, Samm'. 8, 527 gebotene Chanson von P. Fontaine mit „Contratenor
trompette"), so tritt doch die Gattung als solche in Deutschland mehr hervor.

Auch im einstimmigen Lied macht sich, besonders in Deutschland, manchmal

der Charakter der Blasmelodik bemerkbar, vgl. z. B. N. 45 bei W. Baumker,
Ein deutsches geistliches Liederbuch mit Melodien aus dem 15. Jahrh. In
einer demnächst erscheinenden Basler Dissertation von A. Geering über die
Vokalmusik in der Schweiz in der ersten Hälfte des 16. Jahrh. wird aus den
Archiven des Berner Münsterstifts ein Beschluß vom Jahre 1491 beigebracht,
wonach die Psalmen in der Complet „secundum octavum tonum" gesungen
werden sollen „und nitt me wie vor in trumeterz wys" ; ich möchte hier nicht
an mehrstimmige Vertonungen mit weltlichem Cantus firmi denken, sondern
annehmen, daß Melodien mit Blascharakter sogar als Psalmtöne in die Kirche
eingedrungen waren.

Auch ein anderes weltliches Element, der Tanz ist bekanntlich hie und
da in die mittelalterliche kirchliche Praxis eingedrungen. Als neuer Beleg dafür
sei die Miniatur genannt, die in der berühmten Notre Dame-Handschrift „F" am
Anfang der Rondeaux-Abteilung (f. 463) steht und fünf einen Reigen aufführende
Kleriker darstellt (von den letzteren steht der eine als Vorsänger in der Mitte).

3 Im Breslauer Traktat lesen wir (s. die Ausgabe von J. Wolf, AMw. 1,
336) : „Trumpetum et stampania delyrant frequenter ad quintam notam



40 J. HANDSCHIN

Schließlich sei noch an ein über unsere Zeitgrenze hinausgehendes Zeugnis
erinnert, das J. Stainer, Dufay S. 17 nach Olivier de la Marche (in Petitot,
Collection of memoirs 10, 344) anfährt: bei einer fürstlichen Hochzeit in
Brügge im Jahre 1468 trugen 4 als Tiere verkleidete Menestriers auf einer

„trompette saquebute" und auf drei „schalmayes" eine Motette und 4 andere

auf Flöten eine Chanson vor.
Da oben von der Motette bis rückwärts zur zweiten Hälfte des 13.

Jahrhunderts die Rede war, wollen wir noch einen Schritt weitergehen zur
„Choralbearbeitung" von Notre Dame, welche um 1200 ihren Höhepunkt erreicht
und bis zu einem gewissen Maße die Mutter der Motette des 13. Jahrhunderts

ist. Hier kann von „sekundär instrumentaler" Wiedergabe im
liturgischen Rahmen nicht gesprochen werden, da die Kirchenorgel des 13. und
14. Jahrhunderts einer solchen Aufgabe kaum gewachsen war.1 Außerhalb der
Kirche hätte aber eine Aufführung dieser rein liturgisch determinierten Werke
mit den dazwischenliegenden choraliter gesungenen Partien keinen Sinn
gehabt. Anders verhält es sich mit den „Ausschnitten" oder „Ersatzteilen" dieser

Werke, aus welchen eben zum großen Teil die Motette des 13. Jahrhunderts
herauswuchs. Sie sind mit geistlicher und mit weltlicher Textlegung in das

außerkirchliche Musizieren eingegangen. Sie haben aber sicher auch dem
instrumentalen Musizieren außerhalb der Kirche gedient.

Letzteres ist, wie es scheint, nicht direkt bezeugt. Dafür besitzen wir
ungefähr aus der Mitte des 13. Jahrhunderts zwei Sammlungen von
Kompositionen, welche direkt, also „primär" als Instrumentalstücke intendiert zu sein
scheinen und dabei musikalisch durchaus „Ersatzteil"-Form haben. Das eine sind
die „Melismen" der Handschrift Paris lat. 15139, von denen einiges bei E. de

Coussemaker, Histoire de l'harmonie au moyen âge, pl. 27 und bei P. Aubry,
Cent motets du 13me siècle, 3, pl. 4 veröffentlicht ist. Schon F. Ludwig (Re-
pertorium, 144 f.) beobachtete, daß die Textlegung hier nicht vokalen
Charakter hat; und darauf, daß die Stücke nicht als Ersatzteile im Rahmen von
Choralbearbeitungen zu singen sind, deutet der Umstand, daß nur ein einziges von
ihnen sich auf einen Choral bezieht, der in derselben Handschrift durch eine

vel ad diapason ad modum tubae vel lyrae". Kompositionen wie
diejenigen aus der Mondsee-Wiener Handschrift und jene „Tubae" zeigen also,
daß, was seiner Bestimmung nach „primär rokal und sekundär instrumental" war,
unter Umständen in stilistischer Beziehung „primär instrumental" sein konnte.

1 Daher kann Hypothesen wie diejenige von A. Gastoué (Les primitifs
de la mus. française, 21, L'orgue en France, 38 und 55, sowie in der
Zeitschrift „La vie et les arts liturgiques" 1923, 549), welcher auf dreistimmige
Choralbearbeitungen Perotins das Prinzip des Orgel-Triospiels anwenden möchte,
nicht zugestimmt werden; dasselbe Prinzip möchte A. Schering, Studien
S. 179, auf die liturgische Trecentokomposition GM. N. 48 anwenden. Natürlich

denken diese beiden Autoren nicht an „sekundär", sondern an „primär"
instrumentale Wiedergabe.



DIE ROLLE DER NATIONEN IN DER MUSIKGESCHICHTE 41

Choralbearbeitung vertreten ist.1 Wir wissen allerdings, daß aus diesen Stücken
nachträglich Motetten abgeleitet wurden (s. 1. c. 148 ff.), aber dies erklärt nicht
ihre unmittelbare Bestimmung. Die Frage mag offen bleiben. Ein Moment,
das für unsere Annahme spricht, ist jedenfalls die in der Bamberger
Handschrift auf die hundert Motetten und den einen Conductus folgende Reihe
von sieben analogen Kompositionen mit offenkundig unvokaler Textbezeichnung,

von denen die eine durch die Bezeichnung „In seculum viellatoris" als
Instrumentalstück beglaubigt ist (im Titel des Stücks ist also dasjenige, was
eigentliche Herkunftsbezeichnung für die Grundstimme ist, In seculum,
substantiviert). Die einen der Stücke sind hoketierend, die anderen nicht; dabei
scheint mir bezeichnend, daß die als Violenstück beglaubigte Komposition
gerade nicht zur hoketierenden Gruppe gehört (vgl. oben S. 37)

So würden diese zwei Sammlungen eine eigene Kompositionsgattung
vertreten, die sich ebenso vom melismatischen Ersatzteil abzweigte wie die
Motette, aber historisch nicht dieselbe Bedeutung erlangte. Diese Gattung wäre
aber unserer Auffassung nach nur die Verfestigung dessen, was bereits vorher
als „sekundär instrumentale" Verwendung des Ersatzteils aufgetreten war.2

Die andere Hauptgattung der Notre Dame-Epoche, der „Conductus",
welcher ja durchaus nicht nur kirchlich war, dürfte gewiß einer „sekundär
instrumentalen" Praxis als Nahrung gedient haben. Einen Hinweis bietet vielleicht
der um 1225 verfaßte „Roman de la Violette" (ed. Fr. Michel, Vs. 3090 f.) :

Cil jugleor vielent lais
Et sons et notes et conduis.

Allerdings könnte hier auch der Conductus als einstimmige Form gemeint sein.3
Etwas geht dem Conductus freilich, oder wenigstens dem melismatischen
Conductus, bei der instrumentalen Wiedergabe verloren: der Kontrast, die Span-

1 Eine der Kompositionen, N. 15, steht freilich, wie Ludwig konstatierte,
in einer inhaltlich älteren Notre Dame-Handschrift als Ersatzteil und war also

ursprünglich vokal gemeint.
3 Auch bezüglich des Motettentenors wird es nicht zu kühn sein, eine

ähnliche Vermutung aufzustellen. Derselbe wird bekanntlich gegen Ende des
13. Jahrhunderts (besonders in Frankreich, aber auch anderwärts) mehr und mehr
„instrumental", dasjenige, was ursprünglich sein Text gewesen war, wird, so wie
es die Quellen schreiben, mehr und mehr zur bloßen Herkunftsbezeichnung. Dem
dürfte eine „sekundär instrumentale" Praxis schon längst vorgegriffen haben.

3 E. de Coussemaker, L'art harmonique, aux 12me et 13me siècles, 76 bringt
diese Stelle in Zusammenhang mit der Charakterisierung des mehrstimmigen
Conductus als „cum litera et sine", die wir bei Franco finden, und schließt
— worin ihm manche gefolgt sind — der Conductus sei eine Gattung, in
der ein Teil der Stimmen instrumental sei, vgl. den Bericht über den 1.

musikwissenschaftlichen Kongreß der Deutschen Musikgesellschaft in Leipzig, S. 209
(für die dort angekündigte Abhandlung „Zur Frage der Instrumentalmusik"
biete eben dieser Exkurs einen vorläufigen Ersatz).



42 J. HANDSCHIN

nung zwischen den syllabischen und den melismatischen Partien. Die andere,
im Sinne der Riemann-Scheringsehen Melismen-Ablehnung liegende Frage,
nämlich: ob etwa das Conductus-Melisma instrumental gemeint sein könnte,
möchte ich dahin beantworten, daß es primär vokal gemeint war, aber sekundär

instrumental ausgeführt, d. h. zum „Zwischenspiel" werden konnte, oder

genauer: zum „Nachspiel", denn die großen Melismen sind in erster Linie
Schlußmelismen — und dies am ehesten da, wo das Schlußmelisma nicht der
vorletzten oder vorvorletzten Silbe zugewiesen ist, sondern als etwas für sich
Stehendes auf die letzte Silbe folgt.

Wir sehen also, daß, wenn schon die Gattungen des 13.—14. Jahrhunderts

selbst eine große Mannigfaltigkeit repräsentieren (besonders wenn man
die verschiedenen Abarten der Motette, des Diskantlieds und des Madrigals
ins Auge faßt, Abarten, in denen diese Gattungen sich vielfach berühren und
durchkreuzen) — daß diese Mannigfaltigkeit noch viel größer wird, indem
man die Möglichkeit „sekundär" instrumentaler Wiedergabe der Textstimmen
bezw. eines Teils der Textstimmen berücksichtigt. Und dazu kommt die
Möglichkeit der Verwendung verschiedener Instrumente, sowie die — allerdings mit
Vorsicht zu handhabende — Möglichkeit des Weglassens von Stimmen (auch der
umgekehrte Fall, das Hinzusetzen von Stimmen kommt vor). Es ergibt sich so eine
Mannigfaltigkeit, die Prodenziani am Schluß seiner Beschreibungen von Sollazzos
musikalischer Betätigung (Sonett 48) mit den Worten charakterisieren kann:

In efetto mutâr tante maniéré,
Che talquai arbor non à metà foglia.

Wie gesagt, vermittelt die „sekundär instrumentale" Wiedergabe zwischen
den Gattungen^ indem sie z. B. ein Madrigal in den Bereich des Diskantliedes
ziehen kann. Die Aufführungspraxis ist gewissermaßen das Fluidum, das die
festen Körper der Gattungen umspült. Die letzteren bleiben darum bestehen,
und die normale Aufführungspraxis wird ihr Wesen rein ausprägen. Aber
daneben haben wir die andere Art Praxis, und in dieser, als dem „weicheren
Teil des Knochengerüstes", werden sich Entwicklungstendenzen in der Regel
früher bemerkbar machen, bevor sie sich in den Gattungen kristallisieren.
Fragen wir nun, welches die Tendenz ist, welche sich hier im 13.—14.
Jahrhundert bekundet, so ist es diejenige zur Erweiterung des instrumentalen
Dominiums. In diesem Punkt gehen wir, obgleich von einer anderen Seite
herkommend, mit A. Schering einig. Andrerseits aber glauben wir nicht, daß
dem Instrumentalen als Stilmerkmal im Mittelalter eine so große Rolle zufällt,
wie Schering angenommen hat. Obgleich in letzterer Hinsicht einiges immerhin

schon im Mittelalter durchschimmert, ist doch gerade das Bestehen einer
ziemlich weitgehenden Freizügigkeit zwischen dem vokalen und dem
instrumentalen Lager etwas, das uns in dieser Hinsicht nicht allzuviel erwarten heißt.


	Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikgeschichte

