
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 3 (1928)

Artikel: Tonkunst und Dichtkunst

Autor: Gehring, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tonkunst und Diditkunst
Von Jakob Gehring, Glarus.

Unter einer ähnlichen Überschrift hat Alfred Heuß im
zweiten Band des Schweiz. Jahrbuches für Musikwissenschaft,
Betrachtungen über das Wesen dieser beiden Künste und über
ihr Verhältnis zu einander niedergelegt. Trotz mancher
ausgezeichneter und tiefer Gedanken hat der Aufsatz als Ganzes
mich zum Widerspruch und zu neuerlicher Beschäftigung mit
diesem, sicher jeden Musiker ernstlich interessierenden Gegenstande

bewogen.
Wer etwas Wesentliches von der einen Kunst auszusagen

vermag, charakterisiert indirekt damit auch die andere. Über
den Wert der Aussage entscheidet nicht deren Wahrheit allein
— wahr sind ja auch alle Gemeinplätze - sondern vor allem
deren Fruchtbarkeit. Richten wir in diesem Sinne unser Augenmerk

zuerst auf einen Hauptsatz von Heuß's Ästhetik der
Tonkunst, der besagt, daß „das Intelligible das Grundwesen der
Instrumentalmusik ausmacht". (II 131.) „Nirgends läßt sich aber
das Intelligible klarer machen, als in der Tonkunst, die ihrem
eigentlichsten Wesen nach eine intelligible Kunst ist". (130.)

Der Begriff intelhgibel ist von Kant geprägt worden. Dieser

unterscheidet die intelligiblen von den empirischen Vorstellungen;

die intelligiblen sind durch Denken erworben, die
empirischen sind das Ergebnis direkter Wahrnehmung.

Hätte Heuß mit seiner Bestimmung der Tonkunst als einer
intelligiblen Kunst dartun wollen, daß es nicht Aufgabe der
Musik sei, äußere Erscheinungen nachzuahmen, so könnten wir
damit einverstanden sein. Viel zu weit geht dagegen jene andere
Konsequenz, auf die es Heuß vor allem abgesehen hat, und zu
deren Unterstützung zuletzt auch die historische Betrachtung
des Verhältnisses Dichtkunst - Tonkunst dienen muß: daß die
Musik zur Tonkunst wird nur insofern sie die Darstellung einer



44 J. GEHRING

intelligiblen Vorstellung ist. Nicht schlechthin ein Schönes, das

der Komponist dank seiner Phantasie schaut, soll er bilden,
sondern er soll einen an sich wertvollen Gedanken intelligibler Art,
mit den Mitteln seiner Kunst ausdrücken. Eine Komposition
verstehen, heißt darum nach Heuß: den - zeitlosen - Gedanken
denken, der hinter dem — zeitlich bedingten — schönen Schein

verborgen steckt. Nennt Kant dasjenige an irgend einem Gegenstande

der Sinne „was selbst nicht Erscheinung ist, intelligibel"
so ist das in bezug auf eine Komposition, für Heuß „jenes gewisse
Etwas, das einen Bach oder Händel sozusagen bei jeder Arie,
einen Beethoven bei seinen Sinfonien u. s. w. die Feder führen
ließ, die geistige Absicht oder wie wir es nennen wollen
In den seltensten Fällen spricht sich nun der Schöpfer über dieses

geheimnisvolle Etwas, die geistige Triebfeder aus, sondern
begnügt sich damit, in seinem Werk mit den Mitteln seiner Kunst
so klar, so absolut vorgegangen zu sein, daß er hoffen kann,
gerade auch hierin einmal verstanden zu werden, nicht von der
breiten Masse wohl aber von denen, die ihn zu verstehen
vorgeben". (602.)

Für Fleuß ist am „Anfang" die intelligible Vorstellung, und
sie gebiert den musikalischen Körper. Diese seine Auffassung
ist nun vor allem einmal zu eng. Warum soll der Dämon nicht
auch über die Komponisten kommen, wie er über Nietzsche
oder Goethe gekommen ist. Dieser erzählt Eckermann in
bezug auf die Entstehung vieler seiner Gedichte folgendes: (527.)
„Ich hatte davon vorher durchaus keine Eindrücke und keine
Ahnung, sondern sie kamen plötzlich über mich und wollten
augenblicklich gemacht sein, sodaß ich sie auf der Stelle instinktmäßig

und traumartig niederzuschreiben mich getrieben fühlte.
In solchem nachtwandlerischem Zustande geschah es oft, daß ich

einen ganz schief liegenden Papierbogen vor mir hatte und daß
ich dieses erst bemerkte, wenn alles geschrieben war, oder wenn
ich zum weiterschreiben keinen Platz fand. Ich habe mehrere
solche in der Diagonale beschriebene Blätter besessen "

In diesem Zusammenhang möge man sich erinnern an den
Bericht Spauns, über die Entstehung von Schuberts Erlkönig,



TONKUNST UND DICHTKUNST 45

sowie an die Tatsache, daß Händel seinen „Messias" in der
unglaublich kurzen Zeit von 23 Tagen geschaffen hat. Hieher
gehört auch Mozarts Bericht an seinen Vater vom 23. Okt. 1777

Augsburg. „Ich sagte, er möchte mir ein Thema geben, er
wollte nicht, aber einer aus dem Geistlichen gab mir eins. Ich

führte es spazieren und mitten darin (die Fuge ging ex G minor)
fing ich major an und ganz was Scherzhaftes, aber im nämlichen
Tempo, dann endlich wieder das Thema arschlings. Endlich fiel
mir ein, ob ich das scherzhafte Wesen nicht auch zum Thema
der Fuge brauchen könnte? — Ich fragte nicht lang, sondern
machte es gleich und es ging so accurat, als wenn es ihm der
Daser angemessen hätte. Der Herr Dédiant war ganz außer
sich. Das ist vorbei, da nützt nichts, das habe ich nicht geglaubt,
was ich da gehört habe; Sie sind ein ganzer Mann".

Wer das Bedürfnis und die Fähigkeit hat aus jeder
musikalischen Erscheinung eine hinter ihr liegende „Idee" zu suchen,
dem kann Nichts und Niemand dieses Recht verwehren. Mit
Entschiedenheit ist aber die Behauptung abzulehnen, daß diese
Idee immer zuerst, und daß sie die eigentliche Ursache der
musikalischen Erscheinung sei. Oder dürfte irgend Jemand es
vielleicht wagen den Herrn Dechanten zu tadeln, wenn er in
Entzücken ausbrach, ob Mozarts Phantasie, bei der doch Mozart
nach seinem eigenen Zeugnis einen Einfall an den andern reihte,
ohne einer vorher schon sich bewußten geistigen Absicht zu
folgen.

Gehn wir nun auf einem kleinen Umwege an die
Beantwortung der Frage: Inwieweit ist die Musik überhaupt geeignet
zum tonkünstlerischen Ausdruck intelligibler Vorstellungen?

Heuß unterzieht im November- und Dezemberheft 1926
seiner „Zeitschrift für Musik" Mozart-Goethes „Veilchen" einer
intelligiblen Betrachtung, die er ja (S. 131 Jahrbuch II) zum
Kennzeichen des wahren Musikers macht, „der ein Stück
verkörperter Musik und Tonkunst ist". Seine Absicht geht dahin,
festzustellen (603), „wie Mozart den Vorwurf gesehen hat, was
sich aus der Art ergibt, wie er als Komponist vorging". Heuß
kommt zu folgendem Ergebnis: „Mozart sieht des Veilchen in



46 J. GEHRING

zweifacher Gestalt. Zunächst als das vom Dichter vorgeschriebene,
in sich gebückte bescheidene Blümchen, das selbstverständlich
ebenfalls Symbol für ein dem Veilchen entsprechendes Menschliches

sein kann und zu sein hat, zweitens aber als ein Wesen
voller Menschengröße, das aber — und hier setzt das Besondere
von Mozarts Auffassung in vollem Gegensatz zu Goethe ein —

nicht im mindesten VeildienCharakter aufweist. Sondern dieses

menschengroße Wesen, mit seiner so energisch den Kopf in die
Höhe hebenden Melodie ist nicht nur von innerster Kraft,
sondern auch, wie wir wohl ohne weiteres sagen dürfen, von
Stolz erfüllt. (609). Der Fußtritt der Schönen hat ihm nichts
anhaben können (608). Am Schlüsse des Gœtheschen
Gedichts steht das gestorbene Veilchen kräftiger vor uns als

jemals (608).
Diese „Erklärung gibt Mozart mit jener Klarheit an die

Hand" sagt Heuß 603 „die zum Wesen eines echten Kunst-
werks gehört ."

Es sei hier eine Auswahl dessen mitgeteilt, worauf Heuß
bei der „Deutung" der Mozartschen Komposition sich beruft
und stützt.

I. Dur u. Moll sind die Regionen der Freude, bezw. des Leides.
II. „Auf und abwärts in der Musik, jene elementaren

musikalischen Vorstellungsbegriffe, mit denen die Komponisten von
jeher gearbeitet haben" (606) bedeuten ihm Streben und Fallen.

ffl. „. die gleiche Melodie in Octaven gebracht, heißt
ihre Größe multiplizieren. Aus einem Zwerg kann dadurch gleichsam

ein Riese gemacht werden ..." (603).
IV. „Im folgenden tritt, wie man sich ausdrücken kann, das

Mädchen — die rechte Klavierhand — so etwas wie auf unsere
Octaven" 604 (in der linken Klavierhand).

V. Gegen den Schluß zu, wo die Melodie rallentando vom
g ins g fällt „steigt Mozart von der Triumphhöhe in die untere
Octave, die gesunde, nur um so kräftigere Mittellage" (608).

VI. Das Arpeggio des Klaviers im fünften Takt vor dem
Schluß bedeutet (609) „insofern nämlich, als es sich von der
Tiefe in die Höhe erhebt das Gegenteil vom Sterben ."



TONKUNST UND DICHTKUNST 47

VÏI. Dieser arpeggierte Akkord ist ein Septimenakkord,
eine „Dissonanz, die neues Leben, alles, nur keinen Tod
bedeutet. Denn wer tot ist, strebt nicht mehr, braucht nicht mehr
gelöst zu werden" (609).

VIII. Der verminderte Piano-Septimenakkord „gehört
hinsichtlich seiner Dynamik und seines leichten Klaviersatzes der
Schäferin an; zugleich erleben wir aber, ausgedrückt durch die
Dissonanz, die erste Wirkung des achtlosen Trittes auf das
Opfer, das Objekt des Getretenwerdens" (605).

In Heuß's Betrachtung vermisse ich einmal die „Deutung"
der siebentaktigen Klaviereinleitung, dann - um nur das
Auffallendste zu nennen : diejenige des Kontrastes von staccato und
legato (Takt 17 & ff.) — die des fp. (Takt 32) sowie die Deutung
der Verzierungen im Takt 36 und 38. Heuß geht (607) so streng
ins Gericht mit „Halb- und Viertelsköpfen" - mit deren „geistiger
Verschwommenheit und Unklarheit" - daß es durchaus in seinem
Sinne liegen muß, wenn ich mich vorsichtig benehme gegenüber
der (606) „Suggestion des Wortes, der alle verfallen, die nicht
mit eigenen Augen zu sehen vermögen".

Ich stelle daher folgende Fragen:
I. Wie erfahre ich, welche Erscheinungen an einer Kompsition

symbolisch zu nehmen, zu deuten sind, und welche nicht?
II. Wie erfahre ich, ob die Dissonanz hier bedeuten soll
„Schmerz" — dort aber „Leben"? Auf den Gesangstext kann
ich mich ja nicht unbedingt verlassen, soll doch - im offenen
Widerspruch zum Sinn der Dichtung — der Sänger nach Heuß in
die letzten Takte („es war ein herzigs Veilchen") nicht herzige
Bescheidenheit, sondern Stolz legen.
III. Reden die Symbole wirklich eine zuverlässige Sprache?
Bedeutet z. B. die Dissonanz immer entweder „Schmerz" oder
„Leben"? Trifft dies nur gerade für dieses Lied zu? — nur für
Mozart, und benötigt man für jeden Komponisten einen speziellen

Symbol-Schlüssel, oder gehört sie wie das „(606) Auf-
und Abwärts in der Musik" unter „jene elementaren musikalischen

Vorstellungsbegriffe, mit denen die Komponisten von
jeher gearbeitet haben"?



48 J. GEHRING

Eine exakte Antwort auf die sub I und II gestellten Fragen
dürfte kaum gefunden werden. Die Entscheidung muß von Fall
zu Fall intuitiv getan sein. Die nächste Frage kann ich dahin
beantworten, daß der Geltungsbereich, der oben (unter I —VIII)

aufgezählten Symbole nicht über diese eine Komposition hinausreicht.

Kurz die Symbole reden weder eine so zuverlässige noch
allgemein gültige Sprache, als daß sie zur exakten Mitteilung
exakter Gedanken geeignet wären.

Fleuß fordert den Vokalkomponisten auf, dem Wort zu
vertrauen - es liebend zu erkennen. Dieser Aufforderung schließe
ich mich gern an. Ich bin einverstanden damit, daß der Komponist
seinen Text auslegen soll - daß er hineinlegen kann. Auslegen -
die direkt aus dem Textobjekt zu ihm sprechenden Stimmungen;
hineinlegen andere - aus des Komponisten ganz subjektiver
Einstellung zum Text gewonnene Stimmungen. Alles dies, nur
soweit es den Text erfüllt. Daß sich der Komponist subjektiv
austobe, dazu ist ihm die Instrumentalmusik gegeben. Der Dichtung

soll er - unbeschadet des Erkennens - respektvoll
gegenüberstehen, wünscht er doch z. B. auch, daß der reproduzierende
Virtuose seiner Komposition gegenüber den objektiven Respekt
nicht einer subjektiven Meinung opfere - und was dem einen
recht ist, ist dem andern billig. Der zustimmende, ja der ergänzende

Kommentar von Seite des Komponisten zu einer Dichtung
ist erlaubt, erwünscht. Die Kritik des Dichters durch den
Komponisten jedoch fällt außer den Bereich der Poesie und es ist
außerdem unverständlich, warum der Komponist zu einem Texte
greift, dem er nicht zustimmend gegenübersteht. Wenn, nach
dem Willen Alfred Heuß's, der Sänger jene Stelle in Mozarts
„Veilchen" „z.B. stolz, mit einer gewissen Ironie. ." (608)
singt, so verstimmt das den natürlich empfindenden Zuhörer, weil
er es als dem Textsinn widersprechend, als sinnwidrig empfindet.
Diese Widerlegung des Dichters durch den Komponisten ist
denn doch etwas ganz anderes als die von Gluck bis Wagner
praktizierte Gegenüberstellung von Textwort und Orchester.
Wenn Gluck Orest's Beteuerung „ die Ruhe kehret mir zurück"
mit den Unruh-Motiven des vorangehenden Teiles begleitet,



TONKUNST UND DICHTKUNST 49

so straft er zwar des Helden Worte Lügen. Im Unterschied zum
Sänger des Veilchens tut er dies aber in Übereinstimmung mit
dem Dichter, denn dieser ist es, der den Helden lügen läßt.

Gesetzt den Fall, Heuß hätte die Mozarts Komposition
zugrunde liegende „Idee" richtig erkannt, was ich aber energisch
bestreite, so hätten wir eine Korrektur der Goethe'söhen Auffassung

vor uns, mit der man „wirklich etwas fürs Leben anfangen
kann, während das andere in seinen Konsequenzen als
unannehmbar sich erweist." (670) Da mich diese raoralpädagogische
Aufwertung Goethes durch Mozart zugleich undankbar - billig,
wie auch unkünstlerisch, kurz peinlich berührte, empfand ich
doppelte Befriedigung darüber festgestellt zu haben, daß nicht
Mozart sondern Alfred Fleuß jene „Idee" in das „Veildien"
hineingeheiinnist hat.

Um nun etwas näher auf die „intelligible Betrachtung"
einzugehen, die nach Heuß die Betrachtungsart des wahren Musikers
ist, erinnere ich an jene Stelle des Jahrbuchaufsatzes, wo der
Autor die intelligible mozartische Betrachtungsart des Don Juan
preist, gegenüber der tadelnswerten, empirischen des Faust durch
Liszt. (129 —132). Zugegeben, daß Heuß eine seines reichen Geistes

würdige, sehr sdiöne Erklärung des berühmten „ Dis " vom
Anfang des Allegros der Don Juan - Ouverture bietet — sehr
schön an sich — ob sie Mozarts Absicht trifft oder nicht. Selbst
aber, wenn in dieser Dissonanz Mozart wirklich Don Juans in-
telligiblen Charakter — sein Frevlertum — tonkünstlerisch
dargestellt hätte, selbst dann sage ich, ist es ungerechtfertigt, daraus
die Pflicht des wahren Musikers zur intelligiblen Betrachtungsart

abzuleiten oder deswegen gar das Intelligible als das Grundwesen

der Tonkunst zu bezeichnen. Ich wiederhole, daß eine
Wahrheit nur kostbar ist insofern sie sich fruchtbar erweist. Die
„Unfähigkeit" des Musikers (Liszt) — Fausts Charakter „wirklich
musikalisch, d. h. intelligibel, philosophisch zu sehen " hat uns
immerhin drei Sätze geistvoll-schöner Musik geschenkt, neben
welche gehalten das intelligible „Dis" Mozarts sich furchtbar
armselig ausnimmt.

Übrigens ist es sehr erheiternd zu sehen, wie dieser aller-
4



50 J. GEHRING

erste Anfang von Liszts Faustsinfonie von Fleuß als „falsch" -
dem intelligiblen Charakter Fausts nicht entsprechend —

angesehen wird, währenddem Kretzschmar den übermäßigen
Dreiklang für ein von I iszt glücklich gewähltes Mittel hält „ um auf
den überspannten Zug in Fausts Geist hinzuweisen."

Heuß fragt Seite I2Q seines Jahrbuchbeitrages: „Wie stellt,
um einen Flauptvorwurf der Dichtkunst, der zugleich für die
Tonkunst in erster Linie in Betracht kommt, zu nennen, wie
stellt die Dichtkunst einen Menschen, einen Charakter dar, handle
es sich um einen Julius Cäsar, einen Faust, einen Coriolan, eine
Medea oder sonst wen?" Die Wahl der Beispiele verrät, daß

er in erster Linie an die dramatische Dichtung denkt. Der Held
auf der Bühne wirkt da schon durch sein Äußeres auf unsere
Phantasie. In Monolog und Dialog erfahren wir seine Gedanken
und Empfindungen, wir sehen ihn handeln, hören vielleicht
andere über ihn urteilen und aus der Summe aller dieser
Wahrnehmungen resultiert dann unser Bild von seinem Charakter.

Die Musik dagegen kann den Zuhörer krafl ihres unmittelbaren

Ausdruckes zum Mitempfindenden der Empfindungen des

Titelhelden machen. Spezielle Themen wecken speziellen Widerhall

in unserer Seele: wir leiden z. B. wie Faust, wir liebeu wie

er, u. s. w. An der Bildung des endgültigen Eindruckes ist
mitbeteiligt das Vorherrschen der einen, die Seltenheit oder das

Fehlen anderer Stimmungen. Welche Stimmungen der
Komponist für zweckmäßig hält um einen speziellen Charakter
musikalisch zu schildern - welche Aufeinanderfolge er für geboten
hält - das sind Fragen, die uns eine Vorstellung erlauben von
der Art der rein geistigen Denkarbeit des Komponisten.
Kongeniales Sich-Einfühlen in die Natur des musikalisch darzustellenden

bedeutenden Menschen, ist das menschliche Erfordernis,
das diese Aufgabe an den Komponisten stellt. Die Erfindung
charakteristischer Themen aber und die Bezwingung der Form
sind Angelegenheiten seines musikalischen Genies, und zwar
ausschlaggebende.

Wie geschieht - nachdem die Themen erfunden sind und
wie wir sagen wollen zur Benützung bereit liegen — wie geschieht



TONKUNST UND DICHTKUNST 51

nun das weitere Wachstum der Komposition? In bezug auf die
Don Juan-Ouverture heißt es im Jahrbuch einfach (130) : „Aus
diesem Anfang, diesem frevelhaften Untergrund, erhebt sich
dann das weitere Thema, die von stärkster Energie erfüllten,
aufstrebenden Synkopen der folgenden Takte usw." Gerade
diesem usw. gehört nun aber unser besonderes Interesse und
von dieser Seite müssen wir an das Problem Tonkunst - Dichtkunst

herantreten, um zu fruchtbaren Ergebnissen zu gelangen.
Wie als selbstverständlich sagt Heuß in aller Kürze so nebenbei

(Jahrbuch II Seite 115), daß „der Musiker immer imstande
sein muß, sein Verhältnis zur Dichtung, zum Wort derart zu
regeln, daß er von den eigentlichsten Mitteln seiner Kunst
Gebrauch machen kann ...", daß er „mit durchaus im Wesen der
Musik und Tonkunst liegenden Mitteln arbeitet." Eine
ausführlichere Darlegung des Unterschiedes zwischen den
„eigentlichsten" dichterischen, und den „eigentlichsten" musikalischen,
tonkünstlerischen Mitteln scheint mir unumgänglich und dazu
belangvoller für den Musiker, als die Frage nach intelligibler
oder empirischer Betrachtung.

Die Forderung nach Einheit in der Mannigfaltigkeit ist eine
Forderung des Geistes, die gleicherweise verbindlich ist für die
Schöpfungen des Dichters und des Musikers, wie auch die der
bildenden Künstler. Ein vielheitliches Ganzes, wo es sich auch
zeigt, wirkt als Einheit, als Ganzes vermöge der innigen
Beziehungen seiner Teile unter sich. Die verschiedene Art der
Beziehungen unter den Teilen des dichterischen und den des
musikalischen Kunstwerkes ist es nun, woraus ein Hauptunterscheid
der beiden Künste hervorgeht.

Bei der Dichtung finden wir ein vernünftiges Ganzes so
aufgebaut, daß eine Assoziation des Dichters sinnvoll an die andere
sich reiht. In Subjekt und Prädikat eines vernünftigen Satzes
handelt es sich um zwei, in vernünftigen Beziehungen zu
einander stehenden Assoziationen. Also z. B. nicht : Der Donner
blutet - die Wunde rollt, sondern natürlich : Die Wunde blutet
- der Donner rollt. Auf die vernünftigen Beziehungen unter
den Assoziationen, auf die sprachliche Logik gründet sich nicht



52 J. GEHRING

nur die Einheit des Einzelsatzes, sondern audi die jeder größeren
Teil-Einheit, sowohl wie die des Ganzen. Liegt der Dichtung
ein abstrakter Gedanke zugrunde — nach Goethe durchaus keine
conditio sine qua non — so verändert das die eben genannten
Tatsachen in folgendem Sinne: Der Dichter darf zwar diesen
abstrakten Gedanken aussprechen (wie z. B. Schiller am Schluß

seiner Ballade „Das verschleierte Bild zu Sais"), vor allem muß

er ihn aber darstellen. Bei der Bildung seines Werkes bleibt
ihm die „Idee" beständig vor Augen, und wenn sein Werk nicht
zerflattern soll, ist es notwendig, daß alle Assoziationen sich um
sie herum kristallisieren. Die Idee gleicht dann dem unsichtbaren

Zentrum einer Kugel, deren sichtbare Oberfläche gebildet
wird von zusammenhängendem Netz der Assoziationen.

Die musikalische Vernunft ist nun ganz anderer Art als die

sprachliche Logik. Die einfachste grammatikalisch richtige und
vollständige Einheit in der Sprache ist der aus Subjekt und
Prädikat gebildete Satz. Ebenso benötigt der Musiker zur Bildimg
auch der kleinsten in sich geschlossenen Einheit zwei Elemente:
Den Vordersatz mit seinem entsprechenden Nachsatz. Zusammen

bilden sie die erste Symmetrie und das Ganze ist nichts
anderes als ein System solcher Symmetrien. Vordersatz und
Nachsatz einer Symmetrie stehen aber einander — und das ist
das Wesentliche - nicht gegenüber als Assoziationen, sondern
als Variationen : sie sind aufeinander bezogen rücksichtlich ihrer
hörbaren klanglichen Ähnlichkeit. Bedeutet der Ausgangspunkt,
den der Dichter wählt, an und für sich noch wenig, so ist das,
den ersten Vordersatz bildende Motiv für den Komponisten um
so wichtiger, als es den Kern eines größeren Ganzen vorstellt,
die Urzelle, nach deren Art sich das Folgende entwickelt. Und

zwar kann sich diese Entwicklung nach rein musikalischen
Rücksichten, nach ungeschriebenen Gesetzen des Musikahsch-Schönen
vollziehen, wie es etwa vorstellbar wird aus folgender Kritik
Mozarts an einer Messe des Abt Vogler. „Gestern, als Mittwoch

den IQ. fing wieder die Gala an. Ich war im Amt, welches

ganz funkelnagelneu von Vogler komponiert war. Ich war schon

gestern Nachmittag in der Probe, ging aber nach beendigtem



TONKUNST UND DICHTKUNST 53

Kyrie davon. So hab ich mein Lebtag nichts gehört. Es stimmt
oft gar nichts; er geht in die Töne, daß man glaubt, er wolle
einem bei den Haaren hineinreißen; aber nicht, daß es der
Mühe wert wäre; etwa auf eine besondere Art, nein, sondern
ganz plump. Von der Ausführung der Ideen1 will ich gar nichts
sagen. Ich sage nur das, daß es unmöglich ist, daß ein
voglerisches Amt einem Kompositeur (der diesen Namen verdient)
gefallen kann. Denn kurz: jetzt hör ich einen Gedanken ', der
nicht übel ist; ja er bleibt gewiß nicht lange übel, sondern er
wird bald — schön? Gott behüte! übel und sehr übel werden
und das auf zwei - oder dreierlei Manieren;

Nämlich daß kaum dieser Gedanke angefangen, kommt
gleich was anderes und verderbt ihn,

oder er schließt den Gedanken nicht so natürlich, daß er
gut bleiben könnte,

oder er steht nicht am rechten Ort,
oder endlich ist er durch den Satz der Instrumente

verdorben." (Mannheim, 20. November 77.)
Die Vernunft der periodisierten Musik ist durch

sprachlogisches Denken nicht verständlicher zu machen. Sie ist eine
musikalische Tatsache. Daß einander ähnliche Motive zusammen
gehören könnten, ist immerhin für den Verstand noch
glaubwürdig. Durchaus irrational ist aber die andere musikalische
Tatsache: „Unähnlichkeit der Taktmotive zwingt zur Verschmelzimg,

verbindet." (Riemann, Grundriß der Kompositionslehre
Seite 31.)

Sehr gut - wird mir eingewendet — wenn dem so ist, so
lassen sich gewiß speziellen Assoziationen entsprechende
spezielle Motive aneinander reihen und eine gewisse „Denkfähigkeit"

der Musik scheint hierdurch bewiesen. Diesem Aneinanderreihen

sind aber Grenzen gesetzt und zwar von verschiedenen
Seiten her: Erstens verlangt einmal die allgemein gültige
Forderung nach Einheit in der Mannigfaltigkeit eine Beschränkung

1 Zwecks richtiger Interpretation dieser Ausdrücke ist die Kenntnis auch
der übrigen Briefe Mozarts unerläßlich



54 J. GEHRING

der Motive. Verglichen mit der Zahl der Assoziationen einer
kurzen Novelle, ist die Zahl der verschiedenen Motive eines
Sinfoniesatzes verschwindend klein. Dort liegt die Aneinanderreihung

immer neuer Assoziationen in der Natur der Sache,

hier würde ein entsprechendes Vorgehen mit Motiven nur Mon-
struosität erzeugen.

Zweitens kann die Musik wohl allenfalls verschiedenen
Assoziationen entsprechende verschiedene Motive in kleiner
Zahl aneinanderreihen, aber auch dies nur in recht primitiver
Art. Es gibt im besten Falle die eine Form der Assoziationen-
Folge in der Musik, daß was später kommt immer die Wirkung
dessen darstellt, was vorher war. Der Schriftsteller kann sagen :

Der Knabe weinte, weil es ihn fror. Der Musik gelingt höchstens

: Der Knabe friert - er weint. Mithin ist die Musik nicht

ungeeignet zur Schilderung eines Geschehens, das eine lückenlose

Reihe dem Kausalitätsgesetz entsprechender Veränderungen
zeigt. In der Dichtung (z. B. gern bei Dostojewski) weist ein
neues Kapitel oft einen so neuartigen Inhalt auf, daß es
nachträglicher Motivierung bedarf, um die Zusammengehörigkeit mit
den frühern Kapiteln darzutun. Musik aber ist immer Gegenwart.

Jede Stelle muß im Augenblick des Hörens richtig
aufgefaßt, als zusammenhängend mit dem Übrigen gehört werden;
spätere Berichtigungen sind ausgeschlossen. Alles dies geht
hervor aus dem Grundunterschied der dichterischen und der
musikalischen „Sprache" - der kurz ausgedrückt werden kann
in den Begriffen Assoziation - Variation.

Vorstehende Theorie widerspricht keineswegs der Praxis,
aus der uns ja viele Beispiele musikalischer Schöpfungen
bekannt sind, die ausdrücklich einen „dichterischen" Inhalt
darstellen wollen. Die Möglichkeit solcher Darstellung beruht auf
der Möglichkeit eines Kompromisses zwischen assoziierenden
und variierenden Gestalten, und der Kompromiß heißt
„tondichterische Konzeption". Nach all dem Gesagten dürfte man
einig sein darüber, daß die Musik wenig Ersprießliches leisten
kann, wenn man gedankliche Mitteilungen, gedankliche
Erörterungen von ihr verlangt. Wer es doch tut, gerät leicht auf



TONKUNST UND DICHTKUNST 55

unmusikalische, unkünstlerische Irrwege, wie Heuß, der Seite 608
seines schon erwähnten „Veilchen-Artikels" schreibt: „Für
jemand, der mit Musik wirklich umzugehen vermag, könnte das
Stück hier (— im 6. Takt vor dem Schlüsse! -) auch wirklich
mit den Worten Goethes schließen, denn im Grunde genommen
ist alles Wesentliche gesagt."

Nein - niemals darf es dort aufhören! Es muß dort
aufhören, wo Mozart aufgehört hat, denn die Schlußtakte gehören
so gut zum „Wesentlichen" — wie wir das „Wesentliche"
auffassen — wie alle übrigen Takte dieser Musik.

Eckermann erzählt von einem Gespräch mit Goethe, das
darum ging, welche Idee Goethe im „Tasso" zur Anschauung zu
bringen gesucht. „Idee?" sagte Goethe - „daß ich nicht wüßte."
Ich hatte das Leben Tassos, ich hatte mein eigenes Leben, und
indem ich zwei so wunderliche Figuren mit ihren Eigenheiten
zusammenwarf, entstand in mir das Bild des Tasso, dem ich als

prosaischen Kontrast den Antonio entgegenstellte, wozu es mir
auch nicht an Vorbildern fehlte. Die weiteren Hof-, Lebensund

Liebesverhältnisse waren übrigens in Weimar wie in
Ferreira, und ich kann mit Recht von meiner Darstellung sagen:
Sie ist Bein von meinem Bein, und Fleisch von meinem Fleisch.

„Die Deutschen sind übrigens wunderliche Leute! Sie
machen sich durch ihre tiefen Gedanken und Ideen, die sie überall
suchen und überall hineinlegen, das Leben schwerer, als billig.
Ei, so habt doch endlich einmal die Courage, euch den Eindrücken
hinzugeben, euch ergötzen zu lassen, euch rühren zu lassen,
euch erheben zu lassen, ja euch belehren und zu etwas Großem
entflammen und ermutigen zu lassen: aber denkt nur nicht
immer, es wäre alles eitel, wenn es nicht irgend abstrakter
Gedanke und Idee wäre!" (322)

Betrachtet man mit mir Musik und Dichtung als zwei
selbständige Künste, so bedingt diese Auffassung auch die
Annahme ihrer selbständigen Entwicklung. Niemals kann eine Eiche
einem andern Baum behilflich sein z. B. eine Buche zu werden.
Trotzdem kann vorkommendenfalls ein Baum den andern stützen,
ohne damit scz'nrWesensart zu gunsten der des andern aufzugeben.



56 J. GEHRING

Audi bei der historischen Betrachtung des Verhältnisses
Tonkunst -Dichtkunst kann ich die Bedenklidikeit nicht teilen,
die Heuß im Jahrbuchaufsatz Seite 112 in den Worten äußert
„daß es mit der Tonkunst ganz eigentümlich bestellt wäre, hätte
es für sie keine Dichtkunst, oder im weiteren Sinne, das Wort
nicht gegeben." — „Nicht, daß die ersten melodischen Äußerungen
des Menschen mit der Dichtkunst verbunden gewesen wären ;

die Urmelodie, wie ich sie nenne" schreibt Heuß ebenda Seite
113 „war sicher rein musikalisch elementarer Art gewesen und
auch viel älter als die Dichtkunst. Aber eben diese Urmelodie
hat mit Tonkunst noch nichts zu tun."

Heuß begründet diese Behauptung mit folgender andern:
„Damit sie solche Tonkunst) werden konnte, hatte sie ein
bindendes Mittel nötig" (113). Die Dichtkunst, das Wort, stand
der „Urmusik" helfend zur Seite und zwar vor allem durch eine
gewisse zwingende Kraft der Rhythmisierung, Periodisierung
und Tonhöhefixierung (113),

Niemand wird je Geburt und erste Jugend der Musik mit
wissenschaftlicher Zuverlässigkeit beschreiben können. Große
Glaubwürdigkeit eignet aber der Annahme, daß die Kunstpflege
der primitiven Völker uns ein Bild zeigt, das der Wirklichkeit
jener uralten Zeiten ähnlich ist. Dieses von den Ethnologen
auf Grund sorgfältigster Forschungen entworfene Bild, widerlegt
die Heuß'sche Hypothese von der helfenden Kraft des Wortes
bei der Rhythmisierung, Periodisierung und Tonhöhefixierung
durchaus. Der Gewährsmann, auf den ich mich stützte, ist der
unlängst verstorbene Freiburger Philosoph und Ostasienforscher
Ernst Grosse. Aus seinem, mit Nachdruck zu empfehlenden,
leider vergriffenen Buche „Die Anfänge der Kunst" zitiere ich
folgende, unser Thema beleuchtende Stellen:

Die Musik erscheint auf der untersten Kulturstufe in der
innigsten Verbindung mit dem Tanze und mit der Poesie. „Sie
singen niemals, ohne zu tanzen und umgekehrt" sagt Ehrenreich
von den Botokuden, „daher sie auch Beides mit demselben
Worte bezeichnen." - Die Eskimos begleiten ihre Tänze mit
Gesang und Trommelschlag. Die Musik steht dabei so sehr im



TONKUNST UND DICHTKUNST 57

Vordergründe, daß man das Gebäude, in welchem die Tänze
abgehalten werden, nicht Tanzhaus, sondern Singhaus nennt
(265). Auch bei einem Buschmanntanz, den Burdiell beschreibt,
bestand diese Begleitung „in Gesang und Trommelschlag; alle
sangen und hielten den Takt, indem sie sanft mit den Händen
klatschten. Die Worte, deren sie sich bedienten und die an sich
nichts bedeuten, waren Ae-o, Ae-o und wurden unaufhörlich
wiederholt. Bei dem Tone O wurden die Hände zusammen
geschlagen und der Tänzer sprach die Silben Wa - wa - kuh
aus (206).

Offenbar ist dem primitiven Publikum weniger an dem
Inhalt, als an der Form der Lieder gelegen (237). Die Worte
eines australischen, andamanischen oder hyperboräischen Liedes
werden stets von einer Melodie getragen; oder vielmehr die
Worte tragen stets eine Melodie, denn die letzte erscheint so
sehr als Hauptsache, daß man die Worte um ihretwillen bis
zur völligen Sinnlosigkeit verstellt und verstümmelt (266). „In
allen Corroborriliedern wiederholen und versetzen sie die W orte,
indem sie offenbar einen Unsinn singen — um den Rhythmus
zu variieren oder einzuhalten" (237). Wir sind zu dem Schlüsse

gezwungen, daß die Lyrik auf der untersten Kulturstufe vor
allem eine musikalische und nur in zweiter Linie eine poetische
Bedeutung besitzt (239). „Es ist überraschend zu sehen, wie
vollkommen der Takt eingehalten wird und wie bewunderungswürdig

genau die Bewegungen der Tänzer mit den Tönen der
Musik zusammentreffen" (212). Das Wohlgefallen am Rhythmus
liegt ohne Zweifel sehr tief in der menschlichen Organisation
begründet. In jedem Falle wird er von den Primitiven mindestens
ebenso stark empfunden als von den Zivilisierten (213) der
primitive Gesang bewegt sich im allgemeinen in einer
außerordentlich geringen Anzahl von Tönen, deren Intervalle an
Weite auch nicht einmal annähernd denen der gefühlsbewegten
Rede entsprechen. Ebenso wenig läßt sich in der emotionalen
Rede eine Spur von jener rhythmischen Regelung nachweisen,
die gerade in dem primitiven Gesänge so besonders scharf
ausgeprägt ist. Im allgemeinen ist der Gesang — um von der In-



58 J. GEHRING

strumentalmusik gar nicht zu reden - von der leidenschaftlichen
Rede auf der untersten Kulturstufe bereits ebenso weit und
scharf geschieden, wie auf allen übrigen (279). Soweit Ernst Große.

Die ersten melodischen Äusserungen der jungen Menschheit,

die „Urmelodie", wie ich sie mit Fleuß nennen will, trug
zweifellos melismatisdien Charakter. Es hat deshalb nichts
überraschendes, wenn, wie überhaupt die älteste uns bekannte Musik,
auch die „Tractus, die Erstlinge des christlichen Meßgesanges"
(PeterWagner, Gregorianische Melodien III 366) solche Melismen
aufweisen. Daß sie älter sind als der früheste christliche
Meßgesang, steht nach den Forschungen Peter Wagner's und Idel-
sohn's außer Frage. „Die alten Liturgiker rechtfertigten die
Melismen als natürliche und kunstgerechte Äusserung des

hochgestimmten Gemütes" (P.W. III 366). Tatsächlich überraschen
z.B. die allelujatischen Jubiii „durch die außerordentliche
Mannigfaltigkeit ihrer formalen Gestaltung und ihres inneren
Ausdruckes ihr Bau ist zahlreicher Spielarten fähig. Meist aber
macht der Jubilus von der Technik der Wiederholung eines
melodischen Gliedes Gebrauch. Diese Wiederholung hat nur
auf der tiefsten Stufe musikalischer Betätigung den Zweck, eine
melodische Linie zu verlängern. Im Bereiche der Kunst kommt
ihr die Aufgabe zu, ausgedehnte Entwicklungen klar und
übersichtlich zu disponieren. Wenn der Architekt einen Mittelbau
von symmetrischen Konstruktionen einrahmt, einem Hauptschiff
zwei symmetrische Nebenschiffe zugesellt, so gehorcht er nur
einer jener Normen, die der Schöpfer seinem eigenen und
größten Werke, dem menschlichen Körper aufgedrückt hat.
Nicht anders wirkt die Wiederholung in der Musik, der wir im
Formenschatze des Chorals bereits in der Struktur des
antiphonischen 1 und des responsorialen Gesanges begegnet sind.
Unschwer verständlich ist es aber, daß die alten Sänger ihr auch
in der textlosen Melismatik einen beherrschenden Platz
eingeräumt haben ; ihnen drängte sich die Erkenntnis auf, daß die

1 Mit Nachdruck weise ich darauf hin, daß die melodischen
Wiederholungen z. B. in der von Peter Wagner III 311 mitgeteilten Antiphon: Se

tetigero fimbriam nicht durch Textwiederholungen bedingt sind.



TONKUNST UND DICHTKUNST 59

wortlose Lyrik einer straffen Gliederung und Beziehung der
Teile, der äußeren Abrundung nicht entbehren könne, wenn
sie mehr als ein planloses Auf- und Absingen bedeuten solle"
(III 407). An anderem Ort (Elemente des gregorianischen
Gesanges S. IQO) schreibt der gleiche Autor noch deutlicher : „Wo
aber kein Text vorhanden ist, vielmehr die durch die Textworte
angeregte Stimmung sich in eigenen rein musikalischen Mitteln
Ausdruck verschafft, also im melismatischen Gesänge, kann auch
keine Logik des Textes nachwirken, da tritt die rein musikalische
Logik in ihr Recht, die Ordnung, übersichtliche Gruppierung,
Symmetrie in der Anlage, Proportion und Ebenmaß der Teile
und die andern Ausdrucksmittel erheischt, welche der Kunst
hier zur Verfügung stehen ..."

Seite 148 eben derselben „Elemente" schreibt Peter Wagner
vom melodischen Reim: „in einigen Fällen können sprachliche

Beziehungen den melodischen Gleichklang der Periodenausgänge

herbeigeführt haben Die ausgezeichnete Wirkung
des Reimes veranlaßte jedoch die Komponisten, ihn auch da
anzubringen, wo ein sprachlicher Gleichklang nicht vorliegt, er
also ausschließlich musikalisch wirkt." Der gleiche Autor zitiert
nachher ein Beispiel, welches die Reimstellung a a' a' a besitzt
und bemerkt dazu (152) : „Dem sprachlichen Reim entspricht die
ohne Änderung wiederholte Kadenz. Die Musik kann aber
den Reim in einer Weise nuancieren, die dem Dichter versagt
ist, Anstatt die Kadenz auf derselben Stufe zu wiederholen,
versetzt sie der Komponist in der Mitte auf eine höhere Tonstufe

und erzielt damit einen ebenso reizvollen Bau der Melodie
wie eine charakteristische Wirkung." „Rein musikalisch und
unabhängig vom Texte sind auch einige kleine Formen zu werten,

wie die Nachahmung in gerader Bewegune oder in
Gegenbewegung, die Nachahmung mit Verlängerung oder Verkürzung"
schreibt P. Dominikus Johner. (Der gregorianische Choral S. 94.)
Am gleichen Ort (S. 85)das Kapitel über „Wort und Ton"
einleitend, heißt es: „Schon der Papyrus 687Z in Berlin, dessen
musikalische Rückseite ins zweite oder dritte Jahrhundert nach
Christus hinaufreicht, kennt für Vokalmelodien zwei Stilarten.



60 J. GEHRING

Die eine entwickelt die melodische Linie aus der Sprache und
dem Spradhakzent; es ist die literarische Art, die später als
musica per poesia gekennzeichnet wird. Die andere bildet die
Melodie nach rein musikalischen Gesetzen ; es ist die musikalische
Art mit dem poesia per musica. Beide Stilarten bestehen im
Choral neben einander. Älter scheint aber die musikalische
zu sein."

Eins steht nun fest: Melismatischer Gesang ist nicht ohne
weiteres auch kunstloser Gesang. In ausgesprochenem Gegensatz

zu Heuß bin ich der Meinung, daß nichts uns zwingt
anzunehmen, ohne das bindende Mittel des Wortes wäre die Musik

nicht nur Tonkunst geworden. Wenn das künstlerische
Vermögen der Musik sich am Worte offenbart, an Gesängen sich

demonstriert, so ist das sehr natürlich, weil das gleiche Instrument -
das älteste aller Instrumente - zum Sprechen und zum Singen dient
und gänzlich zu Unrecht wird daraus eine Abhängigkeit der Tonkunst
von der Dichtkunst abgeleitet. Ist es nicht vielmehr wahrscheinlicher,

daß das jüngere — die Sprache — vom älteren Element
gelernt hat? Rücksichtlich des Tempos der Entwicklung von Musik

und Sprache ist nicht zu vergessen, daß von zwei Fertigkeiten

immer jene den Vorsprung haben wird, die das materielle
Wohlbefinden des Menschen fördert. Und insoweit die Sprache
der Verständigung dient, besitzt sie nicht unser ästhetisches,
sondern unser praktisches Interesse. Sehen wir noch näher zu.
Niemand kann bestreiten, daß die Sprache das Werkzeug par
excellence zur Verständigung, zur Mitteilung ist. Jede andere
Mitteilungsart ist umständlicher und weniger exakt.
Formalkünstlerische Experimente konnte sie sich erst leisten zu einer
Zeit, wo sie für ihre praktischen Aufgaben fertig zubereitet
war. Metrum, Reim, Symmetrie beruhen nicht auf dem älteren,
praktischen Interesse der Sprache als Verständigungsmittel,
sondern sind diesem praktischen Interesse direkt entgegengesetzt.

Und nun erst die Polyphonie! Das ist doch eine dem sprachlichen

Mitteilungs-Interesse so konträre Erfindung, daß es ganz
absurd wäre, anzunehmen, auch sie sei der Musik dank des
bindenden Mittels der Sprache gelungen. Im Lande Glareans,



TONKUNST UND DICHTKUNST 61

in einer Landschaft mit hohen Bergen mit ihren vielstimmigen
Ethos möchte es nidit schwer fallen, eine Hypothese aufzustellen,
wie der Mensch der Natur auch die Mehrstimmigkeit ablauschen
konnte.

Niemals auch verdankt die Musik ihr harmonisches
Vermögen der Sprache. Verdankt aber vielleicht umgekehrt die
Sprache z. B. den Reim der Musik? Das Wesen des Reimes ist
Gleichklang — Gleichklang auch das der Oktave, welches Intervall
übrigens in der Musik der Primitiven eine bedeutende Rolle
spielt. In seiner geschichtlichen Betrachtung vergißt Heuß auch
den bedeutenden Einfluß zu erwähnen, den die Musik zur Zeit
der Romantik auf Sprache und Dichtung ausgeübt hat.

Zwecks musikalischer Abrundung dieser Arbeit knüpfe ich
hier nochmals an die eingangs erwähnte Feststellung Heuß's an,
daß der Schöpfer eines musikalischen Kunstwerkes - sehr
merkwürdigerweise — „in den seltensten Fällen über dieses geheimnisvolle

Etwas, die geistige Triebfeder" - über die ganz eigentliche

Ursache seiner Komposition sich ausspricht. Die innere
Veranlassung zum Verschweigen seines Geheimnisses kann
herrühren aus seiner Überzeugung, daß der Gedanke deutlich
genug aus dem Werk zu uns spreche. In Bezug auf die Werke
der großen Meister ist Alfred Heuß z. B. dieser Ansicht.

Es ist aber auch denkbar, daß der Komponist die Idee
verschweigt, weil er ihr weniger Bedeutung zumißt, oder auch darum,
weil er sich einer Idee gar nicht bewußt ist.

Wer unbefangen die Tatsachen auf sich wirken läßt, der
muß unbedingt wünschen, daß in jenen Fällen, wo der
Komponist nachdrücklichen Wert legt auf die Erkenntnis der
zeugenden Idee, er diese Idee deutlich nenne, denn es ist erwiesen,
daß die Musik keine verläßliche zur Mitteilung exakter
Gedanken geeignete Sprache ist.

Wenn zum Bedauern von Alfred Heuß das „Geheimnis
noch recht weniger Werke gelüftet ist" (603), so suche ich die
Schuld daran nicht in der Trägheit oder der geistigen Unfähigkeit

des Nur-Musikers, sondern einmal in einer durchaus
berechtigten Abneigung des Denkwilligen, sich, wie Pfitzner es



62 J. GEHRING

ungefähr ausdrückt, mit aussichtslosem Rätselraten abzugeben.
Es geht ihnen, wie es in eben unserer Angelegenheit Grillparzer
erging: er denkt lieber „wo etwas des Denkens Wertes dabei
herauskommt".

Andrerseits ist eine von Vielen bestätigte Eigentümlichkeit
der Künstlernatur — nicht bloß der Musiker — daß sie im
Sinnlichen des Kunstwerkes (vgl. S. Ii) Anregung zum Denken in
Hülle und Fülle findet.

Max Klinger, ein rücksichtlich seiner geistigen Fähigkeiten
gewiß von Niemand verdächtigter Künstler, und nebenbei ein
Künstler ausgesprochen deutscher Art schreibt: Der Wert eines

„in sich abgeschlossen sein sollenden Kunstwerkes beruht, wie
gesagt, auf der vollendeten Durchbildung von Form, Farbe,
Gesamtstimmung und Ausdruck. Jeder Gegenstand, der so
behandelt ist, daß er diesen Forderungen entspricht, ist ein Kunstwerk.

Außerhalb jener Forderungen bedarf es keineswegs noch
einer Idee Das, was man allgemein Gedanken, Idee im Bilde
nennt, besteht nur zu oft aus willkürlichen, fast immer aber
mehr oder weniger geistreichen Kombinationen von Dingen und
Ereignissen, die mit der Darstellung selbst nichts zu tun haben,
aber Ideenassoziationen erwecken. Diese können wohl geeignet
sein, charakteristisches Licht auf den Gegenstand zu werfen,
sind aber meist für ein Publikum berechnet, das, über den Kunst-
wert sich unklar, etwas haben will, darüber zu fabulieren, zu
verstellen. Ein ruhender menschlicher Körper, an den das
Licht in irgend einem Sinne hingleitet, in dem nur Ruhe und
keinerlei Gemütsbewegung ausgedrückt sein soll, ist, vollendet
gemalt, schon ein Bild, ein Kunstwerk. Die Idee liegt für den
Künstler in der, der Stellung des Körpers entsprechenden
Formentwicklung, in seinem Verhältnis zum Raum, in seinen
Farbenkombinationen, und es ist ihm völlig gleichgültig, ob dies Endy-
mion oder Peter ist. Für den Künstler reicht diese Idee aus,
und sie reicht aus!"

Wenn schon ich die Heuß'sche Musikanschauung nicht im
vollen Umfange zu teilen vermag, so ist doch das in vorstehenden

Zeilen Niedergelegte keineswegs antipodisch zu ihr geartet.



TONKUNST UND DICHTKUNST 63

Ich habe versucht zu berichtigen und durch Neues zu ergänzen.
Rücksichtlich der Beziehungen zwischen Tonkunst und Dichtkunst

glaube ich sachlicher zu urteilen. Nicht ist diese die
vornehmlich Gebende, jene die vornehmlich Empfangende, sondern
jede nimmt und gibt. Wohl erlaubt die beiderseitige Wesensart

ihr Zusammenwirken, keinesfalls sind sie aber dazu verurteilt.
Die Kunstanschauung im allgemeinen betreffend, soll dem

Dämonisch-Unbewußten im Künstler und in seinem Werk der
ibm zukommende Anteil gewahrt bleiben, und der Musik im
besonderen der Ruhm, das Unaussprechliche zu tönen, denn
„Musik ist höhere Offenbarung als alle Weisheit und
Philosophie".


	Tonkunst und Dichtkunst

