
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 2 (1927)

Artikel: Friedrich Kloses "Ilsebill", der Bühnentraum und die Natur

Autor: Marsop, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Kloses „Ilsebill",
der Bühnentraum und die Natur.

Von Paul Marsop (")").

I.

Anno 1902. Der „Allgemeine Deutsche Musikverein" war
eingeladen worden, seine Frühjahrsversammlung in Basel

abzuhalten. Ich schrieb an Felix Mottl, den damals über Karlsruhe

den Glanz des großen Nachschaffens ausgießenden, in der

Wiedergabe Mozartischer und Wagnerischer Musikdramen
unvergleichlichen Dirigenten: „Die meisten angemeldeten
Tonkünstler werden rheinaufwärts nach der Schweiz reisen. Die
Tagung braucht einen kräftigen szenischen Einschlag. Langes

Abwägen und Unterhandeln liegt Dir nicht; der Teil will zu
bestimmter Tat gerufen sein. So frag' ich kurzerhand: was
wirst Du uns schenken?" Antwort: „Ich bin daran, ein wundervolles

Werk aus der Taufe zu heben. Ein Wagnerianer, dem

unerlaubt viel einfällt, hat es geschrieben. Er nennt es eine
dramatische Symphonie. Kommt und hört !"

Vor einem Parterre von Fachverständigen hatte Friedrich
Kloses „Ilsebill" einen echten, zündenden Erfolg. Man huldigte
einer außerordentlichen Begabung, die sich ehrlich und
zielsicher, mit individuellem Empfinden und Formungsvermögen
aussprach. Was war das aber auch für eine herrliche Aufführung

Keine Unzulänglichkeiten des Gesanges, des Spieles, keine

Drücker der Regie; kein auf Ueberrumpelung und Verblitzen
des Zuschauers angelegtes Komödiengetue und Spektakeln. Viel
mehr ein bühnengemäßes Geschehen, schier nach Art eines

Naturvorganges in ruhiger Größe, wie das Aufsteigen, Wandeln



136 P. MARSOP

und friedliche Verblassen eines Gestirns. Jeder im Hause wußte,
daß der Wille des Komponisten und der des Kapellmeisters eins

geworden waren, jeder mußte mitgehen. Einer der seltenen

Abende, an denen man den brüchigen Mechanismus aller szenischen

Darbietungen, den unerfreulichen Nachtwächterberuf der
Kritik, die unausrottbaren Unarten des bald altklugen, bald bösartigen

Kindes Publikum vergißt und sich sorgenfrei im Reiche des

schönen Scheines verträumen und verlieren kann — die Gefilde
der Seligen vorahnend. Uns erfüllte Vollbefriedigung des Herzens

und Geistes, wie wir sie gleicherweise fühlten, wenn Mottl
seinem Mozart Liebeserklärungen machte, seinem Wagner und
sich ein Fest bereitete, die Schatten Vergils, die Berlioz in den

„Trojanern" über die Bretter gleiten ließ, mit homerischem
Blut tränkte.

Mottl war Symphoniker bedeutenden Stiles, frei im Rahmen
des Gesetzes, ein Meister des Gestaltens. Man hätte einmal die

neuere Musikgeschichte daraufhin durchzugehen, wie schöpferisch

Veranlagte von ruhmwürdig Nachschaffenden beeinflußt
wurden. Klose wuchs zum nicht geringen Teil an Mottl heran,
entwickelte sich unter seinen Augen zum Tonarchitekten. Zum
Wahrheitsucher als Formensucher höheren Sinnes. Zum
Zusammenordner, Symphoniker nach eigener Weise.

Im Wandel der Zeiten hat das Wort Symphonie mehr denn
einmal seine Bedeutung gewechselt. Seit den durch Liszt, Berlioz

und Wagner hervorgerufenen Umwälzungen spricht man
einer ernsten, weit ausgreifenden Komposition von sicher
gefügtem, sich harmonisch vollendendem Gesamtbau, energischer
und reicher Gliederung der Hauptteile, mannigfacher Verwendung

selbständig vorschreitender und füllender Stimmen gern
symphonische Haltung, symphonischen Charakter zu, gleichviel
ob sie für die Bühne oder den Konzertsaal geschrieben sei. Das
Beethovensche in Wagner, das dem Dramatischen, nicht selten
auch dem Theatralischen Zustrebende in der symphonischen



FRIEDRICH KLOSES ILSEBILL 137

Dichtung der Nachfahren Liszts brachte das mit sich. „Ilsebill"
ist ein Muster gediegener künstlerischer Arbeit. Vor ihr hat

unter den bisher ans Licht getretenen namhaften Werken der
Wagner-Nachfolge Pfitzners „Armer Heinrich" die Fülle und
das Heißaufquellende der Erfindung des berufenen Neutöners,
Richard Straußens „Elektra" die haarscharfe, einschneidend feste

Zeichnung der Hauptrollen voraus. Hinsichtlich der Geschlossenheit

der musikalischen Gesamtarchitektur steht die „Ilsebill"
vorzüglich in ihrer zweiten, durch Episoden unbeschwerten
Hälfte Wagners „Rheingold" nicht allzuweit nach. Hier sind
breite Abschnitte ein Triumph künstlerischer Logik.

II.
In einem der schönsten deutschen Volksbücher, den Grimmschen

Märchen, wird die Geschichte „Von dem Fischer und

syner Fru" erzählt — schlicht und lieb, wie wenn eine Mutter
ihr Kind zur Dämmerstunde ins Reich der Wunder führt. Mit
der naiven „Lust" zu fabulieren ging auch die frohgemute,
von psychologisierendem Brimborium unbeschwerte Kunst des

Erzählens verloren. —
Am See haust ein blutarmes Paar; ein mächtiger hohler

Eichbaum gewährt ihm dürftige Wohnstätte. Die Frau besorgt
den kümmerlichen Haushalt; der Mann ernährt sie und sich
als Fischer. Eines Tages gerät ihm ein riesiger Wels ins Netz;
schon erhebt er das Ruder zum Schlag, als das Tier mit menschlicher

Stimme beweglich um Schonung fleht: erhalte es die Freiheit,

so winke allen Wünschen des Fischers Erfüllung. Der
Verdutzte läßt seinen Fang fahren. Ein versonnener Gesell, weiß er
kaum, was zu begehren. Anders sein Weib, das kräftige Instinkt-
und Willensgeschöpf, dem er Untertan; was ihr fortan vor Augen
kommt, an ihr Ohr dringt, gibt ihr Anlaß, Besitz und Gewalt
über Menschen zu heischen. Für die Verwirklichung sorgt der
Wels, wieder und wieder vom Manne herbeigerufen. Aus der



138 P. MARSOP

Herrin eines behäbigen Bauernhofes wird die Unbefriedigte zur
gebietenden Rittersfrau. Doch als sie sieht, daß weltliche Macht
der geistlichen Gefolgschaft leisten müsse, giert sie nach dem
Bischofshut. Allein auch über den Gewaltigen der Kirche thront
ein Höherer; sie will sein — wie Gott. Vergebens mahnt sie ihr
Genosse vom frevelnden Gelüsten ab. Das Maß ist voll; die

Armseligen werden ins Nichts zurückgeschleudert.
Dieser Stoff birgt ein Problem von tragischer Grundfarbe:

das einer dem Dämon unbezähmbaren Ehrgeizes verfallenden,
ihr Dasein rastlos durchstürmenden, vom eben erreichten Wunsch

zum nächsten fliegenden Frauennatur. Vielleicht auch das des

Künstlers, der sich seine Ziele höher und höher steckt, bis Ikaros,
Phaeton, Euphorion abstürzen. Denn das Naturell der Frau ist

so nah dem des Künstlers verwandt. Die szenische Einkleidung
dieses Problems gelang Klose durch sinnvolle Verwertung eines

altbewährten Behelfes: des zusammendrängenden, in wenigen
eindrucksvollen Bildern ganze Entwicklungsspannen verdichtenden

Bühnenfraumes. llsebill durchmißt träumend ein reiches

Menschengeschick.
Die Aufgabe, einer Traum-Handlung auf den Brettern

Gestalt und Farbe zu verleihen, das Dekorative mit Bedeutung
auszuformen, es stilisierend zu vereinfachen ohne es schematisierend

zu vernüchtern, sie ruft nach erfinderischen Szenikern.
Zumeist hat man jedoch mit Notlösungen vorlieb zu nehmen;
der ideenarme Spielleiter sucht hinter tatsächlichen oder angeblichen

Eigenmächtigkeiten des Maschinenmeisters Deckung, und
der letztere jammert wiederum über die Unfähigkeit des Malers,
seinen Absichten gerecht zu werden. Schon den
Schauspielregisseuren, die durchschnittlich nicht mehr Phantasie, aber doch
mehr Fachwissen und Gewandtheit besitzen als ihre Kollegen
von der Musikfakultät, tritt der Angstschweiß auf die Stirn,
wenn sie sich mit Calderons „Leben ein Traum" oder gar mit
Grillparzers „Traum ein Leben" abzufinden haben. Nicht wenig



FRIEDRICH KLOSES ILSEBILL 139

stolz sind sie auf eine Florgardine, einen in der ersten Gasse

ausgespannten Gazeschleier, hinter dem zu einer Art Schattentanz

die handelnden Verse undeutlich und mit verwischten
Betonungen abgehaspelt werden. Vollends tasten Opernspielleiter,

die Traumvorgänge wiederzuspiegeln haben, im Dunkel
herum, sofern sie eben nicht, alle hundert Jahre einmal, ein
nachschöpferisch Genialer wie Felix Mottl an die Hand nimmt.
Hätte ich einen angehenden Opernregisseur auf seine Befähigung
zu prüfen, so würde ich ihn fragen: Durch welche Mittel würden
Sie in Shakespeares „Julius Cäsar" den mit Hilfe der Musik
herangeführten Traum des Brutus vor der Schlacht bei Philippi
szenisch eindringlich machen? Wie dächten Sie sich die
Traumerzählungen Eriks („Fliegender Holländer"), Elsas („Lohen-
grm"), des Verdischen Jago (ein geistvoll erlogener Traum
von ungefähr ins Bühnengemäße übersetzt? Wie erreicht es

Wagner mit Verwendung einer erweiterten Liedform, daß die

Traumgesichte, aus denen sich der Preisgesang Walter Stolzings

zusammensetzt, zwanglos ineinander übergehen?
Temperamentsmenschen von Einbildungskraft, Künstler in

nuce, pflegen viel und lebendig zu träumen. Sie sagen aus, daß

die verschiedenen Phasen eines Traumes wie in wallenden Nebeln
verschwimmen, sich verlieren, doch die während der einzelnen

Episoden dem Träumenden „erscheinenden", sich zu ihm freundlich

oder feindlich stellenden Personen häufig klar, jeweils mit
erschreckender Deutlichkeit der Körperumrisse und der
Gesichtszüge, aus fahlem Dämmer hervortreten. Aehnliches erfährt
der schöpferische Dichter und Musikdramatiker in Visionen,
in einem Zustande des Hellsehens — nur daß der Eindruck des

innerlich Geschauten haftet und daß der Poet sich unwiderstehlich

dazu gedrängt fühlt, aus einer solchergestalt empfangenen
keimschweren Situation ein geordnetes szenisches Geschehen

hervorwachsen zu lassen. Vollends quillt dem Schaffenden aus
einem märchenhaften Entrücktsein das Wunderbare hervor, wenn



140 P. MARSOP

sich seine Phantasie an einer auf dem Theater darzustellenden
Traumszene festgesaugt hat, also der Dichtertraum den Bühnentraum

gebären soll. Hier ist der Tondramatiker vor dem das

rezitierte Stück Ausgestaltenden, und sei dieser selbst ein Sprach-
melodiker wie Grillparzer, nicht wenig im Vorteil. Jener

vermag mit seinen Mitteln, als moderner, unzähliger Abtönungen,
Verschleierungen, dynamischer und koloristischer Abschattie-

rungen fähiger Harmoniker und Instrumentator sowohl das

Chaotisch-Wogende des Traumentstehens und der
Traumverschiebungen als auch das Beglückend-Nahe oder das Alphaft-
Bedrückende einer mit fast greifbarer Deutlichkeit uns beseligenden

oder sich drohend vor uns aufrichtenden Traumerscheinung
zu malen.

Der Dreiviertelfranzose Berlioz, der immer von Sehnsucht
nach dem Theater erfüllt ist, wenn er für das Konzertorchester
schreibt und immer zum Konzertsaal hingezogen wird, wenn er
sich auf der Bühne behaupten möchte, gibt mit der so ziemlich

am Beginn seiner Laufbahn stehenden, in der Idee eines
absonderlichen Komponistentraumes wurzelnden „Symphonie phan-
tastique" seine Mischnatur bereits vollkommen zu erkennen.
Ein Dirigent ersten Ranges, selbst dichterisch veranlagt, kann in
uns die Illusion wecken, daß gegen Ende der lang ausgesponnenen

Einleitung zum ersten Satze die Geliebte des mit der über-
stiegenen Schauerromantik Victor Hugos genährten Helden
durch das Leitthema, die „idée fixe" symbolisiert, sich allmählich

aus deckenden Fernwolken enthülle, näher und näher
heranschwebe. Just diese verschrobene Halbdramatik und irrlichte-
rierende Halbmusik eines ungewöhnlich Begabten steht in einer
beiehrsamen Verwandtschaft zum Bühnentraume.

III.
Aus dem Drachen Fafner, den Siegfried fällt, um Ring und

Tarnhelm zu gewinnen, um sich den Weg in eine lichtere Welt



FRIEDRICH KLOSES ILSEBILL 141

zu bahnen, spricht der Urwald. Dräuend, grauenerregend, so

lange das Untier in ungebrochener Kraft auf der Erde rauhem
Rücken wuchtet; weise, wundersame Geheimnisse kündend,
sobald ihm der Tod naht. Aus dem Wels der „Ilsebill" spricht
der See. Bei Wagner sollte der Schlangenwurm, braun, erdfarben,

unter Ungeheuern gestürzten, moosbewachsenen Baumriesen
wie ihresgleichen liegen, kaum von ihnen zu unterscheiden,
durch hochwucherndes Unterholz halb verdeckt — bei Klose
müßte der Fisch im Aufkräuseln des schilfumstandenen
Gewässers mehr zu erraten als zu gewahren sein. Wer da und dort
Fabelwesen, die elementare Mächte verkörpern, zu Spielzeugfiguren

umschnitzelt, voll sichtbar macht, vernichtet den
Sagenzauber, setzt an Stelle des ewigen Dramas ,,der Mensch und die

Naturgewalten" eine Marionettenkomödie. Auch bei Klose redet
die rätselvoll lockende, in tausend Hinterhalten Vernichtung
sinnende Natur. Jene unendlich veränderliche Natur der
verführerischen Spiegelungen, schätzebergenden Tiefen und
hochschäumenden Wellen. Während sie den Sinnen des sich ihr
Hingebenden schmeichelt, sein Sehnen stachelt, läßt sie ihn schuldig
werden. Dann rüttelt sie ihn zusammen, wirft ihn in den Staub,
bis er sich seiner Ohnmacht bewußt wird, demütig entsagt, sich
in das traurig unabänderliche Los der Sterblichen schickt.

Seltener als an den Maler, den Dichter richtet man an den
Tonsetzer die Frage: wie stehst du zur Natur? Der eine lebt,
wirklich oder scheinbar, neben ihr her, sagt uns in seiner Musik
kaum etwas davon, was er mit ihr, durch sie erlebte. Wo hört man
bei Chopin den Winterwind über die polnische Heide rasen,
wo die Palmen Mallorcas rauschen? Des anderen Sturmestoben
oder Meeresbrandung (Debussy) ist fabelhaft geschickte Nachäffung

eines Naturvorganges; ihr Reiz verflüchtigt sich rasch,
da wir das Wesentliche vermissen: ein Sichkundgeben des

Gefühls, der seelischen Erregung, die sich des empfänglichen
Menseben beim Anblick jener grandiosen Naturschauspiele be-



142 P. MARSOP

mächtigt. Bei Haydn („Schöpfung" und „Jahreszeiten"),
Beethoven („Pastoralsymphonie" und erster Satz der „Pastoralsonate"),
Schubert („Die Stadt", aus der „Winterreise"), Mendelssohn

(„Hebriden-Ouverture") gehen das im Erfassen der Formen,
der Farben, des Lufttons scharf gesehene, treu wiedergegebene
Bild und individuell starker oder doch wohltuend gemütvoller
Ausdruck des Empfindens ineinander auf. Wenden wir uns der
Oper zu, so springt alsbald in die Augen, daß die romanischen

Bühnenkomponisten des neunzehnten Jahrhunderts, Berlioz und
Verdi ausgenommen, zur Natur kein rechtes Verhältnis haben,
während dem begabten deutschen Musikdramatiker Pinsel und
Palette des treffsicheren lyrischen oder pathetischen Landschaftsmalers

sozusagen in die Hand fliegen. Nur bedingt richtig ist
der von namhaften Aesthetikern vertretene Satz, daß die Musik
im Inangriffnehmen und Ausschöpfen neuer Darstellungsgebiete
langsamer, träger sei als die Schwesterkünste, daß sie in diesem

Betracht hinter ihnen her hinke. Botticellis „Primavera", Poussins

und Claude Lorrains kostbare Tafeln mit ihrer klaren

Lichtführung und ihrem weise verteilten Motivreichtum lassen

den völlig neuen Zauber des klassischen, tönenden Frühlingsgemäldes

der elysäischen Gefilde Glucks noch nicht entfernt
ahnen. Em zart romantisch getöntes Seestück wie das Quintett
„Ruhig sind Meer und Winde" im ersten Akt von „Cosi fan

tutte" hat vor Mozart kein niederländischer oder englischer
Maler gedichtet. Weber entdeckte und besang die verborgensten,
trautesten Heimlichkeiten des deutschen Waldes vor Schwind
und Ludwig Richter.

Auch der anspruchsvollste Beurteiler wird zugestehen müssen,
daß wir den besten Musikdramen der nachwagnerischen Zeit
eine ansehnliche Reihe eigenfarbig fesselnder, zum Teil auch

innig erfühlter Naturbilder verdanken. Tannhäuser vor dem
maienfrischen Thüringer Tal, Siegfried unter der Linde, der wie

ein keck zausender Märzwind das Gralsgebiet aufstörende,



FRIEDRICH KLOSES ILSEBILL 143

später im Durchleben des Charfreitagszaubers die Einheit von
Gott und Natur erkennende Parsifal, Walter Stolzing, der den
Stimmen der Vogelweide lauschend zum Künstler wird — sie

alle, deren Ahnen sich auf den tannenumhegten Wiesen Webers
und Marschners tummelten, haben den Humperdinck und
Pfitzner ein schwärmerisch romantisches Naturempfinden
vererbt. Die fünfzig Anfangstakte der „Salome" Straußens bannen
den bestrickenden Zauber schwüler Orientnächte fest; durch die
geniale Wiedergabe dieser Landschaftsstimmung ist die Tochter
der Herodias schon zur Hälfte dramatisch motiviert. (Aehnliches
glückte Verdi zu Beginn des dritten Aktes der „Aïda".)

In der „Ilsebill" pocht das Herz der Natur. Dem einsamen
Bergsee enttauchen Musikvisionen und Märchengeschehen; in
ihm versinken sie bei duftiger Mondhelle. Aus wolkenverschatte-
tem Dämmerungsweben locken und klagen Geister. Am tauigen
Morgen setzen die Linien der Handlung sacht, doch bestimmt
an. Um Mittag, der über die Entfaltung ritterlicher Pracht
blendenden Glanz ausgießt, wird die Scheitelhöhe des Stückes

gewonnen, hebt der Umschwung an. Inmitten grandios gesteigerten

Donnergetöses lodert die Hybris empor; mit dem Verhallen
des Hochgewitters sinkt sie in sich zusammen. Ein leise
verdämmernder Epilog schließt den Ring der Stunden. Der noch
im Nacherschauern zusammengesunkener Leidenschaft zitternde
Mensch geht zum versöhnenden Mitternachtsfrieden ein.

Waltet die Natur dramatisch?
Nicht im Sinne der germanischen Tragödie. Eher in dem

der altgriechischen, in der die Moira herrscht, das über Göttern
und Menschen thronende, den Willen aller Staubgeborenen
einengende Schicksal — nach Schillers gräzisierendem
Ausdruck den Menschen erhebend, wenn es ihn zermalmt. Unsere,
der Heutigen, Weltanschauung verlangt, daß der Held mit
vollfreier Entschlußfähigkeit handle, daß er nur büße, was allein
ihm zur Last falle. Doch auch der dem Fatum nicht untertane



144 P. MARSOP

Wille tragisch gerichteter Charaktere scheint im Urschoß rätselvoller

Naturmächte zu wurzeln, sich aus ihm mit Zagen und
Zweifeln emporzuringen. Dem unter der Bewußtsemsschwelle
schlummernden Ehrgeiz Macbeths geben die flatternden,
heulenden Ausgeburten der von brauenden Nebeln überwogten
Hochlandsmoore Gedanken und Worte. Den Max des

„Freischütz" überrieselt Grauen vor den „finsteren Mächten", die

ihn umgarnen. Medea die Zauberin, Ortrud, „in geheimen
Künsten wohlerfahren", Isolde, von der Mutter unterwiesen,
wie man Heil- und Liebestränke braut, Stürme entfesselt —
ihrer aller Wesen und Vermögen ragt ins Geisterreich, ins

Heidnisch-Mythische hinein, sie alle halten mit den Elementen
Gemeinschaft. Sind selbst ein Stück Element, verschwistert den

dahersausenden Schlachtgöttinnen, den Walküren. Das

Elementar-Dramatische, fast immer den Menschenfrieden aufstörend,
Unheil aufwühlend, macht die Magie der Musik glaubhaft. Sie,

die wahre Geisterbeschwörerin, ruft Tragisches ins Leben,
beflügelt seinen Gang. Shakespeare läßt seine Geister, so auch

die Hexen des düsteren Schotten, gleichsam aus Musik-Dämpfen
hervortreten. Die Jungfrau von Orleans „verführen Töne",
Wallenstein umfließt die Musik der Sphären.

In der Seele des der Bühne entgegenfiebernden Musikers
hebt die Allseele, die Natur zu klingen an, sie „weckt der

dunklen Gefühle Gewalt, die im Herzen wunderbar schliefen",
sie beginnt sich symphonisch auszuwirken. Schwingende Träume
ballen sich zu kämpfenden, leidenden, das Geschick der Menschheit,

die von Klippe zu Klippe sinkt, symbolisierenden Gestalten

zusammen. Bis das Symphonische das Dramatische gebiert,
bis sich aus rhythmisch bewegtem Untergrund der Geist der

Tragödie aufreckt.
Das ist die tiefere Bedeutung der „Ilsebill" und der für das

Werk von seinem Schöpfer gewählten Bezeichnung: dramatische

Symphonie.


	Friedrich Kloses "Ilsebill", der Bühnentraum und die Natur

