
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 2 (1927)

Artikel: Dichtkunst und Tonkunst

Autor: Heuss, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichtkunst und Tonkunst,1
Von Alfred Heuß (Leipzig).

Das Thema einleitend, möchte ich bemerken, daß ich
das Prinzip einer künstlerischen Aesthetik vertrete, nämlich
einer solchen, die vom Kunstwerk, vom Künstler ausgeht und die

in scharfem Gegensatz zur eigentlichen oder, wie man sie auch

nennen kann, philosophischen Aesthetik steht, deren Ausgangspunkt

der Betrachter, der reflektierende Philosoph ist. Sie werden

mich sogleich verstehen, wenn ich Sie an das vielleicht
hervorragendste Beispiel einer künstlerisch-ästhetischen Schrift,
an Lessings Laokoon — oder seinen Versuch, die Grenzen der
Malerei und Dichtkunst zu bestimmen, erinnere. Dieser ist ein

eminentes Stück und hat weit mehr praktischen Wert gehabt als

alle Bücher und Schriften über Aesthetik — vom Begründer der
deutschen Aesthetik Baumgarten über Kants Kritik der Urteilskraft

bis auf die neueste Zeit. Das liegt einerseits am Ausgangspunkt,

anderseits daran, daß Lessing auch ein außerordentlicher
Praktiker war, d. h. die seltene Verbindung einzugehen vermochte,
Dichter, also Praktiker, und Aesthetiker zugleich zu sein. Wenn
ich darauf aufmerksam mache, daß wir zwar einige Dutzende
Musikästhetiker besitzen, aber nicht eine einzige Schrift, die
das fundamental wichtige Verhältnis von Dichtkunst und
Tonkunst auch nur annähernd so grundlegend behandelt wie der

Laokoon Lessings dasjenige von Malerei und Dichtkunst, so

läßt sich daraus auch erkennen, wie selten eben Lessings
überhaupt und sonderlich auf dem Gebiet der Tonkunst sind. Man
kann dabei sagen, daß die Frage, Dichtkunst und Tonkunst,
gerade im 19. Jahrhundert brennend war, und ich weiß sicher,

1 Vortrag, gehalten vor den Mitgliedern des Musikkollegium Winterthur.



DICHTKUNST UND TONKUNST III

daß manches Unheil vermieden worden wäre, wenn von einer
auf das Prinzipielle hinsteuernden Persönlichkeit dieses Verhältnis

auch nur annähernd so klar bestimmt worden wäre, wie das

von Malerei und Dichtkunst durch Lessmg. Denn wir werden
sehen, wieviel Konfusion durch die Vermengung der beiden
Begriffe Dichtkunst und Tonkunst gerade im letzten
Jahrhundert angerichtet wurde, eine Vermengung, die auch heute
noch bei weitem nicht behoben ist, in gewisser Beziehung übel-
duftendere Blüten treibt als jemals.

Wir wären da eigentlich schon mitten in unser Thema
hineingesprungen, sogar schon bei der Kritik angelangt. So schnell
geht nun die Sache allerdings nicht; wir werden vielmehr
zunächst fein säuberlich am Ufer, auf festem Boden bleiben und
Umschau halten müssen, ob wir wenigstens so etwas wie ein
Floß zusammenbringen, mit dem wir uns dann ins Wasser

wagen können. Denn daß ich Ihnen in kurzer Zeit gleich einen
hochfeinen modernen Salondampfer vorzaubere, können Sie nicht
verlangen. Sie müssen schon auch selbst etwas Hand anlegen,
wobei ich Sie versichere, daß so eine Fahrt auf einem
selbstgezimmerten Floß ebenfalls seine Reize hat.

Es soll uns also vor allem auf das Verhältnis von Dichtkunst

und Tonkunst ankommen. Wir treten zunächst ganz von
außen an dieses heran und sehen da, daß es sich in zweierlei
Arten kundgibt. Erstens einmal als unmittelbare Vereinigung
der beiden Künste, worunter die ganze Vokalmusik zu verstehen

ist, zweitens aber als mittelbare, dann nämlich, wenn die reine
Instrumentalmusik entweder allgemeine Anregungen von der
Dichtkunst bezieht oder, was wichtiger ist, es unternimmt,
Vorwürfe, die die Dichtkunst durchführt, nun auch ihrerseits in der
Sprache der Tonkunst ohne Mitwirkung des Wortes
durchzuführen. Wenn wir uns nun vor Augen halten, daß die Vokalmusik

rein äußerlich den größten Teil der tonkünstlerischen
Produktion ausmacht, wir zu dieser größeren Hälfte aber noch



112 A. HEUSS

einen sehr beträchtlichen Teil der reinen Instrumentalmusik
hinzu zu zählen haben, so ersehen wir schon aus dem rein äußeren,

gewissermaßen statistischen Beweis, daß die Dichtkunst in ihrem
Verhältnis zur Tonkunst eine entscheidende Stellung einnimmt
und schon rein äußerlich der Gedanke nahegelegt wird, daß es

mit der Tonkunst ganz eigentümlich bestellt wäre, hätte es für
sie keine Dichtkunst, oder, im weiteren Sinne, das Wort nicht

gegeben. Das zeigt sich aber in einem noch weit schärferen Licht,
wenn man das Verhältnis von innen heraus prüft. Die Frage

zwar, ob die Anfänge der Dichtkunst oder der Tonkunst älter

seien, ist strittig. Nicht strittig ist aber, daß die Dichtkunst
sehr gut ohne die Tonkunst existieren kann, und zwar selbst in
den Fällen, in denen sie von der Tonkunst einen gewissen
Gebrauch machte, wie z. B. in den Dramen der griechischen

Tragiker oder der mittelalterlichen Poesie. Ferner ist es keine

Frage, daß die Dichtkunst früher zu einer gewissen Ausbildung
gelangt ist und als Wichtigstes für uns, daß die Tonkunst ohne

gewisse Anlehnung an die Dichtkunst wohl heute noch in den

ersten Anfängen läge. Das hängt mit der ganz besonderen und

zwar mit nichts in der Welt vergleichbaren Eigenart der Musik

zusammen. Und hierüber einige Worte. Denn es muß uns von
allem Anfange gerade auch darauf ankommen, die Einzigartigkeit

der Musik in vollem Umfange der Dichtkunst gegenüber
festzustellen.

Die alten deutschen Musiker bezeichneten die Musik als

ein Kind des Himmels und in dieser sinnig-mystischen Erklärung
steckte schließlich mehr als nur so eine poetische Vorstellung.
Denn eines wird man niemals erklären können : worauf es beruht,
daß ein einziger schöner, als solcher aber seelenloser Ton, oder

ein Akkord auf einem Klavier oder gar der einer Aeolsharfe,
einen sogar wunderbaren Eindruck auf uns ausüben kann, also

lediglich das Hauptmaterial der Musik, der Ton als solcher,

losgelöst von jeder tonkünstlerischen Verwendung. Keine andere



DICHTKUNST UND TONKUNST 113

Kunst besitzt ein derartiges, das Uebersinnliche, Metaphysische
wie aber zugleich das Sinnliche im Menschen anzuregen
vermögendes Material, keine aber auch ein derart ungreifbares, im
wahrsten Sinne luftgeborenes. Ich nenne diese, also die
metaphysische — wie zugleich auch schystische — Seite der
Tonkunst die musikalische, indem ich die beiden im Sprachgebrauch
nebeneinander herlaufenden Ausdrücke Musik und Tonkunst
zueinander in Gegensatz bringe, mit welcher Unterscheidung sich
bis in die letzten Konsequenzen arbeiten läßt. An dieser Stelle

wäre zu sagen, daß die Musik, das sinnlich-metaphysisch
wirkende Material, dem Menschen, um wieder in der Sprache
der alten Musiker zu reden, vom Himmel geschenkt wurde,
während die Tonkunst, d. h. also die Kunst, mit dem Ton, dem

Element der Musik, umzugehen und es zu benützen, sich die
Menschen in härtester Arbeit erringen mußten. Und hier, bei
der Bezwingung dieses ätherischen, zunächst gar nicht faßbaren
Tonmaterials in eine fürs erste noch so primitive tonkünstlerische
Gestaltung, stand die Dichtkunst, das Wort, der Tonkunst
helfend zur Seite und zwar vor allem durch eine gewisse zwingende
Kraft der Rhythmisierung, Periodisierung und Tonhöhefixierung.
Nicht, daß die ersten melodischen Aeußerungen des Menschen
mit der Dichtkunst verbunden gewesen wären; die Urmelodie,
wie ich sie nenne, war sicher rein musikalisch elementarer Art
gewesen und auch viel älter als die Dichtkunst. Aber eben diese

Urmelodie hat mit Tonkunst noch nichts zu tun. Damit sie

solche werden konnte, hatte sie ein bindendes Mittel nötig.
Ich muß es mir allerdings versagen, auf dieses höchst spekulative
Kapitel, wie es die Anfänge der Tonkunst sind, näher einzugehen.
Die bisherigen Erklärungen befriedigen aber keineswegs, während

ich von der gegebenen zunächst so viel sagen kann, daß

die besondere Art der Einwirkung der bindenden, regulierenden
Dichtkunst auf das Urmusikalische sich in höheren Stufen der
tonkünstlerischen Entwicklung wiederholt und sich in diesen

8



114 A. HEUSS

klar nachweisen läßt. Bei einer der früheren von der Tonkunst
durchlaufenen Entwicklungsphasen müssen wir auch unbedingt
Halt machen: bei der Tonkunst des Mittelalters.

Hier ereignen sich ungeheuerliche Dinge, wenn man sich

vor Augen hält, daß die ganze Tonkunst der früheren, selbst

höchsten Kulturvölker nichts davon gewußt hat: die musikalisch

gesetzmäßige Mehrstimmigkeit wird entdeckt und in harter
Arbeit von einigen Jahrhunderten zur Ausbildung gebracht.
Die Mehrstimmigkeit und, was sich aus ihr entwickeln sollte,
das Wunder der Harmonie, sind derart nur der Tonkunst eigene

Mittel, haben also auch mit der Dichtkunst so ganz und gar
nichts zu tun, daß jeder, darauf aufmerksam gemacht, im höchsten

Maße darüber erstaunt sein muß, daß diese Entdeckungen im
Schöße der Vokalmusik, also mit der Dichtkunst verbundener

Tonkunst, erfolgten. Und nicht nur dies: diejenige Form, die

ihren Ursprung im Mittelalter hat, vom Kanon, dem Ricercare,
der Caccia herkommt und zugleich diejenige Form ist, die

heute noch als die musikalisch absoluteste gilt, die Fuge,

ist vokaler Herkunft. Das zeigt also an dem fundamentalsten

Beispiel, das die geschichtliche Entwicklung bietet, daß, was

unter der Bezeichnung „absolut" verstanden wird, im Schoß

der Vokalmusik sich vollzog und daß alle neueren Aesthetiker
wie auch Musiker, die das Wesen absoluter Tonkunst nur in
der Instrumentalmusik verkörpert finden, sich über prinzipielle
Tatsachen hinwegsetzen. Das soll uns aber an dieser Stelle nicht
kümmern. Dagegen haben wir festzuhalten, daß es nicht das

Wort, die Dichtkunst ist, die vom Absoluten wegführt, sofern

vielmehr in ihrer unmittelbaren Umgebung und auf vokal
gefaßten Melodien die Entdeckungen erfolgten, die zum absoluten
Wesen der Tonkunst gehören. Ich betone auch mit allem
Nachdruck, daß es gerade so gut eine absolute Vokalmusik gibt und
geben kann wie eine absolute Instrumentalmusik, sofern man

unter absolut das versteht, was wirklich darunter zu verstehen



DICHTKUNST UND TONKUNST 115

ist: eine solche Tonkunst, die mit durchaus im Wesen der Musik
und Tonkunst liegenden Mitteln arbeitet. Wir werden diese

Definition im weiteren Verlaufe schon noch besser verstehen
lernen.

Wir stehen also der ungemein bedeutungsvollen Tatsache
gegenüber, daß die mittelalterliche Tonkunst in unmittelbarer
Verbindung mit der Dichtkunst ihre elementarsten Mittel, einen
Teil von sich selbst entdeckte und zur Ausbildung brachte.
Das zu erklären ist sehr wichtig und nur indirekt eine historische
Frage, weil, wenn auch unter andern Verhältnissen, der Musiker
immer imstande sein muß, sein Verhältnis zur Dichtung, zum
Wort derart zu regeln, daß er von den eigentlichsten Mitteln
seiner Kunst Gebrauch machen kann, wie es, in vollkommenem
Unbewußtsein hierüber, der mittelalterliche Musiker getan
hatte, wobei er aber die entscheidendsten musikalischen
Entdeckungen machte. Möglich wäre dies, sage ich, niemals einem
modernen, seit 1600 in Erscheinung tretenden Musiker gewesen,
weil er zum Wort, zur Dichtkunst, eine ganz andere Stellung
einnahm als der mittelalterliche Musiker. Hier haben wir aber

etwas stehen zu bleiben.
Das Verhältnis des mittelalterlichen Musikers zum Wort ist

ein direkt kindliches, kindlich vertrauensvolles. Der Musiker hörte
auf die Worte etwa wie ein Kind, er lauschte auf sie, ohne im
geringsten sich ein eigenes Urteil über sie zu erlauben, er legte
nichts in sie hinein — die kindlichste Ausdrucksart ist in diesem
Sinne das Psalmodieren — er faßte die Worte, um es kurz zu
sagen, nicht affektvoll, mit dem Gefühl des erwachsenen
Menschen auf, und zwar deshalb nicht, weil er vom musikalischen
Affekt nichts wußte. Diese Art der Belauschung der Worte ist
eines der wunderbarsten Phänomene der musikalischen Empfängnis,

es sind Melodien, die einem stillen, innern, also auch völlig
lautlosen Lesen entsprechen würden und beträfe es das

leidenschaftlichste Gedicht. Dieser Art ist ihrem Grundwesen nach



116 A. HEUSS

diese Musik, und ich bemerke noch, daß auch ein heutiger,
mit der Sprache der musikalischen Affekte aufgewachsener

Vokalkomponist niemals aus den Quellen der eigentlichen Vokalmusik

schöpft, so es ihm nicht aufgegeben ist, in der
kindlichmittelalterlichen Weise dem Worte lauschen zu können. Ich
kann mich über diese Angelegenheit, die grundsätzliche Bedeutung

vor allem für das Lied hat, hier nicht näher verbreiten, ziehe aber

die für unsern Zusammenhang sich ergebenden Konsequenzen,
indem ich sage : Hätte der mittelalterliche Musiker nicht in dieser

kindlichen, absichtslosen Art dem Wort gelauscht, so daß er
also auch nicht zu seinen in einer ganz eigenen Weise aus
unbewußter Tiefe hervorströmenden Melodien gelangt wäre,

so würde er auch niemals zu dem, mit Ueberwmdung der antiken,

für unsere Tonkunst entscheidenden Tonsystem, noch weniger
aber zu einer gesetzmäßigen Mehrstimmigkeit und weiterhin zu
keinen Formen gekommen sein, die als „absolut* musikalisch,
d. h. als mit dem tiefsten Wesen einer musikalischen Tonkunst
übereinstimmend gelten können. Die andere, gewissermaßen
ästhetische Konsequenz besteht darin, daß wir die Tonkunst
dem Wort gegenüber eine derart vertrauungsvoll kindliche Stellung

einnehmen sahen, wie wir sie in dieser Art nicht mehr

finden und auch nicht mehr verlangen können.
Wenn wir aber fanden, daß diesem Vertrauen unerhörte

Dinge entsprangen, so wissen wir zugleich, daß, auch unter
veränderten Bedingungen, etwas von diesem Vertrauen wird
walten müssen, soll das Verhältnis der beiden Künste ein inneres,

gesundes, der Natur von beiden entsprechendes sein.

Ich muß fast um Entschuldigung bitten, daß es mir
überhaupt in den Sinn kommen kann, auch nur einiges von dein

früheren Verhältnis der Tonkunst zur Dichtkunst zu sagen, was

besonders dem auffallen wird, der einigermaßen über die

ungemein komplizierten Verhältnisse im Mittelalter unterrichtet
ist. So ergiebig aber die Forschungen iffier dieses Zeitalter



DICHTKUNST UND TONKUNST 117

gerade in den letzten Jahrzehnten gewesen sind und man der
Instrumentalmusik einen ganz andern Raum anzuweisen sich
genötigt gesehen hat, die Tatsache, daß die Vokalmusik, und zwar
das Lied in verschiedenster Art, die Quelle der mittelalterlichen

Tonkunst und damit auch der heutigen gewesen ist, bleibt
bestehen, weshalb ihr auch im Sinne der künstlerischen Aesthetik
mit immer schärferen Augen ins Angesicht geschaut werden
muß. In dem kindlichen Vertrauen, das die Tonkunst ihrer sie

nährenden größeren Schwester entgegenbrachte, sehe ich den

eigentlichen Grund, daß die Tonkunst allmählich zu eigenen
Kräften kam, sich selbst in wichtigsten Beziehungen zu entdecken
begann, weiterhin auch den Grund, warum die griechische
Tonkunst nicht mehr eigentlich weiterkam und niemals zu den
entscheidenden Entdeckungen der mittelalterlichen Musik gekommen

wäre. Der griechische Kulturmensch stand auf einer schon
viel zu bewußten geistigen Stufe, er hatte sein Verhältnis zum
Wort zu einem hohen Bewußtsein erhoben, dessen Resultat
eine doch vorzugsweise deklamatorische, rhythmisch bis ins
Feinste verästelte Gesangsmelodie war, die aber gerade für
weitere musikalische Entdeckungen steril blieb und steril bleiben
mußte.

Ganz anders aber das dumpf triebmäßige Mittelalter. Ich

sage denn auch: Wie der Mensch im allgemeinen, der Künstler
aber im besondern und von allen Künstlern der Musiker am
ausgeprägtesten, auch in seinem späteren Leben etwas vom
Kinde in sich haben muß, weil in einem kindlichen Vertrauen

ein solches zu seiner innersten, angestammten Natur steckt, so
ist und wird das mittelalterliche Verhältnis der Tonkunst zur
Dichtkunst symbolisch bleiben und in irgend einer Art immer
durchschimmern müssen, soll, nochmals gesagt, das Verhältnis
der beiden Faktoren natürlich und gesund sein.

Hat die erste Phase der Entwicklung darin bestanden, daß

die Musik durch Hilfe der Dichtkunst zur Tonkunst sich erhob,



!8 A. HEUSS

die zweite darin, daß das geschilderte Verhältnis der beiden

Künste zu fundamentalen musikalischen Entdeckungen führte
und die Tonkunst in zäher Arbeit gesetzmäßige Kräfte sammelte,

so tritt nun in der dritten Phase der Mensch an Hand der
erstarkten Tonkunst hervtfr und geht daran, das im Worte, in
Dichtungen vorhandene Kapital an Gefühlen und Vorstellungen

zu tonkünstlerischem Ausdruck zu bringen, oder mit andern

Worten, der Musiker tritt im Sinne eines erwachsenen Menschen

der Dichtkunst gegenüber, und das gibt, wie man sich ohne

weiteres vorstellen kann, dem ganzen Verhältnis eine andere,

für die Tonkunst entscheidende Richtung. Es ist das ganz gleiche
Verhältnis zwischen früher und jetzt, wie im Menschenleben

überhaupt, wenn nämlich ein innerlicher Mensch, der sich
sowohl seelisch wie geistig langsam entwickelt hat, entweder
allmählich oder auch etwa fast plötzlich die Entdeckung seiner

selbst macht und nun imstande ist, die Leiden und Freuden

der Welt als solche zu fühlen und durchzukosten, was eben erst
dann möglich ist, wenn er die Knabenschuhe abgestreift hat

und als Mensch, der an allem teilhaben kann, vor uns steht.

Ein etwa zwölfjähriger Knabe, der sich vielleicht später als ein

Mann von tiefstem Gefühl erweist, kann in diesem Alter noch

keineswegs einen ihn niederdrückenden Schmerz selbst über den

Verlust seiner Eltern empfinden, wie es etwa sechs Jahre später
der Fall wäre; aus keinem anderen Grunde, als weil seine

seelischen Fähigkeiten noch nicht genügend entwickelt sind. Oder,

um ein Beispiel zu wählen, das unmittelbar das Verhältnis von
Dichtkunst und Tonkunst in der früheren und der späteren Zeit
spiegelt: ein derartiger Knabe kann wohl etwa das Schicksal

der Maria Stuart, wie es Schiller in seinem Drama schildert,
soweit verstehen, niemals aber noch erfassen, er wird auch nicht
wirklich ergriffen werden, wie er es später sein kann. Weiterhin
wird er zwar manches, das er einigermaßen von innen heraus

begreifen kann, ganz gut und eindringlich mir vorlesen können,



DICHTKUNST UND TONKUNST 119

ließe ich ihn aber eigentliche Schicksalsstellen, nachdem ich sie

ihm mit der ganzen Wucht eines starken Erlebnisses
vorgesprochen habe, nachsprechen, so käme er, wollte er es mir
gleich tun, über eine unnatürliche und unglaubwürdige
Nachahmung nicht hinaus.

Wir haben sehr wenig dramatische Werke, in denen die

Entwicklung vom Knabenalter in das des erwachenden Menschen
eine Darstellung gefunden hat; gewöhnlich vollzieht sich diese

auch derart allmählich, daß der Uebergang gar nicht bewußt
aufgezeigt werden kann. Ich möchte Ihnen aber dasjenige Werk

nennen, bei dem dies der Fall ist und wo uns sichtbar und in
verschiedenen Stadien gezeigt wird, wie ein junger Mensch sich

seiner, seines eigentlichen Gefühls und Wesens bewußt wird,
ein Vorgang, den wir in der Entwicklung der Tonkunst und
sonderlich in ihrem Verhältnis zur Dichtkunst in einer
ähnlichen Weise beobachten können. Das ist der Parsifal von Wagner,
ein nach dieser Seite hin ganz einzig dastehendes Werk. Aehnlich
wie der Knabe Parsifal Schwäne herunterschießt und sich nicht
im geringsten bewußt ist, daß er unnütz Leben zerstört, nun aber,

von Gurnemanz über seine Tat aufgeklärt, zum erstenmal sich
seines eigenen, noch völlig schlummernden Mitleidgefühles sich
bewußt wird, ähnlich, sage ich, geht es mit der Tonkunst in
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts und mit sichtbarer,
plötzlicher Betätigung des zum Bewußtsein erwachten Gefühlslebens

um die Wende jenes Jahrhunderts. Wenn die früheren
Messenkomponisten Stellen wie das Crucifixus in Dreiklängen
ohne jeglichen Schmerz gegeben hatten, so gleicht dies dem

Vorgehen des jungen Parsifal, der scheinbar gefühllos über den

Schmerz hinwegsieht. Und nun lassen Sie mich gleich ein

Beispiel von dem neuen oder besser erwachsenen, erwachten
Menschen geben, das uns dann allerlei klar machen kann, den

Anfang von Monteverdis Ariannen-Klage von 1608. Ich wähle
das Beispiel auch deshalb, weil das Stück an dieser Stelle vor



120 A. HEUSS

einem Jahr Ihnen von einer sonst trefflichen Sängerin

vorgetragen worden ist, aber ganz ohne den nötigen dramatischen

Hochdruck pathetischer Art, der das Stück im 17. Jahrhundert

so berühmt gemacht hat. Hier der Anfang:

^ \yr- -*-=!—»Hi»— » P
—s—si—r^r- etc....

Lascia - temi mo - ri - re lascia - te - mi

Sie sehen, es kommt auf zweierlei an, nicht nur auf den

Komponisten allein, sondern auch auf den Vortrag, und daß

das zweite Moment gerade so gut entdeckt werden mußte

wie das erste, sehen Sie hier an einem konkreten Beispiel.
Ich kann Ihnen diese paar entscheidenden Töne ganz gut auch

mit dem Ausdruck des früheren, „kindlichen" Zeitalters

vortragen, und dann werden Sie mit Recht sagen, so Sie die

frühere Tonkunst einigermaßen kennen, daß in diesem Monte-
verdischen Ausruf und weiterhin dem neuen Stil überhaupt

gar nichts Besonderes sei, ein Standpunkt, den heute die
Musikwissenschaft in verschiedensten Variationen vertritt, seit sie

immer mehr Beispiele einer früheren monodischen Kunst
gefunden hat und nun eigentlich nicht weiß, warum die sogenannten
Hellenisten ein so großes Aufhebens von der neuen Kunst
gemacht haben. Und das ist nicht das Einzige: Man trifft in der

früheren Tonkunst gar manches, was sich „dramatisch"
vortragen läßt und sich in seinem musikalischen Aussehen gar
nicht so sehr von dem neuen Stil unterscheidet, wofür vor allem

die Madrigale und gerade auch die des jungen Monteverdi

gute Beispiele geben. Auch manche Monodien aus der früheren
Zeit lassen sich, von unserem Gefühlsleben aus, mit gesteigertem

Ausdruck, mit Affekt geben. Aber davon wußte man um 1300

und 1500 nichts, die Leute trugen derartiges vor wie jene

heutigen Sänger, die ebenfalls den dramatischen Affekt bei einer

ihnen unbekannten, echt dramatischen Musik wie von Monte-



DICHTKUNST UND TONKUNST 121

verdi nicht herausspüren, so ihnen nicht, wie dem jungen Parsifal,
ein Gurnemanz zur Seite steht und sie darauf aufmerksam macht,
welchen Explosivstoff sie in ihren unschuldigen Händen gehabt
haben. Aber wir brauchen gar nicht so weit zu gehen, sondern
können die Gegensätze an Beispielen klar machen, die Ihnen
von Kindesbeinen vertraut sind, so etwa an Figaros Arie: Will
einst das Gräflein ein Tänzchen wagen.

Man hört das Stück fast nie anders als „rokokoartig", mit
Grazie und Leichtigkeit, wirklich so als Tänzleinmelodie. Nun
stellen Sie sich aber einmal vor, wer Figaro wirklich ist und in
welcher Situation er dieses: Se vuol ballare, Signor contino singt.
Soeben hat ihm Susanne ein Licht darüber aufgesteckt, in welcher
Art ihm, Figaro, vom Grafen Hörner aufgesetzt werden sollen.
Figaro, allein, überlegt — man muß hier auch das sehr bewegte,
mit scharfen Bässen arbeitende kleine Seccorezitativ kennen —,
findet Susannens Vermutung bestätigt ; die Vorstellung, Hahnreih
zu werden, wird in ihm immer mächtiger, es fängt an in ihm
zu kochen und nun — singen Sie die Melodie mit geballten
Fäusten, scharf und konzentriert, ja nicht explosiv, was der

ganzen Melodie mit ihrer zunächst in einen Ton gedrängten
Kraft und Mozarts Wesen widerspräche, singen Sie die Melodie
in dieser Art und Sie erkennen sie ihrem eigentlichen Wesen
nach. Glauben Sie mir, daß Mozart in allem derartigen noch
miserabel verstanden wird.

Auch aus diesem Beispiel ersehen Sie, daß die heutigen
Sänger, auch wenn sie keiner mittelalterlichen Musik, sondern
voll entwickelter gegenüberstehen, sie trotzdem vielfach sehr

kindlich anfassen und dann das Eigentliche natürlich durchaus
schuldig bleiben. Sie können es mir auch glauben und ersehen

es schon aus diesen paar Beispielen, daß Vokalmusik eigentlich
eher schwerer zu erkennen ist als reine Instrumentalmusik.
Aber daß die neue Zeit zweierlei zugleich brachte, was gar nicht
eigentlich voneinander getrennt werden kann, nämlich mit dem



122 A. HEUSS

im genannten Sinn erwachsenen Komponisten den entsprechenden

Vortragenden, das halten Sie fest, sonst ist es Ihnen einfach

unmöglich, das Wesen dieser Nuove musiche, die sie in
Wirklichkeit waren, von innen heraus zu begreifen. Erst dann können

Sie auch wissen, wessen das Wort in der Hand des neuen
Tonkünstlers fähig ist.

Dieser Frage können wir nun auch vor allem ins Gesicht

sehen. Der sonstigen Fragen wären es allerdings eine ganze
Anzahl, was gerade darin liegt, daß die Tonkunst jetzt menschlich

und künstlerisch sich zu einem erwachsenen Menschen
entwickelt hat und deshalb in der Lage ist, zur Dichtkunst auch

eine gewissermaßen selbständige Stellung einzunehmen. Wir
könnten da also fragen: Welche Stellung kann die Tonkunst
einnehmen, was der rein ästhetischen Fragestellung entspräche,
zweitens aber: Welche Stellung hat die Tonkunst im allgemeinen
wie im besonderen, nämlich die einzelnen Komponisten betreffend,

eingenommen; drittens könnte die Untersuchung den

Nachdruck darauf legen, welche Stellung die Tonkunst in den

einzelnen Gattungen der Vokalmusik einnimmt, also im Lied,
in der Oper, dem Oratorium, der Messe usw., oder auch hinsichtlich

der Einzelprinzipien, der verschiedenen Arten des Rezitativs,

dem ariosen, dem freien Stil usw., was uns unmittelbar in
das Gebiet der eigentlichen Kompositionsfragen führen würde.

Es wären dies alles sehr langwierige Untersuchungen, wir
müssen aber einen Brennpunkt ins Auge fassen und fragen,

wie schon eben bemerkt: Wessen kann das Wort in der Hand
des in unserem Sinn erwachsenen Tonkünstlers fähig sein und unter
Welchen Umständen Werden hier die höchsten Leistungen erzielt werden

können? Wenn ich Sie darauf hinweise, daß über diese zweite

Frage zwei Meinungen sich diametral gegenüberstehen, so werden

wir uns der Bedeutung der Frage sofort bewußt werden.

Die eine Auffassung geht dahin, daß der Musiker dem Worte

dienen, die andere, daß er herrschen soll. Ich will die beiden Auf-



DICHTKUNST UND TONKUNST 123

fassungen nicht näher beleuchten, sondern sage gleich, daß jede

von ihnen einseitig ist; ich könnte aber ausführen, daß in der
Synthese dieser beiden Auffassungen das Wahre liegt, nämlich
im Dienen und Herrschen zugleich. Ich führe aber einen ganz
anderen Ausdruck ein, der uns zugleich mit dem mittelalterlichen
Verhältnis zwischen Dichtkunst und Tonkunst wieder in
Beziehung bringt, und sage: Der Musiker soll erkennen, und zwar
liebend erkennen, auf daß ein Text jedweder Art seinem
Wesen nach erfüllet werde.

Im Mittelalter bestand, wie wir sahen, ein kindliches
Verhältnis zwischen Wort und Ton, liebend vertrauend. Der
erwachsene Mensch, der zum Bewußtsein gelangte Komponist
soll dies ebenfalls sein, weshalb er denn auch keine unwürdige
Wahl unter den Worten, die er zur Komposition wählt, treffen
wird, denn sonst ist er, in dieser oder jener Art, früher oder

später, wie einer, der eine schlechte Person heiratet, angeschmiert.
Aber er soll noch ein weiteres, er soll auch erkennen, also liebend
erkennen. Hierin, in Vertrauen, Lieben, Erkennen, liegt das

Losungswort für den Vokalkomponisten im menschlichen Sinn,
und lassen Sie mich dies immerhin noch mit ein paar Worten
ausführen. Vertraut er dem Worte nicht, so wird er einmal auch

zu sich selbst, seiner Musik, kein Zutrauen haben können;
liebt er seinen Text nicht, so wird er auch nicht sein Bestes in
den Gegenstand legen können; erkennt er aber nicht, liebt er
kritiklos, so wird sich ihm der Text auch nicht erschließen,
sich ihm in seiner tiefsten Bedeutung offenbaren. Ich gebe
Ihnen hier zunächst ein ebenso einfaches wie tiefsinniges
Beispiel, das Sie alle kennen, aber doch vielleicht in seiner ganzen
Bedeutung sich nicht klar gemacht haben, die Worte; Ich weiß,
daß mein Erlöser lebt, in der Fassung Händeis.

Die Hauptmelodie besteht, genau der Syntax entsprechend,
aus zwei Teilen, aus: Ich weiß, und: daß mein Erlöser lebt. Mit
welch felsensicherer Bestimmtheit Händel die zwei ersten Worte



124 A. HEUSS

gegeben hat, ist oft bewundert worden; der Quartenschritt zum
Grundton aufwärts ist nun eben in der Sprache der Musik der

Ausdruck höchster Bestimmtheit. Händel hat hier in zwei Noten

seinen unbedingten Glauben an Jesu Erlösertum den denkbar

sichersten Ausdruck gegeben, mithin gerade den innern Sinn der

Worte erkennend erfüllt. Die zweite Satzhälfte charakterisiert

sich durch zunächst demütiges Sichsenken in den unteren Grundton,

mit Ergreifen der großen Sexte und dem Halt auf den Tönen

zu dem Wort Erlöser überkommt uns geradezu ein seliges Glücksgefühl,

und nimmt man noch die Instrumentalmelodie mit ihren

Seligkeitsstraßen besonders in dem Vorspiel hinzu, so erkennen

nunmehr auch wir, was Händel von sich aus hinzutat: Zur
objektiven Bestimmtheit des Satzes gibt er noch das persönliche
Gefühl innigsten Glücksempfindens. Daß dies alles auch ganz
anders gegeben werden konnte, ersehen Sie z. B. aus einer
Kantate gleichen Textumfanges in der Gesamtausgabe der Werke

Bachs. Hier fehlt alles, was wir bei Händel finden. Die Kantate

— obwohl neulich von der Neuen Bachgesellschaft höchst

unnötigerweise neu herausgegeben, ist auch keineswegs von
Bach, sondern von einem in jeder Beziehung wenig bedeutenden

Zeitgenossen.
An einem derartigen Beispiel erkennen Sie ohne weiteres,

was durch Glaube, Liebe und Erkennen aus ein paar bedeutungsvollen

Worten geholt werden kann. Eine ganze Welt, ein tiefes

Glaubensbekenntnis liegt darin. Auf A. B. Marx, den

trefflichen Theoretiker, machte dieses bestimmte: Ich tveiß einen

derartigen Eindruck, daß er vom jüdischen zum christlichen
Glaubensbekenntnis übertrat. Händel hat sowohl ausgelegt wie

von sich hineingelegt, mit andern Worten: Händel dient den

Worten sowohl als er zugleich über sie herrscht.
Ich will Ihnen nun ein Beispiel geben, wo Sie den Musiker

in ausgeprägter Art erkennen schon in dem Sinn, daß er

eigentlich die ganze Auffassung von sich aus iq die Worte hinein-



DICHTKUNST UND TONKUNST 125

legt: Bach in seinen Evangelisten-Rezitativen, von denen ich
die kleine Stelle Aber am ersten Tage des süssen Brot traten die

Jünger zu Jesus und sprachen zu ihm. In welcher Art die Jünger
zu Jesus herantraten, davon sagt der Satz nicht das geringste;
es konnte in dieser oder jener Gemütsverfassung geschehen,
nicht zum mindesten in ängstlicher, da die Jünger wußten, daß

an Ostern der Wendepunkt im Leben ihres Herrn und Meisters
eintreten werde. Bach sieht ganz anders, für ihn sind die Jünger
naive Menschen, die sich darauf freuen, ein Fest feiern und das

Osterlamm essen zu können. In freudiger Feststimmung und
mit geradezu kindlicher Erwartungslust wenden sie sich an
Jesus. Und so singt der Evangelist — ich gebe Ihnen nunmehr
die Stelle ohne Worte, rein ihrer musikalisch-seelischen Bedeutung
nach, als „absolute" Musik:

#3 -+-= — Psr-\P P - UJ HM »
m m -— F rf ^ -w

Der Daktylen-Rhythmus ist der eigentlich fröhliche, lebendige

Festrhythmus, wenn er in leichter Art und in ausgeprägtem
Dur einer hellen Tonart zur Verwendung gelangt. All das hat
Bach von sich aus in die Worte gelegt, die Auffassung ist sein

persönliches Eigentum, mit leichter Mübe zwingt er die Worte
in diesen Rhythmus, so weit er ihn mit seinem feinen Ohr nicht
aus ihnen gehört hatte.1

Wie Sie sehen, führen derart echte Vokalkomponisten alles

Prinzipielle mit der Vokalstimme aus, und hier wären wir gleich
wieder bei einer neuen, fundamentalen Frage angelangt: Was

vermag man mit der Vokalstimme zum Ausdruck zu bringen? Sie

sahen, der eigentliche Vokalkomponist stellt seine Sache auf

1 Im mündlichen Vortrag wurden noch weitere Proben gegeben, auf
die aber an dieser Stelle verzichtet sei.



126 A. HEUSS

das Wort, d. h. die aus dem Wort hervorgegangene
Hauptstimme (auf diesem Gebiet in allererster Linie) erweisen sich

für ihn seine seelisch-geistigen wie künstlerisch-musikalischen
Fähigkeiten. So Außerordentliches er den Instrumenten, der

„Begleitung" jedweder Art verdanken kann, er weiß und
handelt danach, daß in der oder den Vokalstimmen die Quintessenz

der Verbindung von Wort und Ton liegt, oder, mit andern

Worten, er vertraut dem Wort, das er zugleich mit den Mitteln
des echten, absoluten Musikers zu erfüllen vermag, und in
diesem Vertrauen blickt uns wieder der mittelalterlich-kindliche
Musiker mit vollem Ausdruck an. Und Sie dürfen es mir glauben,
daß die Arbeit, dem Wort in der genannten Art gerecht zu
werden, außerordentlich schwer war, sowie aber auch, daß diese

Arbeit noch keineswegs zu Ende geführt, an dieser Aufgabe seit

etwa 100 Jahren eigentlich gar nicht mehr ordentlich
weitergearbeitet worden ist, man vielmehr eine Unmenge des Erreichten

durch die immer einseitigere Pflege des Instrumentalen
innerhalb der Vokalmusik eingebüßt hat, ebenso wie das

Vertrauen, die Liebe und das Erkennen dem Worte gegenüber
immer geringer geworden ist. Auf diesem und jenem Gebiet
bricht die Entwicklung schon mit Mozart geradezu plötzlich ab.

Ich will Ihnen ein solches, das für das dramatische Fach besonders

in Frage kommt, nennen: die Fähigkeit, äußerst bewegliche
Worte mit fortwährend wechselnden Ausdrücken in dem Sinne

zu besiegen, daß alles Wesentliche in die Vokalstimme gebannt
wird, so daß der Musiker seinerseits einen vollen Begriff vom
Wesen dieser Worte gibt. Denken Sie an die Registerarie Mozarts,
in der jeder der einzelnen zahlreichen Ausdrücke aufs Korn

genommen und — getroffen ist. Etwas Derartiges finden Sie

im ganzen 19. Jahrhundert nicht mehr, es fehlt den Komponisten

sozusagen an allem, nicht nur an unseren Faktoren,
sondern auch an der inneren wie äußeren Technik, sowie an der
nötigen Phantasie, Worte musikalisch zu sehen. Zudem hat der



DICHTKUNST UND TONKUNST 127

immer schwerer werdende Panzer der Instrumentalpartie die
Vokalstimme, das Wort, förmlich zu Boden gedrückt.

Ich verfolge einen bestimmten Zweck, wenn ich Ihnen
einen derartigen Text mitteile, ein solcher, der allerdings noch
über die Worte der Registerarie hinausgeht, zumal das Ganze,
dem Charakter der die Worte singenden Person entsprechend,
ein bedeutend rascheres Tempo verlangen würde als dies gerade
der zweite Teil der Registerarie aufweist. Es ist Goethes:

DER NARR EPILOGIERT.

Manch gutes Werk hab' ich verricht't
Ihr nehmt das Lob, mich kränkt das nicht
Ich denke, daß sich in der Welt
Alles wieder ins Gleiche stellt.
Lobt man mich, weil ich was Dummes gemacht.
Dann mir das Herz im Leibe lacht;
Schilt man mich, weil ich was Gutes getan,
So nehm' ich's ganz gemächlich an.
Schlägt mich ein Mächtger, daß es schmerzt,
So tu ich, als hätt' er nur gescherzt.
Doch ist es einer von meinesgleichen,
Den weiß ich wacker durchzustreichen.
Hebt mich das Glück, so bin ich froh
Und sing' in dulci jubilo.
Senkt sich das Rad und quetscht mich nieder,
So denk' ich, nun es hebt sich wieder.
Grüble nicht beim Sommersonnenschein,
Daß es wieder werde Winter sein.
Und kommen die weißen Flockenscharen,
Da lieb ich mir das Schlittenfahren.
Ich mag mich stellen, wie ich will,
Die Sonne hält mir doch nicht still,
Und immer gehts den alten Gang
Das liebe lange Leben lang.
Der Knecht so wie der Herr vom Haus
Ziehen sich täglich an und aus;



128 A. HEUSS

Sie mögen sich hoch oder niedrig messen,
Müssen wachen, schlafen, trinken, essen,
Drum trag ich über nichts ein Leid:
Machts, wie der Narr, so seid ihr gescheit.

Kennen Sie einen heutigen Komponisten, der diese Worte
in unserem Sinne zu fassen vermöchte? Jeder der verschiedenen

Ausdrücke müßte, und zwar eben vokal, scharf und
prägnant gefaßt sein, wobei das Ganze ohne Aufenthalt in fliegender
Eile und doch eben mit konkreter Deutlichkeit an uns vorbeizieht,

ja nicht etwa rezitativartig, sondern, wie mein Ausdruck
für Derartiges heißt, als dramatische Vollmusik. Und daß man
den überlegenen Geist des „Narren", der kein anderer als Goethe

in besonderer Ausprägung selbst ist, ohne weiteres fühlt, sei

immerhin noch bemerkt. An diesem einen Beispiel können Sie

ersehen, wie viel der heutige Vokalstil eingebüßt, er insbesondere

an Schlagfertigkeit verloren hat. Richard Strauß hat in der
Zerbinetta-Partie seiner „Ariadne auf Naxos" einigermaßen
Aehnliches, doch viel Leichteres versucht, aber wie klebrig ist
das ausgefallen. Die kommende Vokalmusik muß gerade auch

wieder an die Bewältigung derartiger geistiger Aufgaben denken,
sie sieht dann zunächst einmal, was ihr fehlt und wo der Hebel

anzusetzen ist.
Wir haben nun aber auch noch das Verhältnis der (remen)

Instrumentalmusik zur Dichtkunst einer Betrachtung zu
unterziehen, vor allem auch deshalb, weil bei diesem Verhältnis das

Wesen der als solche nun ganz getrennten Künste noch vie!

klarer sich zeigen wird oder doch zeigen kann, als bei der Vokalmusik,

wo Wort und Ton eine unmittelbare Verbindung
eingehen. Jene Instrumentalmusik zwar, die in dem Sinn aus
Werken der Dichtkunst hervorgeht, daß diese den Komponisten
unmittelbar zum Produzieren anregen und ihn ein Werk schreiben

lassen, das als ein feiner musikalischer Niederschlag seiner

Lektüre zu betrachten ist, diese Instrumentalmusik werden wir



DICHTKUNST UND TONKUNST 129

nicht näher betrachten. Und zwar deshalb nicht, weil hier das

Verhältnis zur Dichtkunst unverbindlich ist, ein dichterisches
Werk gelegentlich eine Musik auslöst, die der Komponist selbst
in keinen näheren Zusammenhang zu dem Gelesenen bringen
könnte und möchte.

Jene Instrumentalmusik aber betrachten wir, bei der es

der Komponist unternimmt, einen dichterischen Vorwurf seinerseits

mit den Mitteln seiner Kunst zu behandeln. Hieher gehört
ein großer Teil der Programmusik vor allem des 19. Jahrhunderts,
wie überhaupt dieses Zeitalter ein im stärksten Grade von der
Dichtkunst befruchtetes gewesen ist und sofort die Frage erheben
lassen sollte, ob es der außerordentlichen Anregungen, die auf
die Musiker dieser Zeit einstürmten, Herr geworden ist. Um
diese Frage zu entscheiden, werden wir uns nun über das Grundwesen

der beiden Künste klar werden müssen. Wie stellt, urn
einen Hauptvorwurf der Dichtkunst, der zugleich für die
Tonkunst in erster Linie in Betracht kommt, zu nennen, wie stellt
die Dichtkunst einen Menschen, einen Charakter dar, handle

es sich um einen Julius Cäsar, einen Faust, einen Coriolan,
eine Medea oder sonst wen? Dadurch, daß der Dichter, schreibe

er ein Drama, ein Epos oder ein Gedicht, den betreffenden
Mann leibhaftig auftreten läßt, ihn uns in seiner Umgebung,
in seinem Tun und Handeln zeigt, wobei wir, so es sich um eine

tragische Figur handelt, gewahr werden, wie er seinem Verhängnis,

der Katastrophe unweigerlich zueilt. Wir erleben also ein
Nacheinander von in sich greifenden Verwicklungen; ganz
allmählich werden wir — ähnlich wie es im Leben der Fall ist —
mit den für ihn charakteristischen Zügen seines Wesens bekannt

gemacht. Die Summe dieser Einzelzüge nennt der Philosoph
den empirischen, erfahrungsgemäßen Charakter. Nur diesen

vermag der Dichter zu geben und er will auch keinen andern geben,

wenn er lebenswahr bleiben und nicht — abstrakt werden will.
Der empirische Charakter gründet sich nun aber auf den abso-

9



130 A. HEUSS

luten oder, wie Kant ihn nennt, den intelligiblen Charakter,
der, kurz gesagt, sich daraus ergibt, daß man die Summe aller
empirischen Aeußerungen auf einen unteilbaren Punkt
zurückzuführen sucht, gewissermaßen zu unsichtbaren Wurzeln dringt.
Es ist keinem möglich, sich in aller Kürze über diese fundamentalen

Fragen auszusprechen, da sie mit den tiefsten Fragen des

Menschen zusammenhängen. Nirgends läßt sich aber das Intelligible

klarer machen als in der Tonkunst, die ihrem eigentlichsten
Wesen nach eine intelligible Kunst ist. Treiben wir auch hier
gleich wieder praktische Aesthetik.

Wir fragen einmal, wer ist der empirische und wer der
intelligible Don Juan? Der erstere ist, den Sie in der Oper
leibhaftig sehen, der die Donna Anna verführt hat, den Komtur
im Zweikampf tötet, mit Zerline anbändelt, „Reich mir die
Hand" singt, die Elvira zum Narren hält usw. Der intelligible
aber, wer ist dieser? Ich zeige Ihnen diesen mit ein paar
Tönen.
(Der Vortragende spielt den Anfang des Allegros der Don Juan-Ouverture.)

Ich beschränke mich auf eine kurze Erklärung des berühmten

Dis, das, zum D des Basses erklingend, anders als eine
Verletzung der Tonart, mithin der natürlichen Schranken, als ein

Uebergriff in ein selbst dem freiesten Manne nicht erlaubtes
Gebiet nicht aufzufassen ist. Aus diesem Anfang, diesem frevelhaften

Untergrund, erhebt sich dann das weitere Thema, die

von stärkster Energie erfüllten, aufstrebenden Synkopen der
folgenden Takte usw. Das Dis ist das neben den andern
allgemeinen menschlichen Eigenschaften ganz Individuelle in Don
Juans Charakter, ein nur ihm Zugehöriges, worüber man nun
einmal — man mag das Thema erklären wie man will — nicht
hinwegkommt. Das Frevelhafte sitzt in der innersten Natur
Don Juans, in seinem Intelligiblen, in der Oper selbst erleben
wir die empirischen Auswirkungen, wobei Mozart von allen
Verletzungen musikalischer Gesetze Abstand nimmt, was einen



DICHTKUNST UND TONKUNST 131

tiefen, hier weiter nicht zu erörternden Grund hat. Das Dis
ist im eigentlichsten Sinn intelligibel.

Ein Kant würde sagen, jetzt brauche ich eigentlich nichts
mehr, ich habe hier alles, was ich für meine Zwecke brauche.
Was im einzelnen Don Juan auf Grund dieses seines intelli-
giblen Charakters anstellt, ist mir gleichgültig, interessiert mich
nicht. Lediglich interessieren könnte mich noch, welches Ende
dieser Charakter findet, natürlich oder übernatürlich. Und Mozart
gäbe nur dem Orchester ein Zeichen und wir hören den

schicksalsmäßigen Geisteranfang. Danke, sagte Kant, so mußte es

kommen; der Kerl mit seinem die Natur verletzenden Dis im
Charakter dürfte nicht auf gewöhnliche Art das Leben
quittieren.

Ich habe mit Absicht das Beispiel eines Komponisten
gewählt, den man nicht leicht unter die Musiker-Philosophen zählt
und den die heutige Komponistengeneration zum mindesten als

musikalischen Denker längst überwunden zu haben glaubt. Ich
will mich auch im einzelnen über diese Frage gar nicht
auslassen, sondern sage: Der wahre Musiker, der ein Stück
verkörperter Musik und Tonkunst ist, betrachtet ohne weiteres

intelhgibel, weil eben das Intelligible das Grundwesen der

Instrumentalmusik ausmacht. Begnügen Sie sich mit diesen

paar Worten der Erklärung, da wir noch die Gegenprobe zu
machen haben und zwar aus dem 19. Jahrhundert, das sich auf
seine Bildung nicht wenig zugute getan hat. Und zwar wähle

ich als Beispiel Liszts Faust-Sinfonie, eines der bedeutsamsten

Werke dieser Art sinfonischer Musik. Da werden im ersten
Satz zur Charakterisierung von Fausts Natur vier Themen
aufgestellt: das erste zeigt den grüblerischen, in seinem Gram sich

ergehenden, übermäßig gespannten Faust, das zweite den

ringenden, aktiv strebenden, das dritte den liebesuchenden und
schließlich den in Tatkraft siegenden Faust. Ist das intelligibel,
musikalisch gesehen? Keineswegs, sondern dichterisch. Das



132 A. HEUSS

grübelnde, pessimistische Anfangsthema, das zugleich das Hauptthema

ist, leitet sich von der ersten Szene des Goetheschen
Werkes her; dieser Faust aber, der seine berühmten Verse

spricht, ist einzig und allein ein empirischer Ausschnitt des

eigentlichen Faust und zwar ein solcher, der vorübergeht und
nie wiederkehrt, sofern Faust in seinem Grundwesen durchaus
kein Pessimist ist, sondern gerade das Gegenteil. Sie sehen,

gleich die erste Note dieses als solches bedeutenden Werkes

ist „falsch", Sie erkennen nun den Grund: der unmittelbare
Anschluß des Musikers an den Dichter, der gezwungen ist,
vollkommen anders, empirisch vorzugehen, ist schuld, oder die

Unfähigkeit des Musikers, wirklich musikalisch, d. h. intelhgibel,
philosophisch zu sehen. Ohne weiteres verstehen Sie nun auch

Beethovens berühmten, so oft mißverstandenen oder überhaupt
nicht verstandenen Ausspruch: der Musiker müsse über dem

Dichter stehen. Er muß es nicht deshalb, weil der Musiker als

solcher über dem Dichter steht — derartigen Unsinn wolle man
einem Beethoven, der gerade vor dem dichterischen Geist
außerordentlich Respekt hatte, nicht zuschreiben —, sondern weil
die Dichtkunst eine empirische, die Tonkunst eine intelligible
Kunst ist und die intelligible Betrachtung über der andern steht,
der Musiker aber dem Wesen seiner Kunst gemäß intelligibel
verfahren muß, wenn er wirklich „Musiker" sein will.

Und gehen Sie nun von Liszt einen Schritt weiter, wobei
Sie in unsere glorreiche Zeit gelangen. Betrachten Sie von dem

hier gewonnenen Standpunkt aus die Tondichtungen von Richard
Strauß. Da gelangen Sie zu einem musikalischen Geschichtenerzähler,

zu einem Musiker, der eine empirische Einzelheit an
die andere reiht, nur niemals in der Lage ist, uns ein absolutes,

intelligibles Bild von einer Person zu geben und dadurch natürlich

zeigt, daß er im Grunde genommen gar kein Musiker ist, ein
Musiker eben im Grundsinne seiner Kunst. Er muß den
Charakter in Bestandteile auflösen; in der Sinfonie „Domestica"



DICHTKUNST UND TONKUNST 133

zum Beispiel sehen wir zuerst den jovialen, humorvollen Mann,
dann den träumerisch sinnenden, dann den mürrischen. Sein

Held im Heldenleben ist, wie eine Maschine, aus etwa einem halben

Dutzend „Funktionen" zusammengesetzt, mit denen uns der

Komponist wie ein erklärender Ingenieur nacheinander bekannt
macht. Sein Bestes ist noch der „Eulenspiegel", in dessen Thema

etwas Intelligibles aufblitzt, vermutlich wegen innerer
Verwandtschaft der beiden Naturen. Immer tiefer ist dann Strauß
im Laufe der Jahre als Instrumentalkomponist gesunken und in
seiner Alpen- oder besser Touristensinfonie bei der musikalischen

Filmdarstellung angelangt.
Das soll uns indessen weiter nicht kümmern ; ich hoffe

aber, daß Sie nunmehr sehen, worin der Grundfehler aller
derartigen dichterischen Programmusik beruht, nämlich, kurz

gesagt, in einer Verwechslung des Wesens von Dichtkunst
und Tonkunst. Und nun werden Sie auch meine eingangs
aufgestellte Behauptung verstehen, daß eine Schrift wie Lessings
Laokoon, aber über das Wesen der Dichtkunst und Tonkunst,
wäre sie so etwa 1850 geschrieben worden, sehr viel Unheil
hätte verhüten können, indem sie eben den Musikern klar
gezeigt hätte, wo das Grundwesen der einen und das der andern
Kunst liegt. Heute weniger denn jemals ist man sich darüber
klar ; seit über 50 Jahren zum Beispiel streitet man sich
über Liszt, und weiß der ganzen Richtung mit wirklichen
Gründen nicht beizukommen, und vor allem, man komponiert
in einem stärksten Durcheinander von musikalischen und
dichterischen Prinzipien, wobei das Dichterische bis zum
Journalistischen, zum Leitartikel heruntergedrückt ist. Von einer
wahren Programmusik im Sinne der großen Musiker sind wir
heute weiter denn je entfernt, nicht zuletzt deshalb, weil zur
Erkennung des Intelligiblen ganz andere geistige, erkennende
Kräfte nötig sind, als sie dem heutigen Musiker- und
Komponistengeschlecht zur Verfügung stehen. Wir aber blicken noch-



134 A. HEUSS

mais zurück, um klar zu sehen, was die Tonkunst in ihrem
Verhältnis zur Dichtkunst groß hat werden lassen, und das sind:
Kindliches Vertrauen und liebendes, männlich starkes Erkennen.
Und treten auch Sie Ihrerseits, jeder nach seinen Kräften, mit
dieser Zauberformel an echte Werke der Tonkunst heran, die

aus der Verbindung mit der Dichtkunst entstanden sind, dann
werden Sie — das glaube ich Ihnen sicher sagen zu können —
aus dieser Beschäftigung reichsten und innersten Gewinn
davontragen. Das bei Ihnen anzuregen, war denn auch der Hauptzweck

dieser Ausführungen.


	Dichtkunst und Tonkunst

