
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 1 (1924)

Artikel: Zum Problem der religiösen Musik

Autor: Cherbuliez, A.-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Problem der religiösen Musik.
Von A.-E. Cherbuliez (Chur-Zürich)

Vorbemerkung. Seit jeher hat Basel ein ehrwürdiges
Beispiel liebevollen praktischen, wie theoretisch vertieften
religiösen Lehens gegeben. Auch die religiöse Musik
in ihren mannigfachen Erscheinungsarten hat dort eine
hocherfreuliche Förderung erfahren, die seit Jahrhunderten
ununterbrochen anhält. Ja, nicht einmal in jener für die
Kirchenmusik unheilvollen Frühzeit der deutsch-schweizerischen

Reformation, wo mancher Organist tränenden Auges
zusehen musste, wie man ihm seine prächtige Orgel, als

unwürdig des neuen Kultes, zerschlug, verschwand die
Königin der Instrumente ganz aus Basels Kirchen.

In den letzten Jahren ist überall das Interesse und,
man darf auch sagen, das Verständnis für die religiöse
Musik neu erwacht. Alte Werke werden in erhöhtem Mass
in den Programmen ernster Konzertinstitute berücksichtigt;

die Komponisten der neuen Zeit verschmähen nicht,
Werke religiösen Gehaltes zu schaffen. Basel ist auch hier
an erster Stelle zu nennen. Derselbe hervorragende Dirigent

Dr. H. Suter, der mit seinem Basler Gesangverein im
herrlichen Münster weihevolle Aufführungen (von
europäischem Ruf) der Passionen und geistlichen Oratorien
unserer grossen Meister veranstaltet, hat auch zum
hundertjährigen Jubiläum des eben genannten Vereins ein
grossangelegtes Chor-Orchesterwerk geschrieben, das ja in diesen

Tagen der Zusammenkunft der Musikforscher in Basel
wieder aufgeführt wird. Es ist von echtem kosmisch-
92



religiösem Geist erfüllt und bedeutet ein neues Ruhmes-
blatt in der baslerischen Geschichte der religiösen Musik.

Die theoretische und historische Untersuchung
kirchenmusikalischer Probleme ist ebenfalls in Basel stets auf
erfreulicher Höhe gestanden, nicht zuletzt durch das Interesse,
welches ihr die jetzigen Vertreter der Musikwissenschaft
an der Universität in ihren Schriften und Vorträgen
entgegengebracht haben.

Aus allen diesen Gründen erscheint es geboten, auch
in dieser Festschrift jenes wichtigen und eigentümlichen
Zweiges der uns so teuren Kunst zu gedenken und einige
Beziehungen wissenschaftlicher, historischer, künstlerischer
und sozialer Art zu beleuchten, die das Problem der
religiösen Musik auch für den Musikforscher zu einer der
fesselndsten gesamtmusikalischen Fragen stempeln.

I. Musikwissenschaft und religiöse Musik.
Nicht jedes philosophische System baut auf religiösen

Betrachtungen auf. Die religiöse Weltanschauung kann am
Anfang alles Philosophierens stehen, oder als ein Teil einer
allgemeinen philosophischen Weltanschauung geschildert
werden, oder in einem denkerischen System gar keine Rolle
spielen. Aehnlich ist es mit Musikwissenschaft und
religiöser Musik bestellt. Besteht eine organische gedankliche
Verbindung zwischen beiden und, wenn ja, ist sie
koordinierend oder subordinierend? In einer Zeit, wo sich der
Begriff «Musikwissenschaft» noch nicht allseitig klar in
bezug auf Umfang, Grenzgebiete, Methode und Gehalt
gestaltet hat, ist diese Frage gewiss nicht müssig, denn sie
ist eine Anwendung jenes grösseren und allgemeineren
Problems über das Verhältnis von Glauben und Wissen. Jede
Wissenschaft beruht zunächst auf der Erforschung von
Tatsachen und Zusammenhängen, die nur mittels der Technik
eines methodisch-rationalen Denkens und Erkennens möglieh,

ist. Die Wissenschaft tritt so in den Dienst der
Erkenntnis, den einzigen, der ihrer würdig ist. Das Streben
nach Erkenntnis ist ein Ausfluss der uns innewohnenden

93



Ueberzeugung, dass in viel höherem Masse, als wir es
nachweisen können, oder bis jetzt wissen, Beziehungen tieferer
Art zwischen den Dingen, den Menschen, den Ideen
bestehen. Diese Ueberzeugung entsteht in jeder
Einzelpersönlichkeit auf die verschiedenste Weise. Negativ durch
die Einsicht der geringen Reichweite unserer Erklärungen
über Sinn und Beschaffenheit aller unseren Sinnen zugänglichen

Dinge; positiv durch Einflüsse der Erziehung, der
Vererbung, durch eine nicht beweisbare Intuition
kosmischer Art. Wir fühlen, dass hinter all diesen
Beziehungen eine schöpferische Kraft lebt, die nicht von uns
ausgeht, die über uns steht, für welche Ideen, Menschen,
Dinge höchstens Werkzeuge sind. Wesen und Absichten
dieser schöpferischen Kraft zu verstehen, bedeutet das
Höchstmass unserer geistigen Befriedigung, bedeutet das
einzig echte Ziel unserer gesamten individuellen und
kollektiven Entwicklung, zu dessen Erreichung das- Streben
nach Erkenntnis unumgänglich Voraussetzung ist. Damit
ist der Erkenntnisinhalt der Wissenschaft grundsätzlich
umschrieben: Jede Aufdeckung neuer Beziehungen, neuer
Tatsachen ist an sich nicht Schaffung eines neuen Zusammenhangs,

der etwa vorher nicht dagewesen wäre, sondern nur
dessen Hineinrücken in unsern, so begrenzten Gesichtskreis.

Mehr Zusammenhänge, als in den Dingen, den
Menschen, den Ideen selbst liegen, kann keine Wissenschaft
erzeugen; sie alle zu kennen, hiesse im Besitz einer geistigen
Potenz sein, die nur jene schöpferische Kraft haben kann,
die diese Beziehungen geschaffen hat.

Die Anerkennung der schöpferischen Kraft als eines
ausnahmslos geltenden, über- und irrationalen
Grundgesetzes beeinflusst die Bildung unserer Weltanschauung
in ausschlaggebender Weise. In diesem Augenblick lebt
in uns der Glaube an das Göttliche, in dessen Gewalt das
Kleinste und das Grösste, das Schönste und Grauenhafteste,
das Lebendige und das Tote gegeben ist. Dadurch wird am
Stand und Umfang der wissenschaftlichen Erkenntnis noch
nichts geändert; alle Erkenntnis ist damit durchaus noch
94



nicht mit einem Schlage da. Unser Streben nach Erkenntnis
behält weiterhin seinen Daseinsgrund, die Objekte der
Wissenschaft sind nach wie vor da, jene Beziehungen
bleiben immer noch in vielen Fällen ein Rätsel. Was sich
geändert hat, ist der Sinn unseres Strebens nach Erkenntnis,
ist der Geist, in dem es vor sich geht. Es ist nunmehr
getragen von einer wundervollen und grossartigen Grundlage.

Die Lücken des Wissens und Erkennens sind eher
Maschen in einem Netz, als Löcher in einem Tuch
vergleichbar. Das Netz ist gewoben und getragen von der
Kraft des Glaubens. Die Einheitlichkeit des Glaubens
begünstigt die einheitliche Richtung der Erkenntnis und die
Stärke der Intuition. Das Göttliche bleibt unserm begreifenden

Denken durchaus irrational; ein Strom von Geheimnissen,

die Menschenverstand nur mittelbar ahnen, nicht
unmittelbar entschleiern kann, umgibt das göttliche Prinzip.

Geistiges und Unsichtbares sind seine hervorstechendsten,

wenn auch nicht einzigen Merkmale; denn auch Sichtbares

und Materielles kann als Träger göttlichen Lebens
erscheinen. Wenn beides, das Geistige und Materielle in
vollkommenster Art gemischt sind, nämlich so, dass das
Geistige als wertvoll unbedingt überwiegt und das
Ungeistige in unsern Sinnen eine maximale ästhetische Befriedigung

auslöst, dann zeigt sich das Göttliche in der Form des

Künstlerischen.
Je mehr also ein Forschungsgebiet mit Ursachen und

Wirkungen verknüpft ist, die auf das Geistige, Unsichtbare,
Seelische, das hinter der Erscheinung der Dinge Liegende
an sich hinweisen, oder mit ihm durch das Künstlerische
verbunden sind, desto eher wird in diesem Forschungsgehiet
der Glaube an ein Göttliches, an das Religiöse, wegleitend
und lebendig sein (müssen), nicht als sein Inhalt, sondern
als seine tiefste Grundlage. Damit ist keine Unterordnung
der Kunst unter die Wissenschaft behauptet. Aber auch
nicht das Gegenteil. Denn, obwohl es richtig ist, dass in
keiner Kunst das Wissenschaftliche ausschlaggebend wirkt,
erscheinen in manchen Wissenschaften künstlerisches

95



Schauen und Empfinden als unentbehrlich, nicht weil Kunst
der Wissenschaft übergeordnet ist, sondern weil die
betreffende Wissenschaft der Erforschung einer Kunst dient.

Diese Fundamentierung einer Wissenschaft auf dem
Glauben an das Göttliche ist um so natürlicher, je eher
das religiöse Leben und Erleben in ihrem Bereich irgendwie

unmittelbaren Ausdruck finden kann und je mehr dies
ohne den Umweg über das Künstlerische möglich ist.

Wem religiöser Glaube nicht Zugabe, sondern Mark
des Lebens ist, der wird von ihm aus, als dem
liebenswertesten und ursprünglichsten Kernpunkt, solche Wissenschaft

verstehen, befruchten, historisch und sachlich
ableiten wollen.

In mehrfachem Sinne ist demnach die Musikwissenschaft

in dieser eigenartigen, man darf sagen bevorzugten
Lage. Verstehen wir darunter einen Sammelausdruck für
die wissenschaftlich-übersichtliche Ordnung, in stofflicher
und geschichtlicher Beziehung, sowie die rationale und
seelische Durchdringung der Welt der Töne, so besitzt sie
einen Zugang zum Göttlichen über das rein Künstlerische;
denn da sie sich mit Erschaffung, Wiedergabe, Analyse von
künstlerischem Wert befasst, steht sie in unmittelbarer
Verbindung mit Seelischem, Irrationalem, Geistigem, Unsichtbarem.

Ein noch direkterer Zugang zum Göttlichen, zum
menschheitumfassenden Bereich religiösen Lebens steht ihr
aber offen in der religiösen Musik.

Von hier aus, im Sinn obiger Gedankengänge, wären
die Fundamente der Musikwissenschaft aufzuhauen, von
den Masstäben der religiösen Musik aus musikwissenschaftliche

Erkenntnis zu folgern. Die selbstverständliche
Voraussetzung, dass letztere aus dem Wesen der Tonkunst
abgeleitet werden muss, spezifiziert sich also in dem Augenblick,

wo man die religiöse Tönkunst als die eigentliche,
die ursprüngliche, die wichtige Art der Musik auffasst. Die
enge sachliche Verbundenheit von Religion und Musik
bestärkt diese Auffassung. Beiden gemeinsam ist völlige Im-
materialität bei grösster psychischer Realität. Das reli-
96



giöse Erlebnis ist ausschliesslich geistig zu verstehen, ein
Vorgang, der ohne irgend welche äussere Einwirkung rein
seelisch-unsichtbar sich äussert. Auch das musikalische
Erlebnis, besonders in der Form der Inspiration, ist in
diesem Sinn durchaus immateriell. Ungreifbar, unsichtbar
sind die Tonwellen, die das eigentliche Material der
Tonkunst darstellen. Aber welch ungeheure Kraftquelle bedeutet
der Glaube dem einzelnen, ja der Menge. Die grössten
äusserlichen Wirkungen der Menschheitsgeschichte lassen
sich als indirekte Folgen der Glaubenskraft erklären.
Welche Eindringlichkeit und Wirklichkeit hat das unfassbar

geistig-religiöse Erlebnis für den dadurch Begnadeten!
Und in wie hohem Masse kann Musik eine bestimmende
Wirkung auf den Menschen ausüben, wie unwiderstehlich
kann ihre aufpeitschende Macht sein, wie wunderbar kann
sie tiefstes Leid trösten, das Innerste der Seele berühren,
alle Affekte wecken und löschen, wie plastisch und lebendig
prägt sie sich dem dafür Zugänglichen ein! So sind auch
die ethischen Wirkungen von Religion und Musik ähnlich.
Beide sublimieren alles ihnen Erreichbare; das Niedrige
veredelt sich; das Materielle vergeistigt sich; das an Zeit
und Ort Gebundene verallgemeinert sich; das Zufällig-Aeus-
serliche wird zum Generell-Innerlichen gewandelt.
Insbesondere lösen Musik und Religion Wirkungen aus im
Gebiet unserer sittlichen und moralischen Anschauungen. Die
Tugend, die Reinheit, die edle Gesinnung, Treue,
Opferwilligkeit, Hingabe — und die Kraft des Glaubens zu schildern

und ausströmen zu lassen, auszulösen und zu bekräftigen

sind beide, wie sonst nichts, geschaffen.
Es ist wohl nicht übertrieben, wenn man sagt, dass

Musikwissenschaft wie wenige andere Forschungsgebiete
darauf angewiesen ist, Formen und Folgeerscheinungen
religiöser Strömungen zu berücksichtigen. Stilfragen,
Formgesetze, geschichtliche Wandlungen, Interpretationsregeln,
Aesthetik des musikalischen Schaffens versprechen vielfach
erst dann eine fruchtbare musikwissenschaftliche Betrachtung,

wenn dieses religiöse Element in seinen unendlich
7 97



mannigfaltigen expliziten und impliziten Abstufungen
erkannt wird.

Der Kenner der frühmittelalterlichen Musikästhetik wird
bemerken, dass in gewisser Beziehung der hier abgeleitete
Standpunkt auf anderen Wegen von den drei philosophischen
Systemen erreicht wird, die im ersten vorchristlichen
Jahrhundert von Alexandria, jenem wichtigen hellenisch-orientalischen

Geisteszentrum, ausgingen.1 Gemeinsam ist nämlich

der neu-pythagoräischen, der jüdisch-alexandrinischen
und der neu-platonischen Lehre die Ansicht, dass erst die
mystische Vereinigung mit der Gottheit das wahre Wissen
ermöglicht und dass die Erkenntnis nur dann fruchtbar
wird, wenn sie durch den Glauben an das Göttliche getragen
ist. Das irrational-künstlerische Element der alexandrini-
schen Musikästhetik liegt nun zwar hauptsächlich in der

Koordinierung, wenn nicht gar Subordinierung des ver-
nunftgemässen Denkens mit bezw. unter die unmittelbare
göttliche Offenbarung; denn sowohl für Nikomachus von
Gerasa (etwa 150 n. Chr.), den bedeutendsten Neupytha-
goräer, wie auch Philo von Alexandria, den Begründer der

jüdisch-alexandrinischen Schule (etwa 20 n. Chr.), ist Musik
eine enzyklische Wissenschaft, keine Kunst; gerade das

sinnliche Element in ihr sei das, was den direkten Verkehr
des Menschen mit der Gottheit, einem rein geistigen Wesen,
hindere. Einzig die Neuplatoniker, Plotin an ihrer Spitze
(205—270 n. Chr.), stehen dem Sinnlich-Schönen nicht
feindselig und asketisch gegenüber ; sie fassen es als unterste
Stufe des Schönen überhaupt (des «Urschönen», der «grossen

Schönheit») auf, durch dessen Anschauung die Seele

der Offenbarung des Göttlichen teilhaftig wird; das
Kunstschöne ist die Mittelstufe zwischen dem Sinnlich-Schönen
und dem Urschönen. Die sinnlich-schönen Elemente der
Musik, Melodik, Harmonik, Rhythmik sollen uns also nur
den Weg ebnen zum Kunstschönen, d. h. der geistigen, hinter
der äusseren Erscheinung des Kunstwerks stehenden und

i) Vgl. H. Abert, Musikanschauung des Mittelalters, Halle 1905.

1. Kapitel.

98



aus seinem inneren Wesen quellenden Schönheit, welche
ihrerseits durch ihre ethisch-sublimierende Wirkung unser
geistiges Auge vollkommen reinigt, so dass wir, das
Urschöne erblickend, in direkte Verbindung mit dem Göttlichen
treten können, und zwar unter Verzicht auf rationales
Denken, unter Zuhilfenahme des Zustandes der mystischen
Ekstase. Plotin wird also dem künstlerischen Charakter
der Tonkunst selber durchaus gerecht.

Dass Plotin hier erwähnt wird, hat noch andere Gründe.
Es drängt sich — mutatis mutandis — eine Parallele auf
zwischen dem Zustand der Musikpraxis und Musikwissenschaft

im ausgehenden Altertum und in der Jetztzeit.
Damals ein greller Abstand der tatsächlichen Musikverhältnisse

von den rein abstrakten Spekulationen der
Musikwissenschaftler. Heute ein fast ebenso grosser Abgrund
zwischen der modernen Kompositionspraxis und der
offiziell gelehrten Fachwissenschaft, Aesthetik und
Musikphilosophie. Damals die unaufhaltsame Degeneration der
antiken Musik, die einer geistlosen Verweltlichung immer
mehr anheimfiel; heute eine Tonkunst, die dem Ideal der
in ihrer geistigen und ästhetischen Vollendung wohl nicht
angreifbaren klassischen (Wiener) Kunst völlig fremd
geworden ist und deutliche Zeichen einer formalen und
ästhetischen Ueberreizung aufweist.

In diesem kritischen Zeitpunkt erstand dem ausgehenden

Altertum, dem angehenden Mittelalter in Plotin ein
wissenschaftlich überlegener Geist, in dem noch einmal,
aufbauend auf Plato und Aristoteles, der Glanz des
griechisch-klassischen Musikideals hell aufstrahlt; aber seine
Lehre, die der Musikwissenschaft Vertiefung brachte, ohne
die Aufgaben der lebendigen Tonkunst schief zu interpretieren,

wurde nicht gehört und nicht beherzigt. Seine
implizite Warnung, weder in scholastische Pedanterie, noch
in symbolisch-allegorische Phantastik zu fallen, könnten
heute manche musikwissenschaftlich mehr oder weniger
problematische Strömungen in der Beurteilung der Musik
beherzigen. Seine Forderung, dass gerade der Musiker und

7* 99



die Musik ein Beispiel geben sollten für den Aufschwung
aus der Sinnenwelt zum Uebersinnlichen, ohne das Sinnliche,

mit dem nun einmal auch die Tonkunst zu tun hat,
zu verdammen — sie ist geradezu aktuell zu nennen. Die
plotinische Aufhebung des normalen Selbstbewusstseins
und sein Ersatz durch den künstlerischen Seelenzustand der
Verzückung ist eine ganz moderne Einstellung auch in der
Musik. Und dass Plotin sie nur als Mittel der unmittelbaren

Offenbarung des Absolut-Geistigen, des Göttlichen,
verwendet wissen will, als die Krönung einer seelischen
Entwicklung, deren innerstes Motiv das Verlangen nach
dem Guten (Eros) ist — das wäre für manche moderne
musikalische Ekstase ein heilsames Korrektiv! Und ist
die hellenisch-alexandrinische Idee der Katharsis, der
reinigenden Wirkung der Musik (psychisch wie sogar
physisch zu verstehen), von der Plotin in so überzeugender
Weise spricht, nicht auch etwas, was unsere an moralischer
und nervöser Depression so reiche Zeit und Kunst
gebrauchen könnte?

II. Kategorienlehre der religiösen Musik.

«Religiöse Musik» ist ein weitmaschiger Ausdruck, der
auf verschiedene Arten in bestimmtere Komponenten zerlegt

werden kann. Man kann auf Grund der praktischen
Verwendbarkeit bezw. Zweckbestimmung, oder je nach Art
der religiös-psychologischen Einstellung des Komponisten
oder schliesslich mit Berücksichtigung des in allen Künsten
wichtigen Symbolbegriffs vorgehen.

Die Frage nach der Zweckbestimmung ergibt drei
einander übergeordnete Formen. Die kultische Kirchenmusik
schliesst sich eng an einen bestimmten kirchlichen Kult
an; massgebend für ihren Stil, äussere Form, Text und
Sprache, für die Ausführungsmittel ist eine bestimmte kirchliche

Norm, eine bestimmte Liturgie. Sie ist Dienerin, aber
unentbehrliche Dienerin der religiösen Zeremonie; sie dient
der Erhebung der Gläubigen im Gottesdienst, der Erhöhung
der Schönheit und Eindruckskraft der kultischen Hand-
100



Jungen, sie gehört unbedingt ins Gotteshaus. Sie ist die
gebundenste, aber vielleicht auch reinste Form der
religiösen Musik, denn sie ist ohne die kultische Handlung,
ohne die Mitwirkung des kultischen Textes undenkbar.
Unter den christlichen Bekenntnissen ragt das römisch-
katholische durch reiche kultische Kirchenmusik hervor.
Auch musikalisch waren einst die römische, die mailän-
dische, mozarabische, gallikanische und fränkische Liturgie
von einander verschieden, und nicht ohne Schwierigkeiten
wurden die mannigfachen Formen der kultischen Kirchenmusik

katholischer Konfession wieder vereinheitlicht. Auch
die byzantinische Kiröhe hatte eine reichentwickelte
kultische Musik. Liturgie, feststehende Mess- und Offiziums-
gesänge, Psalmen, Allelujaweisen und Hymnen syrischen
Ursprungs (später z. T. von Rom übernommen) wurden
von Sängerchören in prächtigen Gewändern, wahrscheinlich
mit Orgelhegleitung vorgetragen. Auch der Protestantismus

weist klar ausgesprochene kultische Kirchenmusik auf.
Die evangelische Liturgie ist besonders im 16. Jahrhundert
im Gebiete des lutherischen Bekenntnisses reich und
künstlerisch hochstehend. Einzelpsalmodien am Altar, von der
Orgel gestützte Chorpsalmodien, ein- und mehrstimmiger
Chorgesang, Gesamtchoräle und Soloorgelspiel liefern
zahlreiche wertvolle Beispiele echt kultischer vokal-instrumentaler

Kirchenmusik. Um die Mitte des 19. Jahrhunderts
sind mehrfache Versuche zur Modernisierung der protestantischen

kultischen Musik in Form von neuen liturgischen
Ordnungen gemacht worden. Noch heute stellen ein
gesungenes Stundengebet, ein lutherischer
Abendmahlwechselgesang, eine liturgische Messe reine Typen
kultischer Kirchenmusik dar.

Ihr in der stilistischen Begrenzung übergeordnet ist
geistliche Musik,2) entstanden als Niederschlag eines
bestimmten religiösen Glaubensbekenntnisses mit dem
Endzweck, sich von weltlicher Musik deutlich zu unterscheiden,

2) Vgl. Peter Wagner, Einführung in die katholische Kirchenmusik.
Düsseldorf 1919. § 1.

101



religiöse Sammlung und Erbauung hervorzurufen. Jedes
Bekenntnis äussert sieb in dogmatischen Einstellungen, in
einer bestimmten psychischen Atmosphäre; auch dies muss
in der geistlichen Musik im Stil, ja bis in musikalischtechnische

Einzelheiten hinein zum Ausdruck kommen. Jede

kultische Kirchenmusik ist auch geistlich, aber nicht
umgekehrt, d. h. geistliche Musik kann in kultischem Rahmen
verwendet werden, muss es aber nicht. Daher ist ihr Platz
auch im Haus bei der Andacht, in der Oeffentlichkeit nicht
gottesdienstlicher Art; bei vaterländischen, politischen, ja
gesellschaftlichen Anlässen, die aus Tradition oder noch
besser ihrem inneren Wesen nach durch ein tönendes
religiöses Bekenntnis eingeleitet, beendet, unterbrochen werden.
Die Trauermusik für einen gefallenen Helden, die freien
Formen der Motette und Kantate religiöser Richtung, aber
auch der «Wach-auf»-Chor aus den «Meistersingern»
gehört hierher. Daraus geht schon hervor, dass auf
liturgische Elemente keine Rücksicht genommen zu werden
braucht, dass subjektive Interpretation des Textes, Freiheit
in der Wahl der musikalischen Technik möglich ist. Es
ist diese Form der religiösen Musik, die in ihrer mittleren
Gebundenheit bei ziemlicher stilistischer Bestimmtheit
vielleicht die umfangreichste und individuell interessanteste
Literatur aufzuweisen hat. Hier treffen wir Lassos
Busspsalmen, Bachs Kantaten, Händeis Anthems, Verdis kon-
zertmässige Bearbeitung der Sequenz «Stabat Mater», aber
auch Brahms' vier ernste Gesänge, viele liturgisch
unbrauchbare Messen und Requiems, von Bachs H-Moll- und
Beethovens D-Dur-Messe bis zu Berlioz' und Brahms'
Requiem, C. Francks Béatitudes — eine fast unübersehbare
Menge künstlerisch höchstwertiger Werke.

Es gibt aber, auf noch breiterer Grundlage, religiöse
Musik in der allgemeinsten Form, einzig und allein genährt
von der Inspiration, die religiöser Glaube als solcher, das
seelische Hingegebensein an ein Göttliches oder das innere
Sichaufschwingen zum Ewigen vermittelt. Ihre Entstehungsursache

ist nicht notwendigerweise der Wunsch, religiös
102



zu erbauen, wie bei kultischer und geistlicher Musik; ihr
Zweck ist nicht immer, andern den Weg zu Gott zu bahnen.
Sie wird aus einer unentrinnbaren inneren Notwendigkeit
geboren; kein Kult, keine Konfession, keine Form und Technik,

kein Text bindet sie; sie ist geboren nur aus dem feierlich

erhabenen oder demütig zerknirschten Zustand einer
in tiefster Seele aufblühenden innigen Gemeinschaft mit
dem Göttlichen, Kosmischen, Uebersinnlichen. Daher kann
sie auch als absolute Instrumentalmusik auftreten. Weil
aber eine intensive religiöse Inspiration, die weder konfessionell

noch kultisch bewusst orientiert ist, ein nur seltenes
Geschenk heiliger Stunden wenigen Auserwählten wird, ist
diese allgemeinste Form religiöser Musik nicht oft echt und
schlackenrein zu finden. Beethovens Canzona di ringra-
ziamento offerta alla divinità da un guarito (im lydischen
F-Dur) aus dem A-Moll-Streichquartett op. 132, das Adagio
der Neunten Sinfonie von Bruckner («Dem lieben Gott
gewidmet»), das «Parsifal»-Vorspiel von R. Wagner, Bachs
Präludium und Tripelfuge in Es-Dur seien hier genannt.
Gerade letzteres Werk, obwohl reine Instrumentalmusik,
strömt so starke Religiosität aus, dass im Präludium die
Versinnbildlichung der göttlichen Majestät an sich, in der
Fuge die Trinität (ruhig und überirdisch in der ersten,
irdischer Gestalt verbunden in der zweiten, brausenden
Pfingstgeistes voll in der dritten Fuge, musikalisch
verbunden durch das gleiche Thema) gesehen wird.3) Auch
Mischtypen erkennt man: Beethovens Missa solemnis war
als liturgische Messe projektiert und wuchs unter der Hand
gewissermassen zu einem so subjektiven Bekenntniswerk,
dass nicht nur der kultisch-liturgische Rahmen gesprengt
wurde, sondern auch an mancher Stelle der Eindruck
entsteht, dass es sich hier auch nicht mehr um «geistliche
Musik» im obigen Sinn, sondern um im allgemeinsten Sinne
«religiöse Musik» handelt.

Eine völlig andere Einteilung der religiösen Musik
ergibt sich, wenn man sie nach der besonderen Art der reli-

3) Vgl. Albert Schweitzer, J. S. Bach, Leipzig 1908. S, 255.

103



giösen Einstellung beurteilt. Wenn das religiöse Erlebnis
entsteht durch Herabneigen der sich offenbarenden und
spendenden Gottheit zum Menschen, so kann man von ka-
tabatischer Religionsauffassung sprechen.4) Die Gnade
Gottes, die Erleuchtung durch die Heilswahrheiten, aber
auch seine Strafe, sein Zorn sind ein Geschenk, ein Gericht
von oben, das der Mensch, verharrend in Gebet und
Andacht, demütig und schauernd empfängt. Katabatisch-reli-
giöser Zustand der Seele bedeutet nicht einfach Passivität,
sondern Entsubjektivierung. In wesentlichen Punkten ist
daher im Bereich des Christentums das katholische
Bekenntnis katabatischer Art. Fordert man aber vom
Menschen, damit er zu Gott gelange, ein bewusst-subjektives
Aufringen zum Ewigen, ein Anspannen aller persönlichen
Kräfte, ein gewolltes und innerlich erarbeitetes Eintreten in
die übersinnliche Verbindung mit dem Göttlichen, so ergibt
sich eine anabatische Deutung der Religion. In analoger
Weise ist sie als die neuere, dem Protestantismus
nahestehende Auffassung zu bezeichnen. Je enger der
Zusammenhang ist, den man zwischen religiöser Einstellung
und dem Stil der aus ihr geborenen religiösen Musik
annehmen zu dürfen glaubt, desto mehr wird diese auch kata-
batische oder anabatische Züge aufweisen, 3a man ist
überrascht, wie deutlich bei gewissen Werken der religiösen
Musik dies feststellbar ist. Die Religionsbekenntnisse
unserer Tonmeister6) ergeben interessante Kommentare zu den
Merkmalen katabatischen und anabatischen Stiles, wie sie
sich aus der Analyse ihrer Werke ableiten lassen. Pale-
strina, Mozart und Haydn sind im wesentlichen katabatisch,
ihre Kunst eine Gnade von oben, eine Sprache aus dem
Jenseits, Zuspruch und Trost, der aus lichten Höhen zur
leidenden Menschheit herabsteigt. Katabatisch ist im
besondern die Entmaterialisierung des musikalischen Stils,

4) Vgl. Paul Kleinert, Musik und Religion, Gottesdienst und Volksfeier.

Leipzig 1908. S. 53.

5) Vgl. Franz Dubitzky, Die Religionsbekenntnisse unserer
Tonmeister. Langensalza 1908.

104



die weihevolle Abgeklärtheit, die von irdischem Empfinden
befreite seraphische Frömmigkeit, Heiligkeit und mystische
Erhabenheit, die Reinheit der Harmonien, die edle Sangbarkeit

der abgerundeten und geglätteten melodischen Linien,
Vorzüge, die am vollendetsten bei Palestrina und seiner
Schule, aber in bemerkenswertem Masse auch z. B. bei
Mozart und Haydn, bei Pergolese und Scarlatti usw. zutage
treten. Da der katabatische Stil eine starke Hervordrängung
der individuellen Subjektivität nicht zulässt, ist eine seiner
normalen Folgen auf musikalischem Gebiet, dass er einen
ziemlich universalen Charakter hat, relativ unabhängig von
Ort und Zeit in seiner Wirkung ist. Beethoven, Wagner,
Berlioz schufen nicht nur ihre religiöse Musik, sondern
allgemein-psychologisch in anabatischer Einstellung. Sie
trotzen und stürmen hinan; sie quälen und zerfurchen sich;
es wetterleuchtet und grollt in ihren Werken, es staut und
entlädt sich mit titanischer Gewalt. Die viel grössere
Subjektivität ihrer religiösen Musik bewirkt, dass der
Rassencharakter des Komponisten sich deutlicher auch in seinem
Werk spiegelt; anabatische Kunst hat im allgemeinen nicht
so universellen Charakter wie katabatische. Bis in technische
Einzelheiten liesse sich Anabatisches und Katabatisches
verfolgen. Modulation, Steigerungsanlage, Thematik,
Textinterpretation, Instrumentation, Koloristik usw. fallen je
nachdem verschieden aus,

Mischtypen könnte man Bach, Händel und Bruckner
nennen. Dass Bach anabatische Züge in seinen kühnen,
Härten offenbar bewusst verwendenden Harmoniefolgen, in
seiner herben Kontrapunktik, in seinen gewaltigen
Orgelpunkten, in seiner oft ungewöhnliches Ausmass nicht scheuenden

Tonmassenarchitektur zeigt, ist zum Teil wenigstens
aus den wesentlichen Eigenschaften des germanischen
Protestantismus zu erklären. Aber auch das innere Leuchten der
Vergeistigung, ja die vorreformatorische Mystik des Mittelalters,

die weltflüchtige Jenseitssehnsucht, kurz, echte,
religiös-musikalische Katabatik treffen wir vocaliter und in-
strumentaliter bei ihm an. Bruckner ist zunächst persönlich

105



durchaus katabatisch veranlagt gewesen; sein Geist träumte
in Sternenhöhen, das Korrelat seiner wunderbaren
Lebenskindlichkeit war die göttliche Einfalt seines Genius. Zu seinen
Mitmenschen sprach er als Komponist erst, als sein Innerstes,

kabatisch geklärt, sich seinem einzigen Ziel: Gott, mit
seinem einzigen seelischen Motiv: der Frömmigkeit, ernstlich

genähert hatte.6) Sein Ruhm ist das Adagio in der
Instrumentalmusik; seine katabatische Stärke aber die E-Moll-
Messe, gleich einer aussermenschlichen, jenseitigen Vision,
ohne die gigantischen, sich türmenden Bögen einer Baeh-
schen «Sanctus»-Musik, ohne den donnernden Ansturm
eines Beethovenschen «Gloria», voller Stille und seelischer
Scheu, mit gleichsam ausgeschaltetem irdischem Denken.
Anabatisch hingegen ist überwiegend Bruckners «religiöse
Musik» in den Sinfonien: Tiefsinn und Schmerzensreich-
tum, Tragik und wehmütige Resignation, alles in sehr
persönlicher Färbung gehalten, sind ihre Merkmale.

Wieder ein anderes Licht fällt auf die religiöse Musik,
wenn man einen Hauptwert der Kunst darin sieht, dass
sie den Menschen zur unmittelbaren Wahrheit führt, von
der er für gewöhnlich durch eine Unmenge utilitaristischer
und konventioneller Symbole wie durch einen trüben
Schleier getrennt ist; die Aufgabe der Kunst besteht darin,
diesen Symbolen des täglichen Lebens andere, einfachere,
schlackenfreiere, wesentlichere, unkonventionellere zu
substituieren.7) Die einfachsten, elementarsten, wesentlichsten
Symbole liefert die Tonkunst, denn der Ton, selbst im
Vergleich zum Wort, ist, weil unartikuliert, noch elementarer
als alles sprachliche, plastische, malerische Material. Musik
als Darstellung des Geistig-Seelischen durch Klangsymbole
verlangt, dass in ihrem Bereich keine Symbole aus andern
Künsten verwendet werden, wenn sie echt und rein bleiben
soll. Je mehr Gedanken und Gefühle nur mit Symbolen
der reinen Klangwelt ausgedrückt werden, desto unver-

6) Vgl. Kurt Singer, Bruckners Chormusik. Stuttgart 1924. 1. Teil.
7) Vgl. M.-S. Gillet, La musique et sa valeur d'expression humaine,

Le Ménestrel 1923.

106



fälschter ist die Tonkunst. Die Symbolkategorien als solche
ergeben zugleich naturgemässe Kategorien der Tonkunst.
Die religiöse Empfindung, die Beziehungen der Menschen

zum Göttlichen beanspruchen gewiss mit Recht qualitativ
den ersten Platz unter unseren Empfindungen und
Beziehungen. Die Aufgabe der religiösen Musik ist es, ihnen
im Reich der Töne adäquate Symbolisierungen zu verleihen.
Dementsprechend symbolisiert die klassische Musik die
Beziehungen der Menschen untereinander, die romantische
Musik aber das individuelle Ich.

Die religiöse Musik als tönendes Symbol des religiösen
Empfindens verzweigt sich ungezwungen in dreifacher
Richtung. Unterordnet sie sich völlig dem religiösen
Empfinden und wird sie von ihm absorbiert, so wird ihr der
irrationale, übersinnlich-übernatürliche Charakter des
religiösen Erlebnisses aufgeprägt. Letzteres kann dem reinen,
kindlich-frommen, voraussetzungs- und bedingungslosen
Glauben entspringen, oder dem intellektuell gerichteten
Glauben, der, zum gleichen Endzweck der Erhebung zu
Gott, alle Hilfsmittel der «ratio» und der von ihr geborenen
Wissenschaften in Anspruch nimmt. Im ersten Fall ergibt
sich die irrational-naive religiöse Musik, im zweiten Fall
die irrational-intellektuelle religiöse Musik. Beide
unterordnen sich, wie gesagt, grundsätzlich der religiösen
Empfindung, die sie symbolisch ausdrücken wollen.

Wenn aber die religiöse Tonkunst, verkörpert in einem
bestimmten Komponisten, gewissermassen ihrerseits die
religiöse Idee absorbiert und sich dieser überordnet, dann hat
sie zwar ihren Grundzug als religiöse Musik noch nicht
verloren, aber das wesentliche Element der Religiosität,
nämlich ihre Irrationalität, wird sekundär neben der
subjektiv-rationalen «Yermenschlichung»; es entsteht die
rationale religiöse Musik.

Diese drei Kategorien unterscheiden sich also durch
das Gleich- resp. Uebergewicht, das je nachdem dem
Göttlichen und Menschlichen eingeräumt wird. Die
technischstilistischen Folgen im Bereich der europäisch-christlichen

107



Musik seien hier wenigstens angedeutet. Der irrationalnaive

Glaube ist die direkteste, unmateriellste, einfachste
Kundgebung der menschlichen Seele in der Richtung auf
Gott. Das ihm entsprechende tönende Symbol sollte, auf
musikalischem Gebiet, die gleichen Eigenschaften aufweisen:
einfach-elementar, von Zeit und Raum möglichst wenig
eingeengt, psychisch-unmittelbar. Wohl kein Musikstil erreicht
diesen Zustand besser als Gregorianik und, zum Teil, in
seinen katabatischen Beispielen, der protestantische Choral.

Ausschliessliche Verwendung der vokalen Einstimmigkeit,

d. h. der singulären melodischen Linie, bedeutet
psychische Unmittelbarkeit verbunden mit einfachsten
musikalischen «Raumverhältnissen». Die freie, unmensurierte
Vortragsweise der Gregorianik stellt die geringstmögliche
Zeitabhängigkeit dar. Der technisch-musikalische Stil der
irrational-intellektuellen religiösen Tonkunst ergibt sich
danach ungezwungen als gelehrte, mensurierte Polymelodie;
die Intellektualität des irrationalen Glaubens findet in ganz
prägnanter Weise ihr musikalisches Symbol in der Imitation;

denn musikalisches «Denken» ist zunächst immer
«Vergleichen», dann erst vergleichendes «Entwickeln».
Ganz von selbst stellt sich daher der Palestrinensische
Kirchenmusikstil als Hauptbeispiel der zweiten Kategorie
dar, weil bei ihm Göttliches und Menschliches sich in einem
bewunderungswürdigen ästhetisch-musikalischen
Gleichgewicht befindet.

Die rationale religiöse Musik zeigt die Absorbierung
des religiösen Empfindens durch ihre Kunstmittel zunächst
in der Form, dass sie die Beschränkung auf das vom
Menschen direkt gebildete Tonmaterial (Stimme) fallen lässt
und grundsätzlich alle Arten an sich musikalisch brauchbarer

Töne zu ihrer Symbolisierung zulässt (z. B. auch
Schlagzeug usw.) ; ferner darin, dass ihre musikalischen
Bildungsgesetze den religiösen Text frei behandeln. Dem
Menschlichen gegenüber dem Göttlichen im Gebiet der
religiösen Musik ein Uebergewicht verleihen, kann
vernünftigerweise nur bedeuten, dass der Komponist zwar für das

108



Irrationale ein tönendes Symbol erschaffen, aber ihm auch
den Stempel seiner persönlichen Auffassung aufprägen
will. Der Subjektivismus darf also hier als primäres
Gestaltungsgesetz auftreten; eine solche religiöse Musik wird
egozentrisches Bekenntnis sein; ihre «Intellektualität» wird
sich auf Grund der individuellen «ratio» entwickeln und
äussern. Es ist klar, dass hier der Punkt ist, wo die
Dramatik in die religiöse Tonkunst mit einiger Berechtigung
eindringt, mit ihr aber dann auch das szenische Element.
In diese Kategorie gehören demnach Werke wie «Parsifal»,
Kloses «Sonnegeist», Bachs Passionen, Beethovens grosse
Messe, Verdis Eequiem usw.

Inwieweit die angedeuteten Kategoriensysteme unter
sich Gemeinsamkeiten aufweisen, wäre Sache einer besonderen

Untersuchung. Wenn auch kultische und irrationale
religiöse Musik, anabatische und rationale Glaubensmusik
im grossen und ganzen die gleichen Stilinhalte haben, so
sind doch die genaueren Grenzbestimmungen ebenso un-
erlässlich wie aufschlussreich, um der umfangreichen
Literatur einigermassen gerecht zu werden. Damit, dass dies
eine der fesselndsten Aufgaben musikwissenschaftlicher
Analyse sei, ist wohl nicht zu viel gesagt.

III. Geschichtliches.

Es gibt einen Gedankengang, der die religiöse Musik
in ein besonderes geschichtliches Licht zu setzen vermag.

Das religiöse Erleben findet einen ungemein plastischen
Ausdruck in der religiösen Musik. Das Erleben des

einzelnen verdichtet sich, vervielfacht, zum Erleben der
Gemeinschaft; daraus wachsen auch die äusseren Formen und
Tatbestände dieses Erlebens heraus, also das geschichtlich
fassbare religiöse Leben. Religiöse Musik ist ein Spiegel
religiösen Lebens, dessen Geschichte sich in der Entwicklung

verschiedener kirchlicher Systeme zusammenballt. Die
Geschichte der religiösen Musik wird zum Spiegel der

Kirchengeschichte. Die Menschheitsgeschichte, im
allgemeinsten Sinn, erschöpft sich aber nicht in politischen und

109



kriegerischen Verknüpfungen; ihr wertvollster Teil ist und
bleibt die Geistesgeschichte. Diese wiederum hat als Brennpunkt

die Kirchengeschichte, im weitesten Sinne des Wortes.
So ist die religiöse Musik ein wichtiger Teil der
Menschheitsgeschichte, ist wie ein in Tönen gestammeltes Tagebuch

der Menschheit. Ihre Komponenten, Musik und
Religion, sind nicht nur sachlich, sondern auch historisch
stark gebunden.

Genesis: Ahnende Vermutung wird mehr und mehr
durch die urgeschichtlichen Forschungen berichtigt, oft
bestätigt. Auch der werdenden Menschheit war die Zweiheit
körperlichen und geistigen Lehens bewusst und das Bedürfnis

geworden, Mittel hierzu zu schaffen.8) Zunächst wohl
Architektur als Mittel zum körperlichen Schutz gegen das
Klima. Dann Malerei und Plastik als Schmuck der
Wohnung, der schon eine Konzession an geistige Bedürfnisse
darstellt. Heldenverehrung, die Ahnung des Schönen, wie
es Natur und Mensch darstellen, erzeugte die gehobene,
primitiv vergeistigte Sprache, die Anfänge tastender Dichtkunst.

Der Dichter hat den begreiflichen Wunsch, das

ganze Volk, den ganzen Stamm an seinen Visionen,
Gedanken teilnehmen zu lassen. Er findet im gemeinsamen
Gesang, in der rhythmischen Monodie das Mittel, eine
Menge zu begeistern und hinzureissen. Nach Architektur,
Malerei, Plastik entsteht genetisch als letzte, aber auch am
meisten vergeistigte Kunst die Musik. Immer wieder wird,
in diesem Sinne, im Lauf der Geschichte Musik am spätesten,

aber dann auch oft am eindringlichsten, von grossen
und allgemeinen geistigen Bewegungen ergriffen. Es ist
auch natürlich, dass das menschliche Genie seine
Fortschritte zuerst am greifbaren, formbaren Material erprobt
und erst zuletzt an jener geheimnisvollen tönend-ätherischen
Vibration der Materie, die physikalisch die Welt der Töne
hervorbringt. Zweifellos haben die Künste ursprünglich
einen ausgesprochenen Nützlichkeitscharakter gehabt und

8) Vgl. Vincent d'Indy, Cours de composition musicale, Paris 1912.

Introduction.

110



verdanken diesem ihre Entstehung. Ebenso zweifellos
entstand im Menschen der Drang, die Künste in einer nicht
utilitaristischen Weise aufzufassen und zu verstehen, ihnen
einen vergeistigten Daseinsgrund zu verleihen. Diesem
höheren Ziele nahezukommen, gab es nur die eine, stärkste
und ursprünglichste Möglichkeit: die Künste durch den
religiösen Glauben dem Seelenleben dienstbar zu machen
und dadurch zugleich von ihrer utilitaristischen Gebundenheit

zu befreien. Dieses Mittel der Seele, sich zu entfalten
und zu leben, das auf der Entwicklung der Religiosität
beruht, erzeugte unmittelbar die Kunst an sich, deren
verschiedene Formen und Aeusserungen die Einzelkünste sind.
Hinfort ist es nicht mehr ein willkürlicher Grundsatz,
sondern eine erlebte Wahrheit des Menschengeschlechtes,
dass über allen menschlichen und leiblichen Bedürfnissen
die Hinneigung zum Göttlichen steht. Das wahre Streben
der Seele geht dahin, ihr eigenes Leben mit dem Ueber-
natürliehen und Uebersinnlichen zu verbinden; in der Kunst
als solcher findet sie das Mittel hierzu. Das ganze Altertum

hat der Kunst eine übernatürliche Kraft über Lebendiges

und Totes verliehen. Mythen und philosophische
Lehren zeigen dies allerorten. Von Anfang an ist Kunst
mit der religiösen Idee und mit deren konkreten Aeusserungen,

mit Anbetung, Kult eng verbunden gewesen.
Architektur schafft Gotteshäuser; Plastik wird symbolisch; zu
Gebet gewordene Poesie hallt an die mit heiliger Malerei
geschmückten Tempelwände. Der Sprechton, in religiöser
Ekstase oder Andacht, wandelt sich zur Melodie, Gottesdienst

wird musikalische Zeremonie. Die sakralen Riten
aller Völker sind mit Gesang verbunden. Mehr oder
weniger früh und intensiv wird zu seiner Unterstützung oder
Belebung künstlicher Klang, mannigfachen Instrumenten
entlockt, verwendet. So wächst die Musik am Stabe
kultischen Lebens und wird vom Brennpunkt religiöser Ideen
aus theoretisch und praktisch begründet, künstlerisch
ausgestaltet.

Diese Bindung bestätigt sich auch für die Geschichte
111



der christlichen Musik. Wichtige Formen und Stile der
europäischen Musik im allgemeinen sind vom religiösen
Leben beeinflusst worden. Auf die formenbildende Rolle
der Gregorianik, der Motette, der Kantate, des Oratoriums
bezw. auf die Höhepunkte, die die Formen im Rahmen der
religiösen Musik erreicht haben, an dieser Stelle
hinzuweisen, erübrigt sich wohl. Auch die dramatischen und
szenischen Elemente in der Tonkunst sind, wenigstens im
Bereiche der christlichen Musik, in entscheidender Weise
vom kirchlich-religiösen Zentrum aus beeinflusst worden.

Schweizerisches: Wenn die These von der Bedeutung
der religiösen Musik als Symptom für die Wandlungen der
Geistes-, ja Menschheitsgeschichte richtig ist, so muss sie
sich auch in ihrer Wirkung bei den beiden christlichen
Hauptbekenntnissen nachweisen lassen. Wie die Schweiz
in geistesgeschichtlicher Beziehung infolge ihrer
geographischen Lage und des Zusammenstosses verschiedener
Kultureinflüsse auf ihrem Boden eine bemerkenswerte und
aufschlussreiche Rolle seit jeher gespielt hat, lassen
sich auch in ihrem Gebiet verschiedenartige Strömungen
der religiösen Musik verfolgen.

Die erste Verschmelzung der ganz im Geist der
Mittelmeerrassen geschaffenen Gregorianik mit der Psyche der
nordischen Völker spielte sich im Mittelalter zum guten
Teil in der heutigen deutschen Schweiz ab. Die Tonkunst
der schweizerischen Klöster, allen voran St. Gallen, weist
in der Sequenzen- und Tropenkomposition vollendete
Beispiele einer künstlerischen Assimilierung rassenfremder
Elemente auf (hier germanisch-alemannischer mit
romanischen) gewissermassen als Präzedenzfall für spätere
Stilsynthesen, die nicht zum kleinsten Teil die Grösse und
Allgemeinbedeutung der deutschen Musik ausmachen (Schütz,
Händel, Bach, Mozart und Italien, Frohberger, Gluck und
Frankreich usw.).

Auch an jenem für den Stilforscher so überaus fesselnden

Problem, wie die britisch-niederländische a cappella-
Polyphonie durch den Palestrina-Stil romanisiert, durch
112



Lasso internationalisiert, schliesslich eine seelische
Weiterbildung im germanischen Kulturkreis erfuhr, hat die Schweiz
bekanntlich durch hochbegabte Künstler mitgewirkt und
zwar in den beiden Schattierungen, wie sie die Glaubensspaltung

ausgebildet hat.
Während die katholische religiöse Musik auch in der

Schweiz eine gewissermassen normale und keine ungewöhnlichen

Folgeerscheinungen aufweisende Entwicklung
einschlug, ist gerade in unserm Land die reformierte religiöse
Musik heftigen Fluktuationen und historisch wichtigen
Weiterbildungen ausgesetzt gewesen, schon allein deshalb,
weil die auch dogmatisch und psychisch unter sich und vom
lutherischen Bekenntnis abweichenden Lehren Zwingiis
und Calvins musikalisch verschiedene Wege gingen.

Im allgemeinen ist der Verlauf dieser Angelegenheit
in der deutschen reformierten Schweiz und das Verhältnis
zwischen deutschschweizerischem und reichsdeutschem
lutherischem Protestantismus bekannter9) als das nicht minder

interessante Gegenstück Calvinischer Richtung, über
welches hier einige Notizen folgen mögen.

Calvin anerkannte, als der Majestät der Kirche
angemessen, nur die einstimmig gesungenen Psalmen. Die
Periode der zeitweisen Verbannung jeglicher Musik aus
dem Gottesdienst ist im Gegensatz zu Zwingiis Vorgehen
in der calvinischen Reformation nicht vorgekommen. Schon
während seines ersten Aufenthaltes in Genf hatte er das

Psalmensingen in der Kirche dringend empfohlen.9 a)
Calvins Vorwort zum Marotschen Psalter ist bemerkenswert
genug, um hier im Auszug wiedergegeben zu werden:

« Entre les choses qui sont propres pour récréer
« l'homme et luy donner volupté, la musique est, ou la pre-

9) Vgl. vor allem Karl Nef, Die Collegia musica in der deutschen
reformierten Schweiz, mit einer Einleitung über den reformierten Kirchengesang

in der Schweiz. St. Gallen 1897; ferner Adolf Thürlings, Die
schweizerischen Tonmeister im Zeitalter der Reformation. Bern 1903.

'>a Vgl. F. W. Kampschulte, Johann Calvin, seine Kirche und sein
Staat in Genf, Leipzig 1869, Bd. I.

8 113



« mière, ou l'une des principales, et il nous faut estimer
« que c'est un don de Dieu député à cest usage. Parquoy
« d'autant plus devons-nous regarder de n'en point abuser,
« de peur de la souiller et contaminer, la convertissant en
« nostre Condamnation, où elle estoit dédiée à nostre pro-
« fit et salut. — Il est vray que toute parole mauvaise per-
«vertit les bonnes mœrs; mais quand la mélodie est avec
« (sic!), cela transperce beaucoup plus fort le cœur. —
« Q'est-il donc question de faire? — C'est d'avoir chansons
« non seulement honnestes, mais aussi sainctes, lesquelles
« nous soyent comme aiguillons pour nous, inciter à prier
« et louer Dieu, à méditer ses œuvres, à fin de l'aimer,
« craindre, honorer et glorifier. »

Die ganze moralische und intellektuelle Strenge der
calvinischen Glaubenslehre geht aus dieser deutlichen, aber
bedingten Anerkennung der Musik als göttliches Geschenk
hervor. Welche praktischen Einschränkungen Calvin von
der religiösen Musik verlangt, zeigt auch seine herbe
Bemerkung in der « Institution chrétienne » über den

vierstimmigen Gesang: «Les chants et mélodies qui sont com-
« posés au plaisir des aureilles seulement, comme sont tous
« les fringots et fredons de la Papisterie et tout ce qu'ils
« appellent musique rompue et chants à quatre parties, ne
« conviennent nullement à la majesté de l'Eglise, et ne se

« peut faire qu'ils ne déplaisent grandement à Dieu. »

Diese Forderung liess sich aber auf die Dauer nicht
beibehalten, und in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts
entstehen die klassischen mehrstimmigen Bearbeitungen des

Hugenottenpsalters. Genf spielt dabei eine ziemliche Rolle,
wie auch in der späteren Entwicklung der Gesangbücher
der calvinisch-reformierten Kirchen.10)

Guillaume Franc, von Rouen, kam etwa 1540 nach Genf
und erhielt 1541 die Erlaubnis, eine Musikschule zu
eröffnen, zu einer Zeit, als Calvin noch in Strassburg
verbannt lebte. Franc wurde beauftragt, den Kindern den

1°) Vgl. Daniel Courtois, La musique sacrée dans l'Eglise réformée
de France, Paris 1888, dem die folgenden Angaben entnommen sind.

114



Psalmengesang beizubringen; wegen nicht bewilligten Ge-
haltsanspriiehen zog er 1545 nach Lausanne, fand an der
dortigen Kathedrale Anstellung und starb 1570 in
ärmlichen Verhältnissen. Genf und Lausanne benutzten nicht
die gleichen Melodien für die Psalmen. 1565 erschien in
Genf eine Ausgabe der französischen Marot-de Bèze'schen
Psalmen, von Franc veranstaltet, aus der hervorgeht, dass
Franc selber Psalmenmelodien komponiert hat, aber auch
Lausanner Melodien (und noch andere) neu aufnahm. Da
aber auch die Lausanner Kathedrale bald danach den
Genfer Psalter annahm und die Franc'sche Ausgabe
nirgends als nur in Lausanne im Gebrauch war, so ist sein
Werk völlig der Vergessenheit anheimgefallen.

Francs Nachfolger in Genf wurde 1545 Louis Bourgeois,

aus Paris, der Ende 1541 mit Calvin nach Genf kam
und in ebenfalls sehr bescheidenen Verhältnissen bis 1557
dort blieb. Bourgeois komponierte und änderte etwa 20
Psalmenmelodien.

Den bedeutendsten Anteil an der Schaffung des
musikalischen Teils des Hugenottenpsalters hat aber Claude
Goudimel, durch den der Psalter in der französischen
Schweiz verbreitet und bekanntlich auch in der Lobwasser-
schen Uebersetzung jahrhundertelang der offizielle
Gesangsstoff der reformierten Kirche der deutschen Schweiz
geworden ist.

Waren die Psalmen eine ideale Textvorlage für die
calvinische Kampfzeit, so entstand später auch in der
französischen reformierten Kirche das natürliche Bedürfnis,
der religiösen Lyrik, den Gefühlen der verzeihenden, milden
Gottesliebe, dem Verhältnis zu Christus mehr, als dies durch
die Psalmentexte möglich war, musikalischen Ausdruck zu
verleihen. So entstand das geistliche Lied in französischer
Sprache, Prosa oder gereimt; die Sammlungen von
französischen Kirchenliedern spielten im praktischen Gottesdienst

eine so grosse Rolle, dass zeitweise die Psalmen
verdrängt erscheinen. Man kann darin eine psychologische
Reaktion gegen das von Calvin geforderte ausschliessliche

8* 115



Psalmensingen sehen. Schon im 16. Jahrhundert finden
wir Beispiele für den neuen kirchenmusikalischen Stil. Der
Waadtländer Pfarrer Anthoine Saunier veröffentlichte
schon 1532 «La chanson des dix commandements de Dieu».
1533 erschien in Neuchâtel eine Sammlung «Belles et bonnes
chansons que les chrestiens peuvent chanter en grande
affection de cœur». Ebenfalls 1533 eine weitere Sammlung
von 24 Liedern, deren Verfasser zum grössten Teil der

Neuenburger Pfarrer Mathieu Malingre war. Das sind die

ersten hugenottischen Gesangbücher, denen bis zum Ende
des 17. Jahrhunderts in Frankreich noch verschiedene

folgten, und in welchen weltliche Melodien in grossem
Umfange verwendet sind. Auch Théodore de Bèze scheint sich

an Dichtung und Musik solcher Lieder versucht zu haben.
1595 (de Bèze war 80 Jahre alt) erschien eine erste Ausgabe

der «Saincts Cantiques recueillis tant du vieil que du

Nouveau-Testament, mis en rime française par Th. de Bèze»,

deren Melodien ein oft sonderbares Gemisch bekannter
Psalmenweisen sind. Aber schon um 1700 war dieser
Versuch von de Bèze in Vergessenheit geraten.

Der Uebergang vom einstimmigen Psalmengesang zum
ein- und mehrstimmigen Kirchenlied im Bereich der
calvinischen Kirche erfolgte in Frankreich erst zu Beginn des

18. Jahrhunderts, nachdem eigentümlicherweise die
französischen Kirchen in Gebieten deutscher Sprache (besonders
Frankfurt a. Main11)) darin schon seit der Mitte des 17.

Jahrhunderts beispielgebend vorangegangen waren. Ehrenvoll

ist hier zu erwähnen Bénédict Pictet, 1655 in Genf
geboren, 1680 Pfarrer von St.-Gervais und 1686 Professor der

Theologie daselbst. Er berücksichtigte insbesondere das

Neue Testament in seinen Liederdichtungen; die Melodien

wählte er aus dem Psalter aus. Die erste Ausgabe
erschien 1705, die letzte etwa 1840. Einzelne seiner Kirchenlieder

sind noch heute in den Gesangbüchern zu finden.
Auch die religiöse Neuentwicklung zu Beginn des 19.

Ii) Vgl. Balthasar Ritter, Heures chrétiennes ou occupations saintes.

1663.

116



Jahrhunderts (Réveil genannt), der die freien reformierten
Kirchen entsprangen, hat im französischen Sprachgebiet zu
bemerkenswerten Kirchenliedersammlungen geführt. So

z. B. verfasste Pfarrer César Malan (Vater), geboren 1787

in Genf, die bekannten «Chants de Sion», Erstausgabe
182312) ohne Musik, mit zahlreichen späteren, bedeutend
erweiterten Neuauflagen (bis 1855, zuletzt mit 300 Liedern!).
Nur die Ausgaben 1824, 1826, 1843 erschienen mit Musik.
Malan komponierte alle Melodien selbst, obwohl er Dilettant

war;13) ein Freund und Nachbar, namens Wolf-Hauloch,

harmonisierte sie. Auch Malans Kirchenlieder (er
dichtete und komponierte über tausend!) sind zum aller-
grössten Teil vergessen; trotzdem ist Malan eine der
fesselndsten Gestalten in der Geschichte des französischen
reformierten Kirchenliedes.

12) Unter dem Titel: Cantiques chrétiens pour les dévotions domestiques.

is) Belustigende Einzelheiten hierüber vgl. Courtois a. a. O. S. 80/81.

117


	Zum Problem der religiösen Musik

