Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch fur Musikwissenschaft
Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 1 (1924)

Artikel: Zum Problem der religiosen Musik
Autor: Cherbuliez, A.-E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835028

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Problem der religiosen Musik.

Von A.-E. Cherbuliez (Chur-Ziirich)

Vorbemerkung. Seit jeher hat Basel ein ehrwiirdiges
Beispiel liebevollen praktischen, wie theoretisch vertieften
religiosen Lebens gegeben. Auch die religiose Musik
in ihren mannigfachen KErscheinungsarten hat dort eine
hocherfreuliche Forderung erfahren, die seit Jahrhunderten
ununterbrochen anhilt. Ja, nicht einmal in jener fiir die
Kirchenmusik unheilvollen Friihzeit der deutsch-schweize-
rischen Reformation, wo mancher Organist trinenden Auges
zusehen musste, wie man ihm seine préchtige Orgel, als
unwiirdig des neuen Kultes, zerschlug, verschwand die Ko-
nigin der Instrumente ganz aus Basels Kirchen.

In den letzten Jahren ist iiberall das Interesse und,
man darf auch sagen, das Verstindnis fiir die religitse
Musik neu erwacht. Alte Werke werden in erhohtem Mass
in den Programmen ernster Konzertinstitute beriicksich-
tigt; die Komponisten der neuen Zeit verschmé#hen nicht,
Werke religiosen Gehaltes zu schaffen. Basel ist auch hier
an erster Stelle zu nennen. Derselbe hervorragende Diri-
gent Dr. H. Suter, der mit seinem Basler Gesangverein im
herrlichen Miinster weihevolle Auffithrungen (von euro-
pidischem Ruf) der Passionen und geistlichen Oratorien
unserer grossen Meister veranstaltet, hat auch zum hundert-
jahrigen Jubildum des eben genannten Vereins ein gross-
angelegtes Chor-Orchesterwerk geschrieben, das ja in die-
sen Tagen der Zusammenkunft der Musikforscher in Basel
wieder aufgefiihrt wird. Es ist von echtem kosmisch-

92



religiosem Geist erfiillt und bedeutet ein neues Ruhmes-
blatt in der baslerischen Geschichte der religiosen Musik.

Die theoretische und historische Untersuchung kirchen-
musikalischer Probleme ist ebenfalls in Basel stets auf er-
freulicher Hohe gestanden, nicht zuletzt durch das Interesse,
welches ihr die jetzigen Vertreter der Musikwissenschaft
an der Universitit in ihren Schriften und Vortrégen ent-
gegengebracht haben.

Aus allen diesen Griinden erscheint es geboten, auch
in dieser Festschrift jenes wichtigen und eigentiimlichen
Zweiges der uns so teuren Kunst zu gedenken und einige
Beziehungen wissenschaftlicher, historischer, kiinstlerischer
und sozialer Art zu beleuchten, die das Problem der reli-
giosen Musik auch fiir den Musikforscher zu einer der
fesselndsten gesamtmusikalischen Fragen stempeln.

T. Musikwissenschaft und religiose Musik.

Nicht jedes philosophische System baut auf religitsen
Betrachtungen auf. Die religiose Weltanschauung kann am
Anfang alles Philosophierens stehen, oder als ein Teil einer
allgemeinen philosophischen Weltanschauung geschildert
werden, oder in einem denkerischen System gar keine Rolle
spielen. Aehnlich ist es mit Musikwissenschaft und reli-
gioser Musik bestellt. Besteht eine organische gedankliche
Verbindung zwischen beiden und, wenn ja, ist sie koordi-
nierend oder subordinierend? In einer Zeit, wo sich der
Begriff «Musikwissenschaft> noch nicht allseitig klar in
bezug auf Umfang, Grenzgebiete, Methode und Gehalt ge-
staltet hat, ist diese Frage gewiss nicht miissig, denn sie
ist eine Anwendung jenes grosseren und allgemeineren Pro-
blems iiber das Verhiltnis von Glauben und Wissen. Jede
Wissenschaft beruht zunéchst auf der Erforschung von Tat-
sachen und Zusammenhéngen, die nur mittels der Technik
eines methodisch-rationalen Denkens und Erkennens mog-
lieh ist. Die Wissenschaft tritt so in den Dienst der Er-
kenntnis, den einzigen, der ihrer wiirdig ist. Das Streben
nach Erkenntnis ist ein Ausfluss der uns innewohnenden

93



Ueberzeugung, dass in viel hoherem Masse, als wir es nach-
weisen konnen, oder bis jetzt wissen, Beziehungen tieferer
Art zwischen den Dingen, den Menschen, den Ideen be-
stehen. Diese Ueberzeugung entsteht in jeder Einzelper-
sonlichkeit auf die verschiedenste Weise. Negativ durch
die Einsicht der geringen Reichweite unserer Erklarungen
iiber Sinn und Beschaffenheit aller unseren Sinnen zuging-
lichen Dinge; positiv durch Einfliisse der Erziehung, der
Vererbung, durch eine nicht beweisbare Intuition kos-
mischer Art. Wir fithlen, dass hinter all diesen Be-
ziehungen eine schopferische Kraft lebt, die nicht von uns
ausgeht, die iiber uns steht, fiir welche Ideen, Menschen,
Dinge hochstens Werkzeuge sind. Wesen und Absichten
dieser schopferischen Kraft zu verstehen, bedeutet das
Hochstmass unserer geistigen Befriedigung, bedeutet das
einzig echte Ziel unserer gesamten individuellen und kol-
lektiven Entwicklung, zu dessen FErreichung das. Streben
nach Erkenntnis unumgénglich Voraussetzung ist. Damit
ist der Erkenntnisinhalt der Wissenschaft grundséitzlich um-
schrieben: Jede Aufdeckung neuer Beziehungen, neuer Tat-
sachen ist an sich nicht Schaffung eines neuen Zusammen-
hangs, der etwa vorher nicht dagewesen wére, sondern nur
dessen Hineinriicken in unsern, so begrenzten Gesichts-
kreis. Mehr Zusammenhénge, als in den Dingen, den Men-
schen, den ldeen selbst liegen, kann keine Wissenschaft er-
zeugen; sie alle zu kennen, hiesse im Besitz einer geistigen
Potenz sein, die nur jene schiopferische Kraft haben kann,
die diese Beziehungen geschaffen hat.

Die Anerkennung der schopferischen Kraft als eines
ausnahmslos geltenden, iiber- und irrationalen Grund-
gesetzes beeinflusst die Bildung unserer Weltanschauung
in ausschlaggebender Weise. In diesem Augenblick lebt
in uns der Glaube an das Gottliche, in dessen Gewalt das
Kleinste und das Grosste, das Schonste und Grauenhafteste,
das Lebendige und das Tote gegeben ist. Dadurch wird am
Stand und Umfang der wissenschaftlichen Erkenntnis noch
nichts geiindert; alle Erkenntnis ist damit durchaus noch

94



nicht mit einem Schlage da. Unser Streben nach Erkenntnis
behidlt weiterhin seinen Daseinsgrund, die Objekte der
Wissenschaft sind nach wie vor da, jene Beziechungen
bleiben immer noch in vielen Fillen ein Riatsel. Was sich
gedndert hat, ist der Sinn unseres Strebens nach Erkenntnis,
ist der Geist, in dem es vor sich geht. Es ist nunmehr
getragen von einer wundervollen und grossartigen Grund-
lage. Die Liicken des Wissens und Erkennens sind eher
Maschen in einem Netz, als Locher in einem Tuch ver-
gleichbar. Das Netz ist gewoben und getragen von der
Kraft des Glaubens. Die Einheitlichkeit des Glaubens be-
giinstigt die einheitliche Richtung der Erkenntnis und die
Starke der Intuition. Das Gottliche bleibt unserm begrei-
fenden Denken durchaus irrational; ein Strom von Geheim-
nissen, die Menschenverstand nur mittelbar ahnen, nicht
unmittelbar entschleiern kann, umgibt das gottliche Prin-
zip. Geistiges und Unsichtbares sind seine hervorstechend-
sten, wenn auch nicht einzigen Merkmale; denn auch Sicht-
bares und Materielles kann als Triger gottlichen Lebens
erscheinen. Wenn beides, das Geistige und Materielle in
vollkommenster Art gemischt sind, ndmlich so, dass das
Geistige als wertvoll unbedingt iiberwiegt und das Un-
geistige in unsern Sinnen eine maximale édsthetische Befriedi-
gung auslost, dann zeigt sich das Gottliche in der Form des
Kiingtlerischen.

Je mehr also ein Forschungsgebiet mit Ursachen und
Wirkungen verkniipft ist, die auf das Geistige, Unsichtbare,
Seelische, das hinter der Erscheinung der Dinge Liegende
an sich hinweisen, oder mit ihm durch das Kiinstlerische
verbunden sind, desto eher wird in diesem Forschungsgebiet
der Glaube an ein Gottliches, an das Religiose, wegleitend
und lebendig sein (miissen), nicht als sein Inhalt, sondern
als seine tiefste Grundlage. Damit ist keine Unterordnung
der Kunst unter die Wissenschaft behauptet. Aber auch
nicht das Gegenteil. Denn, obwohl es richtig ist, dass in
keiner Kunst das Wissenschaftliche ausschlaggebend wirkt,
erscheinen in manchen Wissenschaften Kkiinstlerisches

95



Schauen und Empfinden als unentbehrlich, nicht weil Kunst
der Wissenschaft iibergeordnet ist, sondern weil die be-
treffende Wissenschaft der Erforschung einer Kunst dient.

Diese Fundamentierung einer Wissenschaft auf dem
Glauben an das Gottliche ist um so natiirlicher, je eher
das religiose Lieben und Erleben in ihrem Bereich irgend-
wie unmittelbaren Ausdruck finden kann und je mehr dies
ohne den Umweg iiber das Kiinstlerische moglich ist.

Wem religioser Glaube nicht Zugabe, sondern Mark
des Lebens ist, der wird von ihm aus, als dem liebens-
wertesten und urspriinglichsten Kernpunkt, solche Wissen-
schaft verstehen, befruchten, historisch und sachlich ab-
leiten wollen.

In mehrfachem Sinne ist demnach die Musikwissen-
schaft in dieser eigenartigen, man darf sagen bevorzugten
Lage. Verstehen wir darunter einen Sammelausdruck fiir
die wissenschaftlich-iibersichtliche Ordnung, in stofflicher
und geschichtlicher Beziehung, sowie die rationale und see-
lische Durchdringung der Welt der Tone, so besitzt sie
einen Zugang zum Gottlichen iiber das rein Kiinstlerische;
denn da sie sich mit Erschaffung, Wiedergabe, Analyse von
kiinstlerischem Wert befasst, steht sie in unmittelbarer Ver-
bindung mit Seelischem, Irrationalem, Geistigem, Unsicht-
barem. KEin noch direkterer Zugang zum Gottlichen, zum
menschheitumfassenden Bereich religiosen Lebens steht ihr
aber offen in der religiosen Musik.

Von hier aus, im Sinn obiger Gedankenginge, wiren
die Fundamente der Musikwissenschaft aufzubauen, von
den Masstiben der religitsen Musik aus musikwissenschafi-
liche Erkenntnis zu folgern. Die selbstverstindliche Vor-
aussetzung, dass letztere aus dem Wesen der Tonkunst ab-
geleitet werden muss, spezifiziert sich also in dem Augen-
blick, wo man die religitse Tonkunst als die eigentliche,
die urspriingliche, die wichtige Art der Musik auffasst. Die
enge sachliche Verbundenheit von Religion und Musik be-
stirkt diese Auffassung. Beiden gemeinsam ist vollige Im-
materialitit bei grosster psychischer Realitdt. Das reli-
96



giose Erlebnis ist ausschliesslich geistig zu verstehen, ein
Vorgang, der ohne irgend welche dussere Einwirkung rein
seelisch-unsichtbar sich &Hussert. Auch das musikalische
Frlebnis, besonders in der Form der Inspiration, ist in
diesem Sinn durchaus immateriell. Ungreifbar, unsichtbar
sind die Tonwellen, die das eigentliche Material der Ton-
kunst darstellen. Aber welch ungeheure Kraftquelle bedeutet
der Glaube dem einzelnen, ja der Menge. Die grossten
dusserlichen Wirkungen der Menschheitsgeschichte lassen
sich als indirekte Folgen der Glaubenskraft erkliren.
Welche Eindringlichkeit und Wirklichkeit hat das unfass-
bar geistig-religiose Erlebnis fiir den dadurch Begnadeten!
Und in wie hohem Masse kann Musik eine bestimmende
Wirkung auf den Menschen ausiiben, wie unwiderstehlich
kann ihre aufpeitschende Macht sein, wie wunderbar kann
sie tiefstes Leid trosten, das Innerste der Seele beriihren,
alle Affekte wecken und 16schen, wie plastisch und lebendig
préagt sie sich dem dafiir Zugénglichen ein! So sind auch
die ethischen Wirkungen von Religion und Musik #hnlich.
Beide sublimieren alles ihnen Erreichbare; das Niedrige
veredelt sich; das Materielle vergeistigt sich; das an Zeit
und Ort Gebundene verallgemeinert sich; das Zufillig-Aeus-
serliche wird zum Generell-Innerlichen gewandelt. Ins-
besondere 16sen Musik und Religion Wirkungen aus im Ge-
biet unserer sittlichen und moralischen Anschauungen. Die
Tugend, die Reinheit, die edle Gesinnung, Treue, Opfer-
willigkeit, Hingabe — und die Kraft des Glaubens zu schil-
dern und ausstromen zu lassen, auszultsen und zu bekraf-
tigen sind beide, wie sonst nichts, geschaffen.

Es ist wohl nicht iibertrieben, wenn man sagt, dass
Musikwissenschaft wie wenige andere Forschungsgebiete
darauf angewiesen ist, Formen und Folgeerscheinungen re-
ligioser Stromungen zu beriicksichtigen. Stilfragen, Form-
gesetze, geschichtliche Wandlungen, Interpretationsregeln,
Aesthetik des musikalischen Schaffens versprechen vielfach
erst dann eine fruchtbare musikwissenschaftliche Betrach-
tung, wenn dieses religiose Element in seinen unendlich

rd 97



mannigfaltigen expliziten und impliziten Abstufungen er-
kannt wird.

Der Kenner der friihmittelalterlichen Musikisthetik wird
bemerken, dass in gewisser Beziehung der hier abgeleitete
Standpunkt auf anderen Wegen von den drei philosophischen
Systemen erreicht wird, die im ersten vorchristlichen Jahr-
hundert von Alexandria, jenem wichtigen hellenisch-orien-
talischen Geisteszentrum, ausgingen.! Gemeinsam ist n&dm-
lich der neu-pythagoriischen, der jiidisch-alexandrinischen
und der neu-platonischen Lehre die Ansicht, dass erst die
mystische Vereinigung mit der Gottheit das wahre Wissen
ermoglicht und dass die Erkenntnis nur dann fruchtbar
wird, wenn sie durch den Glauben an das Gottliche getragen
ist. Das irrational-kiinstlerische Element der alexandrini-
schen Musikésthetik liegt nun zwar hauptséchlich in der
Koordinierung, wenn nicht gar Subordinierung des ver-
nunftgemiissen Denkens mit bezw. unter die unmittelbare
gottliche Offenbarung; denn sowohl fiir Nikomachus von
Gerasa (etwa 150 n. Chr.), den bedeutendsten Neupytha-
gorder, wie auch Philo von Alexandria, den Begriinder der
jiidisch-alexandrinischen Schule (etwa 20 n. Chr.), ist Musik
eine enzyklische Wissenschaft, keine Kunst; gerade das
sinnliche Flement in ihr sei das, was den direkten Verkehr
des Menschen mit der Gottheit, einem rein geistigen Wesen,
hindere. Einzig die Neuplatoniker, Plotin an ihrer Spitze
(206—270 n. Chr.), stehen dem Sinnlich-Schonen nicht
feindselig und asketisch gegeniiber; sie fassen es als unterste
Stufe des Schonen iiberhaupt (des «Urschoénen», der «gros-
sen Schonheity) auf, durch dessen Anschauung die Seele
der Offenbarung des Gottlichen teilhaftig wird; das Kunst-
schone ist die Mittelstufe zwischen dem Sinnlich-Schonen
und dem Urschénen. Die sinnlich-schénen Elemente der
Musik, Melodik, Harmonik, Rhythmik sollen uns also nur
den Weg ebnen zum Kunstschonen, d. h. der geistigen, hinter
der Hdusseren Erscheinung des Kunstwerks stehenden und

1) Vgl. H. Abert, Musikanschauung des Mittelalters, Halle 1905.
1. Kapitel.

98



aus seinem inneren Wesen quellenden Schonheit, welche
ihrerseits durch ihre ethisch-sublimierende Wirkung unser
geistiges Auge vollkommen reinigt, so dass wir, das Ur-
schone erblickend, in direkte Verbindung mit dem Géttlichen
treten konnen, und zwar unter Verzicht auf rationales
Denken, unter Zuhilfenahme des Zustandes der mystischen
Ekstase. Plotin wird also dem kiinstlerischen Charakter
der Tonkunst selber durchaus gerecht.

Dass Plotin hier erwihnt wird, hat noch andere Griinde.
Es drangt sich — mutatis mutandis — eine Parallele auf
zwischen dem Zustand der Musikpraxis und Musikwissen-
schaft im ausgehenden Altertum und in der Jetztzeit. Da-
mals ein greller Abstand der tatsdchlichen Musikverhalt-
nisse von den rein abstrakten Spekulationen der Musik-
wissenschaftler. Heute ein fast ebenso grosser Abgrund
zwischen der modernen Kompositionspraxis und der offi-
ziell gelehrten Fachwissenschaft, Aesthetik und Musik-
philosophie. Damals die unaufhaltsame Degeneration der
antiken Musik, die einer geistlosen Verweltlichung immer
mehr anheimfiel; heute eine Tonkunst, die dem Ideal der
in ihrer geistigen und &sthetischen Vollendung wohl nicht
angreifbaren klassischen (Wiener) Kunst vollig fremd ge-
worden ist und deutliche Zeichen einer formalen und #sthe-
tischen Ueberreizung aufweist.

In diesem kritischen Zeitpunkt erstand dem ausgehen-
den Altertum, dem angehenden Mittelalter in Plotin ein
wissenschaftlich {iiberlegener Geist, in dem noch einmal,
aufbauend aut Plato und Aristoteles, der Glanz des grie-
chisch-klassischen Musikideals hell aufstrahlt; aber seine
Lehre, die der Musikwissenschaft Vertiefung brachte, ohne
die Aufgaben der lebendigen Tonkunst schief zu interpre-
tieren, wurde nicht gehort und nicht beherzigt. Seine im-
plizite Warnung, weder in scholastische Pedanterie, noch
in symbolisch-allegorische Phantastik zu fallen, konnten
heute manche musikwissenschaftlich mehr oder weniger
problematische Stromungen in der Beurteilung der Musik
beherzigen. Seine Forderung, dass gerade der Musiker und

"":i: 99



die Musik ein Beispiel geben sollten fiir den Aufschwung
aus der Sinnenwelt zum Uebersinnlichen, ohne das Sinn-
liche, mit dem nun einmal auch die Tonkunst zu tun hat,
zu verdammen — sie ist geradezu aktuell zu nennen. Die
plotinische Aufhebung des normalen Selbstbewusstseins
und sein Ersatz durch den kiinstlerischen Seelenzustand der
Verziickung ist eine ganz moderne Einstellung auch in der
Musik. Und dass Plotin sie nur als Mittel der unmittel-
baren Offenbarung des Absolut-Geistigen, des Gottlichen,
verwendet wissen will, als die Kronung einer seelischen
Entwicklung, deren innerstes Motiv das Verlangen nach
dem Guten (Eros) ist — das wire fiir manche moderne
musikalische Ekstase ein heilsames Korrektiv! Und ist
die hellenisch-alexandrinische Idee der Katharsis, der rei-
nigenden Wirkung der Musik (psychisch wie sogar phy-
sisch. zu verstehen), von der Plotin in so iiberzeugender
Weise spricht, nicht auch etwas, was unsere an moralischer
und nerviser Depression so reiche Zeit und Kunst ge-
brauchen kénnte? |

II. Kategorienlehre der religiosen Musik.

«Religiose Musik» ist ein weitmaschiger Ausdruck, der
auf verschiedene Arten in bestimmtere Komponenten zer-
legt werden kann. Man kann auf Grund der praktischen
Verwendbarkeit bezw. Zweckbestimmung, oder je nach Art
der religits-psychologischen Kinstellung des Komponisten
oder schliesslich mit Beriicksichtigung des in allen Kiinsten
wichtigen Symbolbegriffs vorgehen.

Die Frage nach der Zweckbestimmung ergibt drei ein-
ander iibergeordnete Formen. Die kultische Kirchenmusik
schliesst sich eng an einen bestimmten kirchlichen Kult
an; massgebend fiir ihren Stil, &ussere Form, Text und
Sprache, fiir die Ausfithrungsmittel ist eine bestimmte kirch-
liche Norm, eine bestimmte Liturgie. Sie ist Dienerin, aber
unentbehrliche Dienerin der religiésen Zeremonie; sie dient
der Erhebung der Glaubigen im Gottesdienst, der Erhohung
der Schonheit und FEindruckskraft der kultischen Hand-

100



lungen, sie gehort unbedingt ins Gotteshaus. Sie ist die
gebundenste, aber vielleicht auch reinste Form der reli-
giosen Musik, denn sie ist ohne die kultische Handlung,
ohne die Mitwirkung des kultischen Textes undenkbar.
Unter den christlichen Bekenntnissen ragt das romisch-
katholische durch reiche kultische Kirchenmusik hervor.
Auch musikalisch waren einst die romische, die maildn-
dische, mozarabische, gallikanische und frankische Liturgie
von einander verschieden, und nicht ohne Schwierigkeiten
wurden die mannigfachen Formen der kultischen Kirchen-
musik katholischer Konfession wieder vereinheitlicht. Auch
die byzantinische Kiréhe hatte eine reichentwickelte kul-
tische Musik. Liturgie, feststehende Mess- und Offiziums-
gesinge, Psalmen, Allelujaweisen und Hymnen syrischen
Ursprungs (spiter z. T. von Rom iibernommen) wurden
von Séngerchoren in prachtigen Gewandern, wahrscheinlich
mit Orgelbegleitung vorgetragen. Auch der Protestantis-
mus weist klar ausgesprochene kultische Kirchenmusik auf.
Die evangelische Liturgie ist besonders im 16. Jahrhundert
im Gebiete des lutherischen Bekenntnisses reich und kiinst-
lerisch hochstehend. Einzelpsalmodien am Altar, von der
Orgel gestiitzte Chorpsalmodien, ein- und mehrstimmiger
Chorgesang, Gesamtchoréle und Soloorgelspiel liefern zahl-
reiche wertvolle Beispiele echt kultischer vokal-instrumen-
taler Kirchenmusik. Um die Mitte des 19. Jahrhunderts
sind mehrfache Versuche zur Modernisierung der protestan-
tischen kultischen Musik in Form von neuen liturgischen
Ordnungen gemacht worden. Noch heute stellen ein ge-
sungenes Stundengebet, ein lutherischer Abendmahl-
wechselgesang, eine liturgische Messe reine Typen kul-
tischer Kirchenmusik dar.

Ihr in der stilistischen Begrenzung iibergeordnet ist
geistliche Musik,?) entstanden als Niederschlag eines be-
stimmten religiosen Glaubensbekenntnisses mit dem Emnd-
zweck, sich von weltlicher Musik deutlich zu unterscheiden,

2) ngPeter Wagner, Einfithrung in die katholische Kirchenmusik.
Diisseldorf 1919, § 1.

101



religiose Sammlung und Erbauung hervorzurufen. Jedes
Bekenntnis #dussert sich in dogmatischen Einstellungen, in
einer bestimmten psychischen Atmosphére; auch dies muss
in der geistlichen Musik im Stil, ja bis in musikalisch-
technische Einzelheiten hinein zum Ausdruck kommen. Jede
kultische Kirchenmusik ist auch geistlich, aber nicht um-
gekehrt, d. h. geistliche Musik kann in kultischem Rahmen
verwendet werden, muss es aber nicht. Daher ist ihr Platz
auch im Haus bei der Andacht, in der Oeffentlichkeit nicht
gottesdienstlicher Art; bei vaterlandischen, politischen, ja
gesellschaftlichen Anldssen, die aus Tradition oder noch
besser ihrem inneren Wesen nach durch ein tonendes reli-
gioses Bekenntnis eingeleitet, beendet, unterbrochen werden.
Die Trauermusik fiir einen gefallenen Helden, die freien
Formen der Motette und Kantate religioser Richtung, aber
auch der «Wach-auf»-Chor aus den «Meistersingern» ge-
hort hierher. Daraus geht schon hervor, dass auf litur-
gische Elemente keine Riicksicht genommen zu werden
braucht, dass subjektive Interpretation des Textes, Freiheit
in der Wahl der musikalischen Technik moglich ist. s
ist diese Form der religiosen Musik, die in ihrer mittleren
Gebundenheit bei ziemlicher stilistischer Bestimmtheit viel-
leicht die umfangreichste und individuell interessanteste
Literatur aufzuweisen hat. Hier treffen wir Lassos Buss-
psalmen, Bachs Kantaten, Héndels Anthems, Verdis kon-
zertmissige Bearbeitung der Sequenz «Stabat Mater», aber
auch Brahms’ vier ernste Gesdnge, viele liturgisch un-
brauchbare Messen und Requiems, von Bachs H-Moll- und
Beethovens D-Dur-Messe bis zu Berlioz’” und Brahms’ Re-
quiem, C. Francks Béatitudes — eine fast uniibersehbare
Menge kiinstlerisch hochstwertiger Werke.

Es gibt aber, auf noch breiterer Grundlage, religiose
Musik in der allgemeinsten Form, einzig und allein gendhrt
von der Inspiration, die religioser Glaube als solcher, das
seelische Hingegebensein an ein Gottliches oder das innere
Sichaufschwingen zum Ewigen vermittelt. Ihre Entstehungs-
ursache ist nicht notwendigerweise der Wunsch, religios

102



zu erbauen, wie bei kultischer und geistlicher Musik; ihr
Ziweck ist nicht immer, andern den Weg zu Gott zu bahnen.
Sie wird aus einer unentrinnbaren inneren Notwendigkeit
geboren; kein Kult, keine Konfession, keine Form und Tech-
nik, kein Text bindet sie; sie ist geboren nur aus dem feier-
lich erhabenen oder demiitig zerknirschten Zustand einer
in tiefster Seele aufblithenden innigen Gemeinschaft mit
dem Gottlichen, Kosmischen, Uebersinnlichen. Daher kann
sie auch als absolute Instrumentalmusik auftreten. Weil
aber eine intensive religiose Inspiration, die weder konfes-
sionell noch kultisech bewusst orientiert ist, ein nur seltenes
Geschenk heiliger Stunden wenigen Auserwihlten wird, ist
diese allgemeinste Form religioser Musik nicht oft echt und
schlackenrein zu finden. Beethovens Canzona di ringra-
ziamento offerta alla divinita da un guarito (im lydischen
F-Dur) aus dem A-Moll-Streichquartett op. 132, das Adagio
der Neunten Sinfonie von Bruckner («Dem lieben Gott ge-
widmet»), das «Parsifal»-Vorspiel von R. Wagner, Bachs
Préludium und Tripelfuge in Es-Dur seien hier genannt.
Gerade letzteres Werk, obwohl reine Instrumentalmusik,
stromt so starke Religiositit aus, dass im Praludium die
Versinnbildlichung der gottlichen Majestit an sich, in der
F'uge die Trinitit (ruhig und iiberirdisch in der ersten, ir-
discher Gestalt verbunden in der zweiten, brausenden
Plingstgeistes voll in der dritten Fuge, musikalisch ver-
bunden durch das gleiche Thema) gesehen wird.?) Auch
Mischtypen erkennt man: Beethovens Missa solemnis war
als liturgische Messe projektiert und wuchs unter der Hand
gewissermassen zu einem so subjektiven Bekenntniswerk,
dass nicht nur der kultisch-liturgische Rahmen gesprengt
wurde, sondern auch an mancher Stelle der Eindruck ent-
steht, dass es sich hier auch nicht mehr um «geistliche Mu-
siky im obigen Sinn, sondern um im allgemeinsten Sinne
<religiose Musik» handelt.

Eine vollig andere Einteilung der religiosen Musik er-
gibt sich, wenn man sie nach der besonderen Art der reli-
_—-mm—grAlbert Schweitzer, J. S. Bach, Leipzig 1908. S, 255.

103



giosen Kinstellung beurteilt. Wenn das religiose Erlebnis
entsteht durch Herabneigen der sich offenbarenden und
spendenden Gottheit zum Menschen, so kann man von ka-
tabatischer Religionsauffassung sprechen.?) Die Gnade
Gottes, die Erleuchtung durch die Heilswahrheiten, aber
auch seine Strafe, sein Zorn sind ein Geschenk, ein Gericht
von oben, das der Mensch, verharrend in Gebet und An-
dacht, demiitig und schauernd empfingt. Katabatisch-reli-
gioser Zustand der Seele bedeutet nicht einfach Passivitiit,
sondern Entsubjektivierung. In wesentlichen Punkten ist
daher im Bereich des Christentums das katholische Be-
kenntnis katabatischer Art. Fordert man aber vom Men-
schen, damit er zu Gott gelange, ein bewusst-subjektives
Aufringen zum Ewigen, ein Anspannen aller persénlichen
Kréfte, ein gewolltes und innerlich erarbeitetes Eintreten in
die iibersinnliche Verbindung mit dem Gottlichen, so ergibt
sich eine anabatische Deutung der Religion. In analoger
Weise ist sie als die neuere, dem Protestantismus nahe-
stehende Auffassung zu bezeichnen. Je enger der Zu-
sammenhang ist, den man zwischen religitser HKinstellung
und dem Stil der aus ihr geborenen religiosen Musik an-
nehmen zu diirfen glaubt, desto mehr wird diese auch kata-
batische oder anabatische Ziige aufweisen, ja man ist iiber-
rascht, wie deutlich bei gewissen Werken der religiosen
Musik dies feststellbar ist. Die Religionsbekenntnisse un-
serer Tonmeister®) ergeben interessante Kommentare zu den
Merkmalen katabatischen und anabatischen Stiles, wie sie
sich aus der Analyse ihrer Werke ableiten lassen. Pale-
strina, Mozart und Haydn sind im wesentlichen katabatisch,
ihre Kunst eine Gnade von oben, eine Sprache aus dem
Jenseits, Zuspruch und Trost, der aus lichten Héhen zur
leidenden Menschheit herabsteigt. Katabatisch ist im be-
sondern die Entmaterialisierung des musikalischen Stils,

4) Vgl. Paul Kleinert, Musik und Religion, Gottesdienst und Volks-
feier. Leipzig 1908. S. 53.

5) Vgl. Franz Dubiizky, Die Religionsbekenntnisse unserer Ton-
meister. Langensalza 1908.

104



die weihevolle Abgekldrtheit, die von irdischem Empfinden
befreite seraphische Frommigkeit, Heiligkeit und mystische
Erhabenheit, die Reinheit der Harmonien, die edle Sangbar-
keit der abgerundeten und geglitteten melodischen Linien,
Vorziige, die am vollendetsten bei Palestrina und seiner
Schule, aber in bemerkenswertem Masse auch z. B. bei Mo-
zart und Haydn, bei Pergolese und Scarlatti usw. zutage
treten. Da der katabatische Stil eine starke Hervordringung
der individuellen Subjektivitit nicht zulisst, ist eine seiner
normalen Folgen auf musikalischem Gebiet, dass er einen
ziemlich universalen Charakter hat, relativ unabhingig von
Ort und Zeit in seiner Wirkung ist. Beethoven, Wagner,
Berlioz schufen nicht nur ihre religiose Musik, sondern all-
gemein-psychologisch in anabatischer FKinstellung. Sie
trotzen und stiirmen hinan; sie quélen und zerfurchen sich;
es wetterleuchtet und grollt in ihren Werken, es staut und
entlidt sich mit titanischer Gewalt. Die viel grissere Sub-
jektivitidt ihrer religiosen Musik bewirkt, dass der Rassen-
charakter des Komponisten sich deutlicher auch in seinem
Werk gpiegelt; anabatische Kunst hat im allgemeinen nicht
so universellen Charakter wie katabatische. Bis in technische
Einzelheiten liesse sich Anabatisches und Katabatisches
verfolgen. Modulation, Steigerungsanlage, Thematik, Text-
interpretation, Instrumentation, Koloristik usw. fallen je
nachdem verschieden aus.

Mischtypen koénnte man Bach, Héndel und Bruckner
nennen. Dass Bach anabatische Ziige in seinen kiihnen,
Hérten offenbar bewusst verwendenden Harmoniefolgen, in
seiner herben Kontrapunktik, in seinen gewaltigen Orgel-
punkten, in seiner oft ungewohnliches Ausmass nicht scheuen-
den Tonmassenarchitektur zeigt, ist zum Teil wenigstens
aus den wesentlichen FEigenschaften des germanischen Pro-
testantismus zu erkléren. Aber auch das innere Leuchten der
Vergeistigung, ja die vorreformatorische Mystik des Mittel-
alters, die weltfliichtige Jenseitssehnsucht, kurz, echte, re-
ligios-musikalische Katabatik treffen wir vocaliter und in-
strumentaliter bei ihm an. Bruckner ist zunéchst personlich

105



durchaus katabatisch veranlagt gewesen; sein (GGeist triumte
in Sternenhéhen, das Korrelat seiner wunderbaren Lebens-
kindlichkeit war die gottliche Einfalt seines Genius. Zu seinen
Mitmenschen sprach er als Komponist erst, als sein Inner-
stes, kabatisch gekléirt, sich seinem einzigen Ziel: Gott, mit
seinem einzigen seelischen Motiv: der Frommigkeit, ernst-
lich gendhert hatte.®) Sein Ruhm ist das Adagio in der In-
strumentalmusik; seine katabatische Starke aber die E-Moll-
Messe, gleich einer aussermenschlichen, jenseitigen Vision,
ohne die gigantischen, sich tiirmenden Bégen einer Bach-
schen <«Sanctus»-Musik, ohne den donnernden Ansturm
eines Beethovenschen «Gloria», voller Stille und seelischer
Scheu, mit gleichsam ausgeschaltetem irdischem Denken.
Anabatisch hingegen ist iiberwiegend Bruckners «religiose
Musiky in den Sinfonien: Tiefsinn und Schmerzensreich-
tum, Tragik und wehmiitige Resignation, alles in sehr per-
sonlicher Farbung gehalten, sind ihre Merkmale.

Wieder ein anderes Licht fillt auf die religiose Musik,
wenn man einen Hauptwert der Kunst darin sieht, dass
sie den Menschen zur unmittelbaren Wahrheit fithrt, von
der er fiir gewohnlich durch eine Unmenge utilitaristischer
und konventioneller Symbole wie durch einen triiben
Schleier getrennt ist; die Aufgabe der Kunst besteht darin,
diesen Symbolen des téglichen Lebens andere, einfachere,
schlackenfreiere, wesentlichere, unkonventionellere zu sub-
stituieren.”) Die einfachsten, elementarsten, wesentlichsten
Symbole liefert die Tonkunst, denn der Ton, selbst im Ver-
gleich zum Wort, ist, weil unartikuliert, noch elementarer
als alles sprachliche, plastische, malerische Material. Musik
als Darstellung des Geistig-Seelischen durch Klangsymbole
verlangt, dass in ihrem Bereich keine Symbole aus andern
Kiinsten verwendet werden, wenn sie echt und rein bleiben
soll. Je mehr Gedanken und Gefithle nur mit Symbolen
der reinen Klangwelt ausgedriickt werden, desto unver-

6) Vgl. Kurt Singer, Bruckners Chormusik. Stuttgart 1924. 1. Teil.
7) Vgl. M.-S. Gillet, La musique et sa valeur d’expression humaine,
Le Ménestrel 1923.

106



filschter ist die Tonkunst. Die Symbolkategorien als solche
ergeben zugleich naturgem#sse Kategorien der Tonkunst.
Die religiose Empfindung, die Beziehungen der Menschen
zum Gottlichen beanspruchen gewiss mit Recht qualitativ
den ersten Platz unter unseren Empfindungen und Be-
ziehungen. Die Aufgabe der religiosen Musik ist es, ihnen
im Reich der Toéne adidquate Symbolisierungen zu verleihen.
Dementsprechend symbolisiert die klassische Musik die Be-
ziehungen der Menschen untereinander, die romantische
Musik aber das individuelle Ich.

Die religiose Musik als tonendes Symbol des religiosen
Empfindens verzweigt sich ungezwungen in dreifacher
Richtung. Unterordnet sie sich vollig dem religiosen Emp-
finden und wird sie von ihm absorbiert, so wird ihr der
irrationale, iibersinnlich-iibernatiirliche Charakter des reli-
giosen FErlebnisses aufgepriagt. Letzteres kann dem reinen,
kindlich-frommen, voraussetzungs- und bedingungslosen
Glauben entspringen, oder dem intellektuell gerichteten
Glauben, der, zum gleichen Endzweck der Erhebung zu
Gott, alle Hilfsmittel der «ratio» und der von ihr geborenen
Wissenschaften in Anspruch nimmt. Im ersten Fall ergibt
sich die #rrational-naive religiose Musik, im zweiten Fall
die irrational-intellektuelle religiose Musik. Beide unter-
ordnen sich, wie gesagt, grundsitzlich der religiosen Emp-
findung, die sie symbolisch ausdriicken wollen.

Wenn aber die religiose Tonkunst, verkérpert in einem
bestimmten Komponisten, gewissermassen ihrerseits die re-
ligiose Idee absorbiert und sich dieser iiberordnet, dann hat
sie zwar ihren Grundzug als religiose Musik noch nicht
verloren, aber das wesentliche Element der Religiositét,
namlich ihre Irrationalitit, wird sekundir neben der sub-
iektiv-rationalen «Vermenschlichung»; es entsteht die ra-
tionale religiose Musik.

Diese drei Kategorien unterscheiden sich also durch
das Gleich- resp. Uebergewicht, das je nachdem dem Gott-
lichen und Menschlichen eingerdiumt wird. Die technisch-
stilistischen Folgen im Bereich der européisch-christlichen

107



Musik seien hier wenigstens angedeutet. Der irrational-
naive Glaube ist die direkteste, unmateriellste, einfachste
Kundgebung der menschlichen Seele in der Richtung auf
Gott. Das ihm entsprechende ténende Symbol sollte, auf
musikalischem Gebiet, die gleichen Eigenschaften aufweisen:
einfach-elementar, von Zeit und Raum moglichst wenig ein-
geengt, psychisch-unmittelbar. Wohl kein Musikstil erreicht
diesen Zustand besser als Gregorianik und, zum Teil, in
seinen katabatischen Beispielen, der protestantische Cho-
ral. Awusschliessliche Verwendung der vokalen Einstim-
migkeit, d. h. der singuléren melodischen Linie, bedeutet
psychische Unmittelbarkeit verbunden mit einfachsten mu-
sikalischen «Raumverhéltnissen». Die freie, unmensurierte
Vortragsweise der Gregorianik stellt die geringstmogliche
Zeitabhingigkeit dar. Der technisch-musikalische Stil der
irrational-intellektuellen religiosen Tonkunst ergibt sich da-
nach ungezwungen als gelehrte, mensurierte Polymelodie;
die Intellektualitit des irrationalen Glaubens findet in ganz
pragnanter Weise ihr musikalisches Symbol in der Imita-
tion; denn musikalisches «Denken» ist zunéchst immer
«Vergleichen», dann erst vergleichendes <«Entwickeln».
Ganz von selbst stellt sich daher der Palestrinensische
Kirchenmusikstil als Hauptbeispiel der zweiten Kategorie
dar, weil bei ihm Géttliches und Menschliches sich in einem
bewunderungswiirdigen #sthetisch-musikalischen Gleich-
gewicht befindet.

Die rationale religiose Musik zeigt die Absorbierung
des religiosen Empfindens durch ihre Kunstmittel zunéchst
in der Form, dass sie die Beschrinkung auf das vom Men-
schen direkt gebildete Tonmaterial (Stimme) fallen ldsst
und grundsitzlich alle Arten an sich musikalisch brauch-
barer Toéne zu ihrer Symbolisierung zuldsst (z. B. auch
Schlagzeug usw.); ferner darin, dass ihre musikalischen
Bildungsgesetze den religiosen Text frei behandeln. Dem
Menschlichen gegeniiber dem Géttlichen im Gebiet der reli-
giosen Musik ein Uebergewicht verleihen, kann verniinf-
tigerweise nur bedeuten, dass der Komponist zwar fiir das

108



Irrationale ein tonendes Symbol erschaffen, aber ihm auch
den Stempel seiner personlichen Auffassung aufprigen
will. Der Subjektivismus darf also hier als primires Ge-
staltungsgesetz auftreten; eine solche religiose Musik wird
egozentrisches Bekenntnis sein; ihre «Intellektualitit» wird
sich auf Grund der individuellen «ratio» entwickeln und
dussern. Esg ist klar, dass hier der Punkt ist, wo die Dra-
matik in die religiose Tonkunst mit einiger Berechtigung
eindringt, mit ihr aber dann auch das szenische Klement.
In diese Kategorie gehoren demnach Werke wie «Parsifaly,
Kloses «Sonnegeisty, Bachs Passionen, Beethovens grosse
Messe, Verdis Requiem usw.

Inwieweit die angedeuteten Kategoriensysteme unter
sich Gemeinsamkeiten aufweisen, wire Sache einer beson-
deren Untersuchung. Wenn auch kultische und irrationale
religiose Musik, anabatische und rationale Glaubensmusik
im grossen und ganzen die gleichen Stilinhalte haben, so
sind doch die genaueren Grenzbestimmungen ebenso un-
erlisslich wie aufschlussreich, um der umfangreichen Lite-
ratur einigermassen gerecht zu werden. Damit, dass dies
eine der fesselndsten Aufgaben musikwissenschaftlicher
Analyse sei, ist wohl nicht zu viel gesagt.

III. Geschichtliches.

s gibt einen Gedankengang, der die religiose Musik
in ein besonderes geschichtliches Licht zu setzen vermag.

Das religiose Erleben findet einen ungemein plastischen
Ausdruck in der religiosen Musik. Das Erleben des ein-
zelnen verdichtet sich, vervielfacht, zum Krleben der Ge-
meinschaft; daraus wachsen auch die dusseren Formen und
Tatbestinde dieses Erlebens heraus, also das geschichtlich
fassbare religiose Leben. Religiose Musik ist ein Spiegel
religiosen Lebens, dessen Geschichte sich in der Entwick-
lung verschiedener kirchlicher Systeme zusammenballt. Die
Geschichte der religiosen Musik wird zum Spiegel der
Kirchengeschichte. Die Menschheitsgeschichte, im all-
gemeinsten Sinn, erschopft sich aber nicht in politischen und

109



kriegerischen Verkniipfungen; ihr wertvollster Teil ist und
bleibt die Geistesgeschichte. Diese wiederum hat als Brenn-
punkt die Kirchengeschichte, im weitesten Sinne des Wortes.
So ist die religiose Musik ein wichtiger Teil der Mensch-
heitsgeschichte, ist wie ein in Tdnen gestammeltes Tage-
buch der Menschheit. Ihre Komponenten, Musik und Re-
ligion, sind nicht nur sachlich, sondern auch historisch
stark gebunden.

Genesis: Ahnende Vermutung wird mehr und mehr
durch die urgeschichtlichen Forschungen berichtigt, oft be-
stiatigt. Auch der werdenden Menschheit war die Zweiheif
korperlichen und geistigen Lebens bewusst und das Bediiri-
nis geworden, Mittel hierzu zu schaffen.®) Zunéachst wohl
Architektur als Mittel zum korperlichen Schutz gegen das
Klima. Dann Malerei und Plastik als Schmuck der Woh-
nung, der schon eine Konzession an geistige Bediirfnisse
darstellt. Heldenverehrung, die Ahnung des Schoénen, wie
es Natur und Mensch darstellen, erzeugte die gehobene,
primitiv vergeistigte Sprache, die Anfinge tastender Dicht-
kunst. Der Dichter hat den begreiflichen Wunsch, das
ganze Volk, den ganzen Stamm an seinen Visionen, Ge-
danken teilnehmen zu lassen. Er findet im gemeinsamen
Gesang, in der rhythmischen Monodie das Mittel, eine
Menge zu begeistern und hinzureissen. Nach Architektur,
Malerei, Plastik entsteht genetisch als letzte, aber auch am
meisten vergeistigte Kunst die Musik. Immer wieder wird,
in diesem Sinne, im Lauf der Geschichte Musik am spite-
sten, aber dann auch oft am eindringlichsten, von grossen
und allgemeinen geistigen Bewegungen ergriffen. Es ist
auch natiirlich, dass das menschliche Genie seine Fort-
schritte zuerst am greifbaren, formbaren Material erprobt
und erst zuletzt an jener geheimnisvollen ténend-atherischen
Vibration der Materie, die physikalisch die Welt der Tone
hervorbringt. Zweifellos haben die Kiinste urspriinglich
einen ausgesprochenen Niitzlichkeitscharakter gehabt und

8) Vgl. Vincent d’Indy, Cours de composition musicale, Paris 1912.
Introduction.

110



verdanken diesem ihre Entstehung. Ebenso zweifellos ent-
stand im Menschen der Drang, die Kiinste in einer nicht
utilitaristischen Weise aufzufassen-und zu verstehen, ihnen
einen vergeistigten Daseinsgrund zu verleihen. Diesem
hoheren Ziele nahezukommen, gab es nur die eine, stirkste
und urspriinglichste Moglichkeit: die Kiinste durch den
religiosen Glauben dem Seelenleben dienstbar zu machen
und dadurch zugleich von ihrer utilitaristischen Gebunden-
heit zu befreien. Dieses Mittel der Seele, sich zu entfalten
und zu leben, das auf der Entwicklung der Religiositit be-
ruht, erzeugte unmittelbar die Kunst an sich, deren ver-
schiedene Formen und Aeusserungen die Kinzelkiinste sind.
Hinfort ist es nicht mehr ein willkiirlicher Grundsatz,
sondern eine erlebte Wahrheit des Menschengeschlechtes,
dass iiber allen menschlichen und leiblichen Bediirfnissen
die Hinneigung zum Gottlichen steht. Das wahre Streben
der Seele geht dahin, ihr eigenes Leben mit dem Ueber-
natiirlichen und Uebersinnlichen zu verbinden; in der Kunst
als solcher findet sie das Mittel hierzu. Das ganze Alter-
tum hat der Kunst eine iibernatiirliche Kraft tiber Leben-
diges und Totes verlichen. Mythen wund philosophische
Lebren zeigen dies allerorten. Von Anfang an ist Kunst
mit der religiosen Idee und mit deren konkreten Aeusse-
rungen, mit Anbetung, Kult eng verbunden gewesen. Ar-
chitektur schatfft Gotteshiduser; Plastik wird symbolisch; zu
Gebet gewordene Poesie hallt an die mit heiliger Malerei
geschmiickten Tempelwiinde. Der Sprechton, in religioser
Ekstase oder Andacht, wandelt sich zur Melodie, Gottes-
dienst wird musikalische Zeremonie. Die sakralen Riten
aller Volker sind mit Gesang verbunden. Mehr oder we-
niger friih und intensiv wird zu seiner Unterstiitzung oder
Belebung kiinstlicher Klang, mannigfachen Instrumenten
entlockt, verwendet. So wichst die Musik am Stabe kul-
tischen Lebens und wird vom Brennpunkt religioser Ideen
aus theoretisch und praktisch begriindet, kiinstlerisch aus-
gestaltet.

Diese Bindung bestétigt sich auch fiir die Geschichie

111



der christlichen Musik. Wichtige "ormen und Stile der
europdischen Musik im allgemeinen sind vom religitsen
Leben beeinflusst worden. Auf die formenbildende Rolle
der Gregorianik, der Motette, der Kantate, des Oratoriums
bezw. auf die Hohepunkte, die die Formen im Rahmen der
religiosen Musik erreicht haben, an dieser Stelle hinzu-
weisen, eriibrigt sich wohl. Auch die dramatischen und
szenischen Elemente in der Tonkunst sind, wenigstens im
Bereiche der christlichen Musik, in entscheidender Weise
vom kirchlich-religiosen Zentrum aus beeinflusst worden.

Schweizerisches: Wenn die These von der Bedeutung
der religiosen Musik als Symptom fiir die Wandlungen der
(eistes-, ja Menschheitsgeschichie richtig ist, so muss sie
sich auch in ihrer Wirkung bei den beiden christlichen
Hauptbekenntnissen nachweisen lassen. Wie die Schweiz
in geistesgeschichtlicher Beziehung infolge ihrer geogra-
phischen Lage und des Zusammenstosses verschiedener
Kultureinfliisse auf ihrem Boden eine bemerkenswerte und
aufschlussreiche Rolle seit jeher gespielt hat, lassen
sich auch in ihrem Gebiet verschiedenartige Stromungen
der religiosen Musik verfolgen.

Die erste Verschmelzung der ganz im Geist der Mittel-
meerrassen geschaffenen Gregorianik mit der Psyche der
nordischen Volker spielte sich im Mittelalier zum guten
Teil in der heutigen deutschen Schweiz ab. Die Tonkunst
der schweizerischen Kloster, allen voran St. Gallen, weist
in der Sequenzen- und Tropenkomposition vollendete Bei-
spiele einer kiinstlerischen Assimilierung rassenfremder
Elemente auf (hier germanisch-alemannischer mit roma-
nischen), gewissermassen als Prazedenzfall fiir spitere Stil-
synthesen, die nicht zum kleinsten Teil die Grosse und All-
gemeinbedeutung der deutschen Musik ausmachen (Schiitz,
Héandel, Bach, Mozart und Italien, Frohberger, Gluck und
Frankreich usw.).

Auch an jenem fiir den Stilforscher so iiberaus fesseln-
den Problem, wie die britisch-niederléiindische a cappella-
Polyphonie durch den Palestrina-Stil romanisiert, durch

112



Lasso internationalisiert, schliesslich eine seelische Weiter-
bildung im germanischen Kulturkreis erfuhr, hat die Schweiz
bekanntlich durch hochbegabte Kiinstler mitgewirkt und
zwar in den beiden Schattierungen, wie sie die Glaubens-
spaltung ausgebildet hat.

Wihrend die katholische religiose Musik auch in der
Schweiz eine gewissermassen normale und keine ungewoshn-
lichen Folgeerscheinungen aufweisende Entwicklung ein-
schlug, ist gerade in unserm Land die reformierte religicse
Musik heftigen Fluktuationen und historisch wichtigen
Weiterbildungen ausgesetzt gewesen, schon allein deshalb,
weil die auch dogmatisch und psychisch unter sich und vom
lutherischen Bekenntnis abweichenden Lehren Zwinglis
und Calvins musikalisch verschiedene Wege gingen.

Im allgemeinen ist der Verlauf dieser Angelegenheit
in der deutschen reformierten Schweiz und das Verhéltnis
zwischen deutschschweizerischem und reichsdeutschem lu-
therischem Protestantismus bekannter®) als das nicht min-
der interessante Gegenstiick Calvinischer Richtung, iiber
welches hier einige Notizen folgen mogen.

Calvin anerkannte, als der Majestiat der Kirche an-
gemessen, nur die einstimmig gesungenen Psalmen. Die
Periode der zeitweisen Verbannung jeglicher Musik aus
dem Gottesdienst ist im Gegensatz zu Zwinglis Vorgehen
in der calvinischen Reformation nicht vorgekommen. Schon
wahrend seines ersten Aufenthaltes in (Genf hatte er das
Psalmensingen in der Kirche dringend empfohlen.??) Cal-
vins Vorwort zum Marotschen Psalter ist bemerkenswert
genug, um hier im Auszug wiedergegeben zu werden:

« Entre les choses qui sont propres pour récréer
¢« 'homme et luy donner volupté, la musique est, ou la pre-

9) Vgl. vor aliem Karl Nef, Die Collegia musica in der deutschen
reformierten Schweiz, mit einer Einleitung iiber den reformierten Kirchen-
gesang in der Schweiz. St. Gallen 1897; fermer Adolf Thiirlings, Die
schweizerischen Tonmeister im Zeitalter der Reformation. Bern 1903.

9a) Vgl. F. W. Kampschulte, Johann Calvin, seine Kirche und sein
Staat in Genf, Leipzig 1869, Bd. I.

8 113



¢« miére, ou l'une des principales, et il nous faut estimer
<« que c’est un don de Dieu député a cest usage. Parquoy
¢ d’autant plus devons-nous regarder de n'en point abuser,
« de peur de la souiller et contaminer, la convertissant en
«nostre Condamnation, ot elle estoit dédiée a nostre pro-
¢ fit et salut. — Il est vray que toute parole mauvaise per-
« vertit les bonnes meers; mais quand la mélodie est avee
« (sie!), cela transperce beaucoup plus fort le cceur. —
¢« Q'est-il donc question de faire? — C’est d’avoir chansons
¢ non seulement honnestes, mais aussi sainctes, lesquelles
¢nous soyent eomme aiguillons pour nous, inciter & prier
<et louer Dieu, & méditer ses ceuvres, & fin de l'aimer,
¢ ecraindre, honorer et glorifier. »

Die ganze moralische und intellektuelle Strenge der
calvinischen Glaubenslehre geht aus dieser deutlichen, aber
bedingten Anerkennung der Musik als gottliches Geschenk
hervor. Welche praktischen Einschrénkungen Calvin von
der religiosen Musik verlangt, zeigt auch seine herbe Be-
merkung in der <« Institution chrétienne » iiber den vier-
stimmigen Gesang: « Les chants et mélodies qui sont com-
¢ posés au plaisir des aureilles seulement, comme sont tous
¢ les fringots et fredons de la Papisterie et tout ce qu'ils
¢ appellent musique rompue et chants a quatre parties, ne
¢ conviennent nullement & la majesté de I'lglise, et ne se
« peut faire qu’ils ne déplaisent grandement & Dieu. »

Diese Forderung liess sich aber auf die Dauer nicht
beibehalten, und in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts
entstehen die klassischen mehrstimmigen Bearbeitungen des
Hugenottenpsalters. Genf spielt dabei eine ziemliche Rolle,
wie auch in der spiteren Entwicklung der Gesangbiicher
der calvinisch-reformierten Kirchen.1?)

Guillaume Frane, von Rouen, kam etwa 1540 nach Genf
und erhielt 1541 die Erlaubnis, eine Musikschule zu er-
offnen, zu einer Zeit, als Calvin noch in Strassburg ver-
bannt lebte. Franc wurde beauftragt, den Kindern den

10) V_g_l. Daniel Courtois, La musique sacrée dans I'Eglise réformée
de France, Paris 1888, dem die folgenden Angaben entnommen sind.

114



Psalmengesang beizubringen; wegen nicht bewilligten Ge-
haltsanspriichen zog er 1545 nach Lausanne, fand an der
dortigen Kathedrale Anstellung und starb 1570 in &Hrm-
lichen Verhéltnissen. Genf und Lausanne benutzten nicht
die gleichen Melodien fiir die Psalmen. 1565 erschien in
Genf eine Ausgabe der franzosischen Marot-de Béze’schen
Psalmen, von Franc veranstaltet, aus der hervorgeht, dass
Franc selber Psalmenmelodien komponiert hat, aber auch
Lausanner Melodien (und noch andere) neu aufnahm. Da
aber auch die Lausanner Kathedrale bald danach den
Genfer Psalter annahm und die Franc’sche Ausgabe nir-
gends als nur in Lausanne im Gebrauch war, so ist sein
Werk vollig der Vergessenheit anheimgefallen.

Francs Nachfolger in Genf wurde 1545 Louis Bour-
geois, aus Paris, der Ende 1541 mit Calvin nach Genf kam
und in ebenfalls sehr bescheidenen Verhéiltnissen bis 1557
dort blieb. Bourgeois komponierte und #nderte etwa 20
Psalmenmelodien.

Den bedeutendsten Anteil an der Schaffung des musi-
kalischen Teils des Hugenottenpsalters hat aber Claude
Goudimel, durch den der Psalter in der franzosischen
Schweiz verbreitet und bekanntlich auch in der Lobwasser-
schen Uebersetzung jahrhundertelang der offizielle Ge-
sangsstoff der reformierten Kirche der deutschen Schweiz
geworden ist.

Waren die Psalmen eine ideale Textvorlage fiir die
calvinische Kampfzeit, so entstand spéter auch in der fran-
zosischen reformierten Kirche das natiirliche Bediirfnis,
der religiosen Lyrik, den Gefiihlen der verzeihenden, milden
Gottesliebe, dem Verhiltnis zu Christus mehr, als dies durch
die Psalmentexte moglich war, musikalischen Ausdruck zu
verleihen. So entstand das geistliche Lied in franzosischer
Sprache, Prosa oder gereimt; die Sammlungen von fran-
zosischen Kirchenliedern spielten im praktischen Gottes-
dienst eine so grosse Rolle, dass zeitweise die Psalmen
verdringt erscheinen. Man kann darin eine psychologische
Reaktion gegen das von Calvin geforderte ausschliessliche

- 115



Psalmensingen sehen. Schon im 16. Jahrhundert finden
wir Beispiele fiir den neuen kirchenmusikalischen Stil. Der
Waadtlinder Pfarrer Anthoine Saunier verdffentlichte
schon 1532 «La chanson des dix commandements de Dieu».
1533 erschien in Neuchéatel eine Sammlung «Belles et bonnes
chansons que les chrestiens peuvent chanter en grande af-
fection de cceur». Ebenfalls 1533 eine weitere Sammlung
von 24 Liedern, deren Verfasser zum grossten Teil der
Neuenburger Pfarrer Mathieu Malingre war. Das sind die
ersten hugenottischen Gesangbiicher, denen bis zum Ende
des 17. Jahrhunderts in Frankreich noch verschiedene
folgten, und in welchen weltliche Melodien in grossem Um-
fange verwendet sind. Auch Théodore de Béze scheint sich
an Dichtung und Musik solcher Lieder versucht zu haben.
1595 (de Béze war 80 Jahre alt) erschien eine erste Aus-
gabe der «Saincts Cantiques recueillis tant du vieil que du
Nouveau-Testament, mis en rime francaise par Th. de Béze»,
deren Melodien ein oft sonderbares Gemisch bekannter
Psalmenweisen sind. Aber schon um 1700 war dieser Ver-
such von de Béze in Vergessenheit geraten.

Der Uebergang vom einstimmigen Psalmengesang zum
ein- und mehrstimmigen Kirchenlied im Bereich der calvi- -
nischen Kirche erfolgte in Frankreich erst zu Beginn des
18. Jahrhunderts, nachdem eigentiimlicherweise die fran-
zsischen Kirchen in Gebieten deutscher Sprache (besonders
Frankfurt a. Main!')) darin schon seit der Mitte des 17.
Jahrhunderts beispielgebend vorangegangen waren. Ehren-
voll ist hier zu erwihnen Bénédict Pictet, 1655 in Genf ge-
boren, 1680 Pfarrer von St.-Gervais und 1686 Professor der
Theologie daselbst. Er beriicksichtigte insbesondere das
Neue Testament in seinen Liederdichtungen; die Melodien
wihlte er aus dem Psalter aus. Die erste Ausgabe er-
schien 1705, die letzte etwa 1840. Einzelne seiner Kirchen-
lieder sind noch heute in den Gesangbiichern zu finden.

Auch die religiose Neuentwicklung zu Beginn des 19.

11) VgT. Balthasar Ritter, Heures chrétiennes ou occupations sain-
tes. 1663.

116



Jahrhunderts (Réveil genannt), der die freien reformierten
Kirchen entsprangen, hat im franzosischen Sprachgebiet zu
bemerkenswerten Kirchenliedersammlungen gefithrt. So
z. B. verfasste Pfarrer César Malan (Vater), geboren 1787
in Genf, die bekannten «Chants de Sion», Erstausgabe
182312) ohne Musik, mit zahlreichen spiteren, bedeutend er-
weiterten Neuauflagen (bis 1855, zuletzt mit 300 Liedern!).
Nur die Ausgaben 1824, 1826, 1843 erschienen mit Musik.
Malan komponierte alle Melodien selbst, obwohl er Dilet-
tant war;'®) ein Freund und Nachbar, namens Wolf-Hau-
loch, harmonisierte sie. Auch Malans Kirchenlieder (er
dichtete und komponierte iiber tausend!) sind zum aller-
grossten Teil vergessen; trotzdem ist Malan eine der fes-
selndsten Gestalten in der (Geschichte des franzosischen re-
formierten Kirchenliedes.

12) Unter dem Titel: Cantiques chrétiens pour les dévotions domes-
tiques.

13) Belustigende Einzelheiten hieriiber vgl. Courtois a. a. O. S. 80/81.

117



	Zum Problem der religiösen Musik

