
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 1 (1924)

Artikel: Der Archäologe Bianchini über Musikinstrumente in alten Volks- und
Kultgebräuchen

Autor: Bernoulli, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Archäologe Bianchini über Musikinstrumente

in alten Volks- und Kultgebräuchen.
Yon E. Bernoulli.

In der Bibliothek des Luzerner Kapuzinerklosters (im
sog. Wesemlin) fand sich überraschenderweise unter den
Druckwerken auch eine Abhandlung zur Geschichte der
Musikinstrumente mit folgendem Titel: Francisci Bianchini

/ Veronensis / Utriusque Signaturae Referendarii,
et- Praelati Domestici / de / tribus generibus / instrumen-
torum / Musicae veterum / organicae / dissertatio Ro-
mae MDCCXLII / Impensis Fausti Amidei Bibliopolae in
via Cursus / Ex Typographia Bernabô et Lazzarini. —

Von den 58 Seiten in Quartformat sind die ersten der
einzelnen, drei, Kapitel mit hübschen Vignetten und
miniaturartigen Initialen geschmückt. Ausserdem aber illustrieren
8 Tafeln mit schön gestochenen numerierten Abbildungen
der im Texte genannten Instrumente die Monographie. Sie
stellt sich als eine regestenartige Gruppierung des Stoffes
dar. Und zwar ist die übliche Einteilung in die drei grossen
Klassen der Blas-, Streich- und Schlaginstrumente
innegehalten. Sichere, ob auf unmittelbarem oder nur auf
mittelbarem Weg erworbene, Kenntnis mancher
bildnerischer und literarischer Dokumente der musikalischen
Kulturgeschichte spricht aus den Angaben des italienischen
Autors. Die Interessensphäre der Dissertatio berührt sich
hin und wieder mit derjenigen eines grossen, weitausschauenden

neuzeitlichen Werkes. Das ist die Griechische
Kulturgeschichte von Jakob Burckhardt (hg. von Jakob Oeri)

41



mit, ihren Abschnitten über «Religion und Kultus» (Bd. II
1898); vollends über «Poesie und Musik» (Bd. III 1900).
Ein anderer Vergleich dürfte natürlich nicht gewagt werden.

Wer aber war denn Blanchinus? Nach
umfangreicheren Werken wie die Biographie universelle von Fé-
tis und die Encyclopaedia Britannica war Francesco Bian-
chini, aus edler Veroneser Familie stammend, 1662 geboren
und starb 1729. Zu seinem Studium der Theologie,
Philosophie, Mathematik und Physik, das er in Padua betrieb,
trat in Rom seit 1684 das Studium der Archäologie.

Allerdings ist die gewissermassen im Nebenamt
niedergeschriebene Abhandlung nicht mehr zu Lebzeiten ihres
Verfassers an die Oeffentlichkeit gelangt. Ihr Herausgeber,
Joseph Blanchinus, schreibt aber zum Sachverhalt u. a.

in der «Approbatio» : Er habe auf Geheiss Ridolfis (des
päpstlichen Zensurbeamten) die posthume Dissertatio
seines Oheims Francesco Bianchini seligen Angedenkens
gelesen.

«Der hochgelehrte Autor behandelt hier mit
ausserordentlicher Gelehrsamkeit die alten Musikinstrumente fast
aller Völker, wie menschlicher Fleiss solche im Verlauf
vieler Jahrhunderte ersonnen hat. Die von Blanchinus
gezeichneten Tafelabbildungen hat der Buchhändler Fau-
stus Amidei auf Privatkosten in Stahlstichen reproduzieren
lassen. Sie zeigen die Gestalten der Musikinstrumente, die
durch alte Kunstdenkmäler bezeugt sind und die, kunstreich
nach den Originalien gearbeitete, Bilder dem wissbegierigen
Leser der Reihe nach vor Augen führen.»

Dass Fr. Bianchini ausserdem als Archäologe im
allgemeinen Sinn hoch angesehen war, zeigt übrigens auch
folgende Tatsache: Seine Storia universale, provata co' mo-
numenti, e figurata co' simboli degli antichi erschien zu
Rom 1697 und und fünfzig Jahre später ebendort nochmals.

Bei einem der von Bianchini in der Dissertatio öfters
zitierten Autoren wäre man gelegentlich geneigt, künstlerische

Willkür in seinen Bildwiedergaben zu finden. Allein
doch nicht mit unbestreitbarem Rechte.

42



Neben diesem Gewährsmann, dem Franzosen Boissard,
sind für uns als Zeugen Bianchinis noch von besonderem
Interesse sein Landsmann Ficoroni; dann der deutsche
protestantische Theologe Calvör und der in Rom lebende Jesuit
Kircher, sowie der Däne Bartholin. Alle namentlich für
unsere Zwecke als Folkloristen im Bereich der
Instrumentenkunde. Einige typische Beispiele aus ihren und
anderer Gelehrter Mitteilungen sollen neben solchen, die wir
Bianchini selbst verdanken, ihren Platz finden.

Im ersten Hauptteil, wo Bianchini die Blasinstrumente
zusammen gruppiert hat, verweist er einmal auf Kirchers
Beschreibung des sog. Dulcinum (Fagott), das auch in
Oberitalien viel gebraucht werde. Etwas Aehnliches existiere in
Vorderasien und Kleinasien, «ja sogar die Chinesen spielen
— nach Calvörs Angabe — ein gleichartiges Instrument,
was das Zeichen eines sehr hohen Alters bei dem an seinen
Gewohnheiten am allerzähesten hängenden Volke ist.»1)

Was die Blasinstrumente im allgemeinen betrifft, ist
der dänische Gelehrte Caspar Bartholin (us) für Bianchini
ein Hauptgewährsmann. Er darf aber auch deshalb hier
genannt werden, weil seine Abhandlung: De tibiis Veterum
selbst in unsern Tagen wieder Beachtung gefunden hat.
Erstmals veröffentlichte sie der damals 23jährige Bartholin
1677 zu Rom, und Zedlers Universallexikon (1739)
bemerkt: «Es ist dieser Traktat zu Amsterdam bey Henr.
Wetstenio mit noch einmahl soviel Kupffer-Figuren, als die
Römische Edition hat, an. 1679 wiederum in Druck
herausgekommen.»

Schon eines der ersten Kapitel, überschrieben De
materia tibiarum, kommt öfters auf den kultischen Gebrauch
der Flöten zu sprechen. So konnte darnach «Buxum»
(Buchsbaumholz) geradezu soviel bedeuten wie:
«Opferflöte».2) Bianchini erwähnt die Reliefabbildung einer
Phrygia Tibia recurva Buxea Tibia.3) Im Bacchuskult

waren Buchsbaumflöten ebenso gebräuchlich.
Kapitel VI betitelt sich Tibiarum species et varia discrimina

und berichtet u. a., nach den Alten, z. B. nach Athe-
43



näus, werde der Hymenaeus zum Klang des ursprünglich
ägyptischen Monaulos gesungen.4) Ueber die Spondaulae
und die Choraulae ferner finden wir bei Bartholin sogar
bildlich illustrierte interessante Bemerkungen. So beruft
er sich auf Marius Victorinus, einen Grammatiker und
Bhetor des vierten nachchristlichen Jahrhunderts, der liber
die sog. Spondaeen, feierliche Libationsmelodien, sich
äussere:

Und wie die «spondaulae» ihren Namen von der
kultischen Funktion, die Spondaeen vorzutragen, erhalten
hätten, so Messen «choraulae» die Flötenbläser, die in der
Komödie zum Chortanz blasen, den Chor hegleiten.

Ueber die verschiedenen Arten der unter den Sammelbegriff

«Tibia» AnlÔs fallenden Blasinstrumente soll
indessen hier nicht eingehender gesprochen werden.8) Nur
einige für uns besonders merkwürdige Funktionen von
Bläsern, sowie Erklärungen derselben, seien noch erwähnt.
Bartholin berücksichtigt, wie das auch Bianchini hervorhebt,

in einem eigenen Kapitel das Flötenspiel bei
Traueranlässen (Tibia in funeribus et Luctu). Die lydische Tonart

war diejenige der Trauerweisen: querulus Lydii modus
ferali Tibia cantatus funeri conveniebat.6)

Dafür nun, dass es sich um eine im Orient offenbar
gleichfalls alte Sitte handelt, spricht auch im
Matthäusevangelium die Notiz, die in der Erzählung von der Auf-
erweckung der Tochter des Jairus Pfeifer und Getümmel
des Volks erwähnt. Diese Stelle, Kap. IX 23, ist Bartholin
so wenig wie andern Gelehrten seiner Zeit entgangen (vgl.
p. 274). Eine Erklärung lautet ungefähr so, die Trauer der
Ueberlebenden hätte durch den Lärm übertäubt werden
sollen. Da die Trauermusikanten «Sitieines» hiessen, führt
denn auch Bianchini die Tibia Siticinum latior an.

Die Buccina sodann pflege, so meldet Bianchini nach
weiteren Quellen, als Signalinstrument sogar etwa den Tri-
tonen zugeteilt zu werden. Ein hübsches Zitat aus dem
ersten Buch von Ovids Metamorphosen illustriert in Dichterworten

die vielen bekannten, ja berühmten Bildwerke des

44



Altertums und der Neuzeit (man denke nur an Rubens und
an Böcklin) ; es ist die Schilderung, wie Neptun seinen Sohn
Triton als Heroldstrompeter des Meeres herbeiruft.

Bianchini fügt mit Gelehrtenstolz bei, die Abbildung
des Muschelhorns in seiner Dissertatio sei die Kopie nach
dem antiken Erzguss eines Tritonen in seinem Besitz.7)
Ja, wir hören noch mehr durch ihn: «Häufig begegnen
diese gewundenen Tritonenhörner in Reliefs und Malereien
der Alten, wo die Symbole der Meeresgötter wiedergegeben
sind. Es pflegten aber, wie ich anderswo bemerkte (in der
Historia Universalis Storia universale) die Bilder der
muschelblasenden Tritonen auf dem Giebel des
Saturntempels angebracht zu werden, um den Beginn des
historischen Zeitalters anzuzeigen.»8)

Dass die Tibiae Utriculariae sive TJtriculares, d. h. die
Dudelsackpfeifen, «die von unsern Hirten und Schnittern
allerorten gebraucht werden», auch im griechisch-römischen
Altertum ein populäres Instrument waren, ja, dass der
extravagante Kaiser Nero selbst es bevorzugte, dafür nennt
Bianchini als literarischen Beleg Suetons Vita Neronis
(cap. 54). Und ausserdem zitiert er ein seltener gewordenes
archäologisches Werk des Altertumsfreundes Ficoroni, der
1744 bei Palestrina (Praeneste) ein Prunkstück des antiken
Kunstgewerbes entdeckte und dann diese jetzt nach ihm
benannte, berühmte Ficoronische Ciste dem Kircherschen
Museum im Collegio Romano schenkte.9)

Die stattliche, mit einer Reihe von Tafeln illustrierte
Abhandlung Ficoronis nun, deren erste Auflage Bianchini
anführt unter dem Titel: Delle maschere sceniche, erschien
später in zweiter, lateinischer Auflage als: dissertatio
de larvis scenicis et figuris comicis... Editio secunda,
auctior et emendatior Romae 1754. Wenn nun Bianchini
Tafel LXXXIII bei Ficoroni erwähnt, so betrifft das die,
selbstverständlich stark vergrösserte, Darstellung einer
Gemmenschnitzerei.

Hiezu bemerkt Ficoroni selbst u. a. Folgendes: Er habe
die ursprünglich auf einen Fingerring in Stein geschnitzte

45



Figur des Tänzers nicht nur wegen der keineswegs
gewöhnlichen Art des Tanzes reproduziert, sondern auch

wegen der besonderen Form des Musikinstrumentes, das

jener Tänzer in der Linken halte... «es scheint ein
Schlauch zu sein, dem eine Pfeife zum Anblasen eingefügt
ist; und es läuft in drei grössere Pfeifen aus, wovon zwei
wie ein Horn gekrümmt sind, während die dritte einer
(geraden) Tuba gleicht».

«Zur Zeit der Bacchanalien (unseres Karneval) und im
Monat Mai kommen Bauern (noch jetzt) aus dem Reich
Neapel nach Rom und durchstreifen die Stadt mit einem
solchen Instrument, wie das auch andernorts und besonders
in Etrurien geschieht.»

Es sind offenbar die Pifferari, wie sie Händel in Italien
und gerade in Rom gesehen und gehört hat (s Chrysander,
Händel) und wie deren Musik verklärt in der Hirtensinfonie
des «Messias» erklingt.

Ficoroni schildert die einfachen Leutchen mit diesen
Worten: Solche ihr Instrument blasenden Bauern singen
und tanzen zugleich in roher Art. Das scheint ein uralter
Brauch zu sein.10)

Bianchini seinerseits erklärt noch, die Figur des Dudelsacks

sei dem Aussehen nach identisch mit einer Reliefdarstellung

im Fries über den Säulen des innern Hofes in
einem römischen Palast.

Dass die Sackpfeife weniger hoch in der Wertschätzung
stand als die einfache tibia oder dass im Verlauf der Zeit
ihr Ansehen sank, stellt Ficoroni gleichfalls fest.11)

Nach einem antiken Basrelief ferner gibt Tafel II eine
Komödienszene wieder, nämlich wie die Prügelstrafe durch
den sog. Lorarius (Prügelmeister) auf Befehl des erzürnten
Hausherrn an einem dummpfiffigen Sklaven vollzogen wird.
Ficoroni verweist auf eine analoge Episode in der Komödie
«Andria» des Terenz (Akt V, Sc. 2), und erklärt hiebei
die Rolle der Doppelflötenbläserin versuchsweise so, dass
sie eher die Gemüter der Zuschauer während des Vor-
46



gangs beschwichtigen, als etwa die Bewegungen der Schauspieler

irgendwie rhythmisch sekundieren wolle.
Der italienische Archäologe, gestützt auf Bartholinus,

schreibt an anderer Stelle: «In den Theatern hatten die,
welche mit dem Fuss den Bretterboden der Bühne stampften,

damit das Geräusch von allen besser vernommen würde,
hölzerne Sohlen untergebunden, bisweilen sogar eiserne,
damit der Ton noch lauter sei. Durch den Rhythmus wurde
dem Chor auf diese Weise das Zeichen zu Beginn des

Gesanges gegeben, oder auch den Schauspielern die Vorschrift,
wonach sie ihre Gebärden und Tanzsprünge richten sollten.
Auch die Flötenspieler traten, während sie bliesen, mit
gleichermassen bekleidetem Fusse den Boden bei der
Ausführung ihrer Musik zusammen mit den übrigen Instrumen-
tisten.»12)

Tafel LXXX in Ficoronis Abhandlung zeigt uns denn
auch einen Scabillarius (Taktsohlentreter) in voller
Ausrüstung tätig.

Aus dem zweiten Hauptteil, dem Abschnitt über die
Saiteninstrumente, seien nur folgende Notizen
hervorgehoben:

Auf die Lyra acuta (aueta?) Septem fidibus, die sieben-
saitige Lyra,13) folgt in Bianchinis Liste nach seiner
Bezeichnung die Chelys, seu Lyra Mercurii reformata, deren
Beschreibung so lautet: «Umgestaltet unter Beibehaltung
des Schildkrötenrückens, indem die Cornua (Kérata)
Arme in ein Griffbrett zusammengezogen sind, das mehrere
Stege bekommt, um die Töne einer und derselben Saite
verändern zu können.»14)

Wir haben es also mit einer der seltenen Darstellungen
der Laute in der griechisch-römischen Kunst zu tun.
Boissard hat in den Räumen des Lateranischen Krankenhauses

deren, vielleicht erste, Aufnahme gemacht.16) Auf
sie weist der italienische Gelehrte hin.

Die römische Reliefplastik zeigt auf einem Ruhebett
hingestreckt eine Frau, die mit der Rechten nach einer
Schlange greift. Weitere Hauptgestalten sind ein stehender,

47



bärtiger Mann rechts, sowie die auf einem Lehnstuhl
sitzende Chelys-(Lauten)-Spielerin links vom Beschauer.
Die über der ganzen Gruppe sich hinziehende Spruchleiste
mit ihrer lakonischen, auf «Leben und Sterben» bezüglichen
Sentenz bringt, zusammen betrachtet mit den Gebärden und
der Haltung der einzelnen Figuren, die stärksten Kontraste
von Lebensgenuss und Todesfurcht zum Ausdruck. Denn
die Laute ist sonst nicht gerade das Instrument, das irgendwie

tragische Momente des Lebens symbolisierte.
Endlich fügt Bianchini zum Kapitel über die

Saiteninstrumente zu unserer Ueberraschung noch den Taktstock
und zwar in Gestalt eines oben von zwei Schlangen
umwundenen, mit zwei Flügeln geschmückten und unten von
Blättern umkränzten Schilfrohres, d. h. eines Merkurstabes.

Der lutherische Theologe Caspar Calvör (1650—1725)
hatte in dem Werk: Ritualis ecclesiastici pars altera. Opus
historico-dogmaticum. Lipsiae 1705, eine Reflexion
angestellt, die Bianchini auffiel und die er wenigstens
auszugsweise wiedergibt. Danach wäre der Merkurstab mit
den Schlangen, die ihr Gift verloren haben, «ein Symbol
der Versöhnung und des Friedens, wie wenn der
Chormeister ein Herold wäre, der mit seinem Cantorstab die
Schlangenwindungen der verschiedenen Stimmen zu
friedlichem Zusammenklang brächte».16)

Ueber einige Schlaginstrumente mögen ebenfalls noch
Mitteilungen Bianchinis hier Platz finden: aus dem dritten
Hauptteil seiner Dissertatio.

Schlaginstrumente bildeten bekanntlich einen wichtigen
Bestandteil des orientalischen Instrumentars und waren bei
den orgiastischen Kulten nicht weniger intensiv beteiligt
als die Blasinstrumente. Auch Bianchini kommt öfters auf
den Kybeledienst zu sprechen. So weist er darauf hin,
dass hier und da unter den Symbolen der Göttermutter sich
das Tympanum, die Handpauke, auf Münzen, Reliefs und
andern Denkmälern der Griechen und Römer dargestellt
findet. Auch zieht er zum Beleg speziell Boissards Wieder-
48



gäbe des Reliefs auf einem Kybelealtar heran; die Allmutter,
auf einem von Löwen gezogenen Wagen thronend, hebt in
der Hand das Tympanum, ihr zugewendet und unter einer
Fichte stehend, ihr geliebter Hirt Attis ebenso. Von den
Zweigen des Baumes hängen überdies kleine Schellen
herunter: Tintinnabula, crepitacula.

Bianchini betont aber ausdrücklich, die Abbildung in
der Dissertatio sei eine genaue Kopie des römischen
Originalreliefs.17)

Unter dem Tympanum leve ist nach unserm Autor die
Handpauke, als Tamburin, zu verstehen, d. h. als ein mit
Fell überzogener Reifen, der bisweilen mit einem Stäbchen
geschlagen, bisweilen mit der Hand gerührt wurde, «wie
das unsre Bauern da und dort bei Tänzen tun».18) Ja,
selbst aus der frühchristlichen Zeit gibt Bianchini einen
originellen literarischen Beleg wieder für die Beliebtheit des

Tamburins. In einer kanzelrednerischen Expektoration
wollte Augustin sogar Maria zur Zeit der Geburt Christi,
des Erlösers, frohlockend ein Tamburin (hebr. Toph)
schlagen lassen; wohl in Anspielung auf Mirjams
Siegesgesang, und als er in seiner Predigt den Lobgesang Maria
behandelte.19)

Die Tympana bellica sodann, die Trommeln, kennt
Bianchini gleichfalls nach alten Quellen als ursprünglich
aus dem Orient stammend. Zylindrische Trommeln, wie
die der Fusstruppen, hätten ähnlich die Inder aus dem Holz
von Palmstämmen verfertigt. Und bezeichnend genug ist
es, dass der sagenhafte Bericht vom Suidas a. a. lautet:
«Vielleicht habe Bacchus, der Bezähmer der indischen
Völkerschaften, sie zu den Griechen gebracht.20)

Ueberhaupt gab der Kybele- und Bacchusdienst
Gelegenheit zum Lärmen mit allerlei Rassel-, Schlag- und
Klapperinstrumenten.21) Das illustriert u. a. ein römisches
Relief.22)

Die Cymbala Bacchicarum seu Crembala Hermippi
werden von Bianchini nach alten Reliefs wiedergegeben als
schüsselartige, mit Handhaben versehene, kleine Schalen aus



Erz, die zusammengeschlagen werden. Auch auf einem
antiken Fresko erscheinen diese Cymbala bei einer etrus-
kischen Opferhandlung.23)

Als guter Katholik und am päpstlichen Hofe beglaubigter

Schriftsteller zieht Bianchini aber auch Instrumente
mit in den Bereich seiner Betrachtung, die gerade in der
christlichen Aera eine charakteristische Bedeutung erlangt
haben.

So geschieht das im Zusammenhang mit dem, was er
über die Crotala und Crumata, d. h. über Klapperinstrumente
bemerkt.24) Bianchini schreibt nämlich:

«Mit einem hölzernen Hammer pflegen wir den Balken
am Eingang der Kirche in der Karwoche während der sog.
Officia tenebrarum zu schlagen, damit aus dem Krachen der
Schläge auf das Holz der Lärm der Juden, die Christi Tod
forderten und ihn ans Kreuz hefteten, sinnfälliger ins
Gedächtnis zurückgerufen würde. Ebenso besteht lediglich
aus Holz das sog. Semanterion, ein Instrument, das die
Glocken vertrat und «in alten Zeiten, vor Erfindung
derselben, in den orientalischen wie auch okzidentalischen
Kirchen neben der Tuba zu Versammlungen einzuberufen
hatte... Auch die Neu-Griechen schlagen dieses
abgestimmte Holz.»

Bianchini gibt eine genaue Beschreibung, woraus
hervorgeht, dass verschiedene Formen des Semanterion
(italienisch: Scrandola) existierten.

Es wird gehandhabt «an den Tagen, wo das Glockenerz

schweigt, wenn wir das Volk zum Gottesdienst rufen»
(in der Karwoche).26)

Das Glockenspiel in Turmuhrwerken von Kirchen und
Ratshäusern in Frankreich, Deutschland, Belgien und den
Niederlanden, sowie in England nennt Bianchini Hymno-
logium. Und zwar, weil es, zudem gelegentlich in Orgeln
eingebaut, namentlich die zu verschiedenen Zeiten des

Kirchenjahres gebräuchlichen Hymnen zu Gehör bringen
solle.26)

Mit einer legendenhaften Notiz mag diese Auswahl aus
50



dem Inhalt von Bianchinis Dissertatio ihren Abschluss
finden.

Die Stella pensilis Fuldensium seu machina cymba-
laria S. Bonifacii Episcopi et Martyris wird als ein acht-
strahliger drehbarer Stern dargestellt, dessen Strahlenkanten
reichlich mit kleinen Glöckchen behängt erscheinen. Wiederum

werden wir an gewisse Eigenheiten von alten Kirchenorgeln

erinnert, nämlich an die Spielerei des sog. Cymbel-
sterns.

Dazu lautet nun die Mitteilung des italienischen
Gelehrten an Hand von Kirchers Angaben (nach dem Zeugnis
der Historiker) folgendermassen :

Zur Zeit des Deutschenmissionars sei der Tradition
nach dieses Instrument «durch eine englische Frau
erfunden worden, die dem Irrglauben an eine erdichtete
Gestirngottheit abgeschworen hatte und zum Christentum
übergetreten war. Ein goldenes, mit Glöckchen behängtes
Rad als Bild der Gottheit, die sie ehedem in heidnischem
Kult verehrte, weihte sie nun Christo.»27)

Viele Winke in der Dissertatio von Bianchini, die zu
weiterem Nachspüren reizen würden, seihst wo die Ergebnisse

der modernen Altertumswissenschaft kaum damit in
Einklang zu bringen wären, mussten im Rahmen dieser
Skizze unbeachtet bleiben. Aber sie wird vielleicht als
kleiner Beitrag zur Geschichte der gelehrten Musikschrift-
stellerei doch zu fernerem Forschen in der alten Literatur
mit anregen, obgleich Bianchini kein Musiker von Fach
gewesen ist.

Anmerkungen.
Dulcinum non retortum damus ex eodem Kirchero pag. 500 cujus

pariter usus viget etiam in Gallia Cisalpina. Quin etiam Sinae, de-
scribente Jo. Calvor, ejusmodi generis instrumenta ludunt, quod indicium
est antiquitatis non modicae apud Gentem veterum consuetudinum
suarum omnium tenacissimam.

2) Scilicet Buxum pro tibia dicunt, quae in sacris sonabat. Wie sonst

überhaupt gern, so führt auch hier Bartholin eine Dichterstelle zur Illu-

4* 51



stration an. Diesmal aus dem neunten Buch von Virgils Aeneide den
Vers: Tympana vos Buxusque vocat Berecynthia matris Idaeae etc.

3) Hiezu (nach Bartholinus) noch ein Zitat aus Ovids « Fasti >:

Prima terebrato per rara foramina buxo, — Ut daret effeci, Tibia longa
sonos.

4) ab Aegyptiis fertur esse inventum Osiridis. (Bartholinus:)
Hymenaeum monaulo accini dicitur, et suavissimi concentus summissa
voce monaulo meditari et cantillari. — S. über volkstümliche
Flötenmelodien, sowie über Lieder bei besondern Anlässen, speziell nach
Angaben des Athenaeus auch: Jakob Burckhardt, Griech. Kulturgeschichte,
Bd. III, S. 139.

s) Von neueren Abhandlungen über dieses Thema seien hier nur
angeführt: die Festgabe der Allgem. Musikgesellschaft in Zürich für
Dr. Friedrich Hegar von Dr. Alb. Schneider: «Zur Geschichte der Flöte
im Altertum» 1890 (wo auch Bartholin als Quelle mitfiguriert); sowie
von Carl v. Jan: «Die griechischen Flöten» (Allgemeine musikalische
Zeitung 1881, Nr. 30—32).

e) Vgl. auch Burckhardt, 1. c. III, S. 143: « Olympos war der
Schöpfer auletischer Nomoi d. h. reiner Flötenmelodien (meist zu Ehren
der Götter). Es waren meist .heftige und leidenschaftliche Trauerweisen',
wie z. B. die, welche er in Delphi auf den getöteten Python in lydischer
Tonart blies. »

7) V. 133 ff: Caeruleum Tritona vocat, conchaque, sonanti — Inspi-
rare jubet; fluctusque et flumina signo — Jam revocare dato. Cava buccina
sumitur illi — Tortiiis in latum, quae turbine crescit ab imo Figura
nostra desumitur ex aenea Tritonis imagine antiqui operis, quam servo.

8) ...ad indicandum aetatem, unde historia vocalis est. — Unmissver-
ständlicher ist die von Bianchini selbst herangezogene Stelle aus den
« Saturnalien » des Macrobius: « Illud non omiserim, Tritones cum buc-
cinis fastigio Saturni aedis superpositos, quoniam ab ejus (seil. Saturni)
commoratione ad nostram aetatem historia elata, et quasi vocalis est, ante

vero muta, et obscura et incognita (Lib. I. cap. 8, 1. c.).

9) Dieses kostbare Toilettenkästchen ist in Wort und Bild unter
andern seinesgleichen herausgehoben worden durch den Zürcher Archäologen

Hugo Blümner: Das Kunstgewerbe im Altertum II Leipzig 1885 S. 150,

Figur 79) Gesch. des Kunstgewerbes in Einzeldarstellungen II.
19) Hi rustici hoc instrumentum inflantes simul incondite canunt et

saltant. Ejus usus antiquissimus apparet.
11) nam Martialis libr. 10 epigr. 3 ait, Canum, qui tibia tarn

egregie canebat, at Galba carus esset, nullo modo Utricularem esse

voluisse vel ascaulem, ut Graece loquebantur (« Credis hoc Prisce » etc.).
12) Tibicines pariter suis tibiis canentes pede sie armato pulpitum

percutiebant in symphoniis ad ceteros psaltes moderandos; quod enarrat
Beatus Augustinus lib. 4 de Musica.

52



ls) Lyram acutam Septem fidibus haec figura exprimit, juxta exemplar

Globi coelestis Farnesiani antiquitus insculpti omnibus Asterismis
aetate Antonini — schreibt der Verfasser der Dissertatio. — Zur Siebenzahl

der Saiten lesen wir Folgendes in Burckhardt, 1. c. Bd. III, S. 157:
«Das Widerstreben gegen musikalische Neuerungen findet seinen
deutlichsten Ausdruck in der Geschichte von dem Kitharöden Timotheos von
Milet, dem sein Instrument, weil er die Zahl der Saiten von sieben auf elf
vermehrt hatte, von den Spartanern weggenommen und in der Halle Skias
aufgehängt worden war. » Vgl. mit der hierzu gehörigen Anm. 2: « Auch
dem Phrynis hatte laut Plut. Agis 10 der Ephor Ekprepes von einem
9-saitigen Instrument 2 Saiten mit dem Beil heruntergehauen »... weiter
noch Bianchinis Erwähnung derselben Vorgänge. 1) p. 30/31 im Hinblick
auf die elfsaitige Lyra schreibt er: Endecachordem Lyram Timotheo
adinventam memorat Scaliger cui par ignominia Phrynidi contigit ex
Ephororum decreto, quod récitât acceptum a Boetio in I. de Musica. Pro-
ductus scilicet in Comitium, jussus est manibus propriis quatuor super-
fluas chordas amputare ut Septem priscae tantum eadem in Lyra super-
essent. Und 2) p. 38 in Bezug auf das Enneachordum: Ejusdem usus
quoque tribuitur Phrynidi, cum duos amputavit nervös bipenni
E. Lacedaemoniorum Ephorus (der Name ist bei Bianchini zwar
ausgeschrieben, aber offenbar ganz falsch wiedergegeben).

14 reformata, retenta testudine, et contractis cornibus in
manubrium, excipiens magades complures ad sonos ejusdem chordae varian-
dos. — Figura visebatur in veteri anaglypho Nosocomii Lateranensis, hodie
spectanda in Aedibus Justinianaeis, edito per Boissardum vgl. die
Abbildung in: Baron, Untersuchung etc. Nürnberg 1727, S. 31.

15 Die Grande Encyclopédie bezeichnet ihn als « antiquaire, poète
et dessinateur français», und die betreffende Tafelabbildung mit der Laute
ist enthalten in Boissards Romanae urbis Topographia et antiquitates,
Francoforti 1597—1602. Ferner in der verkürzten deutschen Ausgabe des

Werkes: Die Topographia Urbis Romae, Das ist: Eigentliche Beschreibung
der Stadt Rom In die teutsche Sprach übersetzet, und die Figuren nach
den Numéris durch einen Liebhaber der Antiquität geordnet und an den

Tag gegeben durch Dietrich de Bry Franckfurt 1681.

16) quasi phonascus caduceator foret, qui baculo suo cantatorio
serpentinos vocum adversarum conflietus ad harmoniae pacem redigat ac
conciliet. Ein allegorisierender Zusatz von Calvör will das Gesagte erläutern

und ist Virgils Aeneis (d. h. IV 242 in der Dido-Episode) entnommen.
Der deutsche Gelehrte zitiert mit einer solennen Ueberschrift (de Mercurii
sceptro Virgilius) die Stelle so: Tum virgam capit hac animas ille evocat
orco — Pallenies, alias sub tristia tartara mittit —; und er fügt dem bei:
id quod ad Musice vim facile applicaveris. Bianchini seinerseits gibt die
beiden Hexameter gar nicht wieder, sondern bemerkt nur zum Schluss: « er
meint (autumat), das könne aus dem Gedicht Virgils gefolgert werden. »

53



1T) At ex prototype marmoreo Romae asservato in Aedibus olim
Cardinalis de Maximis « ad quattuor Fontes » heic damus.

18) aliud fuisse genus commune tympanorum figura orbiculari,
contectum pelle, vel corio superinducto: quae aliquando virgula percutie-
bantur, ut in bellicis tympanis fieri consuevit, aliquando manu impelle-
bantur qua ratione ad choreas passim adhibent nostrates rustici. Levia
tympana distinguunt scite a gravibus: diesen Satz Bianchinis illustriert
nach älteren Philologen besonders folgendes Zitat aus dem Gedicht De

Aty von Catull: Hue eis citata coepit manibus leve tympanum, — Tympanum,
tubam Cybele tua mater initia, — Quatiensque terga tauri teneris cava
digitis — Canere haec suis etc. Aber auch die Stelle aus Ovids Metamorphosen

(IV): Femineae voces, impulsaque Tympana palmis.
19) Bianchini p. 48: Et S. Augustinus Serm. I. De Sanctis n. 18. hoc

genus tympani tribuit Mariae: «plaudat nunc organis Maria et inter veloces
articulos tympana puerperae concrepent. »

20) Vgl. Burckhardt, 1. c. II, S. 164: « Inzwischen aber hatte Dionysos

die griechische Nation zu einer Art von Aufzügen begeistert, welche
das ganze Prozessionswesen in eine Art von Mitleidenschaft zog. Sein
Schwärm vereinigte alle Schönheit und allen Mutwillen; als Geleit von
Satyrn und Mänaden, ja, zuletzt als Triumphzug des Siegers von Indien
gedacht, nahm er von selber die bunteste Maskierung an und wurde ein
Stück Karneval. »

21) Vgl. Burckhardt, 1. c. II, S. 99: « Jetzt ist er (Dionysos-Bacchus)
der Sohn und Begleiter der phrygischen Göttermutter, welche sich ja
ebenfalls in Griechenland eingedrängt hatte. » ,Ihr gefällt der Lärm der
Schellen und Handpauken und der Schall der Flöten und das Heulen der
Wölfe' (Horn. Hymn. XIV), s. auch ebenda S. 175.

22) Inter anaglypha Urbis pag. 49. Faunus ex bacillo appensum
tympanum gestat in Sacris Bacchi, cum crepitaculis.

23) Ejusdem figurae Cymbala adhiberi videmus ad concentum eden-

dum in sacrificio Etrusco, edito inter Picturas veteres a Bartolo fol. 93.

Hermippus apud Athenaeum lib. 14 cap. 14 haec instrumenta appellat
« Crembala ». — Ueber das Cymbalum Sacrum Armeniorum äussert sich

Bianchini u. a. folger. derm a ssen: Alii tarnen malunt etiam pateris metal-
licis orbiculari forma praeditis cymbali nomen commune facere: praesertim
si, appensis crepitaculis, concussione tinnitum edant; ut Armeniorum
Sacris etiam in Urbe praestatur. Aetate Apostolica eodem nomine appella-
bantur hujusmodi instrumenta musica, ut constat ex Epistola B. Pauli
I, ad Cor. cap. 13: « Factus sum velut aes sonans aut cymbalum tinniens. »

24) Er macht hier auf die Gestalt einer Crotalistria, d. h. einer
Tänzerin mit Klappern sowie ausserdem auf die einer Triangelschlägerin
aufmerksam, beide wiedergegeben auf einer und derselben Tafel (Fol. 74) in
einem Werk des Bellorius über die Sehenswürdigkeiten Roms. Die Szene,

wo die zwei Musikantinnen fungieren, schildert eine « feralis coena ». Das

54



Trigonum (Triangel) bezeichnet Bianchini als « eine Art Sistrum, das mit
einem Stäbchen geschlagen wird» (plectro pulsandum; ut satis cognoscitur
illa ex figura). — Von den Crotala-Klappern « versichert Martial, dass

hauptsächlich die Spanier sie im Gebrauch hätten und zwar in erster Linie
die Bewohner Andalusiens mit den Provinzen von Sevilla und Granada »,

mit einem Worte: die Südspanier: Hispanis praesertim usurpata, Baeticae
in primis Provinciae, et Gaditanae, affirmante Martiali. — Die Crotala
(resp. Crumata) sind offenbar die « Castagnetten ». Ferner sei nicht zu

nennen vergessen ein hölzerner Hammer, womit die Juden ihre Stammesgenossen

zu den Gebeten vor Sonnenaufgang wecken.
2®) Vgl. Heinr. Otte, Glockenkunde, Lpz. 1858, S. 2, 3; sowie die

Abbildung in Didron, Annales archéol. V 148.

26) Ut plurimum hymnorum modulationem pro temporis diversitate
occurentium ab hisce machinis edi curant artifices. Gallica voce appellant
communiter « Garillion » (d. h. Carillon).

27) Auream rotam campanulis compluribus praeditam, imaginem
Numinis quod impio cultu antea venerabatur, Christo subjecit. Rem

pluribus narrat Kircherius ex Historicorum testimonio, quod profert.
Vgl. Musurgia II, fol. 339, Iconismus XX.

55


	Der Archäologe Bianchini über Musikinstrumente in alten Volks- und Kultgebräuchen

