Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch fur Musikwissenschaft
Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 1 (1924)

Artikel: Das Media vita

Autor: Wagner, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Media vita.

Von Peter Wagner

inhaltsangabe. 1. Zur Terminologie der mittelalterlichen Kirchen-
musik. 2. Das Media vita wird meist als eine Sequenz Notkers des Stamm-
lers bezeichnet. 3. Es ist aber nicht von Notker verfasst. 4. Es ist auch
keine Sequenz, weder dem Text noch der Singweise nach, die trotz der
Anklinge des Textes an das byzantinische Trisagion alle Kennzeichen
lateinischer Herkunft aufweist, sondern eine Antiphone zur Komplet. Als
Heimat des Media vita ist wohl die gallikanische Kirche anzunehmen.
5. Seine englische Fassung. 6. Zum « Mitten wir im Leben sind ».

1.

Von mehreren Seiten und seit Jahren ist Schreiber
dieser Zeilen um eine gelegentliche Darstellung und Er-
klirung der quellenméssigen Bezeichnung fiir die ver-
schiedenen Gattungen der alten Kirchenmusik angegangen
worden. Es waren nicht nur Musikhistoriker, die dartiber
Aufschluss erbaten; mehrfach haben Bibliothekare und
Archivare den Wunsch nach einer scharf kennzeichnenden
Inhaltsbestimmung der in den mittelalterlichen Quellen so
hiufigen Ausdriicke wie Antiphone, Responsorium, Hym-
nus, Sequenz u. a. ausgesprochen. Brambachs verdienst-
liches Psalterium (Bibliographischer Versuch iiber die li-
turgischen Biicher des christlichen Abendlandes, in der
Sammlung bibliothekswissenschaftlicher - Arbeiten von Karl
Dziatzko, 1. Heft, Berlin 1887) behandelt mehr die litur-
gischen Biicher als solche und geht auf die musikalischen
Kriterien ihres Inhaltes und der liturgischen Gesangs-
gattungen nicht ein. Wer z. B. Belehrung iiber das musi-
kalische Aussehen einer Antiphone, einer Sequenz darin
sucht, wird sie nicht finden. Dasselbe gilt von den so niitz-

18



lichen Katalogen der handschriftlichen Bestinde der Biblio-
theken wie Trier (Beschreibendes Verzeichnis der Hand-
schriften der Stadtbibliothek zu Trier von Dr. Max Keuffer,
4. Heft, liturgische Handschriften), Bamberg (Katalog der
Handschriften der kgl. Bibliothek zu Bamberg, bearbeitet
von Dr. Fr. Leitschuh, Erster Band, erste Abteilung, I1. Lie-
ferung, liturgische Handschriften), Karlsruhe (Bibliotheca
liturgica manuscripta, nach Handschriften der Grossherz.
Badischen Hof- und Landesbibliothek von Hugo Ehrens-
berger) und vieler anderer Biichereien. KEs wire daher in
der Tat zu begriissen, wenn einmal der gesamte Umkreis
solcher Bezeichnungen in einem eigenen Worterbiichlein
musikalisch-liturgischer Ausdriicke zum Nutzen der
Freunde alter Musik inhaltlich bestimmt wiirde; freilich
glaube ich, diese Arbeit der Hauptsache nach in den drei
Banden meiner «FEinfithrung in die gregorianischen Me-
lodien» bereits geleistet zu haben, deren Indices beim Stu-
dium solcher Dinge Hilfe zu leisten vermogen. Dass aber
auch nach ihrem Erscheinen viele alte Irrtiimer wiederholt
werden, ist nicht sehr ermutigend.

Wie wenig Klarheit und Anschluss an die Quellen hier
selbst bei erprobten Forschern zuweilen anzutreffen sind,
beweist, um aus vielen Belegen dafiir ein paar auszuwihlen,
kein Geringerer als Hugo Riemann. In seinem Handbuch
der Musikgeschichte, Erster Band II. S. 169 nennt er eine
Antiphone (Gloria tibi trinitas), die in dem von ihm mit-
geteilten Faksimile als solehe durch die iibliche Abkiirzung
A. sichergestellt ist, einen Hymnus, ein Irrtum, der auch in
die 2. Auflage iibergegangen ist, obwohl in dem Referate
der Zeitschrift der JMG XII S. 195 ff. darauf hingewiesen
war. KEine andere angreifbare Erklarung ist die des Offi-
cium cum nota (Zweiter Band 1. S. 19). Gemeint ist da
der Gesang des Stundengebetes in den liturgischen Melodien
statt der damals sich gerade verbreitenden blossen Rezi-
tation des Textes. Von einer Ausfithrung «in Kunstmusik»
oder gar <«mit Instrumentalbegleitung», wie Riemann ver-
mutet, kann da keine Rede sein.

9 19



2.

Vielleicht hat kein mittelalterlicher GGesang unter dieser
Unklarheit so gelitten, wie das als Fluch- und Verwiin-
schungslied auch kulturgeschichtlich wichtige Lied von der
den Menschen umlauernden Todesgefahr, das Media wvita,
mit dessen Auffiihrung in einem Konzert vor einigen Jahren
Dr. Hermann Suter hier in Basel den Musikfreunden eine
ebenso grosse Ueberraschung wie kiinstlerische Erbauung
bereitet hat. Wenn Riemann (Erster Band II S. 121) es
unter den Sequenzen behandelt, so folgt er damit dem all-
gemeinen Gebrauche der neueren Musikhistoriker, der, wie
es scheint, auf Ambros zuriickgeht. Vgl. dessen Geschichte
der Musik IT noch in der 3. Aufl. S. 119 Anm.; dann aber
auch Arrey von Dommer, Musikgeschichte 3. Aufl. S. 46,
Prosniz, Compendium der Musikgeschichte 2. Aufl. I S. 36
u. a.; iiberall erscheint hier das Media vita als Notkersche
Sequenz. Kine Ausnahme machen Friedlinders Anmer-
kungen zum Volksliederbuch fiir Mé&nnerchor (heraus-
gegeben auf Veranlassung S. M. des deutschen Kaisers
Wilhelm I1.) I S. 771 und Moser, Geschichte der deutschen
Musik I S. 100, die sie, Moser unter ausdriicklicher Ab-
lehnung der Bezeichnung Sequenz, richtig eine Antiphone
nennen. Franz M. Bohme, Altdeutsches Liederbuch S. 756
bezeichnet sie als Notkersche Sequenz, S. 757 aber als Anti-
phona, ebenso Ph. Wolfrum, Die Entstehung und erste Ent-
wicklung des deutschen evangelischen Kirchenliedes S. 20
als eine Sequenz, S. 51 als eine Antiphone des Notker Bal-
bulus, deutet aber durch ein ? hinter diesem Namen seine
Zweifel an; &hnlich Kiimmerle, Enzyklopédie der evange-
lischen Kirchenmusik 1T S. 286 als eine Antiphone, die Not-
ker Balbulus gedichtet haben soll. Lilienkron, Deutsches
Leben im Volkslied um 1530 S. 428, nennt sie einen Hym-
nus. Diese letztere Bezeichnung ist nur mdoglich, wenn
man das Wort Hymnus der Beziehung zu einer poetisch-
musikalischen Form entkleidet und ganz allgemein als
geistliches Lied fasst. Katholische Gelehrte gebrauchen die
Bezeichnung Antiphona, so schon 1774 Gerbert, De cantu

20



et musica sacra I S. 561 und II S. 77, Schubiger, Die Sanger-
schule St. Gallens S. 37 der Exempla, aber auch spitere,
die der, Verkehr mit den mittelalterlichen Quellen, die
ausnahmslos das Media vita eine Antiphone
nennen, zur richtigen Bezeichnung fiihrte, wie Michael,
Geschichte des deutschen Volkes IV S. 353, Franz, Die
Messe im deutschen Mittelalter S. 208, und Dreves-Blume,
Analecta hymnica medii aevi, XLIX S. 386 ff.; vgl. auch
derselben kleinere Sammlung FEin Jahrtausend lateinischer
Hymnendichtung II S. 451 ff., wo aus den Analecta mehrere
Tropen zum Media vita vertffentlicht sind. Merkwiirdiger-
weise aber hat nicht das Beispiel Gerberts und Schubigers,
sondern dasjenige von Ambros bei den Musikschriftstellern
auch des katholischen DBekenntnisses Nachahmung ge-
funden: Schlecht, Geschichte der Kirchenmusik S. 47 rech-
net das Media vila zu den Sequenzen, desgleichen Nikel,
Geschichte der katholischen Kirchenmusik I (mehr nicht
erschienen) S. 189, Mohler, Geschichte der alten und mittel-
alterlichen Musik (Sammlung Goschen) S. 76, und fiir
Griesbacher, Kirchenmusikalische Stilistik und Formen-
lehre I S. 30 Anm. 6, ist das Media vita sogar eine Sequenz,
«der man wegen ihres Neumenreichtums den Sequenzen-
charakter absprechen willy, fiir andere endlich ein Hym-
nus;') Bezeichnungen, die bei ihren katholischen Vertretern
eher als Nachwirkung der nunmehr gliicklicherweise ab-
geschafften regensburger-medizédischen Choralbiicher zu
verstehen sind, die alle musikalischen Stilunterschiede des
Mittelalters beseitigten und eine Antiphone genau so
formten wie ein Responsorium, einen Introitus wie ein
Graduale usw. und in der musikliturgischen Terminologie
auch sonst eine schlimme Konfusion verschuldeten. Die
neuere vatikanische, auf Quellenstudien fussende Choral-
fassung wird unter anderem auch das Gute haben, dass

1) Noch jiingst war in dem bedeutendsten katholischen Blatte des
Rheinlandes gelegentlich der Urauffiihrung der Missa « Media vita» von
Felix Knubben zu lesen, sie sei iiber den <« berithmten Notkerschen Hym-
nus » komponiert,

21



sie die stilistische Kigenart der Iliturgischen Gesangs-
gattungen wieder zum Bewusstsein bringt und damit den
Termini der alten Zeit ihren urspriinglichen Sinn wieder-
gibt.

Nicht geringer ist die Unsicherheit in der franzosischen
Literatur, von der ich nur je einen Vertreter der drei hier
in Betracht kommenden Gattungen von Schriftstellern an-
fithren will: von den historischen Autoren nennt Du Cange,
Glossarium mediae et infimae latinitatis IV p. 338 das
Media vita eine Prosa?) lamentationis, quam fecisse Not-
kerum Balbulum sangallensem tradunt, nachher sagt er
aber: canitur illa Antiphona in sabbato Dominicae tertiae
Quadragesimae in Completorio. Prosa (= Sequentia) und
Antiphona sind aber nicht dasselbe. Der Hymnologe Ulysse
Chevalier schreibt es ebenfalls im Repertorium hymnologi-
cum IT p. 98 dem Notker Balbulus zu, bezeichnet es aber
mit 4. (= Antiphona), und von den Musikhistorikern ver-
sichert Combarieu, Histoire de la Musique I p. 217: Notker
est I'auteur de la belle prose Media vita in morte sumus.

3.

Das Media vita gilt als Sequenz, weil es seit dem 17.
Jahrhundert (vgl. Biumker, Das katholische deutsche
Kirchenlied I S. 593) dem Grossmeister der alemannischen
Sequenzendichtung, Notker Balbulus, zugeschrieben wird.
So finden sich die beiden Irrtiimer regelméssig beisammen,
die Bezeichnung als Sequenz und die Aufnahme unter die
Schopfungen Notkers des Stammlers.?) Die riihrende Ge-

2) Eine seltsame, soweit mir bisher bekannt, durch keinen Quellen-
beleg gestiitzte Ableitung des franzosischen Terminus fiir Sequenz,
< Prosa », beginnt neuerdings sich auch in musikgeschichtlichen Werken
einzubiirgern. « Prosa» soll kommen von « pro sa» = (sequentia). Ich
weiss nicht, 2uf wen diese Ableitung zuriickgeht; sie steht bereits in Korn-
miillers Lexikon der kirchlichen Tonkunst s. v. Sequentia, aber auch in
Baumkers Geschichte des Breviers S. 293. Indessen erkliart sich die Be-
zeichnung hinreichend aus der prosadhnlichen Form der ersten Sequenzen.

3) Friedlander a. a. O. spricht auch beziiglich der Autorschaft Not-
kers einen Vorbehalt aus; er hélt sie nicht fiir ganz sicher. Mit Recht

22



schichte von der Veranlassung zum Media vita — Notker
habe es, erschiittert durch die den Arbeitern an einer Briicke
itber den Martinstobel drohende Lebensgefahr, verfasst —
gehort ihrer Beglaubigung nach in dieselbe neuere Zeit;
sie fand sich nach Schubiger, Die Siangerschule St. GGallens
S. b4, in einem alten Codex, der aber moderne (!) Noten
enthielt, ist also nicht bereits durch Ekkehart IV. im 11.
Jahrhundert, wie man gemeint hat, bezeugt.?) Iine Ver-
fasserschaft des sanktgallischen Meisters kann schon des-
halb nicht ernstlich in Frage kommen, weil (vgl. Wagner,
Einfiihrung in die gregorianischen Melodien 12 S. 266) die
dltesten Quellen fiir das Media vita aus England stammen
und aus dem 11. und 12. Jahrhundert, angefangen von dem
Brevier des 11. Jahrhunderts in Cod. Londin. Harl. 2961.
Sanktgallische Quellen waren erst aus dem 14. Jahrhundert
bekannt. Wire das Media vita eine Schopfung des Notker,
so wiirde es sich ohne Zweifel in den &ltesten sanktgallischen
Sequenzensammlungen erhalten haben, die bekanntlich den
Notkerschen Grundstock nicht verringert, sondern regel-
massig durch Zusitze vermehrt und erweitert haben, so
dass die Forgcher bis zur Stunde noch nicht dariiber einig
geworden sind, welche Sequenzen dieser &ltesten Samm-

fithrt er endlich nach Baumkers Vorgang den méchtigen Refrain « Heili-
ger Herre Gott>» (Sancte Deus) auf das Dreimalheilig der alten orientali-
schen Liturgien zuriick,

4) In seinem Erstlingswerke, dem Gesangbiichlein « O Christ hie
merk », 1885, S. 164, vertritt Dreves noch im Anschluss an Schubiger die
gewohnliche Annahme von Notkers Verfasserschaft und seinem sanktgal-
lischen Ursprung; spéter aber, in den Analecta hymnica und in seinem
letzten Werkchen « Die Kirche der Lateiner in ihren Liedern » (Samm-
lung Kosel), S. 62, erklart er, die so viel nacherzdhlte Legende von der
Entstehung des nachmals so beriihmten Media vita sei eine spiitere Erfin-
dung. Wenn ich dieses Biichlein hier erwihne, so geschieht es, um meine
Fachgenossen, die sich an einigen musikgeschichtlichen Irrtiimern, wie
S. 64 (Hucbald wird dort « Erfinder des Organum » genannt, d. h. «der
Kunst, eine gegebene Melodie in reinen Quintenparallelen zu begleiten »),
nicht stossen werden, auf das gehaltvolle, aus einer umfassenden Kennt-
nis des mittelalterlichen Hymnenschatzes heraus schopfende und die Er-
gebnisse der letzten Forschung widerspiegelnde Bindchen hinzuweisen.

23



lungen alemannischer Herkunft mit Sicherheit Notker an-
gehoren. Selbst der fiir die spétmittelalterliche Musik-
geschichte St. Gallens wichtige Codex Brander aus dem
Jahre 1507, der bei vielen Sequenzen den Verfasser angibt
und mit der Zuweisung an Notker Balbulus nicht sparsam
verfiahrt, schweigt beim Media vila; er hitte das nicht ge-
tan, wenn die Klosteriiberlieferungen diesen oder einen
anderen St. Galler Monch als Verfasser bezeichnet hitte.%)
Es ist darum tberhaupt nicht angingig, es zu St. Gallen
in eine besondere Beziehung zu bringen, obschon es sich
in einer sanktgallischen Quelle bereits des 13. Jahrhunderts
nachweisen lisst, derselben Zeit, aus welcher nach Michael,
Geschichte des deutschen Volkes IV S. 353, die alteste Ein-
siedler Quelle Cod. 240 stammt.

4.

Ist aber das Media vita eine Sequenz? Dann miisste
es in Text und Singweise die Eigenheiten einer solchen be-
sitzen. Wie ist aber eine Sequenz textlich und melodisch
beschaffen?

Dem Text nach besteht sie aus mehreren Strophen-
paaren, die im 10. und 11. Jahrhundert ungleich, vom 12.
Jahrhundert an meist gleichgebaut sind, oft (nicht immer)
mit einem einleitenden und einem abschliessenden Stiick,
das wie die Strophen aus einem oder ein paar Versen be-
stehen kann. Die Melodie ist grundsétzlich syllabisch, bei
den ilteren Sequenzen ganz und gar, und besteht aus Ab-
sétzen, die sich in den parallelen Strophen genau wieder-
holen, so dass eine Sequenz das folgende Schema ausprigt:

Einleitung (kann fehlen)

a - a
b — b’
c o ¢
d - d’ usw.

Abschluss (kann fehlen)

5) Er weist es der feria secunda Rogationum zu und tribulationibus
omnibus, unterldsst auch dic sonst bei ihm iibliche Charakterisierung der

24



Die mit a und a’, b und b’, ¢ und ¢’, d und d’ bezeichneten
Gebilde haben die Zahl der Verse, deren Silbenzahl und
Hebungen gemeinsam wie auch die Singweise. Man kann
diesen Bau leicht an den noch heute im liturgischen Ge-
brauch stehenden Sequenzen Victimae paschali, Veni Sancte
Spiritus usw. beobachten.

Entspricht nun das Media vita einem solchen poetischen
und musikalischen Gefiige? Ich lasse hier den Text folgen,
wie ihn eine Hand des 13. Jahrhunderts auf einem Vorsatz-
blatt des sanktgallischen Antiphonars des Hartker, Cod. 390
aus dem 10. Jahrhundert eingetragen hat (p. 8 der Licht-
bildausgabe der Paléographie musicale), unter Hinzu-
fiigung der neueren Interpunktion:

Media vita in morte sumus:

Quem quaerimus adjutorem, nisi te domine?

Qui pro peccatis nostris juste irasceris.

Sancte deus, sancte fortis, sancte et misericors salvator,
amarae morti ne tradas nos.

V. In de speraverunt patres nostri:
speraverunt et liberasti eos.

V. Ad te clamaverunt patres nosiri:
clamaverunt et mon sunt confust.

V. Ne despicias nos in tempore senectutis:
cum defecerit virtus nostra, ne derelinquas mnos.

Dass hier nicht an eine Sequenz zu denken ist, beweist
der nicht in poetischem Masse, sondern in gehobener, psalm-
ahnlicher Prosa verfasste Text, der sich auch einer An-
ordnung in an Silbenzahl und Hebungen gleiche Strophen-
paare widersetzt. Insbesondere erinnern die drei Verse,
die hier immer mit V. gekennzeichnet sind, mit ihrem offen-
kundigen Parallelismus membrorum auf den ersten Blick
an den Psalter, ja es sind wirkliche Psalmverse. Die beiden

Singweise. Vgl. Marxer, Zur spitmittelalterlichen Choralgeschichte Sankt
Gallens (Verdffentlichungen der Greg. Akademie zu Freiburg [Schweiz],
Heft III), S. 79.

25



ersten Verse stammen aus Ps. 21 (V. 5 und 6) und der
dritte aus Ps. 70 (V. 9 nur hat die Vulgata: ne projicias
me — virtus mea — derelinquas me; entweder ist hier eine
dltere Fassung des lateinischen Psalters benutzi, oder, was
wahrscheinlicher sein diirfte, der Sanger des Media vita
hat den Anschluss an die im ganzen Gesang durchgefiihrte
Mehrzahl selber hergestellt, wobei nur noch die Variante
despicias statt des projicias der Vulgata iibrigbleibt. Solche
geringfiigige Aenderungen verstatteten sich die alten Sanger
nicht selten). Dass aber ein Sequenzendichter eine so um-
fangreiche Anleihe beim Psalmisten gemacht hitte, ist un-
erhort.

Indessen sind diese drei Verse sicher spéter hinzu-
gefiligt, gerade wie auch sie durch Tropen erweitert wurden.
Dartiber konnten die erwihnten englischen Handschriften
aus dem 11. und 12. Jahrhundert Aufschluss geben, die mir
aber nicht zugénglich sind. Fin englisches Gesangbuch
aus dem 13. Jahrhundert, das durch die Plainsong and
Mediaeval Music Society im Lichtdruck herausgegebene
Antiphonarium Sarisburiense in der Handschrift Mm ii 9
der Universitatsbibliothek zu Cambridge. hat p. 170 die
folgenden drei Verse: V. Ne projicias nos in tempore senec-
tutis, cum defecerit virtus nostra, ne derelinquas nos do-
mine. Sancte deus. V. Noli claudere aures tuas ad preces
nostras. Sancte fortis. V. Qui cognoscis occulta cordis,
parce peccatis nostris. Sancte et misericors. Nur der erste
von diesen Versen findet sich in der sanktgallischen Lesart
und zwar als dritter. Ein Brevier mit Noten aus dem Augu-
stiner Emeritenkloster zu Freiburg (Schweiz), im 14. Jahr-
hundert geschrieben und heute in der dortigen Universitéits-
bibliothek, vermerkt fol. 141 die Antiphone nur mit dem
einen Vers Ne projicias und ohne Andeutung einer Wieder-
holung des Sancte deus nach diesem Verse. Diese Nichi-
iibereinstimmung in den Versen aber, die sich, wie schon
hier bemerkt sei, auch auf ihre Singweisen erstreckt, ist
ein untriigliches Zeichen ihrer Nichturspriinglichkeit. Der
Fintragung der Verse in die St. Galler Hs. 390 und das

26



englische Antiphonar steht die Einsiedler Hs. 240 um 1200
und das von Baumker a. a. O. S. 583 namhaft gemachte
etwas jlingere Graduale von Gaesdonck gegeniiber, welche
die Verse nicht haben, wie auch viele andere deutsche
Quellen aus spéterer Zeit. Gegen die Urspriinglichkeit der
Verse spricht auch die im Mittelalter allgemein iibliche Be-
zeichnung Antiphone, bei der ja Verse dieser Art eine sehr
seltene Ausnahme sind, und endlich die im Anfangsstiick
vor den Versen h&ufige, nicht aber in den sanktgallischen
Versen durchgefiihrte Alliteration; vgl. media-morte, quem-
quaerimus, pro-peccatis, iuste-irasceris, das dreimalige
sancte-salvator, amarae-morti, ne-nos, nur der letzte Vers
der englischen Quelle alliteriert: cognoscis-occulta-cordis,
parce-peccatis.

Ist aber nicht auch der Satz Sancte deus, sancte fortis
bis tradas mnos spiterer Zusatz? Diese Worte sind nicht
Eigentum des Verfassers in dem Sinne, dass er sie ohne
Anlehnung an Vorhandenes ganz aus KEigenem beigefiigt
h&tte, denn sie erinnern an die Liturgie des Karfreitags und
werden vielen Lesern dieser Festsehrift zum Teil aus dem
Popule meus von Palestrina oder Vittoria bekannt sein.
Ihre hier vorliegende Fassung — die Karfreitagsliturgie
hat den Text: Sanctus deus, sanctus fortis, sanctus immor-
talis, miserere nobis — ist aber im letzten Teile wohl das
Werk des Verfassers des Media vita, da dieser stark an
der Alliteration teilnimmt; man konnte vermuten, dass er
die Improperienfassung gerade wegen der mangelnden Al-
literation gedndert hat. Fiir sein lateinisches Sprachgefiihl
spricht jedenfalls, dass er fiir den dem griechischen drei-
maligen agios nachgebildeten Nominativ sanctus der Im-
properien hier dreimal den lateinischen Vokativ sancte ein-
gesetzt hat. Nun war aber der Gebrauch dieses Dreimal-
heilig, des sog. Trisagion, das nicht mit dem die Prifation
abschliessenden Sanctus der romischen Messe zu ver-
wechseln ist, in der lateinischen Liturgie nicht auf die Kar-
freitagsimproperien beschrinkt. Zumal franzosische Biicher,
welche der alten gallikanischen Liturgie nahestehen, ver-

27



merken es fiir das feierliche Amt vor dem Evangelium, ge-
rade so wie zahlreiche orientalische Kirchen, aber auch
fiir die Fastenzeit.®) Bereits die dem Bischof Germanus von
Paris im 6. Jahrhundert zugeschriebene Liturgie, die mehr-
fach vom Orient abhiingig ist, weist es auf; von da an er-
hielt es sich in vielen franzosischen Kirchen des Mittel-
alters. Es liegt daher nahe, zu vermuten, dass auch unsere
Fassung des Trisagion, diejenige des Media vita, auf galli-
kanische oder sogar byzantinische Vorbilder zuriickgeht
und der ganze Gesang des Media vita in letzter Linie aus
einer solchen Umgebung stammt.

Wie dem auch sei, mit diesen Feststellungen sind wir
weit von Notker und auch von der Sequenz abgeriickt. Nicht
nur ist die Halfte des von Schubiger, Ambros, Riemann
u. a. vorgelegten Textes fremdes Gut, und zwar nicht in
dichterischer, sondern in Prosaform, am allerwenigsten
derjenigen einer Sequenz; selbst der durch das Dreimal-
heilig eingeleitete, den Versen vorausgehende Satz hat
nichts von einer Sequenz an sich, verrit vielmehr die Ein-
wirkung althergebrachter liturgischer Gewohnheiten und
zwar von nicht alemannischen Kirchen.

Auch aus melodischen Riicksichten verbietet sich die
Annahme einer Sequenz, denn nicht nur ist Gruppenmelodik
haufig, mehrmals erscheinen ldngere, melismatische Ge-
bilde, namentlich in den Versen. Derartiges und in diesem
Umfang gibt es in keiner einzigen Sequenz, selbst nicht in
ganz spiten Sequenzfassungen, die gelegentlich urspriing-
liche Syllabik figurenhaft auszieren, wie man meiner Ein-
fiihrung in die gregorianischen Melodien III S. 484 ent-
nehmen kann.?)

6) Vgl. Amadée Gastoué, Histoire du chant liturgique a Paris I

(mehr nicht erschienen), p. 18 und Tribune de St. Gervais, 1897, p. 166
und 192.

7) Riemanns Behandlung des Media vita a. a. O. S. 121 bewegt sich
auf einem Nebengeleise, von seiner Rhythmisierung nicht zu sprechen, die
des Zusammenhanges mit den Quellen der mittelalterlichen Rhythmik
entbehrt, auch inkonsequent ist; man vgl. nur In {e speraverunt paires
nostri und despicias nos in tempore. Doch ich will keinen Stein auf das

28



Ist nun eine Sequenz ausgeschlossen, dann bleibt nur
mehr iibrig, eine Antiphone oder ein Responsorium anzu-
nehmen. Beide Auffassungen lassen sich rechtfertigen.
Die Quellen nennen den Gesang eine Antiphone, die
St. Galler Handschrift 390 eine solche fiir die Fastenzeit
(XL = Quadragesima), die englische des 13. Jahrhunderts
verzeichnet sie fiir die Complet des dritten Fastensonntags
(super Nunc dimittis, d. h. als Antiphone zum Canticum
Nunc dimittis, das mit der Psalmweise des vierten modus
vor den Versen eigens vermerkt ist) und der folgenden
Tage, fligt aber hinzu, dass die Verse nur an besonderen
Tagen zu singen seien (in festis novem lectionum), eine
Anweisung, die wieder fiir die Nichturspriinglichkeit der
Verse zeugt. Noch die von Schubiger (Die S&ngerschule
St. Gallens S. 56 und Exempla Nr. 39 S. 37) benutzte, be-
reits erwiahnte St. Galler Handschrift 546, der Codex Bran-
der aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts, nennt sie eine
Antiphone, nur ordnet sie den Text etwas anders: sie zer-
legt den Absatz Sancte deus, sancte fortis usw. in drei
Stiicke, so dass nach dem ersten Vers Sancte deus, nach
dem zweiten Sancte fortis und nach dem dritten der Rest
Sancte bis tradas mos wiederholt ist. Offenbar gibt diese
Anordnung des Textes die sanktgallische Ausfithrung
wieder. In KEngland sang man die Verse erst, nachdem
das Canticum Nunc dimittis mit der wiederholten Antiphone
beendet war.

Immerhin ist es eine merkwiirdige Antiphone wegen
ihrer Verse und der darauffolgenden repetenda-artigen Ein-
schiebsel, denn solche Dinge gehoren wenigstens urspriing-
lich und eigentlich nicht zum Stil der Antiphonen, sondern
der Responsorien: die liturgische Antiphone (A) ist

Grab des so verdienten Gelehrten werfen, liessen sich nur die Lebenden
in solchen Dingen von wissenschaftlichen Grundsitzen leiten! Das Gebiet
der frithmittelalterlichen Rhythmik ist eines derjenigen, auf denen immer
noch theoretische Konstruktionen, von einigen sogar zur Stiitze prakti-
scher Gewohnheiten aus jiingster Zeit, den Angaben der Quellen vorgezo-
gen, diese letzteren sogar meist totgeschwiegen werden.

29



in der Regel von einem Psalm gefolgt, der dann als solcher
oft durch Ps. und seine Anfangsworte bezeichnet wird. Im
spaten Mittelalter gibt es auch Antiphonen ohne Psalm;
das Responsorium dagegen verbindet mit einem Anfangs-
stiick, als R. bezeichnet, mehrere Verse, durch V. kenntlich
gemacht, nach denen Teile des Anfangsstiickes wiederholt
werden, oder wie die Quellen sagen, in Responsorium in-
tratur. Mit dieser responsorischen Struktur stimmt zu-
sammen die sanktgallische Singweise, welche die drei Verse
melodisch gleich behandelt, gerade so wie das noch heute
bei den Responsorien mit mehreren Versen der Fall ist,
z. B. beim Aspiciens a longe des 1. Adventsonntags mit
seinen drei Versen Quique terrigenae, Qui regis Israel und
Tollite portas. Die Singweise der Verse des Media vita
ist indessen nicht einer der fiir die Responsorien iiblichen
Psalmtone.?) sondern wahrscheinlich neu geschaffen, aber
in geschicklier Nachahmung des hergebrachten Baues dieser
Psalmtone. Bemerkenswerterweise hat aber die englische
Handschrift fiir ihre drei Verse drei andere Singweisen,
von denen die erste, fiir den V. Ne projicias me, an die Invi-
tatoriumspsalmformel des vierten Modus erinnert,®) die
andern davon unabhingig sind. Die Weise des Anfangs-
stiickes vor den Versen erinnert an den Mischstil von Syl-
labik und Gruppenmelodik, in dem die meisten Responsorien
des Offiziums verfasst sind. Als Responsorium ist daher
das Media vita bezeichnet in den neueren Choralbiichern der
Benediktiner von Solesmes, z. B. in den Variae preces, So-
lesmes 1892, p. 102 (Responsorium olim apud S. Gallum
compositum) wund dem Processionale monasticum 1893
p. 451°)). I'ehlen aber die Verse, so ist nur die Bezeichnung

8) Vgl. diese in meiner « Einfithrung in die greg. Melodien » III,

O

S. 190 ff.
9) Vgl. diese ebenda S. 178.

10) Ebenso in dem Artikel, den Jos. Pothier dem Media vita in der
Revue du chant grégorien IV, Nr. 7 vom 15. Februar 1896 gewidmet hat
(p- 97 ff.). Pothier hilt, wahrscheinlich auf Grund alter franzésischer
Responsorienbiicher, die Verse fiir urspriinglich und versetzt seine Ent-

30



Antiphona moglich, da dann nichts mehr respondiert wird;
sie verdient iiberhaupt den Vorzug, wenn es sich um li-
turgie- oder musikgeschichtliche Darlegungen handelt.

Dagss das Media vita durch eine #ussere Begebenheit
der Art veranlasst wurde, wie die neuere Ueberlieferung
seit dem 17. Jahrhundert sie berichtet, ist zwar moglich.
Bezeichnend aber ist seine liturgische Verwendung in der
Complet, der letzten Gebetszeit des Tages vor Anbruch der
Nacht, in der mehrfach auf die dem Menschen drohenden
Gefahren Bezug genommen und der Schutz des Herrn iiber
Leben und Tod (media wvita in morte) angerufen wird.
Bemerkenswerterweise enthélt der in der Complet gebetete
Psalm 90: Qui habitat in adjutorio altissimi auch die in den
Versen des Media vita ausgesprochenen Gedanken: Quoniam
in me speravit, liberabo eum und Clamabit ad me, el ego
exaudiam eum. In einer solchen Umgebung hat das Me-
dia vite seinen natiirlichen Platz, so dass der Gedanke
nicht abzuweisen ist, es sei zuerst als Completgesang
gedacht und verbreitet und erst spiiter aus diesem litur-
gischen Zusammenhange gelost und selbstédndig geworden.

Der ernste Charakter der Singweise hat es wohl mit-
verschuldet, dass dem Aberglauben zugeneigte Zeiten dem
Media vita eine Zauberkraft beilegten und die Macht, dem
Gegner zu schaden. Sie steht in der vierten Kirchentonart,
die im Codex Hartker durch die Angabe der vierten Psalm-
tondifferenz dieser Tonart (o d) und in dem englischen
Antiphonale Sarisburiense durch deren Iinalis (a g a ca
gfe ef) ftir das darauffolgende Nunc dimittis sicher-
gestellt ist.

Wie verhidlt sich die Melodie des Media vilea zu der-
jenigen des lateinischen Trisagion in den Karfreitags-
improperien und den anderen gallikanischen Singweisen
des Trisagion?

stehung nach St. Gallen. Der Artikel beschriankt sich auf erbauliche Er-
wagungen und geht auf die geschichtlichen Fragen nicht ein; auch ist das
durch Baumker erschlossene deutsche Quellenmaterial dem Verfasser un-
bekannt.

31



Wie der lateinische Karfreitagsgesang dem Text nach
nur die Uebersetzung des griechischen Agios o theos, agios
ischyros, agios athanatos, eleison imas ist und zusammen
mit dieser Originalfassung noch heute liturgisch verwendet
wird, so kann auch seine Singweise unmoglich lateinischer
Herkunft sein; sie steht in einer nichtlateinischen Tonart,
entbehrt daher in den neuen amtlichen Biichern der sonst
bei Geséingen romisch-gregorianischen Ursprungs niemals
fehlenden Tonartenangabe. Das Popule meus beginnt und
entwickelt sich wie eine Melodie des plagalen phrygischen
Modus, schliesst aber mit d; die Verse Quiac eduxi und
Quid ulira debui ebenso, schliessen aber mit g, und zwar
von unten her mit der in den gregorianischen Melodien sehr
selten'') verwendeten Kadenzfigur efg. Mit g schliessen
auch die griechisch-lateinischen Anrufungen. Ganz und
gar der lateinischen Regel zuwider verlduft die Psalmodie
der Verse Ego propter te, Figo eduxi te usw. Ihr Rezita-
tionston (tuba) ist das tiefe E, das sonst in der romischen
Psalmodie in dieser Verwendung nicht vorkommt. Alles
das sind Anzeichen einer nicht gregorianischen Herkunft
dieser eigenartigen Gesénge.’?) Die durch Gastoué'®) be-
kannt gewordene gallikanische Singweise des Trisagion ist
aber ein echter lateinischer VII. Modus, auch mit dessen
Psalmformel versehen.

Keine Beziehung zur byzantinischen Musik weist auch
die Melodie des Media vita auf; sie besitzt ausgesprochen
den Charakter der vierten lateinischen Tonart (deuterus
plagius). Nur an einer Stelle ldsst sich eine unbedeutende

11) Sie steht noch als Finalis in einer der sehr altertiimlichen Psalm-
formeln des vierten Modus fiir das Invitatorium.

12) Dass dieser Sachverhalt in neuerer Zeit unbekannt war, und
welch ein geringer Quellenwert den neueren Fassungen der liturgischen
Gesinge innewohnt, beweist das mediziisch-regensburger Graduale (1614
und 1615, der Nachdruck 1868 ff.), das eine regelrechte Melodie des ersten
lateinischen Kirchentones daraus gemacht hat, indem neben vielen an-
deren, nicht immer gliicklichen Aenderungen alle Verse mit der Finalis
dieser Tonart D beendet wurden.

13) Vgl. Gastoué, Histoire du chant liturgique a Paris, p. 19.

32



Aehnlichkeit entdecken (ich folge hier der rhythmischen
und melodischen Uebersetzung Schubigers):

Media vita: =

Byzantinische Fassung IV T
des Trisagion %ﬁ;“ﬁf—?—g_‘_t
(Gastoué 1. ¢. p. 167) o' Ja = i - son

aber es handelt sich beidemal um verschiedene Worte, und
was vorhergeht und folgt gleicht sich in der lateinischen
und der griechischen Fassung nicht, und schliesslich kann
man Parallelen dieser Art mit etwas gutem Willen wohl
in sehr vielen Gesdngen auftreiben.

Wie gut vielmehr der Siéinger des Media vita die Eigen-
art der &lteren gregorianischen Melodien getroffen hat,
zeigt die genaue Beobachtung des Bogengesetzes, wie ich
es genannt habe (vgl. «Kinfiihrung in die greg. Melodien»
11T S. 286 ff.). Die klassische Choralweise setzt sich ent-
sprechend der Gliederung ihres Textes aus melodischen
Stiicken zusammen, die als Linie betrachtet, bei allem Fi-
gurenspiel die Form eines Bogens haben, d. h. die melo-
dische Bewegung beginnt in der Tiefe, hebt sich bis zur
Akzentsilbe des wichtigsten Wortes und senkt sich dann
wieder in die Tiefe. Nur Absitze, die mit einer akzen-
tuierten Textsilbe beginnen, verzichten auf die Bewegung
von unten her, setzen vielmehr gerne mit einem hdoheren
Ton ein, und Fragesitze schliessen oft in der Hohe. Auch
bei Kadenzen wie bei stark melismatischer Texthehandlung,
wo das rein musikalische Flement vor dem Text den Vor-
rang anstrebt, tritt die Wortakzentsilbe gelegentlich zuriick;
die Melismen selbst haben aber wieder eine ausgesprochene
Neigung zur Bogenbildung. So entwickelt sich das Media
vita in lauter kleinen Bogen, deren Hohepunkte aufeinander
abgestimmt sind und sich ihrerseits in einer Art Spitzen-
linie zusammenfassen lassen, nur dass der Singer ohne
Ziweifel mit Absicht einer zu frischen und abwechslungs-

3 a3




vollen Hohenentwicklung aus dem Wege ging und einen
gedriickten Ausdruck bevorzugte, wie er zum plagalen
Charakter der vierten Choraltonart und noch mehr zum
Text passt. Dass die Textbehandlung ungemein sorgsam
vorgeht, moge die folgende Analyse veranschaulichen, der
ich die Fassung der Singweise bei Schubiger (Exempla
p. 37) zugrunde lege:'*)

Media vita — Bogen, hochster Ton g.

in morte sumus: — Bogen, hoéchster Ton a.

Quem quaerimus adjutorem, — erste Silbe stark akzen-
tuiert, daher hoher Ton.'%)

nisi te domine? — hochster Ton a.'®)

Qui pro peccatis mosiris — Bogen, hochster Ton g.

juste irasceris — Bogen, hiéchster Ton a.

V. 1. In te speraverunt patres nostri: — Bogen, hoch-
ster Ton ec.

speraverunt et liberasti eos. — Bogen, hochster Ton c.

Sancte'®) deus — erste Silbe stark akzentuiert, daher
hoher Ton, das Melisma auf der zweiten hat
Bogenform, ebenso deus.

V. 2. Ad te clamaverunt patres nostri usw. — wie V. 1.
Sancte'®) fortis — wie Sancte deus.

V. 3.37) Ne despicias nos usw. — wie V. L.

Sancte'®) et misericors salvator, — wie Sancte deus,
das Weitere amarae morti ne tradas nos. — Bogen,

hochster Ton a.

14) Tch weiss sehr wohl, dass der Branderkodex Schubigers eine
sehr spite und wenig Vertrauen erweckende Quelle fiir alte Choralmelo-
dien ist; stammt er dsch aus der Periode tiefsten Niederganges des sankt-
gallischen Klosters. Die Fassung der Solesmenser Biicher in Choralschrift
ist besser, aber den Lesern dieser Festschrift weniger zuginglich als die
von Ambros und Riemann iibernommene Schubigers. Sie hat denselben
Text, nur liest sie: Sancte misericors (ohne et); etwa in Nachahmung der
Karfreitagsimproperien, wo auch der lateinische Text lautet Sancfus im-
mortalis, oder der Kongruenz mit Sancte fortis wegen? Ich fiihre die
wichtigeren melodischen Varianten in den folgenden Anmerkungen an.
Die englische Fassung der Singweise ist unten mitgeteilt.

34



In solechen Dingen vertrigt das Media vita den Vergleich
mit der charakteristischsten liturgischen Weise alter Zeit.
Regelrecht ist das modale Gefiige wie auch der Ambitus;
mit zahlreichen anderen gregorianischen Geséngen teilt das
Media vita die Vorliebe fiir wiederholte und #hnliche Ka-
denzen oder grossere melodische Komplexe (vgl. Media
vita und Qui pro peccatis, irasceris und iradas nos), so
dass es auch darin sich den besten Mustern fiir die latei-
nische hypophrygische Tonart zur Seite stellt. So bezeugt
alles den lateinischen Ursprung der Singweise.

Das Media vita ist demnach, um das Gesagte zusammen-
zufassen, keine Sequenz, sondern eine Antiphone; es
stammt nicht von Notker Balbulus, sondern ist das Werk
eines unbekannten Singers, den man nach der zufilligen
dusseren handschriftlichen Beglaubigung des Stiickes in
England oder Irland zu suchen hitte. Vom Text sind die
drei Psalmverse nicht urspriinglich, wohl aber der durch
das Trisagion eingeleitete Satz, da er sich in allen Fas-
sungen des Media vita findet; dieses Stiick weist auf die
gallikanische Liturgie, in der das Trisagion von Anfang
an bevorzugte Verwendung fand. Moglicherweise stammt
iiberhaupt der Text der ganzen Antiphone aus der galli-
kanischen oder aber aus der griechischen Kirche, in diesem
Falle durch Vermittlung der gallikanischen. Die bekannten
literarischen und kiinstlerischen Beziehungen KEnglands zu
Frankreich in der Zeit, aus welcher das Media vita zuerst
iiberliefert ist, wiirden seine Uebernahme in die englischen
Kirchen ohne weiteres erkléren. Die Melodie aber ist im
herkommlichen Stile der vierten lateinischen Kirchentonart
verfasst. '

15) Solesmes fithrt die melodische Linie, entsprechend der Frage,
beidemal in die Hohe.

16) Solesmes fiithrt das Melisma auf der zweiten Silbe nur bis zum
b, nicht zum c, entsprechend dem Verhalten vieler romanischen Quellen
an solchen Stellen.

17) +Solesmes hat der heutigen responsorischen Verwendung des
Media vita gemiss noch den V. Gloria Pairi etc.

g 35



5.

Um den Leser in den Stand zu setzen, die obigen Dar-
legungen an einer besseren Quelle als der von Schubiger
veroffentlichten Lesart des 16. Jahrhunderts zu priifen, lasse
ich die Fassung der englischen Handschrift des 13. Jahr-
hunderts in Originalschrift hier folgen, zugleich mit einer
Uebertragung des Hauptstiickes bis zu den Versen in mo-
dernen Noten. Jene gibt die handschriftliche Vorlage ge-
nau wieder, nur die Interpunktion und musikalischen Ein-
teilungszeichen sind nach unseren heutigen Gewohnheiten
eingesetzt; diese iibertriagt nach der fiir das 13. Jahrhundert
anzunehmenden Ausfiihrung.

Aus der Hs. Mm ii 9 der Univ.-Bibl. Cambridge (Antiphonarium
Sarisburiense p. 170).

£
§ P - pe
1 q r ] [ =QA ﬂ T mmRm ﬂ I q #.1 i
L .} T T Ld P =¥ R - 3 r,% ¥
Media vita in morte su- mus: Quem quaerimus adjutorem,
]
i n B [ o i L
o I (o . - [ anTa_a Fﬁ%:t
= COCMCN | = [] 1= 8, B L ! U]
5 - < LI o
nisi te, domine? Qui pro peccatis nostris juste 1-ras-ce- ris:
g e =
N i-’ln A iib. . iin
t 3 T , S an iy , b T —
S A ¢ = P
Sancte de- us, Sancte for- tis, Sancte et misericors
:
= P I LN LN s ’J_L' n, .
LM [ N B e YN ' : i oy A
salva- tor, amarae morti ne tra-das nos. Nunc dimittis.
§ 2 1
B - - 2
'"W'WII i IS S35 W T VNP S S > ] LI
T T |' T L IV"1I i I.= lﬂ = .IAT T T T

y. Ne projici-as nos in tempore  senectutis, cum defecerit virtus

§ L fo } A a8 R n i :ih I
a a WE 7% LN
' i e | s N R
nostra, ne derelinquas nos, domine. Sancte de- us.

36



L a-

= EL 1 B al®,
——a ha "y 8 | am, 5 g A8, R, TS
v‘-" = T = T ] T I‘L',., -!' vy A -n i

V. No- li  claudere aures tu- as ad preces nostras Sancte

L ﬁi;
| ) . A
t & o

»
L €%

!

?l

for-tis. ¥. Qui cognoscis oc- culta cordis par-ce, peccatis nostris.

g B
T

g P
1 o8 |

Sancte et misericors.

t e e e o f f ————~—— |
&tﬂmu_‘- J—H“‘J_‘*W
e e e g « >

ad - ju - to - rem, ni - si te, do - mi - ne? Qui pro pec-

i ~ | ] P
T | 3 == [_
ﬁaﬁg@’{%ﬂ— ==EEEE

catis no - stris ju - ste iras - - ris: Sanc-te
| ""r————l:‘_ =
h, e m! =i i[ = ‘!—'!? =
—— T J_@j S e
de - us, Sancte for - tis sancte

et misericors sal-va - tor, amarae morti ne tra - das nos.

6.

Die Weise des Kirchenliedes «Mitten wir im Leben
sind», der Verdeutschung des Media vita, ist von Baumker
mit Recht als eine selbstiandige Schopfung bezeichnet worden,
mit einigen Anklingen an den lateinischen Choral. Ihre
urspriingliche Fassung wurde wahrscheinlich von Walther,
dem musikalischen Berater Luthers, etwas umgestaltet,

37



und diese neuere Form fand dann Eingang auch in die ka-
tholischen Gesangbiicher, zugleich mit einer neuen deut-
schen Bearbeitung, die wohl von Luther selbst stammt;8)
diese, Text und Weise, leben bis zur Gegenwart im deut-
schen Kirchenliede weiter. Sehen wir indessen nidher zu.
Das lateinische wie das deutsche Lied gehdren der phry-
gischen Tonart an (E), und zwar hat das Media vita einen
ausgesprochen plagalen Charakter, die deutsche Melodie
ebenso bestimmt authentischen, da sie bis zur Septime {iiber
und zur Terz unter der Tonika geht (d resp. C). Infolge-
dessen lebt in der deutschen Weise eine gewisse Zuversicht,
deren Zeuge namentlich der mehrmalige Aufstieg vom g bis
zum ¢ und sogar zum d ist, wihrend die Weise des Media
vita die Sprache des flehenden, von der Siindenlast be-
driickten Herzens redet. Man kann sogar sagen, dass die
lateinische Melodie die Mollelemente der phrygischen (E —)
Tonleiter mehr betont, die deutsche die Durelemente. Das
zeigt sich gleich am Anfang, wo das lateinische Moll-
tetrachord d—g

Me-di-a vi - ta
in das frische Durtetrachord g—c¢
A

L

— | | F: = i—

Mit-ten wir im Le-ben sind

umgewandelt erscheint. So lautet die Weise bereits in den
dltesten gedruckten Gesangbiichern, &hnlich aber bereits
in ihrer &ltesten Fassung des 15. Jahrhunderts (vgl. Baum-
ker S. 584 ff.). Dass hier ein bewusstes Zitat vorliegt,
glaube ich nicht; das Weitere berechtigt eher zur Annahme
einer zufilligen Uebereinstimmung. Der deutsche Sénger

18) So Zahn, Die Melodien der deutschen evangelischen Kirchen-
lieder. V S. 203, der das lateinische Original weder Notker Balbulus zu-
schreibt noch eine Sequenz nennt, also die neueren Forschungen zu kennen
scheint.

38



geht von da an seine eigenen Wege. Seine Auffassung des
Textes veranlasst ihn dort, wo der lateinische die melodische
Linie zu einem (relativen) Aufschwung fiihrt, beim drei-
maligen Sancte, sie umgekehrt in die Tiefe zu leiten, als ob
er bei den Worten «Heiliger Herre Gott usw.» sich seiner
Siindhaftigkeit besonders bewusst wiirde. Man vergleiche

A ) s ; —

| A —— | | | [y

——:i—‘—r—H.F = .i |

'J S — ¥

sanc - te de - - us

und

HE . — ]
% © = I ) = = |
= e 1

Hey - 1i - ger Her-re Gott

Auch die Struktur der Singweisen ist sehr verschieden.
Die lateinische entwickelt sich in fortlaufendem Flusse nach
Art der Antiphonen, wobei lediglich die Verse melodisch
gleich behandelt sind, aber nur in der sanktgallischen Fas-
sung, wie auch die Worte Sancte deus — sancte fortis usw.
Die deutsche, die auf die Verse verzichtet, dafiir bereits bei
Vehe den Ruf Kyrie eleyson beitiigt, baut die beiden ersten
Verspaare melodisch gleich und erinnert dadurch an die
volkstiimliche Art der Stollen im Minnegesang: Milten wir
im Leben sind — mit dem Tod umfangen — Wen suchen
wir, der Hilfe thu — dass wir Gnad erlangen. Auch ferner
wird auf fritheres zuriickgegriffen. Dabei verfahren aber
einige seit der Reformation iibliche Fassungen etwas anders
als die vorreformatorisch-katholische. Diese wiederholt die
melodische Linie von: du umb unser missetat — rechtlichen
zurnen thuest zu den Worten: heyliger parmhertziger
heiler und wieder zu den Schlussworten: las uns nicht ge-
walden — des pittern todes pott, wihrend jene die Anfangs-
melodie Mitten wir usw. auch noch zu: reuet unser misse-
that, — die dich Herr erziirnet hatt und in geringfiigiger
Aenderung auch zum letzten Satz: lass uns nicht ver-
syncken — in des byttern todtes nodt wiederholen. In allen
ihren Fassungen aber offenbart die deutsche Weise das

39



Streben nach volkstiimlicher Uebersichtlichkeit und Leicht-
verstindlichkeit. '

Auch im Rhythmus unterscheiden sich die beiden
Weisen. Die lateinische steht im freien Rhythmus, der
Liangen und Kiirzen in freier, durch keine an unseren Takt
erinnernde Regel gebundener Folge aneinander reiht, so
wie ihn die gregorianische Kunst von Anfang an pflegte,
wobei zuerst die mannigfachsten metrischen Kombinationen,
Verbindungen von Lingen und Kiirzen, aufeinanderfolgten,
gspater aber, seit dem 11. Jahrhundert, eine starke Verein-
fachung um sich griff, die auch in der englischen Lesart
ihre Spuren hinterlassen hat. Die deutsche bekundet be-
reits in der Fassung der Miinchener Handschrift Cod. ger-
man. 6034 aus dem 15. Jahrhundert (bei Baumker S. 584)
die Ansitze zu einem geraden Taktmasse, das dann in der
Veheschen Fassung zur Herrschaft gelangt ist.

So bezeichnet der Uebergang der lateinischen zur deut-
schen Lesart in mancherlei Dingen den Wandel der Musik
vom Mittelalter zur Neuzeit. Die feste Verankerung des
Media vite in der romischen Liturgie, — wo es alte Orden,
7. B. die Benediktiner und Dominikaner, bis heute in der
Fastenzeit zu hidufiger Verwendung bringen, zum Teil noch
in seiner urspriinglichen liturgischen Umgebung, in der
Complet, — aber auch im Schatz des deutschen kirchlichen
Gemeindegesanges, sichert dem geschichtlich so bedeut-
samen Liede einen ehrenvollen Platz in der christlichen
Andacht auch der Zukunfit.

40



	Das Media vita

