
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft

Herausgeber: Neue Schweizerische Musikgesellschaft

Band: 1 (1924)

Artikel: Das Media vita

Autor: Wagner, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Media vita.
Von Peter Wagner

Inhaltsangabe. 1. Zur Terminologie der mittelalterlichen Kirchenmusik.

2. Das Media vita wird meist als eine Sequenz Notkers des Stammlers

bezeichnet. 3. Es ist aber nicht von Notker verfasst. 4. Es ist auch
keine Sequenz, weder dem Text noch der Singweise nach, die trotz der

Anklänge des Textes an das byzantinische Trisagion alle Kennzeichen
lateinischer Herkunft aufweist, sondern eine Antiphone zur Komplet. Als
Heimat des Media vita ist wohl die gallikanische Kirche anzunehmen.
5. Seine englische Fassung. 6. Zum « Mitten wir im Leben sind ».

1.

Von mehreren Seiten nnd seit Jahren ist Schreiber
dieser Zeilen um eine gelegentliche Darstellung und
Erklärung der quellenmässigen Bezeichnung für die
verschiedenen Gattungen der alten Kirchenmusik angegangen
worden. Es waren nicht nur- Musikhistoriker, die darüber
Aufschluss erbaten; mehrfach haben Bibliothekare und
Archivare den Wunsch nach einer scharf kennzeichnenden
Inhaltsbestimmung der in den mittelalterlichen Quellen so
häufigen Ausdrücke wie Antiphone, Responsorium, Hymnus,

Sequenz u. a. ausgesprochen. Brambachs verdienstliches

Psalterium (Bibliographischer Versuch über die
liturgischen Bücher des christlichen Abendlandes, in der
Sammlung bibliothekswissenschaftlicher Arbeiten von Karl
Dziatzko, 1. Heft, Berlin 1887) behandelt mehr die
liturgischen Bücher als solche und geht auf die musikalischen
Kriterien ihres Inhaltes und der liturgischen
Gesangsgattungen nicht ein. Wer z. B. Belehrung über das
musikalische Aussehen einer Antiphone, einer Sequenz darin
sucht, wird sie nicht finden. Dasselbe gilt von den so nütz-
18



lichen Katalogen der handschriftlichen Bestände der Bibliotheken

wie Trier (Beschreibendes Verzeichnis der
Handschriften der Stadtbibliothek zu Trier von Dr. Max Keuffer,
4. Heft, liturgische Handschriften), Bamberg (Katalog der
Handschriften der kgl. Bibliothek zu Bamberg, bearbeitet
von Dr. Fr. Leitschuh, Erster Band, erste Abteilung, II.
Lieferung, liturgische Handschriften), Karlsruhe (Bibliotheca
liturgica manuscripta, nach Handschriften der Grossherz.
Badischen Hof- und Landesbibliothek von Hugo Ehrens-
berger) und vieler anderer Büchereien. Es wäre daher in
der Tat zu begrüssen, wenn einmal der gesamte Umkreis
solcher Bezeichnungen in einem eigenen Wörterbüchlein
musikalisch-liturgischer Ausdrücke zum Nutzen der
Freunde alter Musik inhaltlich bestimmt würde; freilich
glaube ich, diese Arbeit der Hauptsache nach in den drei
Bänden meiner «Einführung in die gregorianischen
Melodien» bereits geleistet zu haben, deren Indices beim Stu- »

dium solcher Dinge Hilfe zu leisten vermögen. Dass aber
auch nach ihrem Erscheinen viele alte Irrtümer wiederholt
werden, ist nicht sehr ermutigend.

Wie wenig Klarheit und Anschluss an die Quellen hier
selbst bei erprobten Forschern zuweilen anzutreffen sind,
beweist, um aus vielen Belegen dafür ein paar auszuwählen,
kein Geringerer als Hugo Kiemann. In seinem Handbuch
der Musikgeschichte, Erster Band II. S. 169 nennt er eine
Antiphone (Gloria tibi trinitas), die in dem von ihm
mitgeteilten Faksimile als solche durch die übliche Abkürzung
A. sichergestellt ist, einen Hymnus, ein Irrtum, der auch in
die 2. Auflage übergegangen ist, obwohl in dem Referate
der Zeitschrift der JMG XII S. 195 ff. darauf hingewiesen
war. Eine andere angreifbare Erklärung ist die des
Officium cum nota (Zweiter Band I. S. 19). Gemeint ist da
der Gesang des Stundengebetes in den liturgischen Melodien
statt der damals sich gerade verbreitenden blossen
Rezitation des Textes. Von einer Ausführung «in Kunstmusik»
oder gar «mit Instrumentalbegleitung», wie Riemann
vermutet, kann da keine Rede sein.

2* 19



2.

Vielleicht hat kein mittelalterlicher Gesang unter dieser
Unklarheit so gelitten, wie das als Fluch- und
Verwünschungslied auch kulturgeschichtlich wichtige Lied von der
den Menschen umlauernden Todesgefahr, das Media vita,
mit dessen Aufführung in einem Konzert vor einigen Jahren
Dr. Hermann Suter hier in Basel den Musikfreunden eine
ebenso grosse Ueberraschung wie künstlerische Erbauung
bereitet hat. Wenn Riemann (Erster Band II S. 121) es

unter den Sequenzen behandelt, so folgt er damit dem
allgemeinen Gebrauche der neueren Musikhistoriker, der, wie
es scheint, auf Ambros zurückgeht. Vgl. dessen Geschichte
der Musik II noch in der 3. Aufl. S. 119 Anm.; dann aber
auch Arrey von Dommer, Musikgeschichte 3. Aufl. S. 46,

Prosniz, Compendium der Musikgeschichte 2. Aufl. I S. 36

u. a. ; überall erscheint hier das Media vita als Notkersche
Sequenz. Eine Ausnahme machen Friedländers Anmerkungen

zum Volksliederbuch für Männerchor (herausgegeben

auf Veranlassung S. M. des deutschen Kaisers
Wilhelm II.) I S. 771 und Moser, Geschichte der deutschen
Musik I S. 100, die sie, Moser unter ausdrücklicher
Ablehnung der Bezeichnung Sequenz, richtig eine Antiphone
nennen. Franz M. Böhme, Altdeutsches Liederbuch S. 756

bezeichnet sie als Notkersche Sequenz, S. 757 aber als Anti-
phona, ebenso Ph. Wolfrum, Die Entstehung und erste
Entwicklung des deutschen evangelischen Kirchenliedes S. 20
als eine Sequenz, S. 51 als eine Antiphone des Notker Bal-
bulus, deutet aber durch ein hinter diesem Namen seine
Zweifel an; ähnlich Kümmerle, Enzyklopädie der evangelischen

Kirchenmusik II S. 286 als eine Antiphone, die Notker

Balbulus gedichtet haben soll. Lilienkron, Deutsches
Leben im Volkslied um 1530 S. 428, nennt sie einen Hymnus.

Diese letztere Bezeichnung ist nur möglich, wenn
man das Wort Hymnus der Beziehung zu einer
poetischmusikalischen Form entkleidet und ganz allgemein als
geistliches Lied fasst. Katholische Gelehrte gebrauchen die
Bezeichnung Antiphona, so schon 1774 Gerbert, De cantu
20



et musica sacra I S. 561 und II S. 77, Schubiger, Die Sängerschule

St. Gallens S. 37 der Exempla, aber auch spätere,
die dei; Verkehr mit den mittelalterlichen Quellen, die
ausnahmslos das Media vita eine Antiphone
nennen, zur richtigen Bezeichnung führte, wie Michael,
Geschichte des deutschen Volkes IV S. 353, Franz, Die
Messe im deutschen Mittelalter S. 208, und Dreves-Blume,
Analecta hymnica medii aevi, XLIX S. 386ff.; vgl. auch
derselben kleinere Sammlung Ein Jahrtausend lateinischer
Hymnendichtung II S. 451 ff., wo aus den Analecta mehrere
Tropen zum Media vita veröffentlicht sind. Merkwürdigerweise

aber hat nicht das Beispiel Gerberts und Schubigers,
sondern dasjenige von Ambros hei den Musikschriftstellern
auch des katholischen Bekenntnisses Nachahmung
gefunden: Schlecht, Geschichte der Kirchenmusik S. 47 rechnet

das Media vita zu den Sequenzen, desgleichen Nikel,
Geschichte der katholischen Kirchenmusik I (mehr nicht
erschienen) S. 189, Möhler, Geschichte der alten und
mittelalterlichen Musik (Sammlung Göschen) S. 76, und für
Griesbacher, Kirchenmusikalische Stilistik und Formenlehre

I S. 30 Anm. 6, ist das Media vita sogar eine Sequenz,
<der man wegen ihres Neumenreichtums den Sequenzencharakter

absprechen will», für andere endlich ein
Hymnus;1) Bezeichnungen, die bei ihren katholischen Vertretern
eher als Nachwirkung der nunmehr glücklicherweise
abgeschafften regensburger-medizäischen Choralbücher zu
verstehen sind, die alle musikalischen Stilunterschiede des
Mittelalters beseitigten und eine Antiphone genau so
formten wie ein Responsorium, einen Introitus wie ein
Graduate usw. und in der musikliturgischen Terminologie
auch sonst eine schlimme Konfusion verschuldeten. Die
neuere vatikanische, auf Quellenstudien fussende
Choralfassung wird unter anderem auch das Gute haben, dass

Noch jüngst war in dem bedeutendsten katholischen Blatte des
Rheinlandes gelegentlich der Uraufführung der Missa « Media vita > von
Felix Knubben zu lesen, sie sei über den «berühmten Notkerschen Hymnus

» komponiert.

21



sie die stilistische Eigenart der liturgischen
Gesangsgattungen wieder zum Bewusstsein bringt und damit den
Termini der alten Zeit ihren ursprünglichen Sinn wiedergibt.

Nicht geringer ist die Unsicherheit in der französischen
Literatur, von der ich nur je einen Vertreter der drei hier
in Betracht kommenden Gattungen von Schriftstellern
anführen will: von den historischen Autoren nennt Du Cange,
Glossaritun mediae et infimae latinitatis IV p. 338 das
Media vita eine Prosa2) lamentationis, quam fecisse
Notkerum Balbulum sangallensem tradunt, nachher sagt er
aber: canitux illa Antiphona in sabbato Dominicae tertiae
Quadragesimae in Completorio. Prosa Sequentia) und
Antiphona sind aber nicht dasselbe. Der Hymnologe Ulysse
Chevalier schreibt es ebenfalls im Repertorium hymnologi-
cum II p. 98 dem Notker Balbulus zu, bezeichnet es aber
mit A. Antiphona), und von den Musikhistorikern
versichert Combarieu, Histoire de la Musique I p. 217: Notker
est l'auteur de la belle prose Media vita in morte sumus.

3.

Das Media vita gilt als Sequenz, weil es seit dem 17.

Jahrhundert (vgl. Bäumker, Das katholische deutsche
Kirchenlied I S. 593) dem Grossmeister der alemannischen
Sequenzendichtung, Notker Balbulus, zugeschrieben wird.
So finden sich die beiden Irrtümer regelmässig beisammen,
die Bezeichnung als Sequenz und die Aufnahme unter die
Schöpfungen Notkers des Stammlers.3) Die rührende Ge-

2) Eine seltsame, soweit mir bisher bekannt, durch keinen Quellenbeleg

gestützte Ableitung des französischen Terminus für Sequenz,
« Prosa », beginnt neuerdings sich auch in musikgeschichtlichen Werken
einzubürgern. «Prosa» soll kommen von «pro sa» — (sequentia). Ich
weiss nicht, auf wen diese Ableitung zurückgeht; sie steht bereits in
Kornmüllers Lexikon der kirchlichen Tonkunst s. v. Sequentia, aber auch in
Baumkers Geschichte des Breviers S. 293. Indessen erklärt sich die
Bezeichnung hinreichend aus der prosaähnlichen Form der ersten Sequenzen.

s) Friedländer a. a. O. spricht auch bezüglich der Autorschaft
Notkers einen Vorbehalt aus; er hält sie nicht für ganz sicher. Mit Recht

22



schichte von der Veranlassung zum Media vita — Notker
habe es, erschüttert durch die den Arbeitern an einer Brücke
über den Martinstobel drohende Lebensgefahr, verfasst —
gehört ihrer Beglaubigung nach in dieselbe neuere Zeit;
sie fand sich nach Schubiger, Die Sängerschule St. Gallens
S. 54, in einem alten Codex, der aber moderne Noten
enthielt, ist also nicht bereits durch Ekkehart IV. im 11.

Jahrhundert, wie man gemeint hat, bezeugt.4) Eine
Verfasserschaft des sanktgallischen Meisters kann schon
deshalb nicht ernstlich in Frage kommen, weil (vgl. Wagner,
Einführung in die gregorianischen Melodien Is S. 266) die
ältesten Quellen für das Media vita aus England stammen
und aus dem 11. und 12. Jahrhundert, angefangen von dem
Brevier des 11. Jahrhunderts in Cod. Londin. Harl. 2961.

Sanktgallische Quellen waren erst aus dem 14. Jahrhundert
bekannt. Wäre das Media vita eine Schöpfung des Notker,
so würde es sich ohne Zweifel in den ältesten sanktgallischen
Sequenzensammlungen erhalten haben, die bekanntlich den
Notkerschen Grundstock nicht verringert, sondern
regelmässig durch Zusätze vermehrt und erweitert haben, so
dass die Forscher bis zur Stunde noch nicht darüber einig
geworden sind, welche Sequenzen dieser ältesten Sammführt

er endlich nach Baumkers Vorgang den mächtigen Refrain « Heiliger

Herre Gott » (Sancte Deus) auf das Dreimalheilig der alten orientalischen

Liturgien zurück,

4) In seinem Erstlingswerke, dem Gesangbüchlein « O Christ hie
merk », 1885, S. 164, verlritt Dreves noch im Anschluss an Schubiger die

gewöhnliche Annahme von Notkers Verfasserschaft und seinem sanktgallischen

Ursprung; später aber, in den Analecta hymnica und in seinem
letzten Werkchen « Die Kirche der Lateiner in ihren Liedern » (Sammlung

Kösel), S. 62, erklärt er, die so viel nacherzählte Legende von der

Entstehung des nachmals so berühmten Media vita sei eine spätere Erfindung.

Wenn ich dieses Büchlein hier erwähne, so geschieht es, um meine

Fachgenossen, die sich an einigen musikgeschichtlichen Irrtümern, wie
S. 64 (Hucbald wird dort « Erfinder des Organum » genannt, d. h. « der

Kunst, eine gegebene Melodie in reinen Quintenparallelen zu begleiten»),
nicht stossen werden, auf das gehaltvolle, aus einer umfassenden Kenntnis

des mittelalterlichen Hymnenschatzes heraus schöpfende und die
Ergebnisse der letzten Forschung widerspiegelnde Bändchen hinzuweisen.

23



lungen alemannischer Herkunft mit Sicherheit Notker
angehören. Selbst der für die spätmittelalterliche
Musikgeschichte St. Gallens wichtige Codex Brander aus dem
Jahre 1507, der bei vielen Sequenzen den Verfasser angibt
und mit der Zuweisung an Notker Balbulus nicht sparsam
verfährt, schweigt beim Media vita; er hätte das nicht
getan, wenn die Klosterüberlieferungen diesen oder einen
anderen St. Galler Mönch als Verfasser bezeichnet hätte.5)
Es ist darum überhaupt nicht angängig, es zu St. Gallen
in eine besondere Beziehung zu bringen, obschon es sich
in einer sanktgallischen Quelle bereits des IB. Jahrhunderts
nachweisen lässt, derselben Zeit, aus welcher nach Michael,
Geschichte des deutschen Volkes IV S. 353, die älteste
Einsiedler Quelle Cod. 240 stammt.

4.

Ist aber das Media vita eine Sequenz? Dann müsste
es in Text und Singweise die Eigenheiten einer solchen
besitzen. Wie ist aber eine Sequenz textlich und melodisch
beschaffen?

Dem Text nach besteht sie aus mehreren Strophenpaaren,

die im 10. und 11. Jahrhundert ungleich, vom 12.

Jahrhundert an meist gleichgebaut sind, oft (nicht immer)
mit einem einleitenden und einem abschliessenden Stück,
das wie die Strophen aus einem oder ein paar Versen
bestehen kann. Die Melodie ist grundsätzlich syllabisch, bei
den älteren Sequenzen ganz und gar, und besteht aus
Absätzen, die sich in den parallelen Strophen genau wiederholen,

so dass eine Sequenz das folgende Schema ausprägt:
Einleitung (kann fehlen)

a — a'
b — b'
c — c'
d — d' usw.

Abschluss (kann fehlen)
5) Er weist es drr feria secunda Rogationum zu und tribulationibus

omnibus, unterlässt auch die sonst bei ihm übliche Charakterisierung der

24



Die mit a und a', b und b', c und c', d und d' bezeichneten
Gebilde haben die Zahl der Verse, deren Silbenzahl und
Hebungen gemeinsam wie auch die Singweise. Man kann
diesen Bau leicht an den noch heute im liturgischen
Gebrauch stehenden Sequenzen Victimae paschali, Veni Sande
Spiritus usw. beobachten.

Entspricht nun das Media vita einem solchen poetischen
und musikalischen Gefüge? Ich lasse hier den Text folgen,
wie ihn eine Hand des 13. Jahrhunderts auf einem Vorsatzblatt

des sanktgallischen Antiphonars des Hartker, Cod. 390

aus dem 10. Jahrhundert eingetragen hat (p. 8 der
Lichtbildausgabe der Paléographie musicale), unter
Hinzufügung der neueren Interpunktion:

Media vita in morte sumus:
Quem quaerimus adjutorem, nisi te domine?
Qui pro peccatis nostris juste irasceris.
Sande deus, sande fortis, sande et misericors salvator,
amarae morti ne tradas nos.

V. In de speraverunt patres nostri:
speraverunt et liberasti eos.

V. Ad te damaverunt patres nostri:
clamaverunt et non sunt confusi.

V. Ne despicias nos in tempore senedutis:
cum defecerit virtus nostra, ne derelinquas nos.

Dass hier nicht an eine Sequenz zu denken ist, beweist
der nicht in poetischem Masse, sondern in gehobener,
psalmähnlicher Prosa verfasste Text, der sich auch einer
Anordnung in an Silbenzahl und Hebungen gleiche Strophenpaare

widersetzt. Insbesondere erinnern die drei Verse,
die hier immer mit V. gekennzeichnet sind, mit ihrem
offenkundigen Parallelismus membrorum auf den ersten Blick
an den Psalter, ja es sind wirkliche Psalmverse. Die beiden

Singweise. Vgl. Marxer, Zur spätmittelalterlichen Choralgeschichte Sankt
Gallens (Veröffentlichungen der Greg. Akademie zu Freiburg [Schweiz],
Heft III), S. 79.

25



ersten Verse stammen aus Ps. 21 (V. 5 und 6) und der
dritte aus Ps. 70 (V. 9 nur hat die Vulgata: ne projicias
me — virtus mea — derelinquas me; entweder ist hier eine
ältere Fassung des lateinischen Psalters benutzt, oder, was
wahrscheinlicher sein dürfte, der Sänger des Media vita
hat den Anschluss an die im ganzen Gesang durchgeführte
Mehrzahl selber hergestellt, wobei nur noch die Variante
despicias statt des projicias der Vulgata übrigbleibt. Solche
geringfügige Aenderungen verstatteten sich die alten Sänger
nicht selten). Dass aber ein Sequenzendichter eine so
umfangreiche Anleihe beim Psalmisten gemacht hätte, ist
unerhört.

Indessen sind diese drei Verse sicher später
hinzugefügt, gerade wie auch sie durch Tropen erweitert wurden.
Darüber könnten die erwähnten englischen Handschriften
aus dem 11. und 12. Jahrhundert Aufschluss geben, die mir
aber nicht zugänglich sind. Ein englisches Gesangbuch
aus dem 13. Jahrhundert, das durch die Plainsong and
Mediaeval Music Society im Lichtdruck herausgegebene
Antiphonarium Sarisburiense in der Handschrift Mm ii 9

der Universitätsbibliothek zu Cambridge, hat p. 170 die
folgenden drei Verse: V. Ne projicias nos in tempore senec-
tutis, cum defecerit virtus nostra, ne derelinquas nos
domine. Sancte deus. V. Noli claudere aures tuas ad preces
nostras. Sancte fortis. V. Qui cognoscis occulta cordis,
parce peccatis nostris. Sancte et misericors. Nur der erste
von diesen Versen findet sich in der sanktgallischen Lesart
und zwar als dritter. Ein Brevier mit Noten aus dem Augustiner

Emeritenkloster zu Freiburg (Schweiz), im 14.
Jahrhundert geschrieben und heute in der dortigen Universitätsbibliothek,

vermerkt fol. 141 die Antiphone nur mit dem
einen Vers Ne projicias und ohne Andeutung einer Wiederholung

des Sancte deus nach diesem Verse. Diese
Nichtübereinstimmung in den Versen aber, die sich, wie schon
hier bemerkt sei, auch auf ihre Singweisen erstreckt, ist
ein untrügliches Zeichen ihrer Nichtursprünglichkeit. Der
Eintragung der Verse in die St. Galler Hs. 390 und das

26



englische Antiphonar steht die Einsiedler Hs. 240 um 1200
nnd das von Baumker a. a. 0. S. 583 namhaft gemachte
etwas jüngere Graduale von Gaesdonck gegenüber, welche
die Verse nicht haben, wie auch viele andere deutsche
Quellen aus späterer Zeit. Gegen die Ursprünglichkeit der
Verse spricht auch die im Mittelalter allgemein übliche
Bezeichnung Antiphone, bei der ja Verse dieser Art eine sehr
seltene Ausnahme sind, und endlich die im Anfangsstück
vor den Versen häufige, nicht aber in den sanktgallisehen
Versen durchgeführte Alliteration; vgl. media-morte, quero-
quaerimus, pro-peccatis, iuste-irasceris, das dreimalige
sande-salvator, amarae-morti, ne-nos, nur der letzte Vers
der englischen Quelle alliteriert: cognoscis-occulta-cordis,
parce-peccatis.

Ist aber nicht auch der Satz Sande deus, sande fortis
bis tradas nos späterer Zusatz? Diese Worte sind nicht
Eigentum des Verfassers in dem Sinne, dass er sie ohne
Anlehnung an Vorhandenes ganz aus Eigenem beigefügt
hätte, denn sie erinnern an die Liturgie des Karfreitags und
werden vielen Lesern dieser Festschrift zum Teil aus dem

Popule meus von Palestrina oder Vittoria bekannt sein.
Ihre hier vorliegende Fassung — die Karfreitagsliturgie
hat den Text: Sandus deus, sandus fortis, sandus immor-
talis, miserere nobis — ist aber im letzten Teile wohl das
Werk des Verfassers des Media vita, da dieser stark an
der Alliteration teilnimmt; man könnte vermuten, dass er
die Improperienfassung gerade wegen der mangelnden
Alliteration geändert hat. Für sein lateinisches Sprachgefühl
spricht jedenfalls, dass er für den dem griechischen
dreimaligen agios nachgebildeten Nominativ sandus der Im-
properien hier dreimal den lateinischen Vokativ sande
eingesetzt hat. Nun war aber der Gebrauch dieses Dreimalheilig,

des sog. Trisagion, das nicht mit dem die Präfation
abschliessenden Sanctus der römischen Messe zu
verwechseln ist, in der lateinischen Liturgie nicht auf die Kar-
freitagsimproperien beschränkt. Zumal französische Bücher,
welche der alten gallikanischen Liturgie nahestehen, ver-

27



merken es für das feierliche Amt vor dem Evangelinm,
gerade so wie zahlreiche orientalische Kirchen, aber auch
für die Fastenzeit.6) Bereits die dem Bischof Germanus von
Paris im 6. Jahrhundert zugeschriebene Liturgie, die mehrfach

vom Orient abhängig ist, weist es auf; von da an
erhielt es sich in vielen französischen Kirchen des Mittelalters.

Es liegt daher nahe, zu vermuten, dass auch unsere
Fassung des Trisagion, diejenige des Media vita, auf galli-
kanische oder sogar byzantinische Vorbilder zurückgeht
und der ganze Gesang des Media vita in letzter Linie aus
einer solchen Umgebung stammt.

Wie dem auch sei, mit diesen Feststellungen sind wir
weit von Notker und auch von der Sequenz abgerückt. Nicht
nur ist die Hälfte des von Schubiger, Ambros, Riemann
u. a. vorgelegten Textes fremdes Gut, und zwar nicht in
dichterischer, sondern in Prosaform, am allerwenigsten
derjenigen einer Sequenz; selbst der durch das Dreimalheilig

eingeleitete, den Versen vorausgehende Satz hat
nichts von einer Sequenz an sich, verrät vielmehr die
Einwirkung althergebrachter liturgischer Gewohnheiten und
zwar von nicht alemannischen Kirchen.

Auch aus melodischen Rücksichten verbietet sich die
Annahme einer Sequenz, denn nicht nur ist Gruppenmelodik
häufig, mehrmals erscheinen längere, melismatische
Gebilde, namentlich in den Versen. Derartiges und in diesem
Umfang gibt es in keiner einzigen Sequenz, selbst nicht in
ganz späten Sequenzfassungen, die gelegentlich ursprüngliche

Syllabik figurenhaft auszieren, wie man meiner
Einführung in die gregorianischen Melodien III S. 484
entnehmen kann.7)

6) Vgl. Amadée Gastoué, Histoire du chant liturgique à Paris I
(mehr nicht erschienen), p. 18 und Tribune de St. Gervais, 1897, p. 166

und 192.

7) Riemanns Behandlung des Media vita a. a. O. S. 121 bewegt sich
auf einem Nebengeleise, von seiner Rhythmisierung nicht zu sprechen, die
des Zusammenhanges mit den Quellen der mittelalterlichen Rhythmik
entbehrt, auch inkonsequent ist; man vgl. nur In te speraverunt patres
nostri und despicias nos in tempore. Doch ich will keinen Stein auf das

28



Ist nun eine Sequenz ausgeschlossen, dann bleibt nur
mehr übrig, eine Antiphone oder ein Responsorium
anzunehmen. Beide Auffassungen lassen sich rechtfertigen.
Die Quellen nennen den Gesang eine Antiphone, die
St. Galler Handschrift 390 eine solche für die Fastenzeit
(XL Quadragesima), die englische des 13. Jahrhunderts
verzeichnet sie für die Complet des dritten Fastensonntags
(super Nunc dimittis, d. h. als Antiphone zum Canticum
Nunc dimittis, das mit der Psalmweise des vierten modus
vor den Versen eigens vermerkt ist) und der folgenden
Tage, fügt aber hinzu, dass die Verse nur an besonderen
Tagen zu singen seien (in festis novem leetionum), eine
Anweisung, die wieder für die Nichtursprünglichkeit der
Verse zeugt. Noch die von Schubiger (Die Sängerschule
St. Gallens S. 56 und Exempla Nr. 39 S. 37) benutzte,
bereits erwähnte St. Galler Handschrift 546, der Codex Brander

aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts, nennt sie eine
Antiphone, nur ordnet sie den Text etwas anders: sie zerlegt

den Absatz Sancte deus, sancte fortis usw. in drei
Stücke, so dass nach dem ersten Vers Sancte deus, nach
dem zweiten Sancte fortis und nach dem dritten der Rest
Sancte bis tradas nos wiederholt ist. Offenbar gibt diese

Anordnung des Textes die sanktgallische Ausführung
wieder. In England sang man die Verse erst, nachdem
das Canticum Nunc dimittis mit der wiederholten Antiphone
beendet war.

Immerhin ist es eine merkwürdige Antiphone wegen
ihrer Verse und der darauffolgenden repetenda-artigen
Einschiebsel, denn solche Dinge gehören wenigstens ursprünglich

und eigentlich nicht zum Stil der Antiphonen, sondern
der Responsorien: die liturgische Antiphone (A) ist

Grab des so verdienten Gelehrten werfen, Hessen sich nur die Lebenden
in solchen Dingen von wissenschaftlichen Grundsätzen leiten! Das Gebiet
der frühmittelalterlichen Rhythmik ist eines derjenigen, auf denen immer
noch theoretische Konstruktionen, von einigen sogar zur Stütze praktischer

Gewohnheiten aus jüngster Zeit, den Angaben der Quellen vorgezogen,

diese letzteren sogar meist totgeschwiegen werden.

29



in der Regel von einem Psalm gefolgt, der dann als solcher
oft durch Ps. und seine Anfangsworte bezeichnet wird. Im
späten Mittelalter gibt es auch Antiphonen ohne Psalm;
das Responsorium dagegen verbindet mit einem Anfangs-
stiick, als R. bezeichnet, mehrere Verse, durch V. kenntlich
gemacht, nach denen Teile des Anfangsstückes wiederholt
werden, oder wie die Quellen sagen, in Responsorium in-
tratur. Mit dieser responsorischen Struktur stimmt
zusammen die sanktgallische Singweise, welche die drei Verse
melodisch gleich behandelt, gerade so wie das noch heute
bei den Responsorien mit mehreren Versen der Fall ist,
z. B. beim Aspiciens a longe des 1. Adventsonntags mit
seinen drei Versen Quique terrigenae, Qui regis Israel und
Tollite portas. Die Singweise der Verse des Media vita
ist indessen nicht einer der für die Responsorien üblichen
Psalmtöne,8) sondern wahrscheinlich neu geschaffen, aber
in geschickter Nachahmung des hergebrachten Baues dieser
Psalmtöne. Bemerkenswerterweise hat aber die englische
Handschrift für ihre drei Verse drei andere Singweisen,
von denen die erste, für den V. Ne projicias me, an die Invi-
tatoriumspsalmformel des vierten Modus erinnert,9) die
andern davon unabhängig sind. Die Weise des Anfangsstückes

vor den Versen erinnert an den Mischstil von Syl-
labik und Gruppenmelodik, in dem die meisten Responsorien
des Offiziums verfasst sind. Als Responsorium ist daher
das Media vita bezeichnet in den neueren Choralbüchern der
Benediktiner von Solesmes, z. B. in den Variae preces, So-
lesmes 1892, p. 102 (Responsorium olim apud S. Galium
compositum) und dem Processionale monasticum 1893

p. 4510)). Fehlen aber die Verse, so ist nur die Bezeichnung

8) Vgl. diese in meiner « Einführung in die greg. Melodien » III,
S. 190 ff.

9) Vgl. diese ebenda S. 178.

i°) Ebenso in dem Artikel, den Jos. Pothier dem Media vita in der
Revue du chant grégorien IV, Nr. 7 vom 15. Februar 1896 gewidmet hat
(p. 97 ff.). Pothier hält, wahrscheinlich auf Grund alter französischer
Responsorienbücher, die Verse für ursprünglich und versetzt seine Ent-

30



Antiphona möglich, da dann nichts mehr respondiert wird;
sie verdient überhaupt den Vorzug, wenn es sich um
liturgie- oder musikgeschichtliche Darlegungen handelt.

Dass das Media vita durch eine äussere Begebenheit
der Art veranlasst wurde, wie die neuere Ueberlieferung
seit dem 17. Jahrhundert sie berichtet, ist zwar möglich.
Bezeichnend aber ist seine liturgische Verwendung in der
Complet, der letzten Gebetszeit des Tages vor Anbruch der
Nacht, in der mehrfach auf die dem Menschen drohenden
Gefahren Bezug genommen und der Schutz des Herrn über
Leben und Tod (media vita in morte) angerufen wird.
Bemerkenswerterweise enthält der in der Complet gebetete
Psalm 90: Qui habitat in adjutorio altissimi auch die in den
Versen des Media vita ausgesprochenen Gedanken: Quoniam
in me speravit, liberabo eum und Clamabit ad me, et ego
exaudiam eum. In einer solchen Umgebung hat das Media

vita seinen natürlichen Platz, so dass der Gedanke
nicht abzuweisen ist, es sei zuerst als Completgesang
gedacht und verbreitet und erst später aus diesem
liturgischen Zusammenhange gelöst und selbständig geworden.

Der ernste Charakter der Singweise hat es wohl
mitverschuldet, dass dem Aberglauben zugeneigte Zeiten dem
Media vita eine Zauberkraft beilegten und die Macht, dem

Gegner zu schaden. Sie steht in der vierten Kirchentonart,
die im Codex Hartker durch die Angabe der vierten
Psalmtondifferenz dieser Tonart (o d) und in dem englischen
Antiphonale Sarisburiense durch deren Finalis (a g a ca

gfe ef) für das darauffolgende Nunc dimittis
sichergestellt ist.

Wie verhält sich die Melodie des Media vita zu
derjenigen des lateinischen Trisagion in den Karfreitags-
improperien und den anderen gallikanischen Singweisen
des Trisagion?

stehung nach St. Gallen. Der Artikel beschränkt sich auf erbauliche
Erwägungen und geht auf die geschichtlichen Fragen nicht ein; auch ist das

durch Baumker erschlossene deutsche Quellenmaterial dem Verfasser
unbekannt.

31



Wie der lateinische Karfreitagsgesang dem Text nach
nur die Uebersetzung des griechischen Agios o theos, agios
ischyros, agios athanatos, eleison imas ist und zusammen
mit dieser Originalfassung noch heute liturgisch verwendet
wird, so kann auch seine Singweise unmöglich lateinischer
Herkunft sein; sie steht in einer nichtlateinischen Tonart,
entbehrt daher in den neuen amtlichen Büchern der sonst
bei Gesängen römisch-gregorianischen Ursprungs niemals
fehlenden Tonartenangabe. Das Popule meus beginnt und
entwickelt sich wie eine Melodie des plagalen phrygischen
Modus, schliesst aber mit d; die Verse Quia eduxi und
Quid ultra debui ebenso, schliessen aber mit g, und zwar
von unten her mit der in den gregorianischen Melodien sehr
selten11) verwendeten Kadenzfigur efg. Mit g schliessen
auch die griechisch-lateinischen Anrufungen. Ganz und
gar der lateinischen Regel zuwider verläuft die Psalmodie
der Verse Ego propter te, Ego eduxi te usw. Ihr
Rezitationston (tuba) ist das tiefe E, das sonst in der römischen
Psalmodie in dieser Verwendung nicht vorkommt. Alles
das sind Anzeichen einer nicht gregorianischen Herkunft
dieser eigenartigen Gesänge.12) Die durch Gastoué13)
bekannt gewordene gallikanische Singweise des Trisagion ist
aber ein echter lateinischer VII. Modus, auch mit dessen
Psalmformel versehen.

Keine Beziehung zur byzantinischen Musik weist auch
die Melodie des Media vita auf; sie besitzt ausgesprochen
den Charakter der vierten lateinischen Tonart (deuterus
plagius). Nur an einer Stelle lässt sich eine unbedeutende

11) Sie steht noch als Finalis in einer der sehr altertümlichen Psalm-
formein des vierten Modus für das Invitatorium.

12) Dass dieser Sachverhalt in neuerer Zeit unbekannt war, und
welch ein geringer Quellenwert den neueren Fassungen der liturgischen
Gesänge innewohnt, beweist das medizäisch-regensburger Graduate (1614
und 1615, der Nachdruck 1868 ff.), das eine regelrechte Melodie des ersten
lateinischen Kirchentones daraus gemacht hat, indem neben vielen
anderen, nicht immer glücklichen Aenderungen alle Verse mit der Finalis
dieser Tonart D beendet wurden.

13) Vgl. Gastoué, Histoire du chant liturgique à Paris, p. 19.

32



Aehnlichkeit entdecken (ich folge hier der rhythmischen
und melodischen Uebersetzung Schubigers) :

Media vita:
San - cte

Byzantinische Fassung
des Trisagion

(Gastoué 1. c. p. 167) e - le - i - son

aber es handelt sich beidemal um verschiedene Worte, und
was vorhergeht und folgt gleicht sich in der lateinischen
und der griechischen Fassung nicht, und schliesslich kann
man Parallelen dieser Art mit etwas gutem Willen wohl
in sehr vielen Gesängen auftreiben.

Wie gut .vielmehr der Sänger des Media vita die Eigenart
der älteren gregorianischen Melodien getroffen hat,

zeigt die genaue Beobachtung des Bogengesetzes, wie ich
es genannt habe (vgl. «Einführung in die greg. Melodien»
III S. 286ff.). Die klassische Choralweise setzt sich
entsprechend der Gliederung ihres Textes aus melodischen
Stücken zusammen, die als Linie betrachtet, bei allem
Figurenspiel die Form eines Bogens haben, d. h. die
melodische Bewegung beginnt in der Tiefe, hebt sieh bis zur
Akzentsilbe des wichtigsten Wortes und senkt sich dann
wieder in die Tiefe. Nur Absätze, die mit einer
akzentuierten Textsilbe heginnen, verzichten auf die Bewegung
von unten her, setzen vielmehr gerne mit einem höheren
Ton ein, und Fragesätze schliessen oft in der Höhe. Auch
hei Kadenzen wie hei stark melismatischer Texthehandlung,
wo das rein musikalische Element vor dem Text den
Vorrang anstrebt, tritt die Wortakzentsilbe gelegentlich zurück;
die Melismen selbst haben aber wieder eine ausgesprochene
Neigung zur Bogenbildung. So entwickelt sich das Media
vita in lauter kleinen Bögen, deren Höhepunkte aufeinander
abgestimmt sind und sich ihrerseits in einer Art Spitzenlinie

zusammenfassen lassen, nur dass der Sänger ohne
Zweifel mit Absicht einer zu frischen und abwechslungs-

3 33



vollen Höhenentwicklung aus dem Wege ging und einen
gedrückten Ausdruck bevorzugte, wie er zum plagalen
Charakter der vierten Choraltonart und noch mehr zum
Text passt. Dass die Textbehandlung ungemein sorgsam
vorgeht, möge die folgende Analyse veranschaulichen, der
ich die Fassung der Singweise bei Schuhiger (Exempla
p. 37) zugrunde lege:14)

Media vita — Bogen, höchster Ton g.
in morte sumus: — Bogen, höchster Ton a.

Quem quaerimus adjutorem, — erste Silbe stark akzen¬
tuiert, daher hoher Ton.16)

nisi te domine? — höchster Ton a.15)
Qui pro peccatis nostris — Bogen, höchster Ton g.
juste irasceris —• Bogen, höchster Ton a.
Y. 1. In te speraverunt patres nostri: — Bogen, höch¬

ster Ton c.

speraverunt et liberasti eos. — Bogen, höchster Ton c.

Sancte16) deus — erste Silbe stark akzentuiert, daher
hoher Ton, das Melisma auf der zweiten hat
Bogenform, ebenso deus.

Y. 2. Ad te clamaverunt patres nostri usw. —- wie V. 1.

Sancte16) fortis — wie Sancte deus.

V. 3.17) Ne despicias nos usw. — wie V. 1.

Sancte16) et misericors salvator, — wie Sancte deus,
das Weitere amarae morti ne tradas nos. — Bogen,

höchster Ton a.

14) Ich weiss sehr wohl, dass der Branderkodex Schubigers eine
sehr späte und wenig Vertrauen erweckende Quelle für alte Choralmelodien

ist; stammt er doch aus der Periode tiefsten Niederganges des sankt-

gallischen Klosters. Die Fassung der Solesmenser Bücher in Choralschrift
ist besser, aber den Lesern dieser Festschrift weniger zugänglich als die

von Ambros und Riemann übernommene Schubigers. Sie hat denselben

Text, nur liest sie: Sancte misericors (ohne et); etwa in Nachahmung der

Karfreitagsimproperien, wo auch der lateinische Text lautet Sanctus im-
mortaiis, oder der Kongruenz mit Sancte fortis wegen? Ich führe die

wichtigeren melodischen Varianten in den folgenden Anmerkungen an.
Die englische Fassung der Singweise ist unten mitgeteilt.

34



In solchen Dingen verträgt das Media vita den Vergleich
mit der charakteristischsten liturgischen Weise alter Zeit.
Regelrecht ist das modale Gefüge wie auch der Ambitus;
mit zahlreichen anderen gregorianischen Gesängen teilt das
Media vita die Vorliebe für wiederholte und ähnliche
Kadenzen oder grössere melodische Komplexe (vgl. Media
vita und Qui pro peccatis, irasceris und tradas nos), so
dass es auch darin sich den besten Mustern für die
lateinische hypophrygische Tonart zur Seite stellt. So bezeugt
alles den lateinischen Ursprung der Singweise.

Das Media vita ist demnach, um das Gesagte zusammenzufassen,

keine Sequenz, sondern eine Antiphone; es

stammt nicht von Notker Balbulus, sondern ist das Werk
eines unbekannten Sängers, den man nach der zufälligen
äusseren handschriftlichen Beglaubigung des Stückes in
England oder Irland zu suchen hätte. Vom Text sind die
drei Psalmverse nicht ursprünglich, wohl aber der durch
das Trisagion eingeleitete Satz, da er sich in allen
Fassungen des Media vita findet; dieses Stück weist auf die
gallikanische Liturgie, in der das Trisagion von Anfang
an bevorzugte Verwendung fand. Möglicherweise stammt
überhaupt der Text der ganzen Antiphone aus der galli-
kanischen oder aber aus der griechischen Kirche, in diesem
Falle durch Vermittlung der gallikanischen. Die bekannten
literarischen und künstlerischen Beziehungen Englands zu
Frankreich in der Zeit, aus welcher das Media vita zuerst
überliefert ist, würden seine Uebernahme in die englischen
Kirchen ohne weiteres erklären. Die Melodie aber ist im
herkömmlichen Stile der vierten lateinischen Kirchentonart
verfasst.

15) Solesmes führt die melodische Linie, entsprechend der Frage,
beidemal in die Höhe.

16) Solesmes führt das Melisma auf der zweiten Silbe nur bis zum
b, nicht zum c, entsprechend dem Verhalten vieler romanischen Quellen
an solchen Stellen.

17) Solesmes hat der heutigen responsorischen Verwendung des

Media vita gemäss noch den V. Gloria Patri etc.

3* 35



5.

Um den Leser in den Stand zu setzen, die obigen
Darlegungen an einer besseren Quelle als der von Schubiger
veröffentlichten Lesart des 16. Jahrhunderts zu prüfen, lasse
ich die Fassung der englischen Handschrift des IB.
Jahrhunderts in Originalschrift hier folgen, zugleich mit einer
Uebertragung des Hauptstückes bis zu den Versen in
modernen Noten. Jene gibt die handschriftliche Vorlage
genau wieder, nur die Interpunktion und musikalischen Ein-
teilungszeichen sind nach unseren heutigen Gewohnheiten
eingesetzt; diese überträgt nach der für das 13. Jahrhundert
anzunehmenden Ausführung.

Aus der Hs. Mm ii 9 der Univ.-Bibl. Cambridge (Antiphonarium
Sarisburiense p. 170).

S

dt .V=£Ï±S dt s • 3^
Media vita in morte su- mus : Quem quaerimus adjutorem,

KIT"1 "'5 >3:-fi
nisi te, domine Qui pro peccatis nostris juste i-ras-ce- ris:

E T-TiT

r.ii 1 j

Sancte de- us, Sancte for- tis, Sancte et misericors

-T*-T1

salva- tor, amarae morti ne tra-das nos. Nunc dimittis.

3=3 1 g r< : : tus -1—v-v
f. Ne projici-as nos in tempore senectutis, cum defecerit virtus

t=0Z rj=£:P—v « V 3*
nostra, ne derelinquas nos, domine. Sancte de- us.

36



Ts | „as
% n 1 1 " M» » «» P 3 „>S1 " 1

_
1 ] 1 s 1 "H. i

No- Ii claudere aures tu- as ad preces nostras Sancte

« 2 1 "l*à mi * 1 !» I
% > 1 * _ NIL F

SS »
1 '!for- tis. f. Qui cognoscis oc- culta cordis par-ce, peccatis nostris.

»
M i^»
P 3

KB a "
— -1 .il1

Sancte et misericors.

ht—r~n | ijATf —1—P—1—

$ J J ^~
Me-di-a vi - ta in mor - te su - - mus : Quem quaerimus

ad - ju - to - rem, ni - si te, do - mi - ne Qui pro pec-

catis no - stris ju - ste iras - ce - ris : Sanc-te

de - us, Sancte for - tis sancte

et misericors sal-va - tor, amarae morti ne tra - das nos.

6.

Die Weise des Kirchenliedes «Mitten wir im Leben
sind», der Verdeutschung des Media vita, ist von Baumker
mit Recht als eine seihständige Schöpfung bezeichnet worden,
mit einigen Anklängen an den lateinischen Choral. Ihre
ursprüngliche Fassung wurde wahrscheinlich von Walther,
dem musikalischen Berater Luthers, etwas umgestaltet,

37



und diese neuere Form fand dann Eingang auch in die
katholischen Gesangbücher, zugleich mit einer neuen
deutschen Bearbeitung, die wohl von Luther selbst stammt;18)
diese, Text und Weise, leben bis zur Gegenwart im
deutschen Kirchenliede weiter. Sehen wir indessen näher zu.
Das lateinische wie das deutsche Lied gehören der phry-
gischen Tonart an (E), und zwar hat das Media vita einen
ausgesprochen plagalen Charakter, die deutsche Melodie
ebenso bestimmt authentischen, da sie bis zur Septime über
und zur Terz unter der Tonika geht (d resp. C). Infolgedessen

lebt in der deutschen Weise eine gewisse Zuversicht,
deren Zeuge namentlich der mehrmalige Aufstieg vom g bis
zum c und sogar zum d ist, während die Weise des Media
vita die Sprache des flehenden, von der Sündenlast
bedrückten Herzens redet. Man kann sogar sagen, dass die
lateinische Melodie die Mollelemente der phrygischen (E—)
Tonleiter mehr betont, die deutsche die Durelemente. Das
zeigt sich gleich am Anfang, wo das lateinische Moll-
tetrachord d—q

Me - di - a vi - ta

in das frische Durtetrachord g—c

Mit-ten wir im Le-ben sind

umgewandelt erscheint. So lautet die Weise bereits in den
ältesten gedruckten Gesangbüchern, ähnlich aber bereits
in ihrer ältesten Fassung des 15. Jahrhunderts (vgl. Baumker

S. 584ff.). Dass hier ein bewusstes Zitat vorliegt,
glaube ich nicht; das Weitere berechtigt eher zur Annahme
einer zufälligen Uebereinstimmung. Der deutsche Sänger

18 So Zahn, Die Melodien der deutschen evangelischen Kirchenlieder.

V S. 203, der das lateinische Original weder Notker Balbulus
zuschreibt noch eine Sequenz nennt, also die neueren Forschungen zu kennen
scheint.

38



geht von da an seine eigenen Wege. Seine Auffassung des

Textes veranlasst ihn dort, wo der lateinische die melodische
Linie zu einem (relativen) Aufschwung führt, beim
dreimaligen Sancte, sie umgekehrt in die Tiefe zu leiten, als ob

er bei den Worten «Heiliger Herre Gott usw.» sich seiner
Sündhaftigkeit besonders bewusst würde. Man vergleiche

f£=j J
fcj j

1 -1

sanc - te
und

de - - us

Hey - Ii - ger Her-re Gott

Auch die Struktur der Singweisen ist sehr verschieden.
Die lateinische entwickelt sich in fortlaufendem Flusse nach
Art der Antiphonen, wobei lediglich die Verse melodisch
gleich behandelt sind, aber nur in der sanktgallischen
Fassung, wie auch die Worte Sancte deus — sancte fortis usw.
Die deutsche, die auf die Verse verzichtet, dafür bereits bei
Vehe den Ruf Kyrie eleyson beifügt, baut die beiden ersten
Verspaare melodisch gleich und erinnert dadurch an die
volkstümliche Art der Stollen im Minnegesang: Mitten wir
im Leben sind — mit dem Tod umfangen — Wen suchen

wir, der Hilfe thu — dass wir Gnad erlangen. Auch ferner
wird auf früheres zurückgegriffen. Dabei verfahren aber
einige seit der Reformation übliche Fassungen etwas anders
als die vorreformatorisch-katholische. Diese wiederholt die
melodische Linie von: du umb unser missetat — rechtlichen
zürnen thuest zu den Worten: heyliger parmhertziger
heiler und wieder zu den Schlussworten: las uns nicht ge-
walden — des pittern todes pott, während jene die Anfangsmelodie

Mitten wir usw. auch noch zu: reuet unser misse-
that, — die dich Herr erzürnet hatt und in geringfügiger
Aenderung auch zum letzten Satz: lass uns nicht ver-
syncken — in des byttern todtes nodt wiederholen. In allen
ihren Fassungen aber offenbart die deutsche Weise das

39



Streben nach volkstümlicher Uebersichtlichkeit und
Leichtverständlichkeit.

Auch im Rhythmus unterscheiden sich die beiden
Weisen. Die lateinische steht im freien Rhythmus, der
Längen und Kürzen in freier, durch keine an unseren Takt
erinnernde Regel gebundener Folge aneinander reiht, so
wie ihn die gregorianische Kunst von Anfang an pflegte,
wobei zuerst die mannigfachsten metrischen Kombinationen,
Verbindungen von Längen und Kürzen, aufeinanderfolgten,
später aber, seit dem 11. Jahrhundert, eine starke
Vereinfachung um sich griff, die auch in der englischen Lesart
ihre Spuren hinterlassen hat. Die deutsche bekundet
bereits in der Fassung der Münchener Handschrift Cod. ger-
man. 6034 aus dem 15. Jahrhundert (bei Bäumker S. 584)
die Ansätze zu einem geraden Taktmasse, das dann in der
Veheschen Fassung zur Herrschaft gelangt ist.

So bezeichnet der Uebergang der lateinischen zur
deutschen Lesart in mancherlei Dingen den Wandel der Musik
vom Mittelalter zur Neuzeit. Die feste Verankerung des

Media vita in der römischen Liturgie, — wo es alte Orden,
z. B. die Benediktiner und Dominikaner, bis heute in der
Fastenzeit zu häufiger Verwendung bringen, zum Teil noch
in seiner ursprünglichen liturgischen Umgebung, in der
Complet, — aber auch im Schatz des deutschen kirchlichen
Gemeindegesanges, sichert dem geschichtlich so bedeutsamen

Liede einen ehrenvollen Platz in der christlichen
Andacht auch der Zukunft.

40


	Das Media vita

