
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Schulgesundheitspflege
= Annales de la Société Suisse d'Hygiène Scolaire

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Schulgesundheitspflege

Band: 20/1919 (1919)

Artikel: Zurück zu Pestalozzi!

Autor: Klinke, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-91290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-91290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zurück zu Pestalozzi!
Von Dr. W. Klixke.

In wenigen Jahren ist ein Jahrhundert verflossen, da
Pestalozzi, der große Menschenfreund, nach einem aufopferungsvollen

Leben und Wirken im Dienste der Erziehung des
Menschengeschlechts seine Augen für immer schloß. Ist seine Saat

aufgegangen? Hat seine Aufopferung d i e Früchte, die er
erhoffte, gezeitigt?

Auf den ersten Blick mag es wohl so scheinen! Haben wir
in unserm Lande nicht ein wohlausgebautes Erziehungswesen,
das den Bildungsbedürfnissen aller Stufen Rechnung trägt?
Wird bei uns nicht jedem Kinde ermöglicht, unentgeltlich unsere
in demokratischem Geiste organisierte und im Sinne Pestalozzis
geleitete Volksschule zu besuchen? Besteht nicht ein reicher
Kranz von mannigfaltigen Fürsorgeeinrichtungen, in denen
Jünger und Jüngerinnen Pestalozzis an armen, kranken, elenden
und schwachen Kindern ein Werk der Liebe tun? Wäre man
da nicht versucht zu sagen: Wie herrlich weit haben wir's
gebracht, wie stark und mächtig haben wir die Erziehungsideen
Pestalozzis in die Tat umgesetzt!

Was aber, fragen wir, würde Pestalozzi sagen, wenn er
heute den Erfolg seiner Bestrebungen sehen könnte? «Ihr habt
mich nicht verstanden!» würde er ausrufen. «Ihr hieltet das
Äußere meines Tuns für den innern Zweck! Wenn ich
Armenanstalten errichtete, so wollte ich die Kinder der Armen zu
Menschen erziehen, die dereinst imstande sein werden, ihren
Nachkommen selber in ihrem Kreise eine geordnete Erziehung
zuteil werden zu lassen. Als die höchste und beste Form aller
Erziehung gilt mir die Erziehung in der Familie durch die
Familie. Als höchstes Ziel schwebte mir vor die Emporbildung
der innern Kräfte der Menschennatur zu reiner Menschenweisheit

durch die häuslichen Verhältnisse als die ersten und
vorzüglichsten Verhältnisse der Natur. Was aber sehe ich heute?



4

Die wirtschaftlichen Verhältnisse und der Geist euerer Zeit
haben das Familienleben in weiten Kreisen zerstört. Infolge
der Bequemlichkeit und des mangelnden Verantwortlichkeitgefühls

vieler Eltern werden die heiligsten Erzieheraufgaben
auf unzulängliche staatliche Einrichtungen abzuwälzen versucht.
Ist diese große und mannigfaltige Zahl von Fürsorgeeinrichtungen

und Fürsorgeanstalten, die ihr besitzt, nicht gerade eir
Beweis der Schwäche eurer Zeit? Spricht nicht all das dafür,
daß die Wurzeln des Familienlebens vielerorts faul sind?
Gewiß wird es immer Schwache und der Hilfe Bedürftige geben.
Aber erliegen nicht heute viele Eltern der Versuchung, die
zahlreichen Fürsorgeeinrichtungen für ihre Kinder ohne Not in
Anspruch zu nehmen, nur, um sich aus Bequemlichkeit und
Nachlässigkeit ihren natürlichen Pflichten zu entziehen? Habt ihr
nicht durch eine falsch verstandene Humanität oder durch eure
Schwäche ein verweichlichtes Geschlecht herangezogen, das zu
wenig Kraft in sich fühlt, selber mit dem Leben fertig zu
werden?» So etwa würde Pestalozzi heute sprechen! Pestalozzis

sozialpädagogische Grundidee ist: Die Volkswohlfahrt
muß im engen Kreise der Familie begründet sein! Das Haus,
als die einfachste individuelle Gemeinschaft, ist die geeignetste
Stätte für die Erziehung. Hier besteht eine natürliche
Zusammengehörigkeit; hier finden sich gemeinsame Interessen
In diesem Kreise sind unter normalen Verhältnissen auch sonst
alle Voraussetzungen für die Erziehung am besten erfüllt.
«Zurück zu Pestalozzi!» heißt für uns: Hebung und Stärkung
des Familienlebens als der sichersten Grundlage der Erziehung
und der Volkskultur! Unzählige Male und in der verschiedensten
Form hat Pestalozzi diese Grundidee zum Ausdruck gebracht.
So schreibt er:

«Das häusliche Leben in seiner Reinheit ist das Höchste,
das Erhabenste, was für die Erziehung unseres Geschlechtes
auch nur geträumt werden kann.»

«Die häuslichen Freuden der Menschen sind die schönsten
der Erde, und die Freude der Eltern über ihre Kinder ist die
heiligste Freude der Menschheit.»

«Wo Liebe und Tätigkeit für Liebe im häuslichen Kreise
wahrhaft stattfinden, da darf man im voraus aussprechen, kann
die Erziehung im wesentlichen beinahe nicht mehr fehlen; das
Kind muß, es kann beinahe nicht anders als gut werden. Man



'
darf mit Bestimmtheit aussprechen: Wo immer ein Kind nicht
wohlwollend, nicht kraftvoll und tätig erscheint, da liegt ganz
gewiß zum großen Teil die Schuld darin, daß seine Liebe und
seine Tätigkeit für Liebe im häuslichen Leben nicht, wie sie

sollten, Nahrung und Leitung gefunden. Wo immer das Kind
des Menschen dieses rein findet, da wird es gewiß gut und
kraftvoll.»

«Von der Wohnstubenerziehung allein geht die Wahrheit,
die Kraft und der Segen der Volkskultur aus. Wo keine Wahrheit,

keine Kraft und kein Segen in der Wohnstube des Volkes
ist, da ist keine Wahrheit, keine Kraft und kein Segen in der
Volkskultur, da besteht keine wirkliche Volkskultur!» So

Pestalozzi!
Also Wohnstubenerziehung, Erziehung im häuslichen Kreise

durch die häuslichen Verhältnisse, das muß die Grundlage aller
wahren Erziehung und aller wahren Volkskultur sein!

Aber wie steht es heute Tausend und abertausend
Kinder sind dem Kreise der Familie und damit den mächtigsten

Anreizen zu ihrer Entfaltung beinahe gänzlich entzogen. In
einer erschreckend grossen Zahl von Fällen haben das
Säuglingsheim, die Kinderkrippe, der Kindergarten und die Schule
mit ihren immer zahlreicher werdenden Fürsorgeeinrichtungen
wie Schülerspeisung und Kleidung, Jugendhorten, Ferienkolonien,
Ferienversorgung, Jugend- und Lehrlingsheimen, Jugendorganisationen

usw. die Aufgaben der Familie übernommen. Und
nicht nur in den Arbeiterkreisen, auch in vielen wohlhabenden
Bürgerfamilien hat der erziehliche Einfluß in
besorgniserregender Weise abgenommen.

Woher kommt dieser Verfall der Familie? Warum versagt
sie bei ihren heiligsten Aufgaben? Eine Hauptschuld trägt
hieran die allgemeine Zeitlage, der sittliche Materialismus der
Gegenwart : Die heutige Zeit ist von Lebens- und Sinnengier
beherrscht. Das Aufblühen von Handel und Industrie während der
letzten Jahrzehnte haben weiten Kreisen wachsenden Wohlstand

und damit die Möglichkeit verschafft, dieser Lebens- und
Sinnengier in vermehrtem Maße zu frönen. Eine oberflächliche
Welt- und Lebensanschauung, das Evangelium vom Sichausleben,

das Schwinden der Einfachheit der Sitten haben die
Grundlagen eines idealen Familienlebens erschüttert. Der
Reichtum kann ein Zerstörer des Familienlebens werden, gleich

•



6

wie die Armut. Das öffentliche Leben, die gesellschaftlichen
«Verpflichtungen», das Vereinsleben und politisches Strebertum

hemmen die Pflege des Familienlebens in den besser
gestellten Volkskreisen. Hier sucht man sich seiner Erzieherpflichten

durch ökonomische Opfer zu entledigen. Man hat's,
man kann sich's leisten! Und so werden Bonnen, Gouvernanten,
Erzieher und Erzieherinnen angestellt oder Erziehungsinstitute
in Anspruch genommen. «Was tut aber jener reiche Mann»,
sagt Rousseau, «dieser so beschäftigte Familienvater, der da

meint, er sei genötigt, seine Kinder zu vernachlässigen? Er
bezahlt einen andern, um die Pflichten, die ihm lästig sind, zu
übernehmen. Feile Seele meinst du, für Geld deinem Sohne
einen andern Vater geben zu können?»

Und noch eins! Wir haben keine Zeit mehr für die
Erziehung. Der Fluch unserer Zeit ist, daß wir zu nichts mehr
Zeit haben — als zum Erwerb, zur Jagd nach dem äußern
Glück! Wir haben keine Zeit mehr zur Selbstbesinnung, zur
innern Einkehr, zur Innenkultur. Man lebt heute mehr, um Geld
zu verdienen, statt daß man Geld verdient, um vernünftig leben
zu können. Das Hasten und Jagen nach Verdienst, nach Erwerb,
nach Reichtum, der wirtschaftliche Wettlauf, ein gegenseitiges
Sichüberholen, ein nervenaufreibender Konkurrenzkampf hat
unserm Dasein die Ruhe und eine gewisse Beschaulichkeit
geraubt, die grundlegend für die Pflege eines idealen Familienlebens

sind. Die «gute» alte Zeit ist gewiß ein Märchen! Gar
vieles ist heute besser, aber bei weitem nicht alles. Ein Mangel
von heute, der sich auch in der Erziehung bitter rächt, ist eben,
daß wir kaum mehr Zeit zum wirklichen Leben haben. Wie
sollen diese überreizten, übermüdeten, nervösen Familienväter,
die für ihre Kinder kaum einen Lappen ihrer so kostbaren Zeit
übrig haben, die zur Ausübung der Erziehung nötige Ruhe und
Konzentration finden :

«Wir sind nervös! den Alten
War fremde diese Klage.
Ach das Sekundenspalten
Schuf uns die böse Plage !» (D. Haek.)

Also mehr Beschaulichkeit, mehr Selbstbesinnung, mehr
Ruhe und Einfachheit, dann werden wir auch wieder ein
anspruchloseres und weniger genußsüchtiges Geschlecht heranziehen

können!

fr



7

Zersetzend auf den erzieherischen Einfluß der Familie hat
ferner die allgemeine Geistesströmung der Gegenwart gewirkt.
Unsere Zeit ist gekennzeichnet durch den Geist der Verneinung,
der Aberkennung jeder Autorität, durch ein Haschen nach
Originalität und einen falschen Persönlichkeitskultus. Man glaubt,
tolerant zu sein, ist aber schwach. Man spricht in der Erziehung
einem freien Gewährenlassen das Wort, einer Erziehung durch
die Freiheit zur Freiheit, weil man überhaupt nicht weiß, was
man tun soll. Man will dem Kinde nichts mehr zumuten, aus
Furcht, etwas Unrichtiges zu verlangen. Es herrscht Verweichlichung

und Verwöhnung, ein allzufrühes Anteilnehmen der
Kinder am Leben der Erwachsenen, aber keine Erziehung zu
treuer Pflichterfüllung im Kleinen. Keine Erziehung zum
Verzichten und Entsagen einerseits und keine Entwicklung einer
Tatenergie anderseits. Man schlägt das Gewissen der Jugend
gewaltsam tot. Statt daß man in den Kindern die Anschauung
erhält, daß es an ihnen selbst liege, wenn es mit ihnen nicht
recht geht, macht man ihnen von allen Seiten glaubhaft, daß
die Schuld in allem Möglichen zu suchen sei, an ungerechten
Lehrern, an unvernünftigen Anforderungen in der Schule, an
schlechten Kameraden usw.; immer wird die Schuld bei andern
gesucht, nur nicht bei ihnen selbst. Zu alledem herrscht in
Elternkreisen eine gewisse Zweifelsucht und Mutlosigkeit. Es
fehlt an Vertrauen zu sich selbst, an dem Glauben zur Befähigung

für die Erzieheraufgabe. «Unsere Väter und Mütter sind
fast allgemein aus dem Bewußtsein, daß sie etwas, daß sie

alles für die Erziehung ihrer Kinder tun können, herausgefallen.

Dieser große Abfall der Väter und Mütter vom Glauben
an sich selbst ist die allgemeine Quelle der Bodenlosigkeit
unserer Erziehungsmittel.» (Pestalozzi.)

Statt den Grund und die Ursache der Erfolglosigkeit der
Erziehung bei sich selbst zu sehen, sucht man nach einem
Sündenbock; man beschuldigt die Schule, die Gesellschaft, die
äußern Verhältnisse. Man möchte die Verantwortung von sich
abwälzen. Man sucht nach allen möglichen Heilmitteln und
Universalerziehungsmethoden. Und doch gibt es nur ein Mittel:
Man muß wieder zum Glauben an sich kommen und zur Einsicht,
daß man, um andere zu erziehen, immer wieder bei sich selbst
anfangen muß. Denn bei der Erziehung handelt es sich stets um
eine meist unbewußte und ungewollte Übertragung unserer



8

Eigenschaften auf die Heranwachsenden. Wenn die Eltern den
Willen und die Kraft zu ihrer eigenen Vervollkommnung
haben, dann ist auch der Glaube an ihre Befähigung zur Lösung
ihrer Erzieheraufgabe berechtigt. Also mehr Selbstvertrauen,
mehr Vertrauen auf die eigene Kraft!

Die Hauptschuld, daß sich der Einfluß der Familienerziehung

in der Gegenwart abgeschwächt hat, tragen aber — wenigstens

bei den weniger bemittelten Volksklassen — die gegenüber
früher durchaus veränderten wirtschaftlichen Verhältnisse, die
sozialen Nöte unserer Zeit. An Stelle der Werkstatt ist der
Fabriksaal, an Stelle des Kleinhandwerks ist die Großindustrie
getreten mit ihren Riesenbetrieben, an Stelle des Handarbeiters
der Industriearbeiter. Dies ist von einschneidender Bedeutung
für das Leben in der Familie und damit für die Erziehung
gewesen. Das Kind sieht den Vater, seinen Ernährer, nur noch zur
Arbeit gehen und von der Arbeit kommen ; aber es sieht ihn nich
mehr b e i der Arbeit. Es erfährt nicht die Heiligkeit des Spruches:

Im Schweiße deines Angesichtes sollst du dein Brot
essen Es erfährt nicht frühzeitig genug die Ehrfurcht vor jeder
ernsthaften Arbeit. Es hat nicht Gelegenheit, frühzeitig seinen
Nachahmungstrieb zu betätigen und mit seinen schwachen
Händen, wenn auch nur spielend, mitzuhelfen. Die Arbeit und
die Arbeitsstätte des Erwachsenen ist als mächtiger Faktor bei
der Erziehung heute leider meist ausgeschaltet. Nur in der
bäuerlichen Familie sind die Verhältnisse die gleichen, wie
ehedem. Hier wächst das Kind gleichsam in die Arbeit hinein, und
die Vielgestaltigkeit dieser Arbeit bildet die trefflichsten und
mannigfaltigsten Reize zu seiner Entwicklung.

Am schwersten aber ist das Familienleben dadurch getroffen

worden, daß die Mutter ihrer eigentlichen natürlichen
Aufgabe durch die sozialen und wirtschaftlichen Verhältnisse immer
mehr entfremdet worden ist, daß auch sie genötigt ist, mit für
den Lebensunterhalt zu sorgen und deshalb tagsüber von Hause
fort ist. So sind die Kinder auf der Straße, in der Schule — auch
die Speisung und Beaufsichtigung der Schüler der weniger
bemittelten Bevölkerung erfolgt durch die Fürsorgeeinrichtungen
der Schule — und so sinkt das Haus immer mehr zur gemeinsamen

Schlafstätte herab; das Leben der einzelnen Familienglieder

spielt sich außerhalb des Hauses ab. Vor allem darf im
Familienleben die Mutter nicht fehlen. Keine Mutter, kein wahres



9

Familienleben! Keine Mutter, keine vollendete Erziehung!
Durch die Mutter wird die Familie erst zur Kraftstation der
Erziehung! Wenigstens durch d i e Mutter, von der Pestalozzi in
Lienhard und Gertrud sagt:

«So gehet die Sonne Gottes vom Morgen bis am Abend ihre
Bahn. Dein Auge bemerkt keinen ihrer Schritte, und dein Ohr
höret ihren Lauf nicht; aber bei ihrem Untergang weißt du, daß
sie wieder aufstehet und fortwirkt, die Erde zu erwärmen, bis
ihre Früchte reif sind. Dieses Bild der großen Mutter, die über
der Erde brütet, ist das Bild der Gertrud und eines jeden
Weibes, das seine Wohnstube zum Heiligtum Gottes erhebt und
ob Mann und Kindern den Himmel verdient.»

Als Napoleon I. sich einst äußerte, daß die alten Erziehungssysteme

nichts taugen und fragte, was eigentlich fehle, damit die
Jugend Frankreichs eine gute Erziehung erhalte, da antwortete
Madame de Campan: «Mütter!» «Sieh' da», soll Napoleon
entgegnet haben, «ein Erziehungssystem in einem einzigen Wort».
Der Charakter der Mutter bildet die sicherste Gewähr für den
Charakter des Kindes. Zum Schutze des Kindes, zur Erhaltung
der Art, hat die Natur die Kindesliebe in die Mutter gelegt.
Darum fällt es gerade ihr am leichtesten, sich all den Mühen
und all der entsagungsvollen Arbeit, die das Erziehungswerk
bringt, zu unterziehen, und wenn es sein muß, sich selbst für
das Wohl des Kindes aufzuopfern. Nichts kann sie von dieser
heiligen Pflicht entbinden Ihr kommt namentlich die Erziehung
zur Menschlichkeit zu; sie kultiviert die Gefühle, die
Grundlage für die Charakterbildung. Sie ist es, die die sittlicn-
religiöse Anlage im Kinde am besten zur Entfaltung bringen
kann. Aus den Lebensbeschreibungen zahlreicher bedeutender
Männer wissen wir, wie der Einfluß der Mutter oft erst im
spätem Leben der Kinder noch zur Geltung kommt. Wo die
Mutter gut und tüchtig, da ist immer noch Aussicht, daß die
Familie zusammengehalten wird, auch wenn der Vater
versagen sollte.

Tufnel erzählt in einem englischen Schulberichte, daß in
einer großen Fabrik, wo auch viele Jugendliche beschäftigt
werden, der Geschäftsführer stets, bevor er einen Knaben
anstellte, sich nach dem Charakter der Mutter erkundigte. Fiel
die Auskunft zufriedenstellend aus, so konnte er ziemlich sicher
sein, daß sich der Junge gut halten würde. Nach dem Charakter



1(1

des Vaters wurde nicht weiter gefragt. Freilich darf nicht
übersehen werden, daß das männliche Prinzip für die Willens- und
Charakterbildung namentlich in den spätem Jahren der Kindheit

recht wertvoll ist; aber in den ersten Jahren, d. h. in der
für die Erziehung weitaus wichtigsten Zeit, überwiegt
naturgemäß der Einfluß der Mutter, weil sie für das Kind der
Inbegriff von Schutz und Schirm und Fürsorge ist.

«In der Familie liegen die Wurzeln der Humanität!»
(Paulsen). Die Familie bedeutet beinahe die Erziehung. Die
Familie ist und bleibt der natürliche Mittelpunkt der Erziehung;
denn die Erziehung besteht vor allem im Vorleben, nicht
im Vorpredigen. In der Erziehung ist das Beispiel
alles! Darum weniger lehren, verbieten und gebieten, aber
desto mehr vormachen! Nur wer sich die Macht des Beispiels
vergegenwärtigt, erfaßt das Wesen der Erziehung in seiner
ganzen Tiefe und begreift den Erfolg oder Mißerfolg seiner
erzieherischen Wirkung. Das Bild, das dem Kinde von den
Personen seiner Umgebung in die Seele fällt, lebt fort in ihm,
es ist unauslöschlich! Eltern, so lange ihr nicht selbst so seid,
wie ihr wünscht, daß euere Kinder sein sollen, dürfet ihr weder
sie noch die Welt anklagen!

«Es spiegeln in deiner Kinder Gebrechen
Sich deine eig'nen Charakterschwächen;
Lass' dir's zur ernsten Mahnung dienen:
Erzieh' dich noch einmal zugleich mit ihnen».

(Julius Hammer.)

In dem Vorleben, in der geistigen Atmosphäre liegt die
bleibende Kraft und Macht der Familie. Wo man diesen Einfluß

der Familie auf die Erziehung leugnet, da ist etwas faul,
da ist etwas nicht in Ordnung. Voraussetzung nämlich ist, daß
in diesem Kreise der Geist der Liebe herrsche, nicht gegenseitige

Abneigung oder gar Haß, der täglich zu kleinen
Unzuträglichkeiten führt, die das Zusammenleben und das Dasein
verbittern. Nur in der Atmosphäre einer starken Liebe kann
das Kind gedeihen und zu einem tatkräftigen, lebensfrohen
Menschen herangebildet werden. Ob der Geist der Liebe, der
Verstimmung und Bitterkeit in der Familie herrscht, ist für eine
gesunde Gemütsentwicklung des Kindes geradezu von
entscheidender Bedeutung. Wo die wärmende Liebe herrscht, da



11

öffnet sich langsam aber sicher die Knospe der Herzensgüte; wo
aber der Sonnenstrahl der Liebe nicht hinkommt, da verschließt
sie sich. Wie ausschlaggebend der Ton der Liebe und Güte
im Hause für die Gemütsentwicklung des Kindes ist, wissen die
am besten, die Gelegenheit haben, das oft wenig beneidenswerte

Schicksal der Verdingkinder kennen zu lernen. Liebe
oder Haß, die das Kind im Elternhause erlebt hat, nimmt es

mit ins Leben; darauf beruht vielfach seine Einstellung auf die
Mitmenschen und die Welt überhaupt. Durch den Haß wird
das Kind zum herzlosen Egoisten, dem das liebe Ich ein und
alles bedeutet.

Die Familie ist die idealste Arbeitsgemeinschaft. Keine
künstliche Einrichtung, nicht einmal die bestgeleitete Anstalt
kann die erziehlichen Einflüsse der Familie voll ersetzen. In
der Familie bestehen zwischen den einzelnen Gliedern, zwischen
Eltern und Geschwistern natürliche Abhängigkeitsbeziehungen.

Hier erhält das Kind seine erste Geistesnahrung, hier
empfängt es seine ersten und tiefsten Eindrücke. Andere
Einflüsse, die Schule, die Gesellschaft, das Leben können die
Einwirkungen der Familie wohl verstärken oder abschwächen,
aber ganz aufheben können sie sie nicht. An keiner andern
Stätte hat das Kind Gelegenheit, ein Stück Leben so unverhüllt
kennen zu lernen, wie in der Familie; hier kann ihm auf die
Dauer nichts verborgen bleiben. Es nimmt teil an all den
kleinen Sorgen und Freuden, die jeder Tag bringt; es lernt sich
einordnen in das Gefüge der Haushaltung; hier erfaßt es den
Sinn für Ordnung und Pflicht; hier wird der Grund gelegt zu
all den kleinen und großen Tugenden, die später im Leben
von ausschlaggebender Bedeutung sind. Wer das Glück eines
idealen Familienlebens genossen hat, wer in der Atmosphäre
eines guten Hauses aufgewachsen ist, der hat die wesentlichen
Bedingungen für eine günstige Erziehung gehabt. Wer daher
der Erziehung seiner Kinder eine sichere Grundlage geben
will, der muß für ein ideales Familienleben sorgen. Schutz
und Schirm der Familie, Veredlung des Familiengeistes, das
ist das sicherste Mittel zur Hebung der Volkskultur!

Wie gestaltet sich aber in tausend und abertausend Fällen
das Familienleben? Bebel entwirft in seinem Buche «Die Frau
und der Sozialismus» ein anschauliches Bild: «Beide, Mann und
Frau, gehen auf die Arbeit. Die Kinder sind sich selbst oder



12

der Überwachung älterer Geschwister überlassen, die selbst
noch der Aufsicht und Erziehung bedürfen. In der Mittagstunde
wird in fliegender Eile das sogenannte Mittagessen
hinabgeschlungen, vorausgesetzt, daß die Eltern überhaupt Zeit
haben, nach Hause zu eilen, was nur zu oft wegen der Kürze
der Pausen und der Entfernung der Arbeitsstätte von der
Wohnung nicht möglich ist; müde und abgespannt kehren beide
abends heim. Statt einer freundlichen, anmutenden Häuslichkeit

finden sie eine enge, oft ungesunde Wohnung, die Luft
und Licht entbehrt, und meist auch der nötigsten Bequemlichkeiten.

Die Frau des Arbeiters, die abends müde und abgehetzt
nach Hause kommt, hat jetzt von neuem alle Hände voll zu tun.
Sie muß Hals über Kopf arbeiten, um nur das Notwendigste in
der Wirtschaft instand zu setzen. Die schreienden und lärmenden

Kinder werden eiligst ins Bett gebracht; die Frau sitzt und
näht und flickt bis in die späte Nacht. Die so nötige geistige
Aufrichtung und Unterhaltung fehlt ihr. Der Mann ist oft
ungebildet und weiß wenig, die Frau noch weniger. Das Wenige,
was man sich zu sagen hat, ist rasch erledigt. Der Mann geht
ins Wirtshaus und sucht dort die Unterhaltung, die ihm zu Hause

fehlt; er trinkt, und ist es noch so wenig, was er braucht, für
seine Verhältnisse ist es doch zu viel. Unter Umständen
verfällt er dem Laster des Spiels, das auch in den höhern Kreisen
der Gesellschaft viele Opfer fordert, und er verliert noch mehr,
als er vertrinkt. Unterdes sitzt die Frau zu Hause und grollt;
sie muß wie ein Lasttier arbeiten, für sie gibt es keine
Ruhepause und Erholung. Der Mann benutzt die Freiheit, die ihm
der Zufall gibt, als Mann geboren zu sein. So entsteht die
Disharmonie. Ist aber die Frau weniger pflichtgetreu, sucht sie
am Abend, nachdem sie müde von der Arbeit heimgekehrt ist,
eine berechtigte Erholung, dann geht die Wirtschaft rückwärts
und das Elend ist doppelt groß.»

Zur Pflege eines wahren Familienlebens gehört ein Heim.
Ein Heim, wohlverstanden ein Heim, in dem man sich zu Hause
fühlt und nicht nur eine Schlafstatte in einer Mietskaserne. Ohne
Heim, keine Heimat! Was ist es, was den Menschen an seine
Scholle kettet? Was ist es, was ihn zeitlebens sich zurücksehnen
läßt an den Ort, wo seine Wiege stand? Es ist die große Zahl
von trauten Erinnerungen an den engem und weitern Kreis, in
dem der Einzelne seine Jugend verlebte. Wo aber der kleine



13

Mann von einer Mietskaserne in die andere ziehen muß, wo er
nie eine Scholle Erde sein eigen nennen darf, da kann auch
keine Bodenständigkeit, keine wahre Freude am Heim und der
Pflege des Heims aufkommen. Eine unselige Boden- und
Wohnungpolitik hat zur Lockerung der Familie und damit der
Familienerziehung wesentlich beigetragen. Wo alles Streben,
alles Arbeiten nicht mehr als Augenblickserfolg zeitigt, da ist
Mutlosigkeit, Gleichgültigkeit und Nachlässigkeit die Folge.
Pestalozzi hat das Wort vom «Wohnstubenraub» geprägt. Wir
müssen auch dem kleinen Manne und seiner Familie wieder
zu einer Wohnstube, zu einem Heim, zu einem eigenen Besitz
verhelfen. Das wäre grundlegend für die Hebung der Familie
und damit der Erziehimg. Erst der Besitz zeitigt das Bedürfnis
nach Recht, Gesetz und Ordnung. Wer nichts sein eigen nennt,
und wie die Dinge liegen, voraussichtlich sein Leben nie etwas
sein eigen nennen wird, hat ein geringes Interesse an Recht
und Ordnung. Er hat ja nichts zu verlieren; vielleicht ließe sich
aber bei einem Umsturz der gesellschaftlichen Ordnung etwas

gewinnen! Darum muß jeder Gesunde, jeder Arbeits- und
Erwerbsfähige zu einem gewissen Besitz kommen, und wenn
dieser noch so bescheiden ist, er muß etwas sein eigen nennen
können. Und das Wertvollste, was ihn am innigsten und tiefsten
an Heimat und Vaterland bindet, ist ein eigenes Heim für sich
und seine Familie, auf welchem Boden sich alle häuslichen und
bürgerlichen Tugenden aufs schönste entfalten können, und
wo allein die heranwachsende Generation d i e Stätte findet, die
zur Entfaltung ihrer Anlagen und Kräfte am zweckmäßigsten

ist.
Aber wie soll das möglich sein? Wie soll das ausgeführt

werden können? Zeigen wir dies an einem Zukunftsbild, aber
nicht aus dem Lande Utopia! —

Die Arbeitszeit in der Stadt X. ist zu Ende. Die Türen der
Fabriken, der Werkstätten, der Schreibstuben in Banken und
Handelshäusern öffnen sich. Arbeiter, Angestellte, Beamte
streben zu Fuß und mit der Straßenbahn den Bahnhöfen zu, wo
Lokalzüge bereit stehen, die die fleißigen Hand- und
Kopfarbeiter nach dem wenige Kilometer entfernten Dorfe N. führen,
wie es deren mehrere im Umkreise der Stadt hat. Ein solches
Dorf besteht aus einer ansehnlichen Zahl von Einfamilienhäusern

in mannigfaltiger Ausführung, jedes mit einem kleinen



14

Gemüse- und das Auge erfreuenden Blumengarten. Diese, bei
aller Einfachheit geschmackvoll und gesund eingerichteten
Wohnkolonien sind unter Mithilfe des Staates, der Großindustrie
etc. erstellt worden. Die ersten Schuldbriefe sind in den Händen
des Staates und der eidgenössischen Hypothekenbank, die
zweiten gehören den bei dem Unternehmen beteiligten
Gesellschaften. Die Häuschen sind von den Bewohnern mit einer
Anzahlung von wenigen hundert Franken käuflich erworben
worden mit der Verpflichtung, den zweiten darauf haftenden
Schuldbrief in jährlichen Raten ganz oder teilweise abzuzahlen.
Der freie Samstag Nachmittag ermöglicht es Arbeitern und
Angestellten, ihr Heimwesen zu hegen und zu pflegen und die
heranwachsende Jugend zu froher Mitarbeit heranzuziehen. Die
Liebe zur Natur, zu Pflanzen und Tieren wird geweckt und
bewahrt vor müßigem Gassenleben. Ein edler Wetteifer
entsteht in der Erzeugung des schönsten Gemüses, Obstes und
Blumenschmucks, der durch öffentliche Anerkennung und
Preise angeregt wird. Im alkoholfreien Gemeindehaus stehen
Bibliotheken, Wanderausstellungen, Vortrags-, Konzert- und
Theatersäle zur Verfügung. Im Winter werden an Sonntagen
von Künstlern und Gelehrten aus der Stadt zur Anregung,
Belehrung und Erfreuung Kunst und Wissenschaft ins Volk
hinausgetragen.

In diesen Einfamiliendörfern weiß man nichts von den
kinderfeindlichen Verhältnissen der großen Städte. Hier hat
jedes Kind die zu seiner Entwicklung nötige Bewegungsfreiheit.
Hier findet es eine seiner Natur angemessene Beschäftigung;
hier können Muskeln und Sinne zu ihrem Recht kommen. Hier
gibt es keine Gefahren der Straße für Jugendliche; hier gibt
es für alle genügend Luft und Licht. Hier findet man nicht
Kinder und Erwachsene zusammengepfercht in engen, dunkeln,
ungesunden Schlafräumen mit all den sittlichen Gefahren. Hier
hat der Arbeiter, der Angestellte, der Beamte ein wirkliches
Heim, eine Heimat, nach der er sich nach all des Tages Mühen
und Lasten zurücksehnt. Hier hat er etwas, was er sein eigen
nennen darf und ihm eine tägliche Quelle der Freude und des
Stolzes ist.

Der wirtschaftlichen Entwicklung können wir uns nicht
entgegenstemmen; die Riesenbetriebe mit ihren Hunderten von
Arbeitern und Angestellten, die Großindustrie, der Großhandel,



15

sie alle werden bleiben, ja sich noch immer weiter entwickeln.
Wie soll aber der Einzelne bei der sich immer mehr vollziehenden

Arbeitsteilung bei seiner Betätigung noch innere Befriedigung

finden? Das höchste Ideal ist ja freilich, daß der Mensch
bei seiner täglichen Arbeit seine volle Befriedigung, sein
höchstes Glück findet. Allein das ist bei den heutigen Formen
der Hand- wie der Kopfarbeit — man denke beispielsweise nur
an die Arbeitsteilung in Banken und in großen Handelshäusern,
im Versicherungswesen etc. — ganz ausgeschlossen. Und dies
läßt sich und wird sich nicht mehr ändern! Der Fluch dieser
Arbeitsteilung mit der immer größern Mechanisierung der
Arbeitsleistung wird bleiben. Da gilt es denn, auf andere Weise
Abhilfe zu schaffen, um das menschliche Dasein auf eine höhere
Stufe zu heben, um dem Menschen seine Lebensfreude zu
erhöhen. Man muß dafür sorgen, daß der Mensch neben seiner
täglichen Pflichtarbeit noch etwas findet, das seinem Leben für
sich selbst einen innern Wert verleiht, daß er sich seines
Daseins täglich freuen darf. Dies kann vor allem dadurch
geschehen, daß er in seiner Wohnstätte ein Heim findet, in dem
es ihm behaglich ist, in das er sich nach all den Mühen und
Lasten des Tages zurücksehnt, und wo er wieder Kraft und Mut
zur Erfüllung seiner Berufspflichten sammeln kann. In all den
Fällen, wo die tägliche Arbeit selbst zu wenig Interesse bietet,
muß für andere Anregung, sei es freudvolle häusliche Beschäftigung

in Haus und Garten oder geistige Interessen dieser oder
jener Art gesorgt werden. Eine Beschäftigung
irgendwelcher Art, die aus Freude an der Arbeit selbst vollbracht
wird, muß jeder Mensch haben, will er echtes, inneres Glück
erleben. Je mehr die Arbeitsteilung fortschreitet, umso zwingender

und notwendiger wird dieses Bestreben werden. Nur dann
kann auch die Gemütsstimmung aufkommen, die für ein
gedeihliches Zusammenleben in der Familie, für eine richtige
erziehliche Einwirkung nötig ist. Von einer Hebung der Nöte des

Wohnungselendes, von einer besseren Wohnungs- und Bodenpolitik

in dem angedeuteten Sinne darf man mit Sicherheit auch
eine Neugestaltung des Familienlebens erwarten.

Man hat freilieh eine solche Neugestaltung der Familie in
ganz anderer Weise angestrebt. Man hat ausgerechnet, daß

überhaupt das Einzelfamilienleben, ökonomisch betrachtet, nicht
vorteilhaft sei und eigentlich in gewissem Sinne eine Verschwen-



16

düng der Arbeitskraft und der Mittel bedeute. Man schlug vor,
statt daß jede einzelne Familie für sich getrennt lebe, koche,

wasche, heize usw., sollten sich jeweilen mehrere Familien zu

einem Haushalte zusammenschließen, wo gemeinsam für alle
gekocht, gewaschen, geheizt usw. werde. Praktisch durchgeführt
ist dies schon in dem Armenviertel San Lorenzo in Rom, wo
Mietskasernen bestehen, in denen einige hundert Personen in
gemeinsamem Haushalt beisammen wohnen. Von rein ökonomischem

Gesichtspunkte aus mag ein solches Vorgehen vorteilhaft
sein. Allein Lebensprobleme sind keine bloßen Rechenexempel
Von idealem, von kulturellem Standpunkte aus kann ein solcher
Vorschlag nicht genug bekämpft werden. Auflösung der Familie
bedeutet Untergang der Volkskultur! Die Familie ist die
kräftigste individuelle Gemeinschaft; auf dem Wohl und Wehe der
einzelnen Familie beruht das Wohl und Wehe der Gemeinde,
des Staates; darum Schutz und Schirm der Familie, Stärkung
des Familiengedankens, es gibt kein anderes, zuverlässigeres
Mittel, um das Gedeihen des Volkes auf eine sichere Grundlage
zu stellen.

Wenn aber, um nun wieder auf die Erziehung zurückzukommen,

die Familie auch die vornehmste und wirkungsvollste
Stätte für die Heranbildung der heranwachsenden Generation
ist, so bedarf sie doch noch der Ergänzung. Die Familie kann die
Kinder immer nur auf ihre eigene Höhe emporheben; sie kann
in den Kindern nur lebendig machen, was in ihr selbst lebendig
ist. Es handelt sich aber doch darum, die aufwachsende
Generation womöglich kulturell weiter zu bringen, die Kultur zu
erhöhen. Die Unzulänglichkeit der häuslichen Erziehung und die
immer mehr steigenden Ansprüche der Gesellschaft haben zur
Errichtung der Schulen geführt. Durch die Schule soll die
Kraft des häuslichen Lebens für die Bildung des Kindes zum
Menschen und Bürger gesichert und erhöht werden. Die Schule
ist soweit eigentlich eine soziale Notstandseinrichtung. Daraus
ergibt sich aber ohne weiteres, daß sie nur in enger Verbindung
und mit Unterstützung des Hauses ihren Aufgaben gerecht zu
werden vermag. Wo die Schule sich nicht auf einen gesunden
Geist in der Familie stützen kann, wo die Familie nicht die
Grundlage für das körperliche und geistige Wohlergehen des
Kindes geschaffen hat, da wird sie bei der Lösung ihrer
Aufgaben einen schweren Stand haben. Man darf aber von den



17

Schulen nie erwarten, «daß sie das Ganze der menschlichen
Erziehung umfassen, daß sie für Vater und Mutter, für Wohnstube
und Hausleben zur Herzens-, Geistes- und Berufsbildung leisten,
was dafür geleistet werden soll. Ersatz der häuslichen
Erziehung können die Schulen ewig nie werden; als
Zugabe und Lückenbüßer derselben können sie der Welt dienen».
(Pestalozzi). Weil aber die Familie in vielen Fällen bei ihrer
Erziehungsaufgabe versagt, so sucht man nach einem Sündenbock

und findet ihn in der Schule! Wird irgend ein Mangel in
der Entwicklung und Erziehung der Jugend entdeckt, gleich ist
es die Schule, die hierin nicht leistet, was sie soll. Und der
Staatsbürger, der seine Steuern bezahlt, glaubt, das heilige Recht
zu haben, vom Staate für die Erziehung und Bildung seiner
Kinder die Errichtung «guter» Schulen fordern zu dürfen,
Schulen, die all die Erziehungsaufgaben übernehmen, die eigentlich

ihm selbst zufallen. Damit ist das eigene Gewissen
totgeschlagen und die Erziehungslast auf fremde Schultern
abgewälzt. Das Herumnörgeln an den Leistungen der Schule verrät
vielfach nur die Schwäche der erzieherischen Wirkungen des

Hauses, die gerade oft in der Schule in all ihrer Erbärmlichkeit
grell zu Tage treten. Man sieht nur immer, was die Schule

nicht leistet. Was sie wirklich erreicht, zeigt sich eben nicht
immer mit derselben Deutlichkeit und namentlich nicht so laut.
Diesen Nörglern muß einmal gesagt werden, daß auch sie den

Balken im eigenen Auge nicht sehen, wohl aber den Splitter in
dem des andern. Mit dieser vielfach geradezu feindlichen
Einstellung auf die Schule leistet man auch den Kindern einen
schlechten Dienst; denn wie soll eine Einrichtung, die bei den

Eltern in so geringem Ansehen steht, auf die Kinder einen
tiefern Einfluß haben.

Schulen sind menschliche Einrichtungen und von Mensehen

geleitet! Wer wird da Vollkommenheit voraussetzen? Müssen
nicht auch hier Mängel und Schwächen bestehen, muß sich nicht
auch hier Menschliches und Allzumenschliches zeigen? Wird
man nicht, wie an jedem Menschenwerk, so auch an der Schule
immer zu tadeln haben? Die Schule ist stets ein Erzeugnis ihrer
Zeit und deshalb auch immer mit den Schwächen ihrer Zeit
behaftet. Darum ist eine ehrliche und gerechte Kritik nicht nur
erlaubt, sondern sogar verdienstlich. Aber gerade hierbei darf
nie übersehen werden, daß die Voraussetzung für die Leistun-



18

gen der Schule die richtige erzieherische Wirksamkeit der
Familie ist, als des wichtigsten und bedeutendsten Erziehungsfaktors.

Wo aber der Acker vernachlässigt, zu trocken oder zu
steinig ist, da kann die Schule wohl säen, aber der Same wird
nicht aufgehen!

Und nun zur Frage: Was erwarten wir von der Schule?
Worin bestehen ihre Aufgaben?

Von der Schule erwarten wir, daß sie nach dem Maße ihrer
Kräfte und Mittel mithelfe zu einer möglichst idealen Entwicklung

und Entfaltung der im Menschen liegenden wertvollen
Anlagen, daß sie mithelfe, daß der Einzelne als ein dienendes Glied
mit Stärke wohltätig eingreifen kann in das große Ganze, daß sie
mithelfe, daß der Einzelne sich bei aller Berücksichtigung seiner
berechtigten individuellen Eigenart zu einer kraftvollen, willensstarken

und willensfreudigen Persönlichkeit entwickle, die die
engste Beziehung zu ihrer Zeit hat und doch über ihr steht.
Gewiß ein hohes, gewaltiges Ziel! Ein Ideal! aber eine sichere
Richtlinie für eine bewußte und planvolle erzieherische Tätigkeit!

Oder im einzelnen ausgesprochen: Die Schule soll
beitragen zur Entwicklung der körperlichen Gewandtheit, Ausdauer
und Widerstandsfähigkeit, zu praktischer Geschicklichkeit, zur
Übung von Auge und Hand, zur Entfaltung der Urteilsfähigkeit,
zur Erkenntnis der Pflichten in den einzelnen Lebensgebieten,
zur Stärkung des Willens zum Guten und zur Begeisterung für
das Wahre und Schöne! Die Schule ist es in erster Linie, die
das Kind vom ungezwungenen freien Spiel zur geregelten
Betätigung, zur Arbeit führt und es an tägliche ernste
Pflichterfüllung gewöhnt. Ob es dem Kinde paßt oder nicht, es muß sich
am Morgen aufmachen zum Gang nach der Schule. Es gewöhnt
sich, einer Pflicht zu genügen, auch wenn diese nicht immer
lustbetont ist. Aber so ist es ja im Leben auch!

Die Schule ist die Stätte, die die Pflege all der kleinen, aber
im Leben so wichtigen Tugenden weiterführt und sichert, die
im Hause begründet worden sind: Gehorsam, Ordnungssinn,
Pünktlichkeit, Fleuß, Selbsttätigkeit und Verantwortlichkeitsgefühl.

In der Familie hat das Kind nicht genügend Gelegenheit
zu lernen, sich in eine größere Gemeinschaft einzuordnen. Mit
dem Eintritt in die Schule macht das Kind seinen ersten Schritt
in die Gesellschaft, ins Leben. Hier muß es lernen, sich ein-
und unterordnen und alles abzulegen, was die Ordnung des



19

Ganzen stört. Der tägliche Verkehr mit gleichaltrigen Kameraden

bringt beim Kinde manche für das Leben wichtige Eigenschaft

zur Entfaltung. Mancher Fehler, den die Erziehung zu
Hause begünstigt oder gegen den sie umsonst ankämpft, wird
durch die Kameraden oft leichter und gründlicher gebessert.
Das Verhalten des Kindes erfährt durch seine Schulgenossen
meist eine schonungslose Beurteilung. Im allgemeinen haben
Kinder ein gut entwickeltes Gerechtigkeitsgefühl und üben
aufeinander gegenseitig einen starken erziehenden Einfluß aus.

Der Schule kommt ferner zu — und das leuchtet wohl dem
Volke am meisten ein — die Kenntnisse und Fertigkeiten zu
vermitteln, die die Familie nicht wohl übermitteln kann. Wer
nicht dem immer komplizierter werdenden Leben in der
Gesellschaft, im Staate, ratlos gegenüber stehen will, muß eine
gewisse Elementarbildung besitzen. Die Gesellschaft macht bei
jedem Einzelnen gewisse Voraussetzungen; wer ihnen nicht
genügt, den läßt sie beiseite stehen. Das Leben lehrt eben nicht
alles; ohne Schule bleibt der größte Teil des Volkes Analphabeten,

und damit ist ihm der Zugang zur Kultur in der Hauptsache

verschlossen. Das eigentliche Arbeitsgebiet der Schule
wird daher immer die Vermittlung einer gewissen Elementarbildung,

insbesondere des Lesens, Schreibens, Rechnens und
einiger Realkenntnisse sein. Ja, vielleicht wird man mit Rücksicht
auf die Anforderungen im praktischen Leben in gewissen
Richtungen noch etwas weiter gehen müssen. Gewiß dürften Fächer
wie Wirtschaftskunde, Handfertigkeit, Gesetzeslehre und
Hauswirtschaft eine noch größere Rolle spielen. Vor allem die
Hauswirtschaft! Eine der dringendsten Forderungen unserer Zeit ist
die obligatorische Mädchenfortbildungsschule, die bestimmt ist,
die Mädchen in die Elemente des Kochens, Nähens, Glättens,
Flickens, der Säuglingsgpflege — der Erziehungslehre
einzuführen, also zur Führung eines einfachen Haushaltes zu befähigen

oder wenigstens die hiezu unerläßlichen Vorkenntnisse zu
vermitteln. Wir haben der Pflege eines idealen Familienlebens
das Wort geredet und das Wohlergehen der einzelnen Familie
als die sicherste Grundlage für das Wohlergehen des ganzen
Staates bezeichnet. Wie kann es aber in einer Familie gut
stehen, wenn die Seele der Haushaltung, die Frau, ihren Pflichten
nicht Genüge leisten kann, wenn ihre Vorbildung eine so
mangelhafte ist, daß Ordnung und geregeltes Familienleben nicht



20

aufkommen können und auch ein ansehnlicher Verdienst des
Mannes nicht ausreicht, um die Familie durchzubringen?

Tausend und abertausend Mädchen treten heute in die
Ehe ein, ohne daß bei ihnen die Vorbedingungen zu einem guten
Familienleben, zur Führung eines geordneten Haushaltes erfüllt
sind. Hier liegt eine noch viel zu wenig beachtete Ursache der
Mißverhältnisse in der Familie, des Verfalls der Familie. Wenn
der Staat die jungen Männer nötigt, ihm einige Zeit zu dienen,
und wenn die Erfüllung der Wehrpflicht auch als ein nicht zu
unterschätzender Faktor für die Volkserziehung angesehen
wird, warum rekrutiert er dann nicht auch die jungen Mädchen
und nötigt sie, reich und arm, sich dahin auszubilden, daß
sie fähig werden, dereinst ihrer Aufgabe als Frau und Mutter
zu genügen? Aber, so wird man einwenden, warum hiefür
wieder Schulen? Warum hiefür wieder staatliche Einrichtungen?
Ist nicht die Familie, das Haus auch hier die natürlichste und
beste Stätte, die Eigenschaften und Fähigkeiten zur Führung
eines Haushaltes zu entwickeln? Gewiß Aber so lange bei den
heutigen Verhältnissen nicht überall Möglichkeit hiezu besteht,
muß die Schule wiederum als Lückenbüßerin, als Ersatz eintreten
und Menschen heranzubilden suchen, die dereinst befähigt sind,
ihre Kinder selbst in dieser Richtung zu erziehen. Diese
obligatorischen weiblichen Fortbildungsschulen, die vor allem
hauswirtschaftlichen Charakter tragen müssen, sind
wiederum eine soziale Notstandseinrichtung, weil das Haus
vielerorts in dieser Beziehung versagt.

Bedarf also die Familienerziehung in verschiedener Richtung

dringend einer Ergänzung durch die Schule, so zeigen sich
nun bei der letztern, wie bei jeder menschlichen Einrichtung,
eine Reihe von Mängeln und Schwächen. Dabei muß zum
vornherein zugegeben werden, daß ein Teil dieser Mängel in der
Organisation der Schule als solcher liegt und nie ganz beseitigt,
höchstens gemildert werden kann. Eine Hauptursache, warum
die erziehliche Einwirkung durch die Schule gegenüber der
Familie immer zurückstehen wird, ist die, daß es sich in der
öffentlichen Volksschule um Massenerziehung handelt. Das ist
der Grund, warum die Schule in erster Linie Unterrichts-
und weniger Erziehungsanstalt ist und bleiben wird. Dazu
kommt, daß unsere Schulen zu Stadt und Land noch allzusehr
übervölkert sind; sie zählen immer noch viel zu viele Schüler,



21

als daß der Lehrer sich mit dem einzelnen so abgeben, mit dem
einzelnen so in Berührung kommen kann, wie es für eine tiefere
erzieherische Einwirkung unbedingt erforderlich ist. Wie ganz
anders in der Wohnstube, «wo das Auge der Mutter das Kind
bis in die Tiefe des Herzens ergründet»! (Pestalozzi). Bei der
wahren Erziehung handelt es sich eben, wie schon einmal
bemerkt, weit weniger um ein L e h r e n, als um ein Vorleben.
Dies aber ist in der Schulstube, beim Unterrichten, nicht in so
reichem Maße möglich, wie im Hause. Soll der Unterricht auf
das innere Wesen des Kindes wirken, dann muß er, um wieder
mit Pestalozzi zu reden, «nie Sache des Kopfes, nie Sache der
Vernunft, er muß ewig Sache der Sinne, ewig Sache des Herzens
sein.» «Jeder Bissen Brot, den das Kind ißt, wird, wenn die
liebende Mutter ihn ihm in die Hand gibt, für seine Bildung
zur Liebe und Tätigkeit etwas ganz anderes, als wenn es diesen
Bissen auf der Straße findet oder von fremder Hand empfängt.»
Zwischen Kind und Eltern bestehen eben natürliche, zwischen
Schüler und Lehrer nur künstliche Beziehungen. In erziehlicher
Richtung kann die Massenunterweisung niemals jene kräftige
Wirkung erzielen, wie sie sich aus dem vertrauten Verkehr
zwischen Kind und Eltern ergibt. Darum muß die Familie die
Schule bei ihrer erzieherischen Aufgabe nach Kräften
unterstützen; aber wie viele Eltern versündigen sich hier und arbeiten
der Schule bewußt oder unbewußt entgegen! Will man die
erziehliche Wirkung der Schule erhöhen, dann darf einem Lehrer
nicht mehr zugemutet werden, sich mit sechzig und noch mehr
jungen, unbeholfenen und unentwickelten Menschenkindern
abgeben zu müssen, die noch einzeln der Fürsorge bedürfen, dann
muß man es an zwei bis drei Dutzenden genug sein lassen.

Aber vielleicht könnte die Schule doch heute schon mehr
nach der erzieherischen Seite leisten. Unser heutiges Leben ist,
wie schon einmal ausgeführt, allzusehr beherrscht vom
Gedanken an den Erwerb, und die Schule hat sich allzusehr ins
Schlepptau dieser Bestrebungen nehmen lassen. Heute heißt es :

Lerne was, so kannst du was und kannst nachher schön
verdienen! Je mehr einer kann, umso weiter bringt er's im Leben!
Sollte es aber nicht eher heißen: Geh' in die Schule, damit du
ein besserer, edlerer Mensch wirst, damit du eine höhere Stufe
des Menschentums erreichst? Die Schule ist zu einseitig eingestellt

auf den spätem Erwerb, auf die Vorbereitung fürs prak-



22

tische Leben; das Lernen wird immer mehr zum bloßen
Brotstudium. Am liebsten hätte man schon von den untersten
Schulstufen an Berufsschulen, Schulen, die in ihren Lehrplänen, in
ihrer ganzen Organisation sich von dem Gedanken an die spätere
Bestimmung leiten lassen. Und in ganz unvernünftiger Weise
stellen heute die einzelnen Berufsgruppen besondere Anforderungen

an die Ausbildung der Schüler für diese Berufe. Gewiß
ist der Satz Senecas berechtigt: Nicht für die Schule, für das
Leben lernen wir! Leben heißt aber nicht nur Geldverdienen,
äußere, materielle Erfolge haben; Leben heißt, verstehen, ein
Mensch zu sein in des Wortes edelster Bedeutung. Und so muß
denn unsere Schule wieder mehr und mehr darauf ausgehen,
das Menschliche zu pflegen und zu entwickeln.

Gemüts- und Charakterbildung müssen wieder in den
Vordergrund aller Bildung treten und den Intellektualismus
zurückdrängen, wenn wir nicht dem Abgrunde des sittlichen Materialismus

zutreiben wollen. An gescheiten Menschen fehlt es unserer
Zeit nicht; aber die Zahl der gemütstiefen, der sittlich starken
und kräftigen, der Menschen voll innerlich religiösem Empfinden

im Sinne des wahren Tatchristentums ist zu gering. Für jede
Stufe der Intelligenz findet sich ein Plätzchen im Leben zu
segensreicher Tätigkeit. Es ist nicht Mangel an Geschick, an
Wissen und Können, der so viele Menschenleben zum Scheitern
bringt; es ist in der überwiegenden Zahl der Fälle Mangel an
sittlicher Energie, an Willenskraft. Darum fort mit dieser
einseitigen Verstandeskultur Fort mit der ewigen Prämierung von
Intelligenz und Wissen und der Vernachlässigung der
sittlichreligiösen Anlage, von Gemüt und Charakter! Die Schüler
müssen mehr wetteifern lernen nach der Seite des Guten und
des Willens, als nach den Leistungen des Verstandes! Darum:
Menschen, bildet zuerst Menschen Alles übrige ist nicht
mehr viel! Tatkräftige, willensstarke Menschen von
gemeinnützigem Streben und tiefem sozialen Empfinden Hierin muß
die Schule noch mehr tun! Aber nicht nur durch Änderung der
Lehrpläne, nicht durch Einführung neuer Lehrfächer und neuer
Lehrmittel, sondern durch die kraftvolle Persönlichkeit der
Schulleiter. Nur ein Charakter kann einen Charakter erziehen!
Man beurteilt die Schule zu sehr nach den herrschenden
Lehrplänen, Lehrmethoden, Lehrmitteln, statt nach den Menschen,
die darin amten. Ob der Lehrer ein Lehrerseminar oder die



23

Universität besucht hat, was kümmert uns das! Wir wünschen,
daß er eine Persönlichkeit sei, die seiner Schule den
Stempel seiner veredelten Individualität aufzudrücken vermag.
Nur in diesem Falle wird seine Schule nicht nur Unterrichts-,
sondern vor allem auch Erziehungsstätte sein und damit die
Familie in der Erziehung tatkräftig unterstützen können.

Nur dann aber, wenn beide Mächte, Familie und Schule,
jede in der ihr zukommenden Weise, ihre Aufgaben Hand in
Hand in zielbewußtem Zusammenarbeiten treu erfüllen, kann
eine neue, hoffnungsvolle tatkräftige Generation im Schweizerlande

heranwachsen, die befähigt ist, die Kultur unseres Landes
zu behaupten, zu erhöhen, und die Garantien bietet für eine
weitere gesunde, fortschrittliche Entwicklung. Dies ist der
einzige gangbare und sichere Weg. Nicht wer die Jugend, aber wer
die Erziehung der Jugend hat, der hat die Zukunft! Eine
schwere, aber heilige Aufgabe Ein neues, besseres Geschlecht
— Dann kommt eine neue, bessere Zeit und eine neue Schweiz


	Zurück zu Pestalozzi!

