
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Schulgesundheitspflege
= Annales de la Société Suisse d'Hygiène Scolaire

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Schulgesundheitspflege

Band: 20/1919 (1919)

Artikel: Die seelische Veranlagung zum Erzieher- und Lehrerberuf

Autor: Kerschensteiner, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-91299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-91299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II.

Die seelische Veranlagung zum Erzieher¬
und Lehrerberuf.

Von Oberstudienrat Dr. Georg Kerschensteiner,
Professor hon. causa an der Universität München.

1. Jeder Mensch ist ein Bündel eigentümlicher Anlagen
oder besser gesagt ein organisches System von Fähigkeiten und
zwar ein eigenartiges und ein einzigartiges. Könnte man dieses

System in seiner inneren Verwebung und Verkettung klar
durchschauen, etwa wie das verwickelte Gefäß- und Zellensystem

in den mikroskopischen Quer- und Längsschnitten des

Pflanzenstengels, so könnte man leichter erschließen, auf
welchen Gebieten der menschlichen Tätigkeit die Leistungsmöglichkeiten

des einzelnen Individuums liegen.
Ja, wenn diese Untersuchung schon im frühen Kindesalter,

also gleichsam im Knospenzustande der menschlichen Seele
angestellt werden könnte, so wüßte man zugleich das Arbeitsgebiet,

wozu das Individuum innerlich berufen ist. Man könnte
die ganze Erziehung alsdann nicht bloß zum Berufe, sondern
auch zum «Menschen», wie er sich in diesem Berufe darstellen
kann, zum Menschen in des Wortes bester Bedeutung einstellen.
Denn der Weg zum reinen Menschentum geht nur über die
Arbeitsgebiete, zu denen wir innerlich berufen sind. Es ist
einer der großen Irrtümer unserer öffentlichen Unterrichtseinrichtung,

daß man zuerst den «Menschen», den allgemein
gebildeten Menschen, wie man sich auszudrücken pflegt,
ausbilden will und dann erst den besonderen, wie er im Berufsleben

nötig ist. Der tiefere Grund dieses Irrtums liegt lediglich
darin, daß wir in den meisten Fällen nicht rechtzeitig wissen
und selbst dann, wenn wir es auf einer höheren Reifestufe des
Zöglings erfahren könnten, uns auch nicht die Mühe geben, es
zu wissen, wozu der einzelne Mensch innerlich berufen
ist. Würden wir beim Kinde schon von vornherein wissen,
wozu es kraft seiner Gesamtveranlagung innerlich berufen ist,

n



162

auf welchen der unzähligen Arbeitsfelder der Menschheit seine

größte handwerkliche oder geistige Leistungsfähigkeit liegt, so

würden wir zweifellos unsere Erziehung gleich von vornherein
darauf einrichten, ohne daß wir damit auch nur im geringsten
das allgemein Menschliche in seiner Bildung außer acht zu
lassen brauchten, ohne daß wir den Menschen im Berufsarbeiter
untergehen lassen müßten.

2. Nun sind die wissenschaftlichen Mittel zu einer solchen

Seelenerkenntnis heute noch so gut wie nicht entwickelt. Wir
brauchten vor allem hiezu eine Psychologie, welche Dilthey die
deskriptive genannt hat, eine Psychologie, die man auch
synthetische Psychologie nennen könnte im Gegensatz zu der
analysierenden Psychologie, die an unseren Hochschulen gelehrt
wird. Die differenzielle Psychologie William Sterns, die auch
auf die Darstellung von Seelentypen ausgeht, wird uns schwerlich

in der Grundfrage weiterhelfen, so nützlich sie werden
kann, wenn erst einmal die eigentlichen Seelenverfassungen in
einzelnen Typen festgelegt sind. Aber ob jemand ein Vorstel-
lungs- oder Gefühls- oder Gedächtnis- oder Aufmerksamkeitsoder

Reaktionstypus ist, sagt uns nichts darüber, ob er für den
Arzt oder für den Kaufmann oder für den Erzieher geschaffen
ist. Die deskriptive Psychologie müßte Kennzeichen für die
verschiedensten Typen der menschlichen Seelenstruktur
aufstellen. Sie könnte es aber nicht ohne eingehende Untersuchung
der verschiedenen Kultursysteme, die ja gleichsam der objektive

Niederschlag gewisser individueller, wie kollektiver
Seelenstrukturen sind. Das Kultursystem der Wissenschaften läßt
uns ebenso in die Werkstätte und das Schaffen gewisser Geister
blicken, wie das Kultursystem der Kunst oder der Religion oder
der Technik. Alle solchen Kultursysteme sind von gewissen
Prinzipien oder Methoden beherrscht. Sie tragen den Stempel
dieses Prinzips in ihrer Gestaltung und Entwicklung und
gestatten damit Rückschlüsse auf die Seelenstruktur derer, die auf
einem solchen Kultursystem Hervorragendes geleistet haben.

Eduard Spranger, der ausgezeichnete Lehrer für
Psychologie und Pädagogik an der Universität Leipzig, hat in
seiner wertvollen Abhandlung «Lebensformen» (Halle a. S.,
1914, Verlag Max Niemeyer) eine Darstellung der wesentlichen
Individualitätstypen gegeben, die wohl die fruchtbarste ist von
allen Versuchen, die andere wie Bahnsen, Sigwart, Ribot, Paul-



163

han, Fouillée, Stern etc. unternommen haben. Er kennzeichnet
die Individualitätstypen nicht durch rein psychologische oder
physiologische Merkmale, sondern mit Bezugnahme auf die
den verschiedenen Kultursystemen immanenten Eigenschaften
und Gesetze. Sein System stellt sechs solche Seelentypen auf:
den theoretischen Menschen, den Phantasiemenschen, den
religiösen Menschen, den sozialen Menschen, den wirtschaftlichen
Menschen, den Machtmenschen. Solche Typen sind natürlich
immer ideale Konstruktionen, die in ihrer Reinheit niemals oder
doch nur ganz ausnahmsweise zu finden sind. Aber der große
Wert solcher Typenaufstellungen liegt darin, daß sie, wenn sie
zur Darstellung der gesamten Möglichkeiten in der menschlichen

Natur nicht bloß die notwendigen, sondern auch die
hinreichenden Typen sind, uns helfen für die Beurteilung einzelner
Individuen in ihren hauptsächlichen Veranlagungen und demnach

in ihren charakteristischen Leistungsfähigkeiten Maßstab

zu geben und gemäß diesen Maßstäben die allgemeinsten
Erziehungsmaßnahmen daraufhin einzurichten. Ich kann auf die
Charakteristik der einzelnen Typen hier nicht eingehen; ich muß
auf die Abhandlung selbst verweisen. Nur ein Merkmal dieser
Typen möchte ich hervorheben, das jeweilige Grundgesetz,
das jeden dieser Typen beherrscht.

Der theoretische Mensch ist jener, der vorwiegend
vom Gesetz der Objektivität oder vom Trieb objektiver Erkenntnis

in seiner seelischen Entwicklung geleitet wird. Es ist der
Mensch, der immer und überall die Wirklichkeit, das Sein zu
erfassen sich bemüht.

Der Phantasiemensch dagegen, der Künstler, will
die Wirklichkeit nicht objektiv erfassen. Er will im Gegenteil
die subjektive Bedeutung der Wirklichkeit, so wie er sie
erlebt, darstellen und in seinem Tun zur Wirkung bringen.
Ringt der theoretische Mensch mit dem Inhalt in der Festlegung
der Erscheinung, so ringt der Künstler mit der Form in der
Darstellung der Erscheinung.

Der religiöse Mensch wird in seinem Tun und Lassen
bestimmt durch die Beziehungen aller Erscheinungen und aller
Wirklichkeit zu einem höheren geistigen Zusammenhang, so daß
seine innere Lebensbewegung in einem Zustand absoluter
Überwindung, Aussöhnung und reiner Geistigkeit zur Ruhe gelangt.



164

Im sozialen Menschen ist das beherrschende Gesetz
seines Lebens die Liebe zum Menschen. Sein Grundtrieb ist
nicht das Erkennen, nicht das Gestalten, nicht das Beziehen auf
ein Transzendentes, sondern die reine Liebe zum lebendigen
Menschen mit ihrem Solidaritätsgefühl, ihrer Hilfsbereitschaft
und Opferfreudigkeit für andere.

Der wirtschaftliche Mensch reinster Ausprägung
wird getrieben vom «ökonomischen Prinzip». Es ist der Grundsatz,

mit möglichst geringem Kraftaufwand und möglichst
geringen Unkosten Güter zu erzeugen, zu erwerben, zu verbreiten
und daraus Nutzen zu ziehen.

Der Machtmensch endlich, zu welchem Typus auch die
großen politischen Menschen gehören, ist vom Gesetz der
Herrschaft erfüllt. Er versucht immer und überall den andern die
Richtung seines Willens so aufzuprägen, daß die Richtung des

fremden Willens mit seinem eigenen zusammenfallen muß.
Gäbe es in Wirklichkeit reine ausschließliche Vertreter

jedes Seelentypus, so hätte jeder von ihnen sein eigenartiges,
oberstes moralisches Gesetz in seiner Brust, der theoretische
Mensch das Gesetz der Wahrheit, der wirtschaftliche das
Gesetz des Nutzens, der soziale Mensch das Gesetz der Liebe, der
ästhetische Mensch das Gesetz der Schönheit, der politische
Mensch das Gesetz der Macht oder Herrschaft und der religiöse
Mensch das der Weltüberwindung oder Erlösung.

3. Fragt man sich nun, in welchen dieser sechs Grundtypen
der Erzieher einzureihen ist, so gibt es nur eine Antwort: in
den Typus des sozialen Menschen. Gewiss werden sich auch
Züge der anderen Typen in ihm finden und finden müssen. Es

gibt keine großen Erzieher, in denen nicht auch das Bedürfnis
lebt, die Wirklichkeit, das Sein zu erfassen, und eine Welt- und
Lebensanschauung sich zu eigen zu machen. Es gibt keinen, in
dem nicht auch das Gesetz des ästhetischen Menschen sich regt,
nämlich die Autonomie der Persönlichkeit des Zöglings in der
Richtung des eigenen Bildungsideales zu gestalten. Ja, wo immer
wir in der Geschichte der Menschheit auf einen großen Erzieher
stoßen, da finden wir auch das religiöse Prinzip in irgend einer
Form in ihm lebendig. Aber alle diese Seiten bestimmen nicht
das Wesen der Erzieherseele. Dieses Wesen liegt allein in der
Liebe zum Menschen. Wer nicht in Liebe für einen anderen
leben kann, der ist von vornherein zum Erzieher verdorben.



165

Was Pestalozzi unsterblich gemacht hat, das ist nicht bloß
seine Lehre, sondern vor allem sein Leben, aus dem seine

Hauptlehre geflossen ist. Es ist in tiefster Seele ergreifend,
wie dieser Held der Erziehung auf der Höhe seines Erfolges zu

Yfferten, als sein Ruhm durch ganz Europa ging und Tausende

von Menschen aus allen Ländern zu ihm wallfahrteten, trotz
seines hohen Alters von fast 70 Jahren von der unwiderstehlichen

Sehnsucht gepeinigt wird, alles zu verlassen, und wie einst
in Stans, seine Tage und Nächte den Waisenkindern zu weihen
und ihre zarten, verwahrlosten, verkümmerten Seelen zum
reinen Menschentum emporzuheben. «Mit all seinem Ruhm,
mit dem Fremdenzulauf in seiner Anstalt kommt er sich vor
wie ein Wagen, der mit den Achsen nach oben steht und seine
schnurrenden Räder nur noch als Spielzeug der Kinder hat.»
«So lange ich nicht», sagt er zu Schmidt, «mit einem
Armenkinderhaus gezeigt habe, wie der Armut aus sich selber geholfen
werden kann, hat die Methode (seine nämlich) nur der Schule
und nicht dem Leben gedient und mein Werk ist nur halb getan.»

Als im Alter von 73 Jahren ihm, dem Verschuldeten, für
die Gesamtausgabe seiner Werke 50 000 Fr. von Cotta
ausgeworfen werden, erwirbt er ein Gelände in Clindy (bei Yverdon),
um mit dieser Summe eine Armenerziehungsanstalt zu gründen.
Und er hofft, daß sein letztes Werk in Clindy «dem Menschengeist

in Europa eine andere Stunde der Befreiung einläuten
wird, als das Jakobinertum der Revolution». Auch aus diesem
Traum ist nichts geworden. Aber er läßt sich aus der Seele
dieses Mannes nicht verscheuchen. Erst als dem 81 jährigen,
längst von aller Welt Verlassenen, sein Enkel Gottlieb auf dem
Neuhof und dicht neben ihm noch den Bau eines Armen-Kinder-
Hauses beginnt, findet seine Seele Erlösung, wiewohl er weiß,
daß er nicht mehr der Vater dieser Waisen sein wird.
(Vergleiche das ergreifende Lebensbild von Wilh. Schäfer, «Lebenstag

eines Menschenfreundes».)
Wir lernen an diesem Musterbeispiel noch mehr. Nicht das

pädagogische Wissen ist es, vor allem auch nicht große
Gelehrsamkeit überhaupt, das den Erzieher macht. Als dem Bürger
Pestalozzi vom Direktorium der Helvetischen Republik die
Einrichtung und Leitung des Waisenhauses zu Stans übertragen
worden war und er in wenig Monaten mit 70 Waisenkindern
Tag und Nacht als Lehrer, Aufseher, Hausknecht und Dienst-



166

magd zusammenlebt und dabei selber zum Erbarmen verwahrlost,

da war er noch keineswegs im Besitz irgendwelcher
pädagogischer Weisheit. Er sucht in seiner unendlichen Liebe mit
rastlosem Tun und unermüdlich nach ihr; er lehnt darum jede
Hilfe ab, weil er erst mit sich selbst ins Klare kommen will über
alle seine pädagogischen und unterrichtlichen Maßnahmen. Es

ist wiederum einer der großen Irrtümer, diejenigen zu den

großen Pädagogen zu rechnen, welche gelehrte Bücher über
Pädagogik geschrieben haben. Es gibt tausendmal mehr
pädagogisch Begabte unter denen, die namenlos durch die Welt
gegangen sind, als unter den Sternen erster, zweiter, dritter
Größe, die in der Geschichte der Pädagogik aufgezählt werden.
Wäre die pädagogische Begabung an Gelehrsamkeit oder auch

nur an pädagogische Wissenschaft unauflöslich gebunden, das

Menschentum hätte längst seinen Bankerott erklären müssen.
Wenn man sich völlig klar werden will, welch ungeheurer Unterschied

zwischen einem Lehrer der Pädagogik und

einem pädagogischen Lehrer ist, dann braucht man
nur das Leben und die Arbeit Rousseaus im Geiste
vorüberziehen zu lassen. Kant, der aus seiner ersten Lehrtätigkeit
zu Königsberg uns wertvolle pädagogische Anweisungen hinterlassen

hat, hat wie kein anderer die Wahrheit erkannt, daß der
praktische Erzieher und der theoretische Lehrer der Pädagogik
zwei völlig verschiedene Dinge sind, eine Wahrheit, die sich mit
Gewalt einem jeden aufdrängt, der die Lebensgeschichte so

vieler moderner Reformer studiert, die in diesen Tagen des
Sturmes und Dranges mit ihren Theorien und Organisationsvorschlägen

die kranke Menschheit retten wollen. Kant gestand
sich mit großer Offenheit, daß er die von ihm selbst aufgestellten

Vorschriften über Erziehungskunst sich selber hätte nie
aneignen können und daß es in der Welt vielleicht nie einen
schlechteren Hofmeister gegeben hätte als ihn. (Vergleiche
Raumer, Enzyklopädie des gesamten Erziehungs- und
Unterrichtswesens, den recht lesenswerten Artikel von Georg Bauer
«Der Erzieherberuf».) Ich selbst habe in meiner langen Erfahrung

als Schulaufsichtsbeamter immer bestätigt gefunden, daß

von all den pädagogischen Schriftstellern unter den Lehrern
der Volks- und höheren Schulen, selbst von den guten, nur ein
kleiner Prozentsatz auch hervorragende Lehrer und Erzieher
sind. Das ist nicht merkwürdig; der Typus des theoretischen



167

Menschen, der rationale Kopf, der ganz auf das Erfassen des

Wesens der Erscheinung gerichtet ist, geht nur selten eine wertvolle

Verbindung mit dem Typus des sozialen Menschen ein,
dem Typus des irrationalen Gemütes und des intuitiven
Erfassens der Seele eines andern. Wer innerlich gezwungen ist
und darum unermüdlich darauf ausgeht, immer neue Kenntnisse
zu sammeln und mit ihnen den eigenen Gedankeninhalt immer
vollständiger systematisch zu ordnen und umzugestalten, der
ist in großer Gefahr, die täglich wiederkehrende Kleinarbeit
des pädagogischen Berufes, die nur die alles bezwingende Liebe
bewältigen kann, als eine immer stärkere Last zu empfinden.
Selbst in der eigentlichen Erziehungsarbeit, vor allem in der
Schularbeit, läßt sich die wissenschaftliche Einstellung, die auf
Erforschung des jugendlichen «Seins» gerichtet ist, die Jugendkunde,

nur schwer mit der pädagogischen Einstellung verbinden,
welche die erziehliche Wirkung im Auge hat, auch wenn in
einem Pädagogen beide Typen, der theoretische und der
soziale Mensch, vereinigt sind.

Die Lehrer der Volksschulen, zum Teil auch der
Mittelschulen, nennen sich so gern Pädagogen und das Publikum akzeptiert

diesen Anspruch. Sie nennen sich so, weil sie glauben,
durch ein mehr oder weniger ausgedehntes Studium von Pädagogik

und Psychologie dazu berechtigt zu sein. Wie wenig dieser
Anspruch auf eine solche Grundlage gestützt werden kann, das

zeigen die vorhergehenden Betrachtungen mit aller Deutlichkeit.
Lernen kann man allenfalls gewisse Unterrichtsmethoden

der Elementarschule und der höheren Schulen.
Das ist immerhin wertvoll und notwendig. Denn die Bedeutung
gewisser Unterrichtsmethoden wird um so größer, je
unentwickelter der Geist ist, der in ein Wissensgebiet eingeführt
werden soll und je mehr es sich um Unterrichtsgegenstände
wie Anschauungsunterricht, Heimatkunde, die Anfänge der
Sprachlehre, des Lesens und Schreibens handelt, die nicht selbst
ein organisches Wissensgebiet sind und in denen daher die
Methode nicht schon im Aufbau des Wissensgebietes liegt. Für die
Hochschulen, wo der Schüler in den Geist der reinen Wissenschaft

eingeführt werden muß, hat die Forderung einer
besonderen methodischen Gestaltung des Unterrichtes keine
Bedeutung, da reine Wissenschaft und Methode der Wissenschaft

ein und dasselbe sind und da das Eindringen in die



168

Wissenschaft nur auf dem Wege ihrer spezifischen Methode

möglich ist.
Aber für den Lehrer der Volks- und höheren Schulen kann

die Unterweisung im methodischen Betrieb eines Lehrfaches von
größter Bedeutung sein, wobei es sich aber immer im wesentlichen

nicht so sehr um die logische Seite des Lehrgegenstandes,
als vielmehr um die psychologische Einstellung auf den Schüler
handelt. Da aber die psychologische Einstellung wechseln muß
mit den Schülerindividuen, so gibt es auch hier keine
alleinseligmachende Methode des Unterrichtes, geschweige denn eine
solch allgemein gültige Methode der Erziehung. Insofern war
auch die unermüdliche Bestrebung Pestalozzis, die Methode
zu erfinden, die Methode katexochen, die unbedingt jeden Lehrer
zum Ziele führt, in deren Besitz ohne Rücksicht auf die
Schülerpersönlichkeit beim Zögling alles erreicht wird, was erreicht
werden soll, notwendig eine vergebliche. Was er dabei entdeckt
hat, wird freilich unvergänglich sein : gewisse Entwicklungsprinzipien

des menschlichen Geistes, die aller Methode des Unterrichts

zugrunde gelegt werden müssen.
4. Es bleibt also bei unserer ersten Erkenntnis, daß der

Erzieher eine Individualität des sozialen Typus ist. Es bleibt
weiter dabei, daß, je stärker in das Seelenrelief eines solchen
Wesens auch der Typus des theoretischen Menschen verflochten
ist, eine desto größere Gefahr besteht, daß schließlich das rein
theoretisch-pädagogische Interesse den praktischen Erzieher
verkümmern läßt.

Aber mit dieser ersten Erkenntnis ist noch wenig Klarheit
geschaffen. Es gibt viele Berufe, die alle, wenn sie recht erfüllt
werden sollen, einen Menschen vom sozialen Typus voraussetzen.
Ich weise auf den Seelsorger (den Pastor, wie er so bezeichnend
für seine Aufgabe im evangelischen Bekenntnis bezeichnet wird),
den Arzt, die Krankenschwester, die Säuglingspflegerin, kurz
auf alle Berufe, die mit Fürsorgetätigkeit zu tun haben. Ich
weise vor allem auch auf die Mutter hin, soweit damit nicht
bloß die Geschlechtsanlage bezeichnet wird; vielleicht ist es
auch angezeigt zu erinnern, daß man nicht den sozialen Typus
mit dem sozialistischen Typus verwechselt. Große Sozialisten
brauchen im Grund ihres Wesens keine sozialen Naturen zu
sein; in ihnen steckt der politische Mensch, der Mensch des
Machttypus bisweilen so stark, daß der soziale Mensch völlig



169

zurückgedrängt wird. Stark ausgeprägt soziale Naturen finden
wir dagegen meist mit stark religiösem Einschlag verbunden,

wie denn überhaupt der religiöse Typus sich von allen
übrigen dadurch unterscheidet, daß er am verträglichsten mit
jedem anderen ist. Darum strahlt uns auch in Christus der
Typus des sozialen Wesens so rein entgegen, fern von jedem
Machttrieb. Und so lange die Welt steht und die Menschheit

nach innerer Erlösung im sozialen Geiste dürstet, wird
diese Gestalt als unerreichbares Ideal durch die Nacht leuchten.

Worin liegt nun dieses Spezifikum des Erziehers, um
ihn zu unterscheiden von allen übrigen sozialen Berufstypen?
Sein Beruf steht zweifellos am nächsten dem Beruf der Mutter,
deren Fürsorgetätigkeit auf Leib und Seele des sich entwickelnden

Kindes gerichtet ist, während die des Seelsorgers, wie schon
der Name sagt, ausschließlich auf die Seele des Menschen, die
des Arztes und der Krankenschwester im wesentlichen oder doch

vorzugsweise auf den Körper eingestellt ist. Wenn nun aber
die Tätigkeit auf die Entwicklung des ganzen werdenden
Menschen gerichtet ist, so ist unter sonst gleichen Umständen die
Leistungsfähigkeit um so größer, je stärker die angeborene
Neigung ist, gerade auf diese geistige und körperliche Entwicklung

zu wirken. Darum muß die eigentliche pädagogische
Anlage des sozialen Typus gesucht werden : in der Lust
und in der Befähigung, die geistige Gestaltung

des wachsenden Menschen bestimmend
zu beeinflussen.

5. In diesen spezifischen Kennzeichen liegen nun aber vier
Merkmale, die besonders hervorgehoben werden müssen. Einmal

die lusterfüllte Neigung zu dieser Beschäftigung,
weiter die Befähigung, sie recht auszuführen. Dann aber

vor allem der eigentümliche Zug, gerade an die werdenden
Menschen, das heißt an die unmündigen, unreifen
sich zu wenden, und endlich der Wille oder die Absicht, die
Entwicklung bestimmend zu beeinflussen, das heißt, ihr ein
Allgemeines, nämlich Werte zu geben bei aller Rücksichtnahme
auf das konkrete Individuum, welches beeinflußt werden soll.

Alle Tätigkeiten, die aus diesen vier Eigentümlichkeiten
der Erzieherseele fließen, sollen auf dem reinen Grund des
sozialen Wesens wachsen, dessen Grundzug die Liebe ist, jene



170

große, rätselhafte Liebe, die nie erlischt und immer leuchtet, die
ebenso den Tugenden wie den Fehlern entgegenlächelt, die
keine Müdigkeit und keine Enttäuschung kennt, die immer hofft
und nie verzagt, die vielleicht auch das Wesen eines später noch
zu betrachtenden Gesamtgefühls ist, das Harald Höffding in
seinem Buche von 1918 als den großen Humor bezeichnet hat.

Es ist für die Beurteilung der eigenartigen pädagogischen
Anlage wesentlich, daß Neigung wie Befähigung zur
Beeinflussung dem Grundgesetz der sozialen Natur entspringen,
also der reinen Liebe zum Menschen. Denn es unterliegt keinem
Zweifel, daß der Drang zur pädagogischen Tätigkeit sich auch
auf der religiösen, der ästhetischen, der wirtschaftlichen und
vor allem der politischen Grundstimmung entfalten kann. Ist
das aber der Fall, dann mischt sich in die Beeinflussung ein
Element, das den Erziehungsakt in seiner Reinheit nicht in die
Erscheinung treten läßt. Das Ziel der Erziehung, also die
Richtung der erziehlichen Beeinflussung, wird dann nur zu leicht
von außen her festgelegt, vom Ideal der Schönheit, des Nutzens,
der Erlösung, der Macht, der Erkenntnis, was nur in den seltensten

Fällen mit der in der Natur des Zöglings selbst liegenden
Gestaltungsfähigkeit verträglich ist. Nur die auf das
werdende Wesen als solches gerichtete Liebe, die dauernde
Freude am eigenartigen Gestaltungsprozess als solchem im
Zögling gibt bei aller Hochhaltung eines bestimmten Zieles in
allen Fällen die Gewähr, daß der Weg zum Ziele durch die
Individualität des Zöglings hindurch gesucht und gefunden wird.

In seiner Abhandlung «Zur Phänomenologie und Theorie
der Sympathiegefühle» (Halle a. S., 1913, Max Niemeyer, Seite
57 und 58) stellt allerdings Max Scheler die Vereinbarkeit
von Liebe und Erziehung in Abrede. Liebe sei kein Streben,
den faktischen Wert des geliebten Gegenstandes zu erhöhen,
den Menschen z. B. besser machen zu wollen oder ihm irgendwie
zu helfen, Träger höherer Werte zu werden. Das könne eine
Folge (also eine ungewollte Folge) der Liebe sein. Das eigentlich

«Bessermachenwollen» setze dagegen eine pädagogische

Einstellung, die Liebe sofort und notwen-
d i g verschwinden mache, und vollziehe eine Scheidung zwischen
dem, was der Mensch ist und was er n i c h t ist, sondern sein
soll. Eben diese Scheidung liege aber durchaus nicht bei der
Liebe vor.



171

Nun ist nach Scheler Liebe ein Akt der Stellungnahme (im
Gegensatz zu den Akten der Erkenntnis), und zwar ein Akt
der seelischen Bewegung von einem niedrigeren

zu einem höheren Werte. «Gemeinhin», sagt er,
«ist der niedrige Wert gegeben entweder in einem Fühlen des

Wertes, der die Liebe unmittelbar erregt, oder nach Stattfinden
eines Vorzugsaktes zwischen mehreren gegebenen Gegenständen.»

Aber der eigentliche Beginn der Liebe zu dem
betreffenden Gegenstand oder Wertträger sei erst festzustellen,
wenn jene Bewegung zu einem höheren Werte des geliebten
Gegenstandes einsetzt, wenn sie also auf einen höheren Wert
gerichtet ist.

Selbst aus dieser nicht ganz durchsichtigen Begriffsbestimmung

der Liebe, die, soweit sie berechtigt sein kann, sicher nicht
alle Fälle oder Arten der Liebe umfaßt, ist das Bessermachen-
wollen, das gleichfalls nicht alle pädagogischen Akte einschließt,
gerade eine Bewegung von niedrigeren Werten zu höheren Werten,

z. B. von der naiven Unschuld, die meine Liebe erregt, zur
bewußten autonomen Sittlichkeit, die ich noch höher, ja am
höchsten werte, oder vom schöpferischen Spiel zur schöpferischen

Arbeit, oder vom Gehorsam aus Furcht und Ehrfurcht zum
Gehorsam aus innerer Einsicht etc. etc. Es ist nicht einzusehen,
wieso hierselbst das «Bessermachenwollen» im Widerspruch zur
Liebe stehen könnte. Es steht auch dann nicht im Widerspruch
zu ihr, wenn dieses Bessermachenwollen mit den Mitteln der
Strafe arbeitet. Das zeigt schon das uralte, von allen Gläubigen
in tiefster Überzeugung anerkannte Wort: «Wen Gott lieb hat,
den züchtigt er.»

6. So sind wir in unserer Analyse einen erheblichen Schritt
weiter gekommen. Wir können nun an dem Leitfaden dieser
vier Merkmale und ihrer Grundlage tiefer in das Wesen der
Erziehernatur eindringen.

Das erste Merkmal ist die Lust, die ewig sprudelnde,
niemals versiegende Freude in der Beeinflussung des Wachstums
der Jugend. Die echte Erziehernatur hält es nicht aus ohne den
Umgang mit der Jugend. Ein Lehrer, der sich nicht auch außerhalb

seiner Schule um seine Jugend kümmert, kann vielleicht
ein recht brauchbarer Unterrichter sein, ist aber weit entfernt
von der rechten Erziehernatur, sofern ihn natürlich nicht drin-



172

gendere Pflichten, etwa die Fürsorge um die eigene Familie,
hindern, dieser Sehnsucht seines Lebens so nachzugehen, wie er
es möchte. Nicht der Umgang mit Erwachsenen ist sein Bedürfnis,

sondern der Verkehr mit Unmündigen. Da ich noch Lehrer
am Gymnasium war und keine anderen Pflichten hatte als mein

Amt, war ich, so oft es anging, immer bei meinen Schülern und
um sie. Sie schlössen sich mir auf dem Schulweg und auf dem

Nachhauseweg an. Auf den Eisplätzen lehrte ich ihnen meine
Schlittschuhkünste, im Wasser tauchte und schwamm ich mit
ihnen um die Wette, wenn freie Nachmittage und Ferientage

kamen, wanderte ich mit ihnen durch das Land und
lehrte sie Land und Leute, Flora und Fauna kennen, und
wenn die großen Ferien zu Ende gingen und ich viele
Wochen von meiner Jugend fern zugebracht hatte, wuchs
die Sehnsucht nach meiner Klassenarbeit von Tag zu Tag. Was
die Quelle dieser reinen Lust im Verkehr mit der Jugend
ist, ist nicht einfach zu sagen. Mit der bloßen Bezeichnung Liebe
zur Jugend ist nichts erklärt. Denn das Gefühl der Liebe kann
ein einfaches, aber auch ein zusammengesetztes Gefühl sein, in
das eine Menge Elementargefühle eingehen, unter welchen das

starke, gefühlsbetonte Bewußtsein der Gegenliebe, der Anhänglichkeit

der Jugend, des Besitzes ihres Herzens, des Anerkanntwerdens,

die Freude am Erfolge der eigenen Arbeit, also im
Grund egoistische Gefühle, nicht selten eine erhebliche und
bisweilen eine nicht ungefährliche Rolle spielen. Wenn ich auf
meine eigene frühere Tätigkeit zurückblicke, so scheint mir eine
Hauptquelle dieser natürlichen Zuneigung in einer gewissen
Gleichgestimmtheit meiner seelischen Natur, das heißt in diesem
Falle in einer gewissen kindlichen Unreflektiert-
h e i t in der Ausübung zahlreicher Lebensbetätigungen zu
liegen. Der rechte Erzieher bewahrt sein ganzes Leben eine Art
kindlichen Gemütes, das immer wieder durchbricht, auch wenn
sich längst der Panzer der Nachdenklichkeit und der Reflexion
um die Seele gelegt hat. Nennen wir alles, was der Mensch

nicht um der Verwirklichung äußerer Zwecke willen
unternimmt, Spiel, worin dann auch alle erdenklichen Arten
künstlerischer Betätigung und alle Arten von Betätigungen des
bloßen Lebensgefühles und seiner verschiedenen Manifestationen

eingeschlossen sind, so ist die hier gemeinte Eigenschaft
wohl am besten mit Spielfreude bezeichnet.



173

So bleibt er immer dem Wesen des Kindes verwandt und
aus dieser Verwandtheit entspringt nicht nur jenes eigentümliche

Solidaritätsgefühl, das Erzieher und Erzogene aneinander
bindet und das wir mit natürliche Zuneigung zur
Jugend bezeichnen, sondern auch die unentbehrliche Empfänglichkeit

für die eigenartigen Neigungen, Interessen und Bedürfnisse

der Jugend, sowie die Fähigkeit, der Art und Weise
gerecht zu werden, wie die Jugend lebt und sich gibt.

In dem Maße, als die naive Kindlichkeit und Freude an
zahlreichen Lebensbetätigungen im Erzieher einer wachsenden Re-

flektiertheit und einer zum Theoretischen neigenden, geistigen
Gesamtentwicklung weicht, geht auch eine Grundeigenschaft des

praktischen Erziehers zurück, ohne daß sie allerdings bei der
echten Erziehernatur jemals verschwinden kann. Richtiger wird
man vielleicht sagen, daß diese eigentümliche Lust mehr und
mehr verdeckt wird durch die Lust der pädagogischen Erkenntnis,

obwohl sie bei den pädagogisch Begabten immer wieder von
Zeit zu Zeit durchbricht. Nur die pädagogisch mäßig Veranlagten
entfernen sich mit wachsendem Alter völlig von der kindlichen
Seele. Sie werden vielleicht selbst immer kindischer, ohne aber
ihr kindliches Gemüt beizubehalten.

Diese Lust der Beeinflussung des jugendlichen Wachstums
entspringt einer Anziehung verwandter Seelen. Das ist
keineswegs gleichbedeutend mit Sympathie zum Kinde. Die
Sympathie als reine psychologische Erscheinung ist Gleichklang
im Fühlen zweier Wesen, ist eine Art Zusammenfühlen ohne
Gemeinsamkeit von Vorstellungen und Gedanken. Eine solche
Sympathie bildet nicht schon an und für sich ein Band der Liebe
zu denen, die den Gleichklang empfinden. Wie Ribot mit Recht
hervorhebt (Psychologie der Gefühle, übersetzt von Ufer, 2. Teil,
Kapitel 4), kann sie auf dieses Band ebenso gut vorbereiten, wie
sie unter Umständen die Liebe sogar ausschließen kann.
«Es gibt Menschen,» sagt er, «und unsere Erfahrung bestätigt
es, die, wenn sie jemanden leiden sehen, sich eiligst drücken!»

Sie wollen vom Schmerz erlöst werden, der durch die
Sympathie wachgerufen ist. Ja, es kann Umstände geben, daß der
Zwang des Mitfühlens sogar zur Abneigung führt. Zu dem
psychologischen Gleichklang muß sich ein ganz neues Element,
ein ganz ursprüngliches Elementargefühl gesellen, das eben
der erwähnten Anziehung entspricht und das wir dann als Zu-



174

n e i g u n g bezeichnen, das einzige ursprüngliche Gefühl, das die

Quelle der echten sozialen und moralischen Äußerungen bildet.

Mit der Lust an der Beeinflussung des Wachstums des Unmündigen

ist zugleich gegeben, daß der Erzieher seine Tätigkeit um

ihrerselbstwillen ausübt. Das ist aber kein besonderes

Merkmal, das neben der Lust zur Beeinflussung besteht.

7. Aber mit diesem ersten Merkmal der Erziehernatur, der

reinen Lust an der Beeinflussung der heranwachsenden Jugend,
ist noch keineswegs schon die Gewähr für die Entstehung eines

praktischen Erziehers gegeben. Es kommt zweitens hinzu die

Befähigung, diese Zuneigung in einer bestimmten Richtung
auszunützen. Auch diese Befähigung, wie sehr sie später durch

gewisse Maßnahmen entwickelt werden kann und entwickelt
werden muß, ist eine ursprüngliche, angeborene Anlage des

Erziehers. Wenn ich ganz allgemein etwas Werdendes
beeinflussen will, so muß ich dieses Werdende irgendwie zunächst
in seinem Wesen erfassen können. Man hat, theoretisch wenigstens,

objektive Werkzeuge ausgebildet, um dieses Erfassens des

menschlichen Wesens zu ermöglichen, die Physiologie, die
theoretische Erziehungslehre, die allgemeine Psychologie und vor
allem die pädagogische Psychologie. Allein wie wenig ich auch
den Wert dieser Hilfsmittel unterschätze, wertvoll werden sie
doch nur in der Hand des Menschen, der eine natürliche
Begabung besitzt, in das Wesen eines konkreten anderen Wesens
einzudringen, es in seiner Totalität zu verstehen, oder wenigstens

vorahnend zu erfassen. Hier ist von Haus aus eine Eigenschaft

nötig, wie sie auch dem Geschichtsschreiber, dem Dramatiker,

dem guten Romanschriftsteller eigen ist, die Fähigkeit
des divinatorischen, intuitiven Erfassens einer Menschenseele
aus den Bruchstücken der Worte, Handlungen, Gebärden, kurz,
der vereinzelten Ausdrucksweisen des Menschen. Mit den
Regeln und Gesetzen allgemeiner empirischer Psychologie
haben wir noch keinen Schlüssel zur einzigartigen individuellen
Seele. Wir können große Psychologen sein und doch kann uns
eine bestimmte Seelennatur dauernd ein Buch mit sieben Siegeln
bleiben. Wir können umgekehrt keine Ahnung von den subtilen
Untersuchungen der psychologischen Wissenschaft haben und
doch aus einer angeborenen Einfühlungsfähigkeit heraus, die
durch Erfahrung und Übung gestärkt worden ist, das Rätsel
einer bestimmten Menschenseele lösen.



175

Aber zu dieser angeborenen psychologischen
Feinfühligkeit, in Hinsicht auf welche die Menschen ebenso

verschieden sind, wie in Hinsicht auf den Verstand oder auf die
Willensstärke, muß noch ein zweites kommen, nämlich das so
Erfaßte im gegebenen Moment auch richtig im Sinne unserer
Absichten zu behandeln. Auch hier nützt eine bloße Kenntnis
von pädagogischen Regeln, die ja immer allgemeiner Natur
sind, nur soweit, als sie uns von größeren Fehlgriffen abhalten;
was hier notwendig ist, das ist das, was man pädagogischen
Takt nennt, die Fähigkeit nämlich, in konkreten Fällen für
das, vermöge unserer Feinfühligkeit richtig Erfaßte die
angemessene Behandlung samt den zureichenden Mitteln rasch und
mit Sicherheit zu erkennen und auch auszuführen. Wenn man im
allgemeinen von Feinfühligkeit spricht, so meint man gewöhnlich

die sofort mit dem Erfassen der jeweiligen Situation spontane

Erlösung aus ihr. Aber es ist gut, sich bewußt zu bleiben,
daß es sich hier bei der angeborenen Befähigung zur
Beeinflussung des werdenden Menschen nicht bloß um die intuitive
Einfühlung in die jeweilige konkrete Gesamtverfassung der
kindlichen Seele handelt, sondern auch um die unmittelbare,
oft kaum bewußt werdende Wahl des rechten Mittels aus einem
natürlichen, allerdings durch Erfahrung und Übung sehr
ausbildbaren sogenannten Takt heraus. Dieser Takt ist wiederum
nichts anderes, wie das Wort Taktus selbst uns sagt, als die
unmittelbare, aus der bloßen Berührung mit der Tatsache
entspringende Auslösung unserer Handlungsweise. Was diese
Berührung unmittelbar an pädagogischen Mitteln auslöst, mag
unserm Reichtum an pädagogischem und psychologischem Wissen,

oder unserer pädagogischen Erfahrung, oder auch bloß
unserer eigenen Sittlichkeit oder dem Streben nach ihr
entnommen sein.

Nichts kann den so geschilderten pädagogischen Takt
ersetzen. Keine Gelehrsamkeit, keine noch so lange Ausübung der
Erziehertätigkeit. Er zeigt sich im täglichen Umgang mit dem
Zögling: in der Art, wie wir jeweils mit Lob und Tadel
wechseln, wie wir jeweils Lohn und Strafe anwenden, wie wir
unsere Autorität gebrauchen, wie und was wir verbieten, wie wir
unsere Zöglinge in Galerien und Museen führen, wie wir in der
Lektüre griechischer und römischer Klassiker sog. heikle Stellen
behandeln, wie wir den Zögling an uns heranziehen oder ihn



176

jeweils von uns fernhalten, wie wir gewisse Fehler übersehen,
gewisse Tugenden zeitweise beachten oder nicht beachten, die
Erholung regeln und die Arbeiten bemessen. Für alle diese

Dinge gibt es pädagogische Regeln. Aber wie wir die
allgemeine Regel im konkreten Falle handhaben, das wechselt von
Individuum zu Individuum. Und wer nichts besitzt als die
allgemeinen Regeln der Pädagogik und die Gesetze der Psychologie,
der darf sicher sein, daß er bei seinen pädagogischen
Maßnahmen tausendmal mehr Fehler macht als einer, der in diesen
Regeln und Gesetzen wenig bewandert ist, aber im Besitze einer
natürlichen Feinheit der psychologischen Einfühlung und einer
intuitiv und spontan wirkenden Reaktionsfähigkeit für das jedesmal

pädagogisch Angemessene sich befindet. Ja, es ist ein Glück
für die Menschheit, daß die Fähigkeit zu pädagogischer
Beeinflussung, sofern sie aus der Liebe entspringt, weniger
von erworbenem pädagogischem und psychologischem Wissen als
vielmehr von angeborener psychologischer Feinfühligkeit und
einem auf eigener Sittlichkeit beruhenden pädagogischen Takte
abhängig ist.

8. Diese psychologische Feinfühligkeit, die das Erfassen
der jeweiligen individuellen Lage eines Menschen ermöglicht,
liefert nun auch im Lauf der Zeit Bausteine zum intuitiven
Erfassen des individuellen Persönlichkeitsideals, das keimhaft im
Zögling angelegt ist. Dieses Ideal bloß rational zu bestimmen, ist
unmöglich. Dazu ist die menschliche Seele selbst viel zu
irrational. Auf der anderen Seite darf der Erzieher dabei auch
nicht bloß auf seine intuitive irrationale Fähigkeit sich
verlassen. Ganz abgesehen davon, daß im Geist des Erziehers von
vornherein typische Gestalten idealer Menschlichkeit vorgebildet
sein müssen, auf welches Allgemeine das Besondere des
Zöglings irgendwie bezogen werden kann — das durch die Intuition
geschaffene Bild bedarf der rationalen Untersuchung. Es muß
durch ständiges, pädagogisch gerichtetes Beobachten und
vorsichtiges Experimentieren auf seine Möglichkeit und Richtigkeit
hin geprüft werden.

Hier wird nun das dritte Merkmal unserer Analyse der
Erziehungstätigkeit, der werdende Mensch, für die Charakteristik

des Erziehers von Bedeutung. Die Fähigkeit des B e -

obachtens, die hier als Forderung auftritt, ist an sich gar
kein besonderes Charakteristikum des Erzieherberufes. Es gibt



177

sehr viele Berufe, für welche sie ebenso notwendig ist. Aber hier
handelt es sich um einen eigenartigen Gegenstand, der beobachtet
werden muß, um werdende, das heißt sich verändernde, in
beständiger Entwicklung sich befindende, einzigartige Menschenseelen,

um die Beobachtung und Erfassung einer fließenden,
immer neue Seiten aufweisenden geistigen Gesamterscheinung
in ihrer eigenartigen Konkretheit und um eine sich immer wieder
selbst korrigierende Beziehung dieser einzigartigen Erscheinung
auf das für den speziellen Zögling typische Bildungsideal. Hier
liegt die subtilste Eigenschaft des Erziehers vor, eine
Eigenschaft, die nie in einem Menschen in vollendeter Form vorhanden
sein wird. Ich will sie die Fähigkeit der Persönlichkeitsdiagnose

nennen. Ähnliche Probleme, aber ungleich
einfacher, weil rein physiologischer oder gar nur anatomischer Art,
hat der A r z t zu lösen, der einen komplizierten, schwer
durchsichtigen Krankheitsprozeß zu verfolgen hat. Das Interesse am
werdenden Menschen, die ausgesprochene Neigung zum Verkehr
mit der Jugend, die Feinfühligkeit, der pädagogische Takt: alle
diese Eigenschaften zusammen geben noch keine Gewähr für
die Erfüllung der letzten Forderung, wenn sie auch durch sie

ungemein gefördert werden. Gewiß ist es eine Beobachtungsgabe,

um die es sich hier handelt, aber eine Beobachtungsgabe
nicht des Naturforschers, sondern des Seelenforschers, wobei
der Blick des ersten auf das Allgemeine, der des zweiten auf
das Besondere gerichtet ist, eine Beobachtungsgabe, die ebenso

angeboren ist, wie die des Naturforschers, für deren Schulung
wir aber keine besondere Einrichtung haben und vielleicht
niemals haben werden.

Denn die sogenannte experimentelle Psychologie wird ewig
da aufhören, wo die eigentlichen Geheimnisse der Seele
beginnen. Die analytische oder synthetische oder deskriptive
Psychologie kann wohl ausgezeichnete Hilfe reichen, weil sie
Einblick gewährt in die teleologischen Zusammenhänge des
Seelenlebens und weil sie kategoriale Begriffe liefert, mit denen
wir uns in der Welt der seelischen Erscheinungen leichter
zurechtfinden als ohne sie. Vielleicht ist hier die Stelle, wo die Seele
der vollendeten Erziehernatur am nächsten mit der des echten
Dichters verwandt ist. Vielleicht ist auch das der Grund, warum
die großen Erziehernaturen so selten sind wie die großen
Dichter. In diesem Sinne war zum Beispiel Sokrates kein

12



178

Erzieher, obwohl sein ganzes Leben der Erziehung seiner

Mitbürger geweiht war und obwohl sein ganzes Sinnen und Denken

immer auf den konkreten Fall eingestellt war. Denn ihm lag

nichts daran, gerade den einzelnen konkreten Menschen zu der

ihm möglichen Vollendung zu führen; er war im Grunde nicht

persönlich gerichtet, sondern sachlich. Dem Streben nach Wahrheit

wollte er eine Gasse brechen; dem Wissen um das
Sittliche wollte er einen Weg bahnen, weil er, von seinem eigenen
Wesen geführt, des Glaubens war, daß es unmöglich wäre, das

Sittliche erkannt zu haben und es nicht zu tun. Er kannte nur
eine Pflicht: «Strebe nach der Erkenntnis des Sittlichen», und
diese Pflicht predigte er auf allen Gassen. In diesem Sinn war
selbst Christus nicht Erzieher, obwohl er zum größten Erzieher
der Menschheit geworden ist. Wie in Sokrates der Philosoph
überall in die Erscheinung tritt, so in Christus der Heilige, der
Erlöser. Beide wollten in den Tempel der Sittlichkeit führen,
aber nicht den einzelnen, einzigartigen, eigenartigen Menschen,
sondern die Menschheit, deren größte Lehrer sie waren. Das
Amt des Erziehers ist ein ganz anderes; er will nicht die
Menschheit erlösen, sondern den einzelnen konkreten Menschen,
und darum ist auch seine Einstellung eine völlig andere. Sie ist
auch nicht auf das Allgemeine gerichtet — das Allgemeine ist
ihm in seinem unzweifelhaften Werte bereits gegeben, —
sondern auf das Besondere und auf die Beziehung des Besonderen
zum Allgemeinen. Sein Denken bewegt sich im Anschaulichen
und diese besondere Denkbewegung in Verbindung mit dem
intuitiven Erfassen des irrationalen Stromes der werdenden
Menschenseele ist eine sehr eigenartige Begabung, die wir mehr
in der Idee uns vergegenwärtigen, als in ihrer vollendeten
Wirklichkeit schauen können.

9. Untersuchen wir nun das vierte Merkmal, das unsere
Analyse aufgestellt hat, nämlich die Absicht, die Entwicklung
des Zöglings bestimmend zu .beeinflussen, so führt es auf
zwei ganz verschiedene Forderungen für das Wesen des
Erziehers.

Die Grundaufgabe aller Erziehung ist, das Wollen des
Zöglings mehr und mehr eindeutig zu bestimmen, dem Zögling
einen festen, durch Gewohnheiten vorbereiteten und durch
bestimmte Grundsätze geleiteten Charakter zu geben. Wer aber
einen bestimmenden Einfluß auszuüben beabsichtigt, und zwar



179

selbstverständlich einen Einfluß von dauernder Bestimmtheit

— denn nur darin liegt der Begriff der Erziehung, — muß
einmal überhaupt wissen, was er will; er muß ein Ziel, eine Richtung

seines eigenen Willens haben, dann aber auch die Mittel
besitzen, das, was er will, auch wirklich zu erreichen. Der
Erzieher sucht also einesteils das mannigfach gerichtete Wollen
des Zöglings seinem eigenen konstanten Wollen unterzuordnen,
die Richtung des fremden Wollens mit seinem eigenen, einheitlich

gerichteten Willen zusammenfallen zu lassen, — das ist
aber der Grundzug des M a c h t menschen. Andernteils muß
sein eigener Wille eine feste Richtung haben; der Erzieher muß
selbst ein Charakter sein oder doch die Veranlagung
und das unbeugsame Streben zu einem haltbaren Charakter
haben, wenn der von ihm ausgehende bestimmende Einfluß
nicht ein ewig wechselnder sein soll. Nur von einer, in sich

gefestigten Persönlichkeit aus, von einem Gesamtwillen, der
selbst einheitlich gerichtet ist, kann ein konstant bleibender
Einfluß auf andere erwartet werden.

Daß nicht alle Menschen eine Veranlagung haben, aus der
sich ein wirklicher, irgendwie wertbetonter Charakter!
entwickeln kann, hat kaum jemand stärker betont als Ribot in
seiner Psychologie der Gefühle (2. Teil, Kapitel 12). «Es ist
klar,» sagt er, «daß unter den unzähligen Menschen solche in
ungeheurer Zahl sind, die weder Einheitlichkeit, noch Beständigkeit,

noch ein ihnen eigentümliches Gepräge besitzen. Es sind:
a) die Amorphen, welche die Natur über alle Maßen gestaltungsfähig

gemacht hat, die jedem Einfluß, auch dem
entgegengesetzten, unterliegen; b) die Unbeständigen, denen überhaupt
jede Einsicht fehlt, die unzuverlässig und unberechenbar bleiben,
unter verschiedenen Umständen gleich und unter gleichen
Umständen verschieden handeln, so daß sie als vollständige
Fragezeichen erscheinen.» Beide Gruppen umfassen nach Ribots
Anschauung die Mehrzahl der Menschen. Sie mögen immer zu
mancherlei Berufen tauglich sein, zum Erzieher taugen sie nicht.

Die Veranlagung zu einem Charakter aber bedarf einer
besonderen Analyse. Ich habe sie in meinem Buche: Charakterbegriff

und Charaktererziehung (B. G. Teubner, Leipzig, zweite
Auflage, 1915) zu geben versucht, und dort vier Wurzeln der
Charakteranlage bezeichnet: Willenstärke, Urteilsklarheit,
Feinfühligkeit und Aufwühlbarkeit des Gemütsgrundes. Der Fein-



180

fühligkeit für die Erscheinungen der kindlichen Seele sind
wir bereits in unserer Analyse begegnet. Desgleichen der
Urteilsklarheit, als wir zur Forderung jener eigenartigen Beobachtungsgabe

für die Seelenforschung kamen, in der wir die subtilste
Eigenschaft des Erziehers erblickten. Zur Forderung der
Willensstärke werden wir auch durch den oben erwähnten
zweiten Wesenszug, dem des Machtmenschen, geführt. Die
Bedeutung der Aufwühlbarkeit des Gemütsgrundes durch die
höheren Werte und Ideen wird uns noch einmal beschäftigen,
wenn wir einen besonderen Fall des Erziehers, den Lehrer
gewisser Geisteswissenschaften, ins Auge fassen. Ich habe die
Überzeugung, daß von diesen vier Eigenschaften die Aufwühlbarkeit
des Gemütsgrundes die entscheidende ist für die Entwicklung
eines dauerhaften Charakters. Denn diese Aufwühlbarkeit
bedeutet den Umfang, die Tiefe und die Dauerhaftigkeit der
Gemütsbewegungen, welche die im Bewußtseinsstrom kommenden

und gehenden Vorstellungen, Begriffe und Ideen begleiten.
Sie sagt nichts anderes, als daß der Erzieher mehr als jeder
andere psychologische Typus dem Gefühlstypus angehören
muß, das heißt dem Typus, der mit einem starken
Gefühlsgedächtnis gesegnet ist. Also mit einer Seele, in welcher die
Ideen des Wahren oder Schönen oder Guten oder Heiligen
verhältnismäßig leicht immer wieder die gleiche Gefühlswärme
erzeugen und über die ganze Seele ausstrahlen lassen. Welche
Ideen aber das Gemüt dauernd in großer Tiefe aufwühlen, das
bestimmt das in der Individualität liegende individuelle Gesetz,
das den einen von den Ideen der Wahrheit, den andern von den
Ideen der Schönheit, Erlösung, Macht, Freiheit, Liebe, Ökonomie,
Gerechtigkeit, Billigkeit etc. gefangen nehmen läßt. Im übrigen
ist es eine uralte Wahrheit: wer einen Charakter erziehen will,
muß selbst bereits Charakter haben oder doch, weil wohl
niemand frei ist von Charakterschwächen und auch niemals ganz
frei sein wird, aus sich selbst heraus, kraft seiner Veranlagung
nach einem festen Charakter zu streben sich genötigt fühlen.

Einer besonderen Untersuchung aber bedarf noch die zweite
Forderung, auf welche das vierte Grundmerkmal geführt hat.
Im Seelenrelief des Erziehers taucht neben dem Grundzug des
sozialen Typus, der dem Gesetz der Liebe gehorcht, scheinbar
der Zug des Machtmenschen auf, der den Willen des anderen
nötigt, seinem eigenen Willen zu folgen. Ich sage «scheinbar»;



181

denn schon die Verbindung dieser beiden Züge, von denen
zweifellos im Erzieher der erstere der herrschende sein muß,
legt uns die Vermutung nahe, daß diese Neigung nicht auf
Mitteln des äußern Zwanges, dem eigentlichen Charakteristikum
der Macht, beruhen kann, sondern mit den Mitteln, die eine

freiwillige innere Gefolgschaft herbeiführen, mit den
Mitteln der auf Ehrfurcht, Liebe, Achtung vor geistiger und
sittlicher Überlegenheit ruhenden Autorität.

Wo aber freiwillige Gefolgschaft ist, da kann man nur im
übertragenen Sinn vom Gesetz der Macht sprechen. Die Macht,
die vom rechten Erzieher ausgeübt wird, ist die Macht der Liebe,
die Macht des Gefühls geistiger und moralischer Überlegenheit,
die Macht der sittlichen Werte. Nur in der allerfrühesten Kindheit

spielt zweifellos auch die Macht der physischen Überlegenheit

und der Furcht vor ihr eine Rolle. Darum hat Else
Voigtländer schwerlich recht, wenn sie in ihrem Aufsatz «Zur Psychologie

des Erziehers» (Pädagogische Blätter, Heft 10, 11 und 12,

1917) als eine Grundeigenschaft des Erziehers «die Neigung
zum Herrschen, Dominieren, Befehlen» aufstellt. Gewiß, der
Erzieher herrscht, dominiert, befiehlt — bis zu einem gewissen
Alter des Zöglings. Aber wenn er diese Eigenschaft aus bloßer
Neigung zum Herrschen entfalten würde, wenn er nicht vielmehr
sehr oft gegen seine Neigung zum Befehlen sich entschließen
würde, so würde er sehr bald erfahren, wie gefährlich seine
Neigung für den Zweck der Erziehung ist. Gerade die
wertvollsten Zöglingsnaturen lehnen frühzeitig Herrschernaturen,
Machtmenschen ab. Solche Naturen taugen überall besser hin,
als zum Erziehergeschäft.

Freilich ist Autorität für die Erziehung eine conditio sine

qua non. In den ersten Lebensjahren des Zöglings sind Größe,
Alter, Kraft, Blick, Stimme, Haltung, Strafgewalt des Erziehers
hinreichende Grundlagen seiner Autorität. Aber selbst in diesem
Stadium wäre eine Neigung zum Herrschen und Befehlen gefährlich.

Denn wer aus Neigung zum Befehlen befehlen würde, der
würde ein an sich schon in der Erziehung mit Vorsicht zu
handhabendes Mittel zum Zwecke machen. Sehr bald genügen jedoch
die physischen Eigenschaften des Erziehers nicht mehr. Wenn
erst der kleine Zögling die immer unvermeidlichen Schwächen
jedes Erziehers kennt oder gar fühlt und wenn dem Erzieher
alsdann nicht andere Mittel zur Verfügung stehen, dann ertragen



182

vielleicht noch die amorphen Gestalten den Zwang der äußeren

Gewalt, nicht mehr aber jene, die einer eigentlichen Charakterbildung

fähig sind. Jetzt muß das Autoritätsbewußtsein im Zögling

mehr und mehr aus dem Bewußtsein der Liebe und der

geistigen wie moralischen Überlegenheit des Erziehers
herauswachsen. An die Stelle der Zwangsgefolgschaft tritt die
Gefolgschaft aus Liebe und Ehrfurcht, bis schließlich auch diese

aufhört überall da, wo die vom richtigen Erzieher angestrebte
Autonomie im Zögling diesen zur selbständigen Umgestaltung
seines Wertsystemes nötigt. Gerade in diesem letzten Stadium
zeigt sich der Segen eines nie vom Herrscherwillen beeinflußten
Erziehers. Er bleibt, wenn die frühere Gefolgschaft auf
Ehrfurcht und Liebe gegründet war, für den Zögling in allen
denjenigen Dingen zeitlebens Autorität, in denen er nicht zur
eigenen Stellungnahme gekommen ist.

So sehen wir, daß im Erzieher kein Zug des Machtmenschen

liegen kann und liegen darf. Eduard Spranger hat recht, wenn
er sagt : «Eine Welt trennt diese Lebensformen des sozialen und
des Machtmenschen. Die Macht der Liebe wirkt langsam und
innerlich, die politische Macht unerbittlich und mit äußeren
Mitteln.» Ob aber diese Liebe die Erziehung, Veredelung, Bildung
fördert, das hängt davon ab, ob sie im Erzieher mit geistiger oder
moralischer, für den Zögling deutlich fühlbaren Überlegenheit
verbunden ist. Erst dann ist ihr Echo im Zögling nicht bloß
Gegenliebe, sondern auch Ehrfurcht, und dieses Gefühl beugt
mehr noch als die Liebe selbst den Willen des Zöglings
freiwillig unter den des Erziehers. Es ist deshalb völlig überflüssig,
zu den bisher gefundenen Wesensmerkmalen des Erziehers
auch noch das Merkmal des Besitzes von pädagogischer Autorität
hinzuzufügen, das heißt der Autorität, «die ihre Macht den
inwendigen Menschen fühlen läßt im Gegensatz zur polizeilichen,
militärischen und patriarchalischen Autorität,» wie das Georg
Bauer in seinem Artikel «Erzieherberaf» in Schmidts Enzyklopädie

des gesamten Unterrichts- und Erziehungswesen verlangt.
10. Überblicken wir das Ergebnis unserer Analyse der

spezifischen pädagogischen Veranlagung, so. kommen wir zu
folgender psychologischen Struktur des Erziehers: Aus einer
starken Veranlagung nicht bloß zum Mitfühlen, sondern auch
zum Einfühlen in die Seele der Mitmenschen, vor allem der
geistig unmündigen, ist er zeitlebens von einem lebhaften In-



183

teresse gefesselt, seine Arbeit in den unmittelbaren
Dienst ihrer seelischen Entwicklung zu stellen. Während in
dieser Veranlagung das Mitgefühl, die Sympathie eine

allgemeine menschliche Eigenschaft darstellt, die nur in den
einzelnen Individuen in ganz verschiedener Stärke auftritt, ist
die Feinfühligkeit in diesem Falle eine Folge der der
kindlichen Natur verwandten Eigenart, einer gestaltungs-
und spielfreudigen, weder vom Gesetz des Nutzens, noch vom
Gesetz der systematischen Erkenntnis, noch vom Willen zur
Macht beeinflußten Seele. Aus dieser gemeinsamen Eigenart
wendet sich wahrscheinlich ein Grundgefühl aller menschlichen
Seelen, die Zuneigung, speziell zum Kinde und mit ihr
auch die Freude, die im Erzieher lebenden Werte, die ja gerade
als Werte nach Ausbreitung drängen, auch dem geliebten Zögling

zugänglich zu machen, das heißt, gerade die Jugend und
nicht die Erwachsenen in der Richtung dieser Werte zu
beeinflussen.

Mit der Fähigkeit der Einfühlung in die Seele eines anderen,
welche den Erzieher in die Tiefe der jeweiligen Individuallage
des Zöglings steigen läßt, muß die Feinfühligkeit für alle
möglichen Seiten des jugendlichen Lebens Hand in Hand gehen und
jenen pädagogischen Takt zeigen, der in sicherer Reaktion auf
das Beobachtete, das jeweils Angemessene für die Beeinflussung
einer Erscheinung trifft.

Was die rein intellektuellen Fähigkeiten betrifft, so ist die
Denkbewegung des Erziehers mehr der des Dichters und
Historikers verwandt, als der des Mathematikers und Naturforschers.
Sie ist mehr auf das Gestalten einer konkreten Gesamterscheinung

gerichtet, wobei das Gestalten immer unter Beziehung auf
den bestimmten Persönlichkeitswert erfolgt, der in dem erst
allmählich in die Erscheinung tretenden Ich des Zöglings liegt,
und dessen Erfassen die Fähigkeit der Diagnose des typischen
Persönlichkeitswertes voraussetzt.

Unerläßlich ist für den Erzieher die Veranlagung zum
Charakter. Das setzt neben der bereits erwähnten Gabe der
Feinfühligkeit und des in der eigenartigen Denkbewegung
selbstverständlich eingeschlossenen gesunden Menschenverstandes

einen gewissen Grad der Willensstärke und der Aufwühlbarkeit

des Gemütsgrundes voraus. Wenn e i n Beruf diesen
Besitz nicht entbehren kann, falls er nicht um seinen Erfolg



184

kommen will, so ist es der Beruf des Erziehers, weil ja seine

Aufgabe gerade Charakterbildung ist. Alle höheren Grade der
Charakterstärke oder der Stärke des autonomen Willens zum
Charakter sind wiederum ihrerseits bedingt durch die Einheit,
Geschlossenheit und Dauerhaftigkeit der Grundsätze, die als
Normen des Handelns im Erzieher leben.

Eine solche Einheit und Geschlossenheit ist durch Erkenntnis

allein nicht zu erzielen. Die irrationalen Grundlagen sind
hier tragfähiger als andere Grundlagen. Eine derselben ist die
religiöse Grundlage. Es ist zweifellos, daß die religiöse
Veranlagung eine nahezu restlose Verschmelzung mit der
sozialen Veranlagung eingehen kann, also gerade mit der
Veranlagung zum Erzieher. Sie prägt sich ja in dem Grundsatz
aus: Gott ist die Liebe. Es ist ebenso zweifellos, daß auf dem
Boden einer starken religiösen Weltanschauung die soziale
Natur des Menschen eine feste, unwiderstehliche Opferfreudigkeit

und Hingabesittlichkeit entwickeln kann und entwickelt
hat. Gleichwohl hat sie auch ihre Gefahren für den Erzieherberuf,

sobald sie geneigt ist, dem Zögling Gewalt anzutun,
wenn ihm die religiöse Veranlagung fehlt, oder, falls er eine
solche besitzt, seine religiöse Welt aber sich andersartig
entwickelt, gegen diese andersartige Entwicklung intolerant zu
werden beginnt.

Dieser Gefahr der Intoleranz entgeht, wie mir scheint, nur
eine Sinnesart, die gerade auf dem Nährboden aller
Erziehereigenschaften gedeihen könnte. Es ist die Sinnesart, die Harald
Höffding in seinem letzten Buche den «Humor als Lebensgefühl»
genannt hat. Zu allen Zeiten hat man von Pädagogen Fröhlichkeit

des Herzens, Heiterkeit des inneren Wesens verlangt und
diese Fröhlichkeit wohl auch mit Humor bezeichnet. Es gibt
aber eine Heiterkeit und Fröhlichkeit, sowie eine Sorte von
Humor, die auf die Dauer langweilig, ja sogar verletzend wirkt,
oder die wegen ihres beständigen Intermittierens mit entgegengesetzten

Seelenzuständen oder wegen ihrer Neigung zur Satire
oder zum Hohn, die Schülerseelen weit mehr reizt und
verdunkelt als besänftigt und aufhellt. Es gibt einen Humor, der
eine unglaubliche Verständnislosigkeit für gewisse jugendliche
Übermutserscheinungen hat und sie entweder in ihrer
Ausgelassenheit steigert oder das berechtigte Element übersehend, an
ihnen spöttisch herummäkelt.



185

Was Höffding Humor als Lebensgefühl oder den großen
Humor nennt, ist etwas ganz anderes. Er ist nicht ein
vorübergehender Zustand, eine auftauchende und wieder verschwindende

Gemütsbewegung, auch nicht bloß ein dauernder Zustand

schlechtweg, wie er sich in einer anhaltenden Stimmung kundgibt,

sondern eine vollendete Sinnesart, eine Lebensanschauung,
eine Lebensauffassung. Er ist ein Ausdruck der Selbstbehauptung,

die sich auf Selbsterkenntnis gründet, «ein Ausdruck
aber, der den großen Blick für das Leben und eine ehrliche
Erfahrung von den Kleinlichkeiten und Widerwärtigkeiten
desselben hat, ein Ausdruck, der den Glauben an das Große nicht
verloren hat, weil das Leben soviel Niedrigkeit und soviel Leid
aufweist. In seiner Überzeugung von dem Werte des Großen
hat er den Sinn für das Kleine und Schmerzliche, für das Kindliche

und Unzulängliche, für das Unvollkommene und scheinbar
Wertlose nicht verloren.» Die Sympathie, «die den Puls
des Lebens im Kleinsten wie im Größten fühlt,» das
Verstehen, «das alles in einen großen Zusammenhang
einordnet,» sind diejenigen Grundlagen, in denen diese Sinnesart
hauptsächlich im Erzieher sich aufbauen kann. Aus diesem
großen Verstehen und der unerschöpflichen Sympathie heraus,
vermöge deren sich «das Reich der Werte mitten in der rauhen
und kalten Welt der Wirklichkeit offenbart,» quillt jene stille
Heiterkeit, jener sonnige Zug, der jede echte Erziehernatur
kennzeichnet und der vielleicht nur noch übertroffen werden
kann, wo der echte religiöse Mensch vom aktiven Typus mit dem
sozialen Menschen zu einer Gesamtseelenverfassung
verschmolzen ist. Hinter allem Scherz dieser Sinnesart steckt der
Ernst des Lebens. Das Gemüt dieser Seelenverfassung bewahrt
sich durch den äußeren Scherz seine Überlegenheit den
Widersprüchen und Gegensätzen gegenüber, mit denen es beim innigen
Festhalten an dem, was das Leben lebenswert macht, zu
kämpfen hat. Es braucht wohl nicht gesagt zu werden, daß
diese Sinnesart mit Pessimismus völlig unvereinbar ist. Aber
sie ist auch weit entfernt vom gedankenlosen Optimismus, eben
weil ihr der Ernst des Lebens und die äußere Konsequenz der
Gesetze, welche Natur und Gesellschaft beherrschen, stets
bewußt ist. Aber die Sonne ihres Glaubens an die ewigen Werte
läßt sie niemals verzagen, sondern immer hoffen. Welche
Sinnesart außer der religiösen könnte dem Erzieheramt, das oft



186

soviel Widerwärtigkeiten zu überwinden hat, zuträglicher sein

als diese?
Freilich, die Menschen des echten großen Humors sind sehr

viel seltener als die Menschen des echten religiösen Typus, und
seine Seelenverfassung, auch wenn sie aus dem Grundzug der
Sympathie und des Verstehens hervorgeht, braucht noch nicht
die innere Berufung zum Erzieher der Unmündigen
mit sich zu führen. Gleichwohl üben diese Seelen, wenn
Höffding recht hat, daß Cervantes und Shakespeare solche

unerreichbare Träger des großen Humors waren, einen Er-
ziehungseinfluss nicht zwar auf ein einzelnes bestimmtes Wesen,
wohl aber auf die Menschheit aus, sofern in ihnen auch der
ästhetische Drang lebendig ist, der sie nötigt ihre Lebensauffassung

in Gestalten und Bildern zu objektivieren.
11. Nun mag mancher, der auf das Ergebnis unserer

Untersuchung zurückblickt, ein Gefühl der Unbefriedigung haben.
Man ist so sehr gewöhnt, vom Erzieher eine Stufe der
Vollkommenheit in allen Bezirken der menschlichen Seele zu
verlangen und demgemäß Forderungen für den Erzieherberuf
aufzustellen, die, wenn sie erfüllt sein müßten, den qualifizierten
Erzieher noch viel seltener machen würden, als er ohnehin
schon ist. Allein ein anderes ist es, einen idealen Vertreter
dieses Berufes hinzustellen und ein anderes, die Merkmale des
inneren Berufenseins festzulegen. Daß dem Erzieher ein solches
Ideal vor Augen schwebt, ist gut und recht und notwendig. Ich
habe ein solches Ideal, und zwar ein Ideal des religiösen
Typus, nirgends besser gezeichnet gefunden als durch G. Bauer
in dem bereits erwähnten Artikel «Erzieherberuf» in Schmidts
Enzyklopädie des gesamten Erziehungs- und Unterrichtswesens.
Er sagt, ein Mann, dessen gebildeter Geist und Wille auch
körperlichen Stimmungen und den drohenden Einseitigkeiten
des Alters Widerstand zu leisten weiß, der als wahrhaft
Mündiger mit seinem ganzen Wissen wurzelt in dem Grund des
christlichen Heils und von hier aus mit freiem Blick hinsieht
auf Welt und Leben, den eine innere Neigung treibt, was er
gelernt und erfahren, anderen und besonders dem heranwachsenden

Geschlecht mitzuteilen, um auch sie zur Mündigkeit zu
erheben, dessen persönliches Übergewicht von diesen zwar
unmittelbar empfunden wird, aber nicht als eine
niederdrückende Last, sondern als eine läuternde, züchtigende, auf-



187

richtende und erweckende Kraft, der mit heiliger Liebe zur
Jugend zugleich die besondere Fähigkeit verbindet, zu ihr sich
herabzulassen und jeden auf dem ihm gemäßen Weg seinem von
Gott ihm vorgesteckten Ziele zuzuführen — das ist der rechte
Erzieher.

Aber jeder, der den Erzieherberuf wählt, soll nicht nur
wissen, welche Eigenschaften er in seiner Vollendung
benötigt, sondern auch welche Eigenschaften er von Haus aus
besitzen muß, um überhaupt das Wagnis auf sich nehmen zu
dürfen, in den Erzieherberuf einzutreten. Diese notwendigen
und hinreichenden Eigenschaften wenigstens einigermaßen zu
kennzeichnen, das hat unsere Untersuchung beabsichtigt.

Nun bedarf es aber noch einer Ergänzung. Wir haben
bisher vom Erzieher schlechtweg gesprochen. Jeder denkt hiebei
an einen mündigen Menschen, der Einfluß nimmt auf die
geistige und moralische Entwicklung eines einzelnen
Unmündigen. Aber die Gegenwart fordert, daß auch der Lehrer
einer Klasse Erzieher sei, das heißt, daß er eine Mehrzahl von
Zöglingen gleichzeitig durch seine Erziehungsgewalt in
ihrer geistigen und moralischen Entwicklung beeinflusse. Jeder,
der im Schulwesen tätig war, weiß, daß einer ein recht guter
Privaterzieher sein kann, als Lehrer einer Klasse aber gänzlich
versagen kann, daß umgekehrt ein guter Klaßlehrer noch lange
nicht ein guter Einzelerzieher zu sein braucht. Der Hauptgrund
für die erste Erscheinung liegt darin, daß es ein anderes ist,
gleichzeitig in einer großen Zahl von Zöglingen den
Zustand innerer Disziplin zu erzeugen und aufrecht zu
erhalten als in einem einzigen Zögling. Der Hauptgrund für die
zweite Erscheinung dürfte in dem Umstand zu suchen sein, daß
die völlige Beherrschung des Lehrstoffes, die sachlich
vollendete Einstellung auf ihn, die Fähigkeit einer gerundeten,
ästhetischen, wirksamen Darstellung nicht notwendig verbunden
zu sein braucht mit all den Zügen, die aus der persönlichen
Einstellung der sozialen Erziehernatur fließen. Jeder Schul-
verwaltungsbeamte weiß, daß, wenn die Begabungen in der
Erziehernatur nicht gleiche Stärke zeigen, die mehr sachlich

eingestellten, also vom Stoff erfüllten Lehrer, im
allgemeinen die besten Lehrer für die Oberklassen, die mehr
persönlich, auf die Schülerentwicklung eingestellten, im
allgemeinen die geeignetsten Lehrer für die Unterklassen sind.



188

Je höher aber das Lehrgut ist, in das der Lehrer einzuführen
hat, desto notwendiger ist zugleich die Fähigkeit zur sachlichen

Einstellung. Das aber setzt voraus, daß zu den allgemeinen
Erziehereigenschaften des Lehrers noch die besondere
Begabung kommen muß, welche eine sachliche Einstellung auf
Geschichte, Literatur, fremde Sprachen, Mathematik,
Naturwissenschaften, Religion, bildende Künste, Musik etc. ermöglicht.

Diese Forderung liegt so klar auf der Hand, daß sie keiner
weiteren Untersuchung oder Begründung mehr bedarf. Nicht
so durchsichtig ist die andere Fähigkeit, eine ganze Klasse
gleichzeitig in jedem Augenblick einer Unterrichtsstunde
innerlich und unwillkürlich zur geistigen Mitarbeit zu
nötigen, in der ganzen Klasse, so oft es dem Lehrer
beliebt, jenen Zustand innerer Disziplin zu erzeugen, der die
Wurzel alles Lehrerfolges ist. Wer diesen Zustand nicht selbst
erlebt hat, in welchem ein geheimes Band die Seele des Lehrers
mit jedem einzelnen Schüler verbindet, so daß er nicht bloß
der Gedanken- und Gefühlsbewegung des Lehrers aus
normalem Drang folgt, sondern bisweilen sogar ihr vorauseilt,
der kennt die seligsten Stunden des Lehrers nicht und wird das
Geheimnis auch nicht enträtseln können. Vielleicht ist immer
etwas Irrationales in dieser Wechselbeziehung. Vielleicht spielt
die durch die Liebe zu den Zöglingen und die Ehrfurcht vor
ihren Seelen bereits gesetzte Gegenliebe und Verehrung mit.
Sie gibt mindestens einen ersten Anstoß, die geistige Arbeit
der Stunde gemeinsam zu unternehmen. Sicher geht auch von
einer gewissen Gesamterscheinung eines Lehrers eine stärkere
Anziehungskraft als von anderen aus, die mit dem Worte
«wechselseitiger Sympathie» mehr umschrieben als irgendwie
erklärt ist. Aber es ist zweifellos noch eine eigentümliche,
rational erfaßbare Eigenschaft des Lehrers vorhanden, der eine
solche Wirkung nicht bloß ab und zu, sondern dauernd und in
jedem Moment, wo sie gewollt wird, auf seine Schüler ausübt.
Ich möchte sie als eine gewisse Weite des Bewußtseins
bezeichnen, durch welche die Fähigkeit der gleichzeitigen
Doppeleinstellung auf das Sachliche des Stoffes einesteils und
auf das Persönliche des Schülers andemteils ermöglicht wird.
Wenn ich die Erinnerung an meine eigenen Lehrstunden der
Mathematik, einem Lehrgegenstand, der schwerlich schon von



189

Haus aus für jeden Schüler ohne Ausnahme etwas Fesselndes

hat, durch meine Seele gleiten lasse, so bemerke ich, daß ich
zunächst vom Reiz gefesselt war, die logische Entwicklung in
ihrer vollen Durchsichtigkeit auch für den

Schwächsten zu gestalten. Während ich aber ersichtlich ganz
vom Sachlichen beherrscht zu sein scheine, gleitet mein Blick
beständig über die Klasse und tastet jedes Schülergesicht ab.

Tausend Wahrnehmungen beeinflussen von der Randzone des

Bewußtseins her den Gang und die Gestaltung der Lektion,
Fragen und Antworten über alle Köpfe zerstreut, vermehren
die Zahl der halbbewußten Wahrnehmungen und wirken auf
die im Blickfelde stehenden logischen Entwicklungen und
methodischen Darstellungen ein. Auch der ungefragte Schüler
bekommt im Kreuzfeuer die sichere Empfindung, daß er in
meinem Zauberkreis steht.

Diese Doppeleinstellung ist eine der wichtigsten Quellen
jener Eigenschaft des Lehrers, der, wie der technische Ausdruck
lautet, die ganze Klasse mit seinem Blicke beherrscht; sie liegt
gewiß zum großen Teil in dem Umstand, daß, obwohl der Lehrer
in der Stoffgestaltung aufzugehen glaubt, sein Bewußtsein nicht
derartig von dieser Gestaltung eingeengt ist, daß er nicht
zugleich auch mannigfacher Wahrnehmungen über die Wirkung
seiner Tätigkeit, ja sogar mannigfacher Beobachtungen und
unmittelbarer Beurteilung dieser Wahrnehmungen fähig wäre, um
überall sofort den Kontakt mit den leicht auseinanderflatternden

Schülerseelen herzustellen.
Beim Lehrer der Geschichte und der Literatur ist außer

dieser eigenartigen Weite des Bewußtseins noch eine andere
Eigenschaft notwendig, das völlige Erfülltsein von
den moralischen, sozialen, politischen oder ästhetischen Werten
der Güter, in welche er die Schüler einzuführen hat. Mit dieser
Werterfülltheit muß sich dann noch weiter die Begabung
verbinden, diesem inneren Werterlebnis den adäquaten Ausdruck
geben zu können. Der bloßen logisch-kritischen Einstellung ist
auf diesen Lehrgebieten eine solche innere Klassendisziplin
sehr oft versagt. Hierin unterscheidet sich der Geschichts-,
Literatur-, Religionslehrer vom Lehrer der Naturwissenschaft
und Mathematik. Bei den letzteren spielt die Aufwühlbarkeit
des Gemütsgrundes keine unerläßliche Rolle. Als bloße Lehrer
ihrer Disziplinen könnten sie sogar dieser Eigenschaften des



190

Erziehers entbehren, wenn sie nur eine hervorragende Geschicklichkeit

besitzen, die logische Entwicklung in spannender Weise

zu gestalten, was nichts anderes heißt, als daß sie den Weg des

Forschers gehen. Ganz anders liegen die Dinge bei dem Lehrer
der Geisteswissenschaften, der Künste, der Religion. Sie müssen
Menschen des Gefühlstypus sein, Menschen, die jederzeit in der
Tiefe ihres Herzens aufgewühlt werden, so oft sie das Amt
ausüben, ihre Schüler in das Reich der Werte einzuführen. In
seinem neuen Werke, «die Schule im Dienste der werdenden
Persönlichkeit,» Band 1, Seite 222, lehnt Gaudig die Diester-
wegsche Forderung ab, daß der Lehrer für die Schule sein
soll, was die Sonne für das Universum ist. Das ist nicht völlig
unberechtigt; aber Gaudig übersieht, daß in den Unterrichtsgebieten

der Geschichte, Literatur und Religion die Erfolge mit
der Lehrpersönlichkeit stehen und fallen, ganz im Gegensatz
zu den Erfolgen in Naturwissenschaft und Mathematik, wo die
Selbständigkeit des Erarbeitens der Begriffe, Lehrsätze und
Gesetze auch bei trockenen Lehrern im Bereiche der Schülerkräfte

liegt. Gewiß, die Schöpfungen der Dichter und die Ereignisse

der Geschichte entzünden, auch ohne den Umweg über den
Lehrer zu nehmen, die Gefühlsregungen, sie k ö n n e n es wenigstens

unter gewissen Voraussetzungen tun. Sobald sie aber

Unterrichtsgegenstand werden, dann beweisen alle
Erfahrungen des Schullebens, daß ein vom Werterlebnis nicht
erfaßter Lehrer alle Wirkungen historischer und religiöser
Ereignisse und künstlerischer Werke bei aller «Sachlichkeit»
seines Unterrichtes restlos ertöten kann.

12. Mit den drei eben hervorgehobenen Sondereigenschaften
der Lehrernatur: der Begabung für sein bestimmtes Unterrichtsfach,

der Fähigkeit, in der jederzeit zur Verfügung stehenden
Doppeleinstellung einerseits auf das Sachliche des Lehrgebietes,
anderseits auf das mannigfaltige Persönliche der Schülermassen

und der Fähigkeit intensiven Wertlebens, sind wohl die
Hauptmerkmale bezeichnet, die zu denen des Erziehers
hinzutreten müssen, um die Berechtigung einer Anwartschaft
zu geben, im Berufe des Klassenlehrers zu wirken. Eine weitere
Analyse der Lehrerarbeit als solche wie sie Hylla in seinen
«Vorfragen zum Problem der pädagogischen Eignung für die
Lehrerberufe» (Deutsche Schule, Heft 8, 9, 10, 11) wünscht, mag
gewiß noch einige andere eigentümliche Forderungen an die



191

Lehrerpersönlichkeit ergeben. Es werden vor allem Forderungen
sein, die mit der lebendigen Gestaltung eines Lehrstoffes und
damit auch mit der künstlerischen Form dieser Gestaltung
zusammenhängen. Aber ich glaube, daß diese Analyse gegenüber
den eben erwähnten Eigenschaften nur untergeordnete weitere
Eigenschaften enthüllen wird, oder daß sie die eben erwähnten
Merkmale nur auf einfachere seelische Kräfte zurückzuführen
vermag. So ist der auf die Vorbereitung einer Unterrichtslektion

aufgewandte und aufzuwendende Fleiß ein notwendiges
Erfordernis des Lehrers. Aber die methodische und
künstlerische Gestaltungsfähigkeit der Lehrstunde als eines
einzelnen Erlebnisses ist keineswegs ein Produkt
dieses Fleißes, es ist eine eigentümliche Veranlagung, die weder
durch das volle Werterfülltsein, noch durch die volle logische
Beherrschung erzeugt oder ersetzt werden kann. So ist die
Handhabung von Zucht und Regierung in ihrer Art, in ihrem
Umfang und in ihrer Mannigfaltigkeit von manchen irrationalen
Eigenschaften des Lehrers abhängig; so ist weiter die Art, wie
die Schüler auf die Person des Lehrers und die einzelnen
unterrichtlichen und pädagogischen Maßnahmen reagieren, nicht bloß
von den Schülernaturen abhängig, sondern auch von dem Wesen,
das die Person des Lehrers ausstrahlt. Aber die Analyse über
diese Erscheinungen wird doch in der Hauptsache auf die
bereits erwähnten Grundeigenschaften des Lehrers und Erziehers
zurückführen.

Man hat, wie schon in der Vergangenheit so besonders auch
in der Gegenwart, vom Lehrer vor allem verlangt, dass er eine
Persönlichkeit sei. Von allen, die sich mit dieser Forderung
beschäftigt haben, hat sie vielleicht Gaudig in seinem zweibändigen

Werk «Die Schule im Dienste der werdenden Persönlichkeit»
(Quelle und Maier, 1917, Leipzig) am eingehendsten behandelt.
Die schöne Definition, die er gibt (Band 1, Seite 87)
unterschreibe ich gern: «Persönlichkeit,» sagt er, «ist der seiner selbst
mächtige, die Kräfte seiner Natur zur Verwirklichung des Ideals
seiner Individualität zusammenfassende, auf den Gebieten des
Lebens sich frei aus sich heraus bestimmende Mensch.» Aber
die Forderung, daß der Mensch eine Persönlichkeit sei, ist nicht
bloß für viele andere, ja vielleicht für die meisten Berufe als
Berufsqualität eine unerläßliche, sie ist überhaupt eine allgemein
ethische. Sie gilt für jeden Menschen genau wie die Forderung



192

des Erfülltseins vom Bewußtsein der Pflicht. Die ganze moderne
Pädagogik ist auf die Erziehung zur Persönlichkeit eingestellt.

Aber die Persönlichkeit im Gaudigschen Sinn wächst nur
auf dem Boden der sich selbst erfassenden Individualität. Die
einzelne Individualität lernt sich indes in ihrer Totalität nur
erfassen, wenn sie durch die ihrer Seelenverfassung angepaßte
Arbeit ihre eigenen Leistungsmöglichkeiten kennen lernt. Das

erste auf dem Wege zur Persönlichkeit ist die Selbsterkenntnis
unserer Fähigkeiten und die freiwillige Beschränkung seiner
Tätigkeit auf jene Arbeitsgebiete, die diesen Fähigkeiten
entsprechen. Nur so können wir unser selbst mächtig werden, uns
frei aus uns heraus bestimmen lernen und in den Stand gesetzt
werden, die Kräfte unserer Natur zur Verwirklichung des in
unserer Individualität liegenden Persönlichkeitsideals
zusammenzufassen. Die Erziehung hat dann nur vor allem dafür
zu sorgen, daß wir jederzeit die Würde oder Unwürde der
verschiedenen Seiten unserer werdenden Persönlichkeit erleben,
um mehr und mehr das eigene Streben nach der wertvollen
Persönlichkeit auf allen unserer Seelenverfassung angepaßten
Arbeitsgebieten auszulösen und zu verstärken.

Wer also eine im Lehrberufe wertvolle Persönlichkeit
werden will, hat sich vor allem zu fragen, ob er hiezu die

im Vorausgehenden geschilderten seelischen Veranlagungen
besitzt. Eine bestimmte Antwort auf diese Frage ist für den
sich so Fragenden nur dann möglich, wenn er in seiner Entwicklung

Arbeitsgebiete und Arbeitsmöglichkeiten vorfindet, welche
die erzieherische, seelische Veranlagung offenbaren lassen. In
dieser Hinsicht sind jedoch die Ausbildungseinrichtungen für
die Lehrer und namentlich für die akademischen Lehrer noch
recht ungenügend. Vor allem erfährt der Lehrer der höheren
Schulen vor Abschluß seiner Universitätsstudien nicht an sich
selbst, wie weit er für-den von ihm gewählten Beruf tauglich ist.
Seine ganze Ausbildung ist auf die geistige Bewältigung der
Wissenschaften seines Unterrichtsgebietes gerichtet; sie ist rein
sachlich eingestellt, sie ist staatlich so organisiert, als ob der
tüchtige Mathematiker, Naturwissenschaftler, Philologe, Historiker

von selbst schon ein tüchtiger Lehrer sein müßte, gar nicht
zu erwähnen, daß er auch noch Erziehereigenschaften zu
besitzen hat. Aber auch die Vorbereitungsschule zur Hochschule,
das Gymnasium, bietet bis jetzt noch keine Möglichkeiten, in



193

sich selbst zu erfahren, wie stark der besondere soziale Typus
in uns ausgeprägt ist, der sich zum Erzieherberuf eignet. Erst
wenn alle unsere Schulen, Elementar-, höhere und Hochschulen
selbst so organisiert sind, daß sie als richtige Arbeitsgemeinschaften

von Schülern unter sich, von Lehrern unter sich, aber
auch von Schülern und Lehrern wirken und so ein soziales
Leben erzeugen, erst dann kann der Einzelne mit einiger
Deutlichkeit innewerden, wie weit sein eigenes Wesen die Züge
des besonderen sozialen Typus aufweist und ob er innerlich
berufen ist, den schönen, aber mühevollen Weg des Erziehers
und Lehrers zu gehen. Ein Lehrer aber, der eine volle Persönlichkeit

geworden ist, ist selbst das wertvollste Bildungsgut, das,
als lebendige Kraft über allen Wissenschaften, Künsten und
religiösen Gütern stehend, die größte Wirkung auf die Schüler
auszuüben vermag. Denn in ihm sind die Werte nicht latent wie
in allen sachlichen Kulturgütern; hier sind sie in voller
Wirksamkeit, hier springen sie dem Schüler im Erlebnis in voller
Schönheit entgegen und werden von allen offenen Seelen begierig
aufgenommen. Der Persönlichkeitswert verbirgt sich nie, er
kann sich nicht verbergen wie andere Werte; denn er ist eine
lebendige Kraft, die sich überall sofort fühlbar macht, wo sie
mit Einzelpersonen oder Gemeinschaften oder deren Einrichtungen

in Berührung kommt. In dem Persönlichkeitswert des
Lehrers aber — noch einmal sei es mit allem Nachdruck
hervorgehoben — ist die soziale Natur, das Grundgesetz der Liebe,
das Ausschlaggebende, nicht das theoretische Verhalten.
Möge diese so entscheidende Tatsache im gegenwärtigen Streit
um die Lehrerbildung, in der Forderung, auch die Bildung der
Volksschullehrer über die gelehrten Schulen, Gymnasien und
Universitäten zu leiten, nicht vollständig übersehen werden!

13


	Die seelische Veranlagung zum Erzieher- und Lehrerberuf

