
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Schulgesundheitspflege
= Annales de la Société Suisse d'Hygiène Scolaire

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Schulgesundheitspflege

Band: 9/1/1908/9/2/1908 (1908)

Artikel: Die Erziehung zum Schönen

Autor: Häberlin, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-91079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-91079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36. Die Erziehung zum Schönen.

Von Dr. P. Häberlin, Seminardirektor, Kreuzungen.

Leitsätze.
Jede bewusste Erziehung ist eine ethische Tat. Als solche wird sie

eingeschlossen und ihrem Ziele nach bestimmt von der ethischen Lebensrichtung
oder Weltanschauung des Erziehers. Denn zum Ziel der Erziehung kann nur
werden, was das sittliche Ideal des Erziehers verlangt. Wer über Erziehung
spricht, muss darum sein ethisches Bekenntnis an die Spitze stellen. Das Ideal,
in dessen Dienste die erzieherische Arbeit (und deshalb auch die pädagogische
Theorie) des Sprechenden steht, ist ein Zustand, in welchem voll und harmonisch

entwickelte Persönlichkeiten ihre Kräfte zu gegenseitiger Förderung
einsetzen. Damit ist unser Erziehungsziel gegeben: Wir wollen, soweit es die
individuelle Anlage jedes uns anvertrauten jungen Menschen zulässt, einen

jeden dieser Menschen so erziehen, dass das angedeutete Ideal sein eigenes
wird und. dass er imstande ist, es an seinem Teil realisieren zu helfen.

Dieses oberste und allgemeine Ziel teilt sich naturgemäss in mehrere
Einzel-Ziele, die teils nacheinander, teils nebeneinander erstrebt werden müssen.
Zu oberst steht unter ihnen die ethische Erziehung im engern Sinne, d. h. die

Erziehung der Kinder zur ethischen Gesinnung (zum genannten sittlichen Ideal)
und zur ethischen Kraft (Energie). Es folgt die Ausbildung der übrigen Kräfte,
welche sich zum Dienst am Ideal verwerten lassen oder die sittliche Kraft
und Gesinnung zu stützen vermögen (die religiösen und ästhetischen Kräfte,
wie die wertvollen intellektuellen und physischen Anlagen). Durch ihre
Ausbildung wird, so gut es möglich ist, die harmonische Persönlichkeit geschaffen ;

da aber ihre Ausbildung unter dem Zeichen des ethischen Ideals geschieht,
wird ein egoistisches Vollkomnienheitsstreben zugunsten der „sozialen" Lebens-

richtung verhindert.
Innerhalb dieses Ganzen der Erziehung nimmt die Erziehung zum Schönen

eine wichtige und bedeutsame Stellung ein. Sie begreift in sich die Erziehung
zur Freude am Schönen und die Erziehung zum Schaffen des Schönen — je
nach den Anlagen. Sie bedeutet einerseits einen unentbehrlichen Beitrag zur
Bildung des harmonischen Menschen; anderseits besitzt der ästhetisch gebildete
Mensch eine der schönsten Möglichkeiten, andere zu fördern, wie es das Ideal
verlangt (wenn man nämlich „Förderung" nicht in irgendwelchem materiellen
Sinne versteht, sondern im tiefsten Sinne innerer Befriedigung).

Andeutungen, durch welche Mittel und auf welchen Wegen die so gefasste
ästhetische Erziehung etwa vor sich gehen könne.



672

Vorbemerkung: Was hier folgt, ist die nachträgliche Niederschrift des

Vortrages, zu welchem vorher nur eine kurze Skizze existierte. Ich bitte
diejenigen, die ihn gehört haben, um Nachsicht, wenn in Einzelheiten das

geschriebene mit dem gesprochenen Wort nicht übereinstimmen sollte.

Es ist heute sehr viel von Erziehung zum Schönen, von
ästhetischer Erziehung die Rede. Pädagogen und Künstler treffen sich

auf Kunsterziehungstagen. In pädagogischen und künstlerischen
Fachzeitschriften werden die Artikel immer zahlreicher, die sich mit
dem Thema befassen. Und mehr als das : die Versuche mehren sich,
das Vorgeschlagene auch praktisch durchzuführen.

Aber auf der andern Seite begegnen die kunsterzieherischen
Ideen und Versuche einem zähen passiven Widerstände gerade bei

praktischen Pädagogen, fast mehr noch als beim grossen Publikum.
Man befürchtet von ihnen eine Verweichlichung und Verästhetisierung
der ganzen Erziehung; man sieht in ihnen eine wenig ernsthafte,
spielerische und gefährliche Hinneigung zum moralischen Leichtsinn,
zu Pfliehtenlosigkeit und Arbeitsscheu.

Mir will es in dem Streit der Meinungen vorkommen, als ob

beide Gegner in einem ähnlich einseitigen Irrtum befangen seien.

Auf der Seite der „Kunstpädagogen" übersieht man allzuhäufig, dass

ästhetische Erziehung im besten Fall nur ein Teil der Erziehung
überhaupt sein kann, der sich organisch ins Ganze einfügen muss.
Und die andre Partei unterschätzt oder missachtet die Tatsache,
dass ästhetische Erziehung wirklich einen integrierenden und wichtigen

Bestandteil jeder harmonischen Erziehung ausmacht. — Wenn
ich hier über das angekündigte Thema spreche, so geschieht es in
erster Linie aus dem Wunsche heraus, den innern Zusammenhang
ästhetischer Erziehung mit der Erziehung überhaupt, so wie ich sie
auffasse, klarzulegen. Einige Vorschläge über das Wie der
Erziehung zum Schönen werden sich dieser allgemeinen Darlegung
ergänzend anfügen.

Alle bewusste Erziehung bedeutet ein Handeln an andern, an
unfertigen Individuen. Mit allem andern Handeln entströmt die
pädagogische Tätigkeit einer Gefühls- oder Überzeugungsgrundlage,
die wir als Charakter oder ethische Lebensrichtung des Erziehers
bezeichnen. Jede pädagogische Überzeugung muss eingeschlossen
sein in eine ethische Lebensauffassung, jede Erziehung ist eine
ethische Tat. Und jeder Erzieher ist ein ethisches Individuum mit
mehr oder weniger eigenartiger Bestimmtheit. Die Lebensauffassung
hängt mit der Persönlichkeit ihres Trägers zusammen, die Erziehung



673

ist in ihrem Ziel und ihrer Art eine Funktion des individuellen
Charakters, der sich in der Lebensauffassung symbolisiert. Wer
darum über irgend eine erzieherische Grundfrage reden will, der

muss zuvor ein Bekenntnis seiner allgemeinsten ethischen

Überzeugung ablegen, aus welcher das Einzelne und das Ganze seiner
Erziehung folgt. Das Ideal, in dessen Dienste die pädagogische
Theorie und Praxis des Sprechenden zu stehen sich bemüht, ist ein

Zustand, in welchem nur reife und harmonisch entwickelte individuelle

Persönlichkeiten ihre Kräfte ausschliesslich zu gegenseitiger
Förderung einsetzen. Individuen sollen es sein, Menschen, die ihre

Eigenart bewahrt haben. Aber innerhalb ihrer Individualität sollen
sie reif und harmonisch gebildet sein, jeder ein Ganzes, in sich

selbst Vollendetes. Das alles sollen sie sein nicht um ihrer
Vollkommenheit willen, sondern um der möglichst gesteigerten
gegenseitigen Förderung willen; in dieser Förderung soll ihre höchste

Vollendung und ihr letztes Ziel liegen. — In diesem Ideal sind als

Wünsche die beiden Dinge eingeschlossen, die mir als unbedingt
wertvoll erscheinen : die reife Individualität und die Menschenliebe.

— Es handelt sich im übrigen nicht darum, ob das Ideal jemals auf
Erden verwirklicht werden könne oder nicht. Genug, dass es als

ideelles Ziel alles Handeln zu lenken bestimmt ist. Wir wollen so

handeln, als ob durch unser Handeln das Ziel erreicht werden könnte
und müsste. Alles Handeln soll in der Richtung nach dem Ideal

zu liegen.
So auch das pädagogische Handeln. Mir erscheint alle

Erziehung als Abtragen einer Schuld an die Kommenden. Einer Schuld

zunächst der Eltern an ihre Kinder. Wenn es ein allgemeines
biologisches Gesetz ist. dass die erwachsenen Organismen in letzter Linie
ihren Nachkommen alle Lebenskräfte opfern, so ist es für mich
moralisches Gebot, dass die hinschwindenden Generationen auf die

aufsteigenden ihre besten Kräfte übertragen sollen. Als moralisches

Gebot dehnt sich diese Forderung auf alle Erwachsenen aus. Wir,
und wir Erzieher ganz besonders, sind Adoptiveltern und Schuldner

aller jungen Menschen, die mit uns in Berührung kommen. Wir
schulden ihnen unser Bestes. Unser Bestes aber ist auf alle Fälle
das, was in der direkten Linie des Ideals liegt, dem wir zustreben.

Daraus ergibt sich das Ziel aller Erziehung, wie ich sie auffasse:

Wir wollen auf jeden uns anvertrauten jungen Menschen so

einwirken, dass er innerhalb seiner Individualität mit seiner ganzen,
harmonisch entwickelten Persönlichkeit unser Ideal verwirklichen hilft.

Jugendfürsorge. 43



674

Aus diesem Erziehungsziel ergeben sich die Aufgaben der
Erziehung im einzelnen. Um des Zusammenhangs willen mögen die

wichtigsten davon kurz berührt sein. In erster Linie wird es darauf
ankommen, zu bewirken, dass unser allgemeines Ideal zum Ideal
unserer Kinder wird. Wir müssen die Gesinnung pflanzen, die.

wenn irgend etwas, die gewünschte Richtung ihrer Lebensführung
garantiert. Anknüpfungspunkte für diesen Teil der ethischen
Erziehung im engern Sinne bieten der Erhaltungstrieb und die

Vervollkommnungstendenz der kindlichen Natur einerseits, die ursprünglichen

sympathischen Neigungen andrerseits, die kaum einem jungen
Menschen fehlen. Jedes Kind liebt etwas. Unsre Aufgabe besteht

darin, diese Liebe zu pflegen und möglichst weit auszudehnen. —
Allein die Gesinnung für sich genügt nicht. Wir müssen die
sittliche Energie zu wecken und zu stärken suchen, auf dass es nicht
bei der blossen Gesinnung, beim Wunsche des Guten bleibe. Es
fehlt uns Heutigen nicht am Bewusstsein von dem, was nötig wäre.
Liebe wird seit Jahrhunderten von allen Kanzeln herab gepredigt,
und theoretisch sind wir alle damit einverstanden; ja mehr: wir
wollen auch gut sein. Aber warum sind wir es so selten? Wir
empfinden wohl, aber wir handeln nicht. Es fehlt die rücksichts-
lose Energie gegen uns selber und gegen die sogenannten Verhältnisse,

gegen Sitte und Mode und guten Ton, sobald diese Dinge sich
dem Guten in den Weg stellen. Wir sind nicht fähig, die kleinen
Gebote des Eigennutzes oder einer tantenhaften Philistergewohnheit,
die sich Moral nennt, über den Haufen zu werfen, wo es das grosse
Gute gilt. Wir haben keine harten Köpfe und keine harten Hände
mehr — aber wir klagen über den Rückgang der Originalität und
des Heldentums. — Ich meine, wir Erzieher sollten es endlich mit
dem Willen der Kinder wieder ernster nehmen. Als die
wertvollsten Grundlagen für die Energiebildung betrachte ich — so

paradox es heute noch klingen mag — den „Eigensinn" und die
Leidenschaftlichkeit gesunder Kinder. Es gibt kaum eine grössere
pädagogische Verirrung als die: den Eigenwillen und das
leidenschaftliche Temperament „brechen" zu wollen. Es wäre so schade

als möglich darum — auch wenn es je gelingen könnte. In
Wirklichkeit wird nichts erreicht als eine höchst gefährliche
„Verdrängung", die sich nach tiefster psychologischer Einsicht auf alle
Fälle rächen muss. W7ir erzögen so eher eine Generation von
Duckmäusern und Halbkranken als ein Geschlecht von Helden. Alles Gute
und Grosse wird doch nur aus der Leidenschaft geboren, aus einer



675

starken und dominierenden Gefühlsstimmung, die sich in rücksichtslos
energischem Handeln durch alle Barrikaden des eigenen Wohlbehagens
oder der beengenden Tradition hindurchschlägt. Nein, nicht darum kann
es sich handeln, den eigenen Willen, diese Urform der Energie, auszurotten

— sondern allein darum, ihn zu pflegen und durch Gesinnungsbildung

dafür zu sorgen, dass er sich die rechten Objekte wTähle.

Nicht töten wollen wir, sondern erziehen

Gesinnung und Energie bedingen die Richtung und die Konstanz
des Handelns. Unsre Kinder brauchen aber auch Werkzeuge dafür.
Sie müssen selber zu vollkommenen Werkzeugen geschaffen werden.
Ich brauche das im einzelnen höchstens anzudeuten. Bilden wir
ihren Körper zum Werkzeuge, lehren wTir sie gesund sein und
gesund bleiben, und zeigen wir ihnen, dass sie diese Gesundheit den
andern schuldig sind. Gesundheit und Kraft sind ja überhaupt nur
dann wertvoll, wenn sie im Dienste des Ideals stehen. — Bilden
wir auch die intellektuellen Kräfte zu Werkzeugen! Das Leben
ist ein ständiger Kampf des Menschen gegen die Welt. Wir wollen
zusammenhalten in diesem Kampf und keine Sonderziele verfolgen.
Dann sind wir stark. Unsre stärkste Waffe ist dann unser Intellekt,
der ohne jenes Zusammenhalten soviel Unheil und Brudermord
stiftet. Unser Intellekt lehrt uns die Welt erkennen, wie sie ist.
Erkennen heisst schon halb beherrschen. Der Wissenschaft folgt die
Technik auf dem Fusse ; Technik aber will über die Welt herrschen.
Sie schafft die kleinen und die grossen Kulturwerke nicht nur der
Industrie und des Verkehrs, sondern auch der Heilkunde und des

Versicherungswesens. — Wir wollen die kostbare Waffe des

Intellekts für unsre Jungen schmieden und schärfen; aber wir wollen
nie vergessen, dass sie nur im Dienste des Ideals wertvoll und
heilbringend sein kann.

Das Leben ein Kampf. Wir siegen nicht immer. Welt und
Schicksal sind manchmal stärker als wir. Was geben wir unsern
Kindern, dass sie noch bestehen können, wo körperliche und
intellektuelle Kraft versagen? Das tiefste Elend kommt aus dem
Gefühl der eignen Unzulänglichkeit in jenem Kampfe. Dass wir
nicht können, wie wir wollen, ja dass unsre eigne Anlage uns daran
hindert — im Erkennen w7ie im Handeln — : dieses Bewusstsein
drückt am schwersten. Es ist das Sündenbewusstsein im weitesten
Sinne. Wollen wir unsern Kindern das Beste geben, dann müssen
wir ihnen den Weg zur Erlösung zeigen. So steht die religiöse



676

Erziehung im ganzen Erziehungswerke drin als ein notwendiges

und bedeutsames Glied. Ich verstehe aber darunter nicht den

Religionsunterricht irgend einer Kirche oder Schule — so wertvoll
dieser da und dort sein mag. Ich meine vielmehr die Erziehung
zur Demut und zum Vertrauen — gleichgültig im übrigen, mit
welchen Mitteln diese Grundstimmungen des Gemüts erreicht werden.

Auch der traditionelle Religionsunterricht kann ein solches Mittel
sein. — Demütig sein und Vertrauen haben: das heisst die Welt
überwinden, auch wo sie stärker ist als wir. Das heisst : Einsicht
haben in unser Verhältnis zum grossen Ganzen der Welt und des

Schicksals — uns einfühlen und einfügen in dieses Ganze, der Welt
ihre Feindschaft verzeihen und sie Schwester nennen, mit ihr sich
führen lassen von der Macht, die Christus uns Vater nennen lehrte.
— Schaffen wir fromme Menschen in diesem Sinne; dann schaffen

wir harmonisch in sich ruhende Menschen mit brüderlicher Gesinnung,
die ihre eigene Harmonie als ein mildes Licht auf ihre ganze
Umgebung ausstrahlen!

In diesen Zusammenhang endlich fügt sich die Erziehung zum
Schönen. Wenn es unser Ziel ist, über die Welt Herren zu
werden, soweit dies möglich ist, im übrigen aber vertrauend uns dem

Schicksal zu fügen, so ist das Schöne dazu bestimmt und angetan,
uns zu diesem Vertrauen hinzuleiten. Nicht die ganze Welt ist uns
feind. Es gibt ein Erleben, gegen das wir nicht mit Kampf
reagieren, dem wir uns willig und gern überlassen: das ästhetische
Erleben. Das Schöne ist da; wir begegnen ihm auf Schritt und Tritt,
wenn wir den Sinn dafür haben. Noch mehr: Wo es nicht ist,
kann es geschaffen werden, wenn wir den Sinn und die schöpferische
Gabe besitzen. Es ist unsre erzieherische Aufgabe, die uns
anvertrauten jungen Menschen vor allem zum Sinn für das Schöne, zur
Freude am Schönen zu erziehen; dann werden sie, wenn eine
entsprechende Begabung sich findet, fast von selber lernen, das Schöne

zu schaffen. Die Bedeutung aber der ästhetischen Bildung ist
gross und vielseitig. Sie kann eine starke Stütze der ethischen
Gesinnung sein. Wenn nicht alle Künstler gute Menschen sind, so
sind dafür auch nicht alle Künstler ästhetisch gebildet. Es besteht
doch ein tiefer Zusammenhang zwischen der Freude am Schönen und
der Freude am Guten. Wer sich dem Schönen hingeben kann, der
kann sich von kleinen und gemeinen Trieben lösen, der ist einer
grossen Sehnsucht fähig, die ihn über das Alltägliche hinausträgt in
ein ideales Reich, das auch die Heimat des Guten ist. — Aber die



677

Bedeutung der ästhetischen Bildung erschöpft sich damit nicht.
Unsere Kinder haben Anlagen dazu, haben ästhetische Elementargefühle

— wir wrerden noch davon sprechen. Unser Erziehungsziel
fordert von uns, dass wir diese Gefühle pflegen und ausbilden um
der reifen und harmonischen Persönlichkeit willen. Denn in der Tat
ist die ästhetische Bildung neben der religiösen in eminentem Sinne

dazu berufen, die Persönlichkeit zu einer vollen, in sich gerundeten
zu gestalten. Man braucht nur mit ästhetisch gebildeten Menschen

in Berührung zu kommen, um dies deutlich zu spüren. Sie haben
eine ganz besondere Stellung gegenüber dem Leben. Sie sind ihm
dankbar und verstehen es in seiner Schönheit. Sie führen stille
Zwiesprache mit ihm, sie tragen auch seine Lasten wohl lächelnd.
Es geht ein Zauber von ihnen aus. der sich über ihre Umgebung
ausbreitet. So bedeuten sie etwas für ihre Umgebung; die Kraft
ihrer Schönheitsfreude strömt auf andre über und macht auch sie

froh: Durch ihre eigne ästhetische Vollendung helfen sie andern,
sich zu vollenden, wie es das Ideal verlangt. Diese Wirkung steigert
sich natürlich dort, wo künstlerische Begabung zur Freude am
Schönen hinzukommt: der ästhetisch gebildete Künstler bereichert
die Welt mit Werken, deren ideale Wirkung unabsehbar ist.

Soviel über Ziel und Bedeutung der Erziehung zum Schönen und
über ihre Stellung innerhalb des Erziehungsganzen. Wenn ich nun
im folgenden versuche, einige Andeutungen über die Wege zur
ästhetischen Bildung zu geben, so beschränke ich mich auf die

Erziehung zur Freude am Schönen, welche ja auch die unentbehrliche
Grundlage für die Erziehung zum ästhetischen Schaffen bildet.

Es gibt ein Naturschönes und ein Kunstschönes. Beides ist
verschieden; für beides wollen unsre Kinder erzogen sein. Bleiben
wir zunächst bei dem Schönen, das unsre Umgebung — die Natur
im weitesten Sinne — ohne menschliches Zutun uns bietet. Es gibt
wohl nur ganz wenige Kinder, die nicht einen ursprünglichen Sinn
dafür hätten. Das erste Gebot für den Erzieher lautet: Pflege
diesen Sinn und lass ihn nicht untergehen Sehen wir doch nur die
Freude der kleinen Menschen an, wenn sie sich im Frühling auf den

Schlüsselblumenwiesen tummeln, wenn sie am Ufer des Sees oder

am Bachrand mit den Wellen und den Kieseln sich unterhalten,
wenn sie träumend oder ausgelassen auf der herbstlichen Weide ihre
ganze Seele in das Naturleben eintauchen, wenn sie beim ersten
Flockenfall jubelnd in die Hände klatschen! Sie empfinden tiefer,



678

als wir Erwachsene glauben, was der Wald und der Himmel und

die Wolken sagen. Sie wissen es freilich nicht oder nicht deutlich,
dass sie sich über die Schönheit freuen. Es ist ihnen einfach
wohl. Und um vieles gäben sie ihr primitives ästhetisches Erleben
nicht hin. Denken Sie doch, verehrte Zuhörer, an Ihre eigene

Jugend zurück, an das. was Ihnen diese Jugend goldig und Rire
Heimat lieb macht! Denken Sie an Ihre heimlichen Stimmungen,
die sich so fest dem Gedächtnis eingeprägt haben — an Ihre
Streifereien und Schwärmereien alle ; dann wissen Sie, wie stark der Sinn

und das Bedürfnis nach dem Schönen in der kindlichen Seele wurzelt.
Von mir selber kann ich Ihnen sagen, dass kaum etwas in meiner

ganzen Jugend einen stärkeren Zauber auf mich ausgeübt hat als

unser wunderbarer See in seinen tausend vertrauten Stimmungen
und als der geheimnisdunkle, manchmal erschreckend unheimliche
Wald. Ich habe wohl oft genug mit Schlägen meine Naturfreude
bezahlt, wenn ich mich dabei versäumte ; aber ich habe die Schläge
mit in den Kauf genommen. — Möchten doch die Erzieher sich

häufiger an ihre eigene Kindheit zurückerinnern Sie hätten mehr
davon als von ganzen Lehrbüchern der Psychologie. Möchten sie

doch nie vergessen, wie reich die eigene Jugend an Freuden war,
und wie viel diese Freuden für das Leben und den Charakter
bedeuten. Wir zehren ja unser Leben lang von diesen goldenen
Schätzen. — Darum meine ich, wir sollten die ureigensten Freuden
unsrer Kinder nicht grausam hindern oder ihnen vergällen. Wir
sollten ihnen Gelegenheit dazu geben und sie nicht in vier Wände
einsperren, wenn es nicht nötig ist. Es ist wohl einer der grössten
Fehler unsrer Schuleinrichtungen, dass wir die Jugend zwingen,
sechs Stunden am Tage in der Schulstube zu sitzen, während
draussen so viel Schönes zu sehen, zu hören und — zu lernen wäre.
Wer weiss denn nicht, dass die Hälfte der täglichen Schulzeit
unfruchtbar ist, dass die Kinderseele schläft oder auf Abwege gelockt
wird, wenn ihre Wege ihr verwehrt bleiben! — Wir wollen vor
allem nicht spotten über schwärmende Kinderlust draussen am Busen
der Natur. Soll denn unser Gottfried Keller seinen Grünen Heinrich
umsonst geschrieben haben? Wir wollen vielmehr mitmachen,
mitschwärmen und mittoben oder still uns mitfreuen. Dann werden die
Kleinen mit Entzücken inne, dass auch wir noch ein wenig
ihresgleichen sind, dass sie sich freuen dürfen und ihre Freude nicht
verstecken und begraben müssen, sobald sie in die Nähe der
gestrengen Erwachsenen kommen. Dann retten sie eher ihre Freude



679

ins erwachsene Leben hinüber, ihnen und ihrer Umgebung zum Heil.
— Es wird ja heute, im „Jahrhundert des Kindes", viel unsinniges
Zeug geredet vom Recht des Kindes und dergleichen ; aber es möchte
doch gut sein, wenn wir hie und da etwas mehr Achtung vor der
kindlichen Seele und ihren reinsten Regungen hätten!

Das zweite Gebot lautet: Fördert und bildet den ursprünglichen

Natursinn der Jugend Es gibt noch viel Schönes, zu
welchem die Kinder von selber nicht gelangen; man muss sie dazu

hinführen. Es gibt Feinheiten im ästhetischen Empfinden, die
vielleicht nur eine bewusste Erziehung den meisten verschaffen kann.
Wir wollen in erster Linie die Sinne unsrer Kinder schärfen,
wollen sie hinausführen, wo sie von selber nicht hinkämen, wollen
ihnen Wunder zeigen, die nur eine intime Kenntnis der. Natur er-
schliessen kann. Es ist ja betrübend, wie wenig moderne Kinder,
Stadtkinder vor allem, von dem kennen, was das Naturleben bietet.
Wie mag es kommen, dass sie so wenig wissen? Ich glaube, sie

lernen zu viel. Man muss noch viel mehr, als es bisher geschehen,
den erzieherischen Wert der Kinderwanderungen im Verband der
Familie oder der Schule erkennen. — Wir wollen bei solchen
Gelegenheiten auch mit unsrer eignen Freude nicht zurückhalten, ohne

den Kleinen Begeisterung sozusagen aufzudrängen. Sie sollen aber

merken, dass wir uns freuen. Wir wollen ihnen auch erzählen
von dem Schönen, das wir geschaut und gehört haben daheim und
in der Fremde — und wir wollen sie endlich zu Kunstwerken
hinführen, aus denen hohe und reine Naturfreude spricht — in denen
der Künstler erzählt, wie er die Natur empfunden hat.

Wir wenden uns damit dem Kunst-Schönen zu. Wie ich
soeben angedeutet habe, besitzt es unter Umständen nicht nur einen
absoluten Schönheitswert für sich, sondern es ist in vielen Fällen
geeignet, unsre Seele für das alltägliche Schöne aufzuschliessen, das

uns umgibt. Einer meiner Schüler, der früher täglich den Bodensee

vor sich gehabt hatte, besuchte einmal eine Kunstausstellung, in der
auch gute Bodenseelandschaften zu sehen waren. Er erzählte mir
nachher, er habe doch gar nicht gewusst, wie reich und wie schön

der See sein könne; er sehe ihn jetzt mit ganz andern Augen an.

Wie erziehen wir den Sinn für die Kunst? In erster Linie
müssen wir wiederum darauf achten, dass ein elementarer und
ausserordentlich starker Kunstsinn in der Kinderseele wohnt und sie

sozusagen beherrscht. Diese angeborne Kunstfreude manifestiert sich



680

im Spiele, das zugleich das primitive Kunstschaffen darstellt.
Alles kindliche Spiel ist ein Gestalten, ist Freude am Gestalten und

am Gestalteten. Mag es ein Reigen sein, Gesang oder Tanz, mag
sich das Kind am Sandhaufen oder mit Puppen und Soldaten
vergnügen oder „Besuch" spielen: in allen Fällen schafft es sich eine
ideale Welt, in der es nach seiner Weise leben und ungetrübt durch
die Wirklichkeit sich freuen kann. Es führt ein Schauspiel auf, das

an einheitlicher Stimmung und innerem Wert hoch über den meisten
Schauspielen steht, die über unsre Bretter gehen. Was wir
Erwachsene Kunst und Kunstgenuss nennen, ist ja gar zu oft nur ein
schwacher Versuch, wieder ins Kinderland, ins Wunderland
zurückzukehren, das uns verloren ging. Wie wenige Erzieher haben doch

eine Ahnung davon, wie reich und gross die ideale Welt eines
Kindes ist! Aber wir wollen uns wieder daran erinnern! Wir
wollen diese Welt ihnen nicht lächerlich machen und ihnen nicht
alle Musse und Selbstüberlassenheit rauben. Wir wrollen mitspielen
und an ihrer Freude Anteil nehmen. Nichts wird sie dankbarer
stimmen und nichts uns stärkere seelische Beziehungen zu ihnen
schaffen. Wir wollen ihre Phantasie nicht töten durch tölpelhafte
intellektuelle Eingriffe und Aufklärungen, aber auch nicht durch zu
reichliches oder zu vollkommenes Spielzeug, das wir ihnen bieten.
Das Spiel will ein Spiel sein und keine Wirklichkeit. Sie wissen
doch alle, wie rasch die schönsten Spielsachen, Automobile und

Eisenbahnzüge, den Kleinen verleiden, wenn sie gar zu vollkommen
sind. Sollen sie nützen, so müssen sie der Phantasie noch etwas zu
tun übrig lassen.

Wie bei der Erziehung zum Naturschönen, muss aber auch hier
zur Pflege die positive Förderung hinzukommen. Einige kurze
Andeutungen mögen wiederum genügen. Vor allem sollen wir
unsern Kindern eine ästhetisch befriedigende Umgebung schaffen.

Es ist die Aufgabe des „Heimatschutzes", die ich hier im Auge
habe. Das Kind merkt es freilich manchmal nicht mit Bewusstsein,
ob das Haus, die Stube, die Kleider, die Töne seiner Umgebung
schön oder hässlich sind. Aber in schöner Umgebung weitet sich
unbewusst seine Seele; es gewöhnt sich an sie und wird empfindlich

gegen das Hässliche. So bietet es uns die Gewähr, dass es später
seinerseits nach ästhetischer Gestaltung seines Wirkungsfeldes
trachten wird. — Daneben gibt es noch eine direkte Erziehung
zum Kunstschönen, die nicht minder wichtig ist. Wenn ich mir die
Momente meiner eignen Kindheit ins Gedächtnis rufe, die mich neben



681

dem bereits angedeuteten Verkehr mit Wald und See am tiefsten
befriedigt haben, so sind es die gemütlichen und harmonischen
Feierabende, an denen der Grossvater oder die Mutter auf der Ofenbank
ihre Geschichten erzählten oder ihre Lieder sangen. Wir wollen
doch unsern Kindern wieder mehr erzählen! Nicht Märchen nur;
irgend etwas, was erlebt ist und Eindruck gemacht hat. Wir
wollen für unsre Kinder selbst zu Künstlern werden. Was brauche
ich noch zu sagen von einfacher, echter Hausmusik, vom Vorlesen
und solchen Dingen! Es ist ja so selbstverständlich, dass all das

für die Kleinen dauerndes Glück schafft. Zeit findet sich immer
dafür. Man kann die Zeitung etwas weniger ausführlich lesen, die

politisierende Geselligkeit etwas weniger häufig aufsuchen und so

manche Umständlichkeiten ganz abschaffen. Wir sind doch in erster
Linie für die andern, für die Jungen da; wir wollen ihnen geben,

was ihnen gehört. — In diesen Zusammenhang gehört auch die
Heimatkunde im ästhetischen Sinn. Wir wollen wieder das
Empfinden wecken für schön und hässlich in der Anlage der Dörfer und
Städte, im Schmuck der Häuser und Stuben, in Sitten und Bräuchen

— all das, indem wir die Kinder darauf aufmerksam machen. Eine
Andeutung genügt manchmal; es ist überraschend, wie schnell sie
meistens merken, worauf es ankommt.

Noch ein kurzes Wort über die ästhetische Erziehung durch
Kunstwerke im engern Sinn, durch Poesien, Bilder und ähnliche
Dinge. Es ist fast zum Gemeinplatz geworden, dass die

schulgerechte „Behandlung" solcher Dinge das ästhetische Interesse und
die ästhetische Freude daran ertöte. Aber man muss es immer
wieder sagen. Wer liest denn den „Teil" noch? Oder die Bibel?
Oder weltliche und geistliche Lieder? Ich meine nämlich solche,
die in der Schule vorgekommen sind; und ich meine das

unbefangene, ästhetisch gewinnreiche Lesen. Ja. später, wTenn wir weit
genug von der Schule entfernt sind, geraten wir vielleicht wieder
drauf. Aber dann sind sie uns eben neu geworden. Wir staunen
ob ihrer Schönheit. Wir wussten ja gar nicht, wie schön das alles
sei; es war ja in der Schule „behandelt" worden.

Ich fasse zusammen: Ein Ziel unsrer Erziehung ist die ästhetische

Kultur im Sinne einer Gemeinschaft ästhetisch gebildeter
Persönlichkeiten, die in der Freude am Schönen sich nach einer Seite
hin vollenden. Wir wollen aber diese Kultur nicht um ihrer selbst
willen, sondern weil sie ein unentbehrliches Glied der ethischen



682

Kultur ist, der wir zustreben. — Nun möchte ich aber nicht
missverstanden werden. Es könnte nach der letzten Äusserung scheinen,
als ob ich das Schöne nur insofern für wertvoll halte, als es im
Dienste der Moral stehe — im Sinne der Tendenzkunst. Nichts
liegt mir ferner als dies. Das Schöne, für welches wir unsre Jugend
erziehen wollen, wirkt durch sein blosses Dasein und ohne „Tendenz"
ethisch, indem es die Freude schafft, die zur Vollendung der
Persönlichkeit nötig ist. Zu dieser Freude wollen wir unsre Kinder
hinführen, damit sie einst ein wenig glücklicher seien, als wir es
vielleicht sind!


	Die Erziehung zum Schönen

