
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Schulgesundheitspflege
= Annales de la Société Suisse d'Hygiène Scolaire

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Schulgesundheitspflege

Band: 9/1/1908/9/2/1908 (1908)

Artikel: Die Zielpunkte der Erziehung

Autor: Rein, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-91045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-91045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Oie Zielpunkte der Erziehung.
Von Professor Dr. W. Rein, Jena.

Leitsätze:
1. Es ist scharf zu scheiden zwischen Erziehungsziel und Bildungsideal.
2. Ersteres ist absolut, letzteres relativ; ersteres bleibend, letzteres wandelbar.
3. Das Erziehungsziel wird bestimmt durch die absolute Ethik, die zeitlos ist.

Das Bildungsideal hängt ab von dem jeweiligen Inhalt einer Zeitepoche.
4. Das Erziehungsziel beeinflusst den gesamten Geist der Erziehung; das

Bildungsideal beherrscht vor allem den Lehrplan.

Die Zielpunkte der Erziehung sind von Comenius, Pestalozzi und

Herbart in den Gesichtskreis der menschlichen Gesellschaft und vor
allem der Erzieher gerückt worden. Trotzdem ist es vielleicht
angebracht, heute an dieser Stelle sich diese Zielpunkte nochmals vor
Augen zu halten, da die Gegenwart vielfach Nebenströmungen
aufweist, die denen der pädagogischen Trias entgegenlaufen. Man sagt,
jene Zielpunkte liegen nun doch schon hundert und mehr Jahre zurück.
Es ist die Frage, ob sie für das gegenwärtige Geschlecht noch Kraft
haben, wie sie zu den neuen Strömungen stehen. Indem wir diese

letztern uns vergegenwärtigen, fällt uns vor allem auf, dass heute
vielfach kein Unterschied mehr gemacht wird zwischen Bildungsideal
und Erziehungsziel. Man weiss, wie der Begriff der Entwicklung die

Geister in unserer Zeit erregt, wie er innerhalb der Naturwissenschaften

eine ganz neue Ära gezeitigt, wie er aber auch, auf das

Ethische übertragen, mancherlei Irrtümer hervorgerufen hat. Alles
fliesst, alles ist der Entwicklung unterworfen, so heisst es, also auch

die ethischen Masstäbe. Wer aber das zugibt, erklärt zugleich : auch

die Zielpunkte der Erziehung sind in einem steten Wandel begriffen.
Ist das aber wahr? Müssen wir uns wirklich neue Zielpunkte suchen,
•oder können wir auch in Zukunft noch mit dem, was uns überliefert
ist, auskommen? Dass die Bildungsideale wechseln, ist klar; ein
Blick in die Geschichte lehrt uns dies. Aber wenn die Bildungsideale
wandelbar sind, sind dann auch die Erziehungsziele dem Wechsel
unterworfen



29

Nach dem politischen Bildungsideal, wie es in der Antike
ausgeprägt war, ward der Mensch darnach gewürdigt, was er für
das Staatsleben zu leisten vermochte. Auf deutschem Boden weckte
Fichte nach der Niederlage bei Jena die Geister mit dem Staatsbegriff.
Eine neue Erziehung sollte neue Staatsbürger heranbilden. Allein diese
Ideen sind niemals verwirklicht worden, weil die Erziehung nicht
ganz und gar im Staatsbegriff aufgehen kann. Berechtigt ist hier
nur der Kern, der in der Auffassung liegt, dass die Erziehung auf
nationalem Boden erwachsen, etwas Bodenständiges sein muss. Ein
zweites Bildungsideal beherrschte das Mittelalter: der Staatsbegriff
wird abgelöst vom Kirchenbegriff. In dieser Zeit fiel allerdings
Bildungsideal und Erziehungsziel in eines zusammen, weil die Kirche
das gesamte Leben einheitlich umschloss. Das dritte grosse Bildungsideal

ist von Pestalozzi in den Begriff der Humanität zusammen-
gefasst worden. Nach dem politischen und dem kirchlichen Bildungsideal

kommt das bürgerliche. Hier aber setzen die Abweichungen in
mannigfacher Weise ein. Auf deutschem Boden erfuhr der Begriff
der Humanität die verschiedensten Auslegungen. Da begegnen wir
zunächst dem aristokratischen Bildungsideal, nach welchem der
Weg zur höchsten Menschenbildung durch das Griechentum ging —
die Wandelbarkeit dieses Bildungsideals trat uns lebhaft in der
Formel entgegen, die der deutsche Kaiser prägte, indem er sagte,
nicht junge Griechen und nicht junge Römer soll das Gymnasium
erziehen, sondern junge Deutsche. Eine zweite Auffassung des

Begriffes der Humanität bekundete die naturwissenschaftliche Richtung,

die, indem sie die Beschäftigung mit den Naturwissenschaften
in den Vordergrund rückte, ein neues Bildungsideal schuf. Neben
den Gelehrten, den gewisse Kreise des Volkes als den höchsten Typus
des Menschen betrachteten, tritt als gleichberechtigt der Gebildete,
der an modernen Bildungsmitteln gross geworden ist. Diesen Wandel
des Bildungsideals charakterisiert äusserlich die Tatsache, dass die
technische Hochschule neben die Universität trat, sowie die
Oberrealschulen gleichberechtigt neben das Gymnasium. Menschliche
Bildung besteht nicht nur aus der einen Quelle, die wir als die
humanistische bezeichnen ; der Mensch kann sie auch aus dem Eindringen
in das Verständnis des Lebens, der Kräfte und des Wesens der Natur
schöpfen. In Goethe haben wir eine wunderbare Vereinigung dieser
beiden Richtungen. Eine dritte Richtung, die namentlich die Geister
der Gegenwart verwirrt, ist die ästhetische, die künstlerische. Der
höchste Typus des Menschen soll der Künstler sein. Die Auswüchse



30

dieser Richtung sehen wir im Ästhetentum. Hier treten die Perversitäten

in die Erscheinung, äusserlich wohl gewinnend, innerlich faul.
Es kann nicht anders sein. Wer den Weisungen der Ästhetik als

oberster Richtlinie seines Lebens folgt, muss in die Irre geraten,
weil die Forderungen der Ästhetik immer nur hypothetischer Natur
sein können, während die Forderungen der Moral kategorischer Natur
sein müssen. Die Forderungen der Schönheit halten den sozialen

Organismus nicht zusammen, halten ihn nicht gesund, sondern geben
ihm nur eine lebhafte Farbe; sie dekorieren die menschliche Gesellschaft,

aber geben nicht das Rückgrat und nicht die höchsten

Zielpunkte an. Sie können es nicht, weil die Gesellschaft so gut wie
der einzelne ohne künstlerische Interessen bestehen kann. Man kann
nicht von jedem Menschen verlangen, dass er malen und Klavier
spielen soll — Gott sei Dank! — oder von jedem verlangen, dass

er Gedichte schreibe, das wäre noch furchtbarer. Nur Interesse soll
er für künstlerische Erzeugnisse haben. Aber wo auch dieses fehlt,
löst doch dieser Mangel die Persönlichkeit nicht auf. Wir haben

grosse Hohenzollern gehabt, die sehr unkünstlerisch waren. Wer
durch die Siegesallee in Berlin wandelt, wird vielleicht sagen : hier
waren wohl andere Mächte am Werk als künstlerische; trotzdem
wird man diese andern Mächte nicht gering schätzen wollen; es waren
doch schliesslich die ausschlaggebenden. Das Künstlerische kann die

Führung des Lebens nicht übernehmen, weil es weggedacht werden
kann. Denkt man dagegen das Moralische weg, so fällt die Persönlichkeit

in sich zusammen. Die moralischen Normen — das hat ein

Naturwissenschaftler, ein Schüler Darwins gesagt — sind die eigentlichen

Erhalter des Menschengeschlechts. Denn ohne die moralischen
Normen verwandelt sich die menschliche Gesellschaft in ein Chaos.

Jeder einzelne muss Stellung nehmen: wie weit er Egoist, wie weit
er Altruist sein will. Der blosse Egoist darf die Führung nicht
haben, denn dann käme der Kampf aller gegen alle. Wir haben es

auf wirtschaftlichem Gebiet erlebt, da der Egoismus das ausschlaggebende

Prinzip war. Der Stärkere siegte, der Schwächere ward zu
Boden geworfen, aber von Moral ist dabei keine Rede. Da wird nur
die Kraft und Gewalt des Stärkern proklamiert. Macht geht vor
Recht, heisst es. Das kommt daher, weil der Mensch von Haus aus
dualistisch veranlagt ist. Der Monismus ist vielleicht ein Ideal, aber
ihm widerstrebt fort und fort die dualistische Grundlage. Auch
Häckel ist eigentlich ein Dualist, theoretisch und praktisch, so gut
wie Spinoza, der sich auch einbildete, Monist zu sein. In jedes Men-



31

sehen Brust leben Egoismus und Sympathie; es ist nur die Frage,
was stärker werden soll, der Egoismus oder der Altruismus.

Diese Frage führt uns direkt hinüber zur vierten Auffassung,
zum Moralismus. Das ist der Standpunkt des Christentums und

unter den deutschen Philosophen vor allen Dingen Kants und
Herbarts. Hier gewinnen wir festen Boden unter die Füsse. Auch dann,

wenn wir die moralischen Normen als etwas Gewordenes, als etwas
Werdendes ansehen. Die moralischen Forderungen, wie sie etwa im
Dekalog niedergelegt sind, enthalten naturnotwendige Forderungen, aus
dem menschlichen Zusammensein entstanden. Diese aus der menschlichen

Gesellschaft resultierenden Forderungen sind dann von einem

Gesetzgeber (Moses) in eine höhere Sanktion hineingerückt worden,
um ihnen göttliche Kraft zu geben. Gewiss findet eine Entwicklung
der moralischen Gefühle statt — man vergegenwärtige sich, wie
wir heute über die mittelalterliche Folter denken —, aber die Evo-
lutionisten haben darum noch lange nicht recht, wenn sie sagen, diese

Werte seien wie alle andern ebenfalls in stetem Fluss begriffen und

wir könnten heute, wenn wir wollten, auch eine neue Ethik schaffen.

Eine neue Ethik — das ist vielleicht das dümmste Wort, das in der
Gegenwart gesprochen worden ist. Denn eine Ethik kann
überhaupt nicht gemacht werden. Höchstens, dass ein Philosoph zu Hause

am Studiertisch eine neue Methodologie der Ethik erfindet. Denn
das Material ist gegeben; durch die geschichtliche Entwicklung der
Gesellschaft gegeben. Die moralischen Anschauungen sind nicht vom
einzelnen Menschen gemacht, sondern im sozialen Körper, in der Gesellschaft

entstanden und entwickelt worden. Einzelne haben dann nur
Zusammenfassungen vorgenommen. Dies wird durch das Gesetzbuch

des Hamurabi bestätigt. Das ist ja das Auffallende, dass mehrere
tausend Jahre vor Moses auf anderem Boden beinahe die gleichen
Normen aufgestellt worden sind. Denn auch im Gesetzbuch Hamu-
rabis heisst es: Du sollst nicht töten, nicht ehebrechen, das Eigentum

des andern nicht antasten usw. Und auf germanischem Boden —
hatten vor Einführung des Christentums unsere Altvordern nicht auch

moralische Gesetze? Hat nicht Tacitus geradezu in Bewunderung
vor den heidnischen Germanen gestanden, vor ihrer Reinheit,
Zuverlässigkeit und Treue? Er hat doch schliesslich an ihnen nur zu
tadeln gewusst, wogegen wir auch heute noch kämpfen: Trunksucht
und Spielsucht. Und denken wir daran, wie der germanische Mann
die Frau hochhielt, wie die Frau die Gefährtin des Mannes war, selbst

im Krieg, das ist doch etwas tief Sittliches und Autochthones. Christen-



82

tum und Germanentum verschmolzen so leicht, weil in ihren
moralischen Anschauungen so viel Übereinstimmung herrschte.

Aber warum sind diese Normen in der menschlichen Sozietät

entwickelt worden, dagegen bei den Tierhorden nicht? Einzelne
Naturwissenschaftler wollen allerdings auch im Tier moralische
Eigenschaften entdeckt haben. Gemsen stellen Posten aus; die Einzelne

opfert sich für die Herde. Hat aber hier eine weitere Entwicklung
stattgefunden? Ist das nicht ohne Fortschritt immer so gewesen?
Beim Menschen aber erleben wir immer Vorwärtsbewegung, einen

neuen Aufstieg, verbunden mit dem Gedanken : was dem Menschenleben

den eigentlichen Sinn gibt, ist das Bewusstsein, dass der
Einzelne an der Entwicklung zu höheren Stufen mitarbeitet, dass diese

Entwicklung nicht eine naturnotwendige ist, sondern eine gesetzte.
Von wem gesetzt? Das wissen wir nicht. Aber das glauben wir.
Diese heutige Versammlung würde doch nicht zusammengekommen
sein, wenn sie nicht das Bewusstsein hätte: wir Menschen können
mit unserem Willen in die Entwicklung der Sozietät eingreifen ; wenn
sie sich nicht sagen würde: es gibt uns Befriedigung, dass wir
mitarbeiten können ; dass wir dazu berufen sind, tätig zu sein. Der
religiös Gerichtete weiss, dass er diesen Ruf einer andern, einer
übernatürlichen Welt verdankt. Aber das sind Auffassungen intimster
Art, die jeder mit sich auszumachen hat. Doch dies ist festzuhalten:
die moralischen Forderungen müssen schliesslich zurückgeführt w7erden

auf eine religiöse Grundlage. Auch wir müssen die Lücke mit dem
Glauben ausfüllen, weil der Fortschritt zu höheren Stufen nicht Sache
des Wissens, sondern Postulat des Glaubens ist. Dieser kann freilich

sehr verschieden gerichtet sein ; beim einen heftet er sich an
die Kirche, beim andern an die Schrift, beim dritten an eine
Philosophie, die er seinem innern Bedürfnis nach für die richtige hält.
Und nun komme ich auf meine Behauptung zurück und sage: Das
Erziehungsziel ist etwas Bleibendes. Wir wissen aus der
Geschichte: so lange die moralischen Normen — etwa zusammen-
gefasst im Dekalog, in der Sittenlehre Jesu, im kategorischen
Imperativ Kants oder in der Ideenlehre Herbarts —, so lange diese
Normen im Einzelnen und im Volke lebendig sind, so lange ist auch
die Zukunft des Volkes gesichert. Die Zukunft des Volkes hängt
nicht ab von Reichtum, Industrie, Technik, sondern sie wird allein
gesichert — das ist die grosse Lehre der Geschichte — durch die-

Kraft der moralischen Normen, die Jahrtausende hindurch die menschliche

Gesellschaft geleitet haben und die man nicht absetzen kann,



33

wenn auch einige Weltverbesserer uns eine „neue Ethik" anbieten.
Jene uralten und doch ewig jungen Normen geben uns ein Erziehungsziel,

das des Schweisses der Edelsten wert ist.
Diese Betrachtungen bestätigt Goethes „Faust". Faust wünscht

sich als höchstes Ziel seines Lebens, glücklich zu sein. Er will sein

Haupt zur Ruhe legen, wenn der Augenblick gekommen ist, zu dem

er sagen könnte: »Verweile doch, du bist so schön!" Er vergräbt
sich in die Wissenschaft, die Geheimnisse des Universums zu
ergründen und sieht zum Schluss, „dass wir nichts wissen können".
Das Ignoramus bringt ihn der Verzweiflung nahe. Er will's nun
auf andere Weise versuchen; Mephisto nähert sich ihm, er wird
Eudämonist, geniesst das Leben, schöpft es aus nach allen Seiten.
Aber der Augenblick, dem er sein „Verweile" zurufen wollte, kommt
nicht. Ekel, Überdruss packte ihn. Was weiter? Er versucht (zweiter
Teil) sein Leben mit mancherlei Inhalt auszufüllen. Schon ist er alt
und hat sein Ziel noch nicht erreicht. Endlich, er ist schon erblindet,
kommt die Zeit. Was ist es, das ihm den Ausruf entlockt: „Verweile

doch!"? Er hört, dass dem Meere Land abgewonnen worden
ist als ein Wohnplatz für glückliehe und tätige Menschen. Da, wo
der Gedanke des höchsten Moralismus hervortritt: „Diene dem Nächsten

in uneigennütziger Weise, ohne an dich zu denken ; das Gemeinwohl

steht höher wie deines", da bricht er in die Worte aus: „Verweile

doch!" Dieser Schluss liegt auf der Linie, von der ich
gesprochen habe : hier ist ein hohes Erziehungsideal für alle Zeiten
aufgestellt.

Das ist es, was ich Ihnen heute vorlegen wollte. Neue
Zielpunkte der Erziehung vielleicht haben Sie erwartet und sind nun
vielleicht arg enttäuscht. Gar nichts Neues habe ich Ihnen gesagt;
ich habe sogar neue Zielpunkte in gewisse Schranken gewiesen ; neue
Strömungen in die Rumpelkammer geworfen, ich — ein veralteter,
unmoderner Mensch Aber doch dachte ich, es sei nicht ganz
unnötig, an die bleibenden Werte des Menschengeschlechts zu erinnern,
die doch aller sozialen Arbeit zu Grunde liegen. Möge alles, was
Sie jetzt hier arbeiten, was Sie für Ihren innern Menschen und für
die Gemeinschaft gewinnen wollen, gute Früchte tragen

Jugendfürsorge. 3


	Die Zielpunkte der Erziehung

