Zeitschrift: Jahrbuch / Historische Gesellschaft Graubiinden
Herausgeber: Historische Gesellschaft Graubiinden

Band: 146 (2016)

Artikel: Der Waltensburger Passionszyklus und die zeitgendssische
Meditationsliteratur

Autor: Bolliger Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-657995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-657995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Waltensburger Passions-
zyklus und die zeitgendssische
Meditationsliteratur?

von Daniel Bolliger




Titelbild:

Kreuzigung mit Maria-Johannes,
Ausschnitt aus dem Passionszyklus,
Kirche Waltensburg
(Photographie Johann Clopath)



Einleitung

«Das reiche (Euvre des Waltensburger Meisters [...]
bildet einen Hohepunkt [...] der Kunst der Alpenre-
gion nach 1300.»? Diese Einschitzung, stellvertretend
fiir viele entsprechende Urteile hier angefiihrt, kann
sich heute uneingeschrinkter Zustimmung erfreuen.
Dieser Konsens bildete sich vorab dank der hohen
kiinstlerischen Qualitit der Werke dieses anonymen
gotischen Malers, die insgesamt «mit ihren Schattierun-
gen und ihrer gekonnten Fresko-Technik zum Besten
gehoren, was wir an Wandmalerei des 14. Jahrhunderts
in der Schweiz kennen.?» Er entstand aber auch auf-
grund ihrer beeindruckenden, in geographischer Dich-
te auftretenden Quantitit in Nord- und Mittelbiinden.
Alfons Raimann erkennt in seiner Untersuchung zu
den Wandmalereien in Graubiinden nicht weniger als
sechzehn Werke als der Gruppe zugehorig:*

— Maienfeld, Schloss Brandis

- Waltensburg, ev.-ref. Kirche

— Chur, Kathedrale

— Paspels, Kapelle Dusch

— Churwalden, ehemalige Klosterkirche

— Davos Platz, ev.-ref. Kirche St. Johann

— Ilanz, Kirche St. Martin

— Lohn, ev.-ref. Kirche

— Liien, ev.-ref. Kirche

— Pitasch, ev.-ref. Kirche

— Schlans, rom.-kath. Kirche

— Zillis, ev.-ref. Kirche

— Casti, ev.-ref. Kirche

— Clugin, ev.-ref. Kirche

— Rhiziins, Kirche St. Georg

— Rhiziins, Kirche St. Paul.

Fiinf weitere Werke erkennt Raimann als der Gruppe
«verwandt» an:

- Cazis, Kirche St. Martin

— Chur, ehem. Kirche St. Salvator

— Maienfeld, St. Luzisteig, Steigkirche

- St. Peter

— Chur, Kathedrale (Christophorus an der Westwand).

Nambhafte Zweifel an der Zuschreibung wurden seit-
dem einzig fir das bislang als der fritheste Wirkort
geltende Schloss Brandis in Maienfeld gedussert.> Neu
konnten hingegen Fragmente der unverwechselbaren
Sterne und anderer Ornamente, die in der (jetzt neu
aufgebauten) Burgruine Haselstein bei Zillis-Reischen

gefunden wurden, den Werken zugeordnet werden.®
Als der Waltensburger Werkstatt nah verwandt, mogli-
cherweise sogar ihr zugehorig, wurde zudem das hoch-
gotische Kreuzigungsbild an der Ostaussenwand des
Altarhauses der Churer Kathedrale eingeschatzt.”
Kohirenz und Bedeutung des (Euvres traten erst
gegen Mitte des letzten Jahrhunderts ins Bewusstsein.
1932 wurde aufgrund einer allgemeinen Renovierung
der Waltensburger Kirche jener Passionszyklus phy-
sisch wiederentdeckt, den Erwin Poeschel umgehend
zum Hauptwerk erklarte, um den Ortsnamen gleich als
Notnamen der Meisterwerkstatt zu iibernehmen, der
seither bleibend verwendet wird.® Durch diesen Fund
wurden Stilmerkmale eindeutig identifizierbar und es
erwies sich, dass von derselben Hand oder aus dersel-
ben Werkstatt bereits lingst bekannte Werke hervor-
gegangen waren. Im Rahmen seiner Beschreibung der
Kunstdenkmiler Graubiindens konnte Poeschel unter
anderem 1940 die Paspelser Magdalenenkapelle und die
Rhizunser Georgenkirche, 1943 die Kirche in Clugin
dem Meister zuordnen. Diese Kirche, um die Jahr-
hundertwende bereits renoviert, trat nun in ein neues,
gleichsam klareres Licht,” ebenso wie die 1940 bei einer
ersten Restauration freigelegten Malereien in Paspels als
ein Erzeugnis der Waltensburger Werkstatt bestimmt

1 Vorliegende Studie wurde in miindlicher Fassung wihrend der
Tagung «Der Waltensburger Meister in seiner Zeit» im Oktober
2014 vorgestellt. Fiir die Aufnahme ins Jahrbuch 2016 bin ich der
Historischen Gesellschaft dankbar, namentlich dem Prisidenten
Dr. Florian Hitz fiir die Vermittlung und dem Redaktor Dr. Ulf
Wendler fiir die umsichtige Betreuung. Fiir die Gewahrung oder
Vermittlung von Bildrechten danke ich der Osterreichischen Na-
tionalbibliothek (Wien), der Morgan Library & Museum (New
York), dem Institut fiir Realienkunde des Mittelalters und der
Frithen Neuzeit der Universitit Salzburg (Krems), der Zisterzi-
enser-Abtei Stift Lilienfeld (Lilienfeld) und dem Photographen
Johann Clopath (Trin), der die derzeit wohl besten Aufnahmen
des Passionszyklus in Waltensburg zur Verfiigung stellte.

2  EGGENBERGER: Malerei, 1989, S. 68. Die zitierte Sekundirliteratur

wird am Ende dieses Aufsatzes in zwei verschiedenen Verzeich-

nissen aufgefiihrt, deren zweites Publikationen zum Waltensbur-
ger Meister zusammenstellt; vgl. die dortige Einleitung.

CasuTt/RuTisHAuseR: Uberblick, 2006, S. 100.

RamMann: Wandmalereien, 1983, S. 31.

Hirrz: Datierungskritik, 2015.

Laut freundlicher Auskunft durch den vormaligen Biindner

Denkmalpfleger Dr. Hans Rutishauser; vgl. auch Waltensburger

Meister. Orte und Werke, 2013.

7 Rampa/RuTisHAUSER: Kreuzigungsbild, 2004, S. 124.

8  PorscHEL: Kunstdenkmiler IV, 1942, S. 328, 330.

9  SerrerT-UHERKOVIC: Clugin, 2012, S. 5-6.

(= R



werden konnten.!® Am tiefgreifendsten war zweifellos
die Neubeurteilung der Chorbemalung in der Rhaziin-
ser Georgskirche. Wurde noch im 19. Jahrhundert de-
ren Gewicht vollig verkannt, indem selbst Johann Ru-
dolf Rahn den Waltensburger vom nachmalig ebenfalls
durch Poeschel sogenannten Rhiziinser Meister nicht
zu differenzieren vermochte,!! unterschied Poeschel
erstmals die beiden «Hinde»,!2 bis Raimann schliess-
lich Grundlegendes in seiner Analyse der Werkgruppe
auf eben diesem Georgszyklus und auf dem Rhaziinser
Chor tiberhaupt aufbaute.”® Ein Werk nach dem andern
wurde in dieser Weise identifiziert, bis schlussendlich
die grosste Werkgruppe der Zeit tiberhaupt als solche
offenbar wurde und den zuriickhaltenden, unnétigen
Superlativen gewiss abholden, Autor Raimann zur
Aussage fiihrte: «Dank ihres Umfangs bildet sie eine
Werkgruppe, die in der gotischen Wandmalerei nord-
lich der Alpen einzigartig ist.'*»

Aufgrund dieser kontinuierlichen Entdeckung ei-
nes (Euvres, das sich als immer noch grosser als bisher
bekannt herausstellte, wurde das Frageinteresse vor-
wiegend vom elementaren Wunsch bestimmt, die Ent-
stehung der neuen Werkgruppe genauer strukturieren
zu konnen. Beide Vektoren raumzeitlicher Situierung
wurden dabei gleichermassen auszuloten versucht, der
geographische Raum und die zeitliche Abfolge der
Werke. Beim Bestreben, riumliche Dimensionen der
Genese einzugrenzen, vermischte sich die Suche nach
der Herkunft motiv- und stilhistorischer Einfliisse mit
dem nicht nur von der Fachwelt, sondern auch von der
Bevolkerung gehegten Wunsch, die geographischen Ur-
spriinge und damit zumindest einen Teil der Identitit
des Kiinstlers festzumachen. Trotz wichtiger Erkennt-
nisse bis in jlingste Zeit'® erwies sich die Lokalisierung
der Heimat- oder der Studienregion innerhalb nur ei-
nes kulturgeographischen Prigungsraums — angefiihrt
wurden das damalige Schwaben (Ziirichbiet und Bo-
denseeraum), Bohmen, Niederosterreich oder Italien,
hinzuzufiigen wire der normannisch-britannische Kul-
turraum'® — als schwierig bis unméglich. Der Kiinstler
war offensichtlich vielfaltig beeinflusst, entweder durch
eigene Reisen und Gesellenjahre oder durch Rezeption
von Musterbiichern und Plastiken nebst kollegialer
Traditionsweitergabe oder durch beides. Ein breiterer
Konsens ergab sich fiir die zeitliche Einordnung, so-
wobhl fiir die Datierung der ganzen Gruppe, die bislang
meist auf ca. 1330 (oder sogar 1320) bis ca. 1350 an-
gesetzt wird, als auch fiir die Chronologie innerhalb
der Werkgruppe, wozu Stilmerkmale und materialge-

10

schichtliche Erkenntnisse als erkenntnisleitend heran-
gezogen wurden. Dem stetig wachsenden Bewusstsein
dafiir, wie weit die Einfliisse riumlich und die Entste-
hungsjahre zeitlich auseinanderliegen, entsprach auch
eine zunchmende Betonung der nur arbeitsteilig mogli-
chen Entstehung der Werke: «Die Wandmalereien sind
das Werk einer eigentlichen Werkstatt von mehreren
Malern oder — vielleicht noch genauer ausgedriickt —
Handwerkern, welche die Arbeit auf rationelle Weise
nach einer bestimmten Rangordnung ausfiihrten.»!”

Der ikonographisch-religiése Inhalt der dargestell-
ten Figuren und Handlungen wurde daher primir de-
skriptiv diesen beiden Zwecken raumlicher und zeitli-
cher Einordnung dienstbar gemacht. Wo Kontexte in
den Blick traten, waren sie fast ausschliesslich kunsthis-
torischer Art im engeren Sinne, indem Bilder mit Bil-
dern verglichen wurden. Doch auch Kontexte literari-
scher Art wirkten mentalitits- und motivgeschichtlich
nachhaltig. Thnen gilt das Interesse dieser Studie.

Vorab wirkte eine mittelalterliche Malerwerk-
statt durch das, was ihr eigenes Schaffen beeinflusste,
denn Wirkung konnte hauptsichlich erzielen, was an
allgemeinem Bildwissen verfiigbar war. Dazu gehor-
ten bildliche Einzel- und Strukturelemente, zu deren
Einprigung die Maler unterwegs oder die in Muster-
biichern zu ihnen gekommen waren. Dazu zihlen die
Rezeptionen und Entsprechungen von Zyklen unterei-
nander, die beim Meister selber,!8 in seinem Umfeld!?
und allgemein fiir den unmittelbar nordalpinen Raum
wichtig, jedoch vergleichsweise wenig erforscht sind.
Dazu gehorten auch liturgische Gegebenheiten sowie
mit ihnen mehr oder minder eng verbundene szenische
Aktivititen?®, denen die Bilder zumindest zeitweise
oder pro memoria dienten. Zumindest zeitlich gesehen
waren es jedoch vorweg Texte, die Bildinhalte ins Le-
ben riefen. Uber so unterschiedliche Autoren wie Emil
Male?!, Franz Wickhoff?2 und Florens Deuchler, mithin
tiber Forschungsetappen und Sprachkulturen hinweg,
herrscht in prononcierten Formulierungen Einhellig-
keit dariiber, dass «in der consecutio temporum geistes-
geschichtlicher und kiinstlerischer Entwiirfe Werke der
Dichtung chronologisch vor denjenigen der Kunst zu
berticksichtigen sind».3

Fiir einen Christus- oder Passionszyklus gilt das
nun bereits vor der Inhaltsebene einzelner Texte. Schon
strukturell-kompositorisch wurden Passionsbilder und
zumal -zyklen von jener harmonisierenden Zugangs-
weise zu den Evangelien geprigt, die bis weit in die
Neuzeit hinein selbstverstindlich war. Das Leben Jesu



und besonders die Passion wurden als durchgehende
Erzihlung aufgefasst, deren konstitutive Einheit jener
der durch sie bezeugten (und neuplatonisch als voll-
kommen einheitlich begriffenen) Wahrheit entspringt
und entspricht. Gewonnen wurde diese Erzihlung
aus Evangelienharmonien, vor allem jener des Tati-
an, die schon friih in der Geschichte der Christenheit
entstanden war, um die biblischen Texte méglichst in-
tegral durch alle vier Evangelien hindurch, also «dia
tesseron», kumulieren zu kénnen.2* Wenn es uns — um
nur ein Beispiel zu geben — mit selbstverstindlicher
Plausibilitdt anspricht, dass der Waltensburger Zyklus
Malchusheilung und Judaskuss in einer Szene verdich-
tend vereint, obschon erstere nur im Johannesevan-
gelium, letzterer nur bei den Synoptikern vorkommt,
diirfte das noch vor aller Meisterschaft der berithmten
Werkstatt zeigen, wie nachhaltig diese Harmonisie-

10 RAIMANN: Malereien, 1983, S. 307.

11 Raun: Gemildezyklen, 1871.

12 PorscHeL: Kunstdenkmaler II1, 1940, S. 46-56.

13 Rammann: Wandmalereien, 1983, vor allem S. 32-39.

14 Raimann: Wandmalereien, 1983, S. 32.

15 Lorenzi: Herkunft, 2015.

16  Siehe dazu S. 42.

17 DieTHELM: Spuren, 1980, S. 362; vgl. GaNz: Erzihlen, 2015, Anm.
2, der «ausdriicklich offen» lisst, «ob es sich um eine einzelne
Kiinstlerpersonlichkeit oder um ein Werkstattkollektiv handelt.»

18 Beim Meister selber sind Entsprechungen zu Waltensburg pro-
minent in Liien und Dusch-Paspels zu beobachten. Einen Ver-
gleich zwischen den Passionszyklen in Waltensburg und Liien
bietet die ungedruckte, bisher nicht rezipierte Wiener Magis-
terarbeit von Klaudia GRUNENFELDER-HAUNscHMIDT: Wech-
selbeziehungen, 2004, S.55. Griinenfelder-Haunschmidt pri-
sentiert ganz allgemein eine Fiille ikonographischer Vergleiche
mit breitem historischem und geographischem Horizont zu allen
Teilen des Werkes des Waltensburger Kreises. In Dusch-Paspels
entsprechen laut Amy Morris das erste und das letzte Bild aus-
serdem den Usanzen deutscher Maria-Magdalena-Zyklen, vgl.
Mogrris: Magdalene, 2012, S. 88-89, nebst Morris: Altarpiece,
2006, S.321. Fiir die Waltensburger Darstellung des Nikolaus
und der drei Jungfrauen mit ihrem Vater verweist Lorenzi: Her-
kunft, 2015, iiberzeugend auf eine Parallele in der Marienkapelle
des Ziircher Grossmiinsters.

19 In Oberwinterthur ist die Gegeniiberstellung des Christuszyklus an
der Siidwand und desjenigen des hl. Arbogast an der Nordwand als
Entsprechung zur Gegeniiberstellung des Christus- und des Fran-
ziskuszyklus — als Entsprechung von Christus und alter Christus —
in der Unterkirche von San Francesco in Assisi gestaltet; es besteht
hier eine mehrfache Entsprechungsparallelitit, sowohl in sich als
auch gegentiber der franziskanischen Vorlage. Vgl. MicHLER: Bo-
densee, 1992, S. 34. Fiir Oberstammbheim hilt RarMANN: Malereien
1983, S. 45, eine Entsprechung in der vergleichzeitigenden Verdich-
tung der Elemente der Malchusepisode fest.

rungsarbeit aus dem dritten Jahrhundert bis in unsere
Tage weiterwirkt.?> Neben diesen klassischen, ganz auf
das kanonische Gut ausgerichteten Evangelienharmo-
nien entstand zur Zeit des Waltensburgers eine freie-
re Form von Harmonisierung der Einzelevangelien,
die in erster Linie der meditativen Versenkung in das
Leben und besonders das Leiden Christi diente. Die
biblischen Texte wurden nicht unbedingt in extensi-
ver Vollstindigkeit geboten, dafiir mit Details oder
Handlungen angereichert, die zur Identifikation und
zum Mitempfinden geeignet erschienen. Zunehmend
wichst in der jlingeren Forschung das Bewusstsein da-
fiir, dass auch diese freien Leben-Jesu- und Passions-
meditationen als Evangelienharmonien fungierten, ja
dass in breiten Schichten das Verstindnis des Lebens,
Sterbens und Auferstehens Christi als einer stringenten
Narration sogar vorwiegend durch sie geprigt wurde.?

20 Paradebeispiel ist hier die Seelenwage an der Waltensburger Aus-
senwand mit ihren in dramatisierter Komik hiipfenden Dimonen.

21 Ins Absolute zuspitzend behauptet MALE: Iconographie, 1898,
S. ii: «Au xve siecle, comme au xrire, il n’est pas une ceuvre artis-
tique qui ne s’explique par un livre.»

22 WickHOFF: Romische, 1912, S.2; vgl. DEucHLER: Strukturen,
2014, S. 1: «Wohl aber hinkt die bildende Kunst der eiligen Phan-
tasie des Dichters oft langsam nach, weil ihre schwierigen Mittel
der Darstellung erst allmihlich gefunden oder erlernt werden.»

23 DEeucHLER: Strukturen, 2014, S. 1.

24 Zur Entstehung und Wirkung dieses Schliisseltextes s. nach wie
vor primir PETERSEN: Diatesseron, 1994.

25 Diatesseron, sectio 48.

26  Der Aufsatzband von BUurGER: Evangelienharmonien, 2004, zeigt
eine «Briicke» (Caspers: Liturgie, 2004, S. 81; DEN HOLLANDER,
Evangelienharmonie, 2004, S. 92) zwischen den klassisch-antiken
und den neuen biographisch-meditativen Harmonien des Spit-
mittelalters, die von beiden Seiten her trigt. Caspers betont zuerst,
dass gerade auch die freien Harmonien ein authentisches, also kei-
nesfalls ein inhaltlich geschmilertes Leben Jesu bieten, sondern bei
aller Offenheit fiir die liturgischen und meditativen Bediirfnisse der
Zeit «an der Parallelitit mit dem Inhalt der Evangelienerzihlungen
festhalten» (S. 80) wollten. Den Hollander unterstreicht umge-
kehrt, dass auch klassische Harmonien nicht nur der meditativen
Versenkung dienten, sondern auch durch «eine oder mehrere kirch-
liche Leseordnungen und Perikopentrennungen im Text» (S. 106)
dem liturgischen Gebrauch dienlich gemacht wurden. Caspers,
S. 87-88, bestatigt dies wiederum, wenn er reine Harmonien ohne
jede Anpassung der Perikopenfolgen an die Abfolge der Feste im
Kirchenjahr als faktisch-subtile Kritik an der zunehmenden Uber-
frachtung des liturgischen Kalenders, zumal zwischen Ostern und
Advent, interpretiert. — Es scheint somit, dass die Favorisierung
volliger Trennung der Gattungen bloss die Texte selber, eine die
Gattungen einander zuordnende Sichtweise auch die funktionale
oder pragmatische Absicht ihrer Verwendung und teils auch ihrer
Prasentation (Den Hollander, S. 108) im Blick hat. Die traditionell

11



Die enorme kulturelle Pragekraft dieser Meditationsli-
teratur wirkte auch auf die bildenden Kiinste, die sie
ihrerseits faktisch zu popularisieren halfen; Rezeption
ist fiir so einflussreiche Kiinstler wie Giotto ausfiihrlich
nachgewiesen.”” Ein guter Teil der oft etwas unprizi-
se «mystisch» genannten Aspekte des Waltensburger
Zyklus diirfte seine religiose wie auch seine — ohnehin
nur virtuell abzutrennende — kiinstlerische Motivation
dieser Literatur verdanken. Im Wesentlichen der From-
migkeitsauffassung und Produktivitit der Bettelorden
und da vor allem der Franziskanern geschuldet, haben
diese Texte als Mittel- und Zielpunkt Christi- oder cru-
ciformitas, Gleichformigkeit oder zumindest Anglei-
chung des eigenen Erlebens und Begehrens an Christus
und sein Kreuz. Erlangt wird diese innere Neuformung
durch eine Betrachtung des Lebens und des Leidens
Christi, die nicht nur im meditierenden Individuum
stetig vertieft wird, sondern durch stindige Auswei-
tung und Weiterentwicklung der Meditationsliteratur
im Lauf des spiteren Mittelalters auch im kollektiven
Bewusstsein permanent an Raum gewinnt. Solche Lei-
densbetrachtung zum Ziel der Christusformigkeit ist
auch der Gegenstand des zwar eher friih, aber keines-
wegs pionierhaft frith, diese Literatur aufgreifenden
und transportierenden Waltensburger Passionszyklus
sowie anderer Werke der Meisterwerkstatt.® Indem sie
in anonymer Rezeption an der Vorstellungswelt und
faktischen Innovativitit dieser Meditationsliteratur so-
wie der durch sie bereits generierten Bildkonzeptionen
teilhatte, konnte sie sicherstellen, dass ihre Bilder im
Bild- und Glaubenswissen der Stifter und Betrachter
Resonanz erzeugten und in ihrer Aktualisierungsleis-
tung Akzeptanz erfuhren. In der noch immer gefihrlich
durch die Suche nach personaler Identitit und originel-
ler Individualitit bestimmten Forschungsdiskussion
zum Waltensburger Meisterkreis ist daher, wie das
Gewicht der bildlichen Einfliisse,?? so auch die Bedeu-
tung literarischer Einwirkung zu betonen. Originalitit
existiert zur Zeit des Meisters nur bedingt — aus dem
schlichten Grund, dass sie nur bedingt gesucht wird.
Mag personliche Prominenz dem Mittelalter auch nicht
so suspekt sein wie novitas an sich, diirfte es gleichwohl
keinen Zufall darstellen, dass wir vom Meister noch
nicht einmal den Namen kennen.*

Obschon nun nicht nur zum Wirken der Meister-
werkstatt derzeit viele Fragen offen sind, sondern selbst
zur zeitgenossischen Meditationsliteratur zu grossen
Teilen noch immer «die Grundlagenforschung fehlt»!,
sollen im Folgenden zumindest einige erste Beobach-

12

tungen zur Beriihrung beider mitgeteilt werden. Sie er-
kunden Motive, die in der Entwicklung der textlichen
Meditationen und in der Gestaltung des Waltensburger
Passionszyklus (Abb. 1) parallel verlaufen und die in-
nerhalb des Zyklus zudem kompositorisch jeweils als
Bildparallelen gestaltet sind. Untersucht werden nach
einer historischen Situierung der zeitgendssischen
Christus- und Passionsmeditation die Parallelen von
1. Brotausteilung und Fusswaschung,
2. der Maria-Johannes-Gruppe zu sich selber und
zur Joseph-Nikodemus-Gruppe,
3. der Geisselsdule Christi und der Martersiule Se-
bastians sowie
4. der Longinuslanze und dem Marienschwert.

Dieses pragmatische methodische Vorgehen, einem
historischen Uberblick iiber die literaturhistorische
Gesamtentwicklung eine Erkundung einzelner Motive
folgen zu lassen, empfiehlt sich schon dadurch, dass es
auf ungleich breiterer Basis auch die beiden wesentli-
chen Monographien wihlten, die anhand einiger weni-
ger ausgewihlter Themengebiete eine inhaltliche Ana-
lyse der Meditationsschriften des spiten 13. und des
14. Jahrhunderts vornehmen.*

Zur Entwicklung des Genres

Meditationsliteratur zum Leben und Leiden Jesu ist
zur Zeit des Waltensburger Meisters ein aktuelles, zwar
schon einigermassen einheitlich gestaltetes, gleichwohl
lebendig sich entwickelndes Genre. Dass einigermassen
breite Passions- und erst recht Leben-Jesu-Zyklen so-
wohl in der Malerei wie vor allem in der Literatur mit
einer Verschiebung von iiber einem Jahrhundert gegen-
tiber den klassischen Sammelwerken in Theologie, Phi-
losophie oder Jurisprudenz erscheinen,® hat eine ihrer
Ursachen in einer nachhaltigen Scheu vor Bildlichkeit.
Je gottlicher, desto weniger dem ausseren Auge sicht-
bar, so konnte plakativ die dominierende und letztlich
neuplatonische Prigung des Westens resiimiert werden.
Konkrete irdische Vorginge, und sei es auch das Le-
ben des Erl6sers, zu meditieren oder gar darzustellen,
konne nur als Konzession an menschliche Schwiche
gewihrt werden, ist die von den Vitern iibernomme-
ne und bis weit ins Mittelalter gingige Meinung. Unter
anderem darum blieben primir monastisch motivierte
und gestaltete Ansitze der Passionsliteratur, wie etwa
von Aelred oder Goscelin,* bis zum friiheren 13. Jahr-



hundert mit dem «dialogus [Pseudo-]Anselmi»* in ge-
wisser Weise Vorstufen, auch wenn sie die Niedrigkeit
des Christus in einer Weise artikulieren, die in sich be-
reits als revolutiondr bezeichnet werden konnte. Doch
indert sich die Situation im Laufe des 13. Jahrhunderts
grundlegend, als eine fiir die Zeitgenossen neue Philo-
sophie aufkommt, die aristotelische, die dem Visuellen
einen ganz anderen kognitionspsychologischen Sta-
tus zuweist. Der intellectus activus, die entscheidende
erkenntnisleitende Fahigkeit im Menschen, die in der
Lage ist, kontingent auf uns einwirkende sinnliche
Eindriicke zu geordneter Wahrnehmung zu formen,
funktioniert in diesen aristotelischen Systemen dank
der species der Dinge, die er aus der Vielfalt der Per-
zeptionen heraus zu erkennen vermag.’¢ Entscheidend
in Bezug auf die Entwicklung der Leben-Jesu- und der
Passions-Mediation ist in dieser Entwicklung der Um-
stand, dass der Aristotelismus in der abendlindischen

strikte Abtrennung der Genres bei William Petersen, in fast allen
theologischen Standardlexika und generell bei Petra Horner wird
von ScumiD: Evangelienharmonien, S.2-3, kritisch relativierend
zusammengefasst: «Die Abgrenzung einer Gattung <Evangelienhar-
monie> erscheint schwierig, Uberginge sind fliefend.»

27  Siche die hierzu klassischen Publikationen von MaTHER: Subject,
1948; IMpAHL: Arenafresken, 1980; Ronan: Meditations, 1980;
gefolgt von mittlerweile zahlreichen aufschlussreichen Studien
und Ubersichtswerken wie BENNETT: Stigmata, 2001, oder
Scuwarz: Werke, 2008.

28  Cruciformitas motiviert vor allem auch die Passionsdarstellung in
der Churer Kathedrale mit der beriihmten Marienohnmacht, die
sie den Passionsbetrachtungen und Marienklagen verdank.

29 Vgl hierzu DierHeLM: Untersuchungen, 1979; dies.: Beredsam-
keit, 2015, S. 156-166.

30 Es ist nicht unwahrscheinlich, dass analog hier gilt, was DEucH-
LER: Strukturen, 2014, S. 162, zur liturgischen Uberbringung von
Retabeln in ihre Standortkirche festhilt: «Der Maler selbst tritt,
meist namenlos, in die Anonymitit zuriick; er leistete mit seinem
Werk privilegierten Gottesdienst.»

31  Kewmper: Kreuzigung, 2006, S. 109.

32 BestuL: Texts, 1996, tut dies unter mehr sozialgeschichtlichen As-
pekten wie der Darstellung der Juden, der Frauen und der Folter
in den Meditationsschriften, KEmpER: Kreuzigung, 2006, unter
stirker frommigkeitsgeschichtlichen Gesichtspunkten wie dem
Kreuzigungsvorgang, Durst und Tod Christi oder Lanzenstich.

33 Nachdem - nebst dem stupenden «speculum maius» des Vincent
de Beauvais — die Sentenzen des Petrus Lombardus und das De-
cretum Gratiani bereits Mitte des 12. Jahrhunderts erschienen,
wurden erste Kommentare dazu ab Mitte des 13. Jahrhunderts
verdffentlicht, welchem Zeitraum sich auch das massgebliche ha-
giographische Sammelwerk der «Legenda aurea» verdankt.

34 Es seien genannt:

—der «Liber confortatorius» des Goscelin von St. Bertin
(ca. 1030-nach 1107);

Kultur wesentlich durch mendikantische Multiplika-
toren rezipiert wie auch verbreitet wurde. Die Bettel-
orden adaptierten und vertraten, teils gegen erhebliche
Widerstinde, die Erkenntnistheorie des Stagiriten und
integrierten sie dabei in ihre eigenen theologischen Op-
tionen und Systeme. Dadurch konnte das Interesse an
einer gegeniiber der imaginatio offenen Erkenntnisleh-
re mit dem vor allem den Franziskanern so wichtigen
Akzent auf der Niedrigkeit und damit auf der mensch-
lichen Natur Christi in Verbindung und schlussendlich
zu einer auch begrifflich konzisen Ubereinstimmung
gebracht werden. Diese Koinzidenz wurde neu einge-
fuhrt durch den sowohl intellektuell wie auch institu-
tionell wichtigsten Minderbruder des 13. Jahrhunderts,
Johannes Bonaventura, was der Innovation sowohl
ihre allgemeine philosophische Verbreiterung nach-
haltig sicherte als auch ihre Umsetzung in die Medita-
tionsliteratur bleibend garantierte. Bonaventura zeigte

- «De institutione inclusarum» (CCCM 1, S. 635-82) des Aelred
von Rievaulx (1110-1167);

- der sog. «Bernhardstraktat», nach 1180, aber vor 1205, Bern-
hard von Clairvaux (1190-1253) zugeschrieben, aber vermut-
lich von Oglerius von Trino (1136-1214), ein Marienleben in
Form eines Dialogs eines Fragestellers mit Maria, in verschie-
denen Fassungen vorliegend (als «Liber de passione Christi et
doloribus et planctibus matris ejus» publiziert in MPL 182,
Sp. 1133-1142);

—die «Vita beate Marie virginis et salvatoris rhythmica», ein um
die Mitte des 13. Jahrhunderts von einem bayrischen Benedikti-
ner oder Zisterzienser verfasstes Marienleben in vier Biichern.

35  Auch der anonym unter dem grossen Hut des Anselm von Can-
terbury auftretende und die typisch friihscholastische Form des
Dialogs benutzende Verfasser des «Dialogus Anselmi» ist letzt-
lich noch zu dieser bernhardinisch-vorfranziskanischen Phase zu
zihlen. Dieser aus der Sicht Mariens in Form eines Dialogs mit
Anselm von Canterbury anonym nach 1238, aber vor 1297 ver-
fasste Passionsbericht setzt den Bernhardstraktat voraus, bildet
«eine der allerwichtigsten Quellen des volkssprachigen Passions-
traktats» (Run: Bonaventura, 1956, S. 30), und ist eine wichtige
Quelle fiir die «Meditationes vitae Christi» (fortan: MVC; siche
dazu S. 14 mit Anm. 47): Kreuzigung, 2006, S. 67-69. «Planctus
Mariae et Anselmi de passione Domini» wird als Titelgebung
empfohlen durch CarpELLE DE HarTMANN: Dialoge, 2007,
S.369-377, «Interrogatio Sancti Anselmi» wihlt Kemper. Die
einzige moderne Edition in MPL 159, aus der im Folgenden zi-
tiert wird, druckt als Titel «Dialogus Beatae Mariae et Anselmi de
Passione Domini».

36 Dieser — im Rahmen dieses Aufsatzes nur mehr anzudeuten-
de — Wechsel der Gewichtungen tritt seit der Jahrtausendwende
zunechmend in den Blick der Wissenschaftsgeschichte, aus litera-
turhistorischer Sicht durch KarNES: Imagination, 2011, aus optik-
geschichtlicher Perspektive durch BUTTNER: Vergegenwirtigung,
1998, und BUTTNER: Revision, 2013.

13



selber mehrfach und literarisch dusserst erfolgreich,
wie diese Umsetzung gestaltet werden konnte. Vor al-
lem mit dem «lignum vitae»”, einem Christusleben in
Form eines sich verzweigenden Baumes, und mit der
«vitis mystica»®®, einer als Weinstock gestalteten Be-
trachtung des Lebens Christi, loste er eine neue Welle
von durch ihn inspirierten und teils auch unter seinem
Namen zirkulierenden Texten zur Passionsmeditation
aus. Die wachsende Rezeption seiner Impulse erfolgte
literarisch zundchst vor allem bei den Franziskanern
selber, und zwar quer durch ihre stark profilierten
Flugel. Sowohl ein kurienvertrauter Scholastiker wie
der bekannte Scotist Frangois de Meyronnes OFM
(1280-1328)* als auch ein den Spiritualen zugehori-
ger Autor wie der kirchenkritische Ubertino da Casale
OFM (1259—ca. 1330)* schrieben Passionsmeditatio-
nen, die das Genre popularisierten. Indem die Passion
meist in die auch von den Bettelorden praktizierten
Tagzeiten, also in das siebenfache Stundengebet, ein-
gepasst wurde, entstand tiberdies ein leicht fasslicher
und in dieser Hinsicht ab dem spiteren 13. Jahrhundert
immer einheitlicherer literarischer Rahmen. Das war
einerseits naheliegend, weil die monastischen Horen in
den drei in den biblischen Passionsberichten genann-
ten Stunden ihren ersten Ursprung hatten und darum
taglich auch die Passion in Terz, Sext und Non bedach-
ten, worauf auch die MVC* ausdriicklich anspielen,
indem sie ihr eigenes Stundenschema als Erweiterung
dieser drei Hauptstunden verstehen.*? Andererseits
war es innovativ zukunftsweisend, weil die neuen und
ausserhalb der Kloster zuginglichen Meditationstexte,
ahnlich wie bereits die auch dem Adel und mit der Zeit
selbst dem Biirgertum zuginglichen Stundenbiicher,
das Tagzeitengebet sozial allmihlich einschrinkten.
Eine in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts ver-
fasste und ihre Innovation schon im Titel anzeigende
«meditatio passionis Christi per septem diei horas»*
verfihrt als wohl erste Schrift in diesem Schema. Der
Rahmen zur Passion konnte aber auf die Wochenta-
ge*, der Rahmen zur Leben-Jesu-Betrachtung auf die
Wochentage oder sogar das Kirchenjahr* tibertragen
werden. Dies eroffnete der Gattung eine gewisse stin-
detranszendierende Elastizitit der Anwendungsfelder.
Regulierte oder allenfalls adlige Leserinnen konnten sie
fiir die Horen nutzen, alle andern aber auf Tage oder
noch lockerere Frequenzen ausweiten.*® Mit dieser
niitzlichen Multioptionalitit des Anwendungshori-
zonts wird zugleich die Zyklizitit als solche geboren:
Die Leserin geht von einer Stunde zur nichsten ge-

14

danklich weiter, der Weg von Station zu Station wird
zu einem zunehmend reflektierten, artikulierten und
insofern konstitutiven Teil der Passionsliteratur. Nicht
zuletzt konnte dadurch auch die in Jerusalem als real-
riumlicher Weg stetig stirker frequentierte via doloro-
sa nachempfunden werden, auf die zunehmend in den
Meditationen Bezug genommen wird.

Zur mutmasslichen Lebens- und Wirkungszeit des
Waltensburger Meisterkreises erfolgt durch einen be-
eindruckenden Ausbau des Genres ein entscheidender
weiterer Schritt. Zwei Momente werden in dieser ersten
Hilfte des 14. Jahrhunderts in die Gattung integriert,
die in der tibrigen scholastisch-mittelalterlichen Ent-
wicklung tendenziell aufeinander folgten. Angestrebt
wird zum einen ein nahezu enzyklopidisch wirkender
Einbezug nicht nur méglichst vieler theologischer In-
terpretationsklassiker wie vor allem der entsprechenden
Auslegungen der Kirchenviter, sondern auch des aus-
serbiblischen biographischen Materials. Dadurch wird
eine sonst zumeist schon frither erfolgende Systemati-
sierung der Stoffe gleichsam nachgeholt. Zum andern
geschieht eine gerade mit Hilfe dieser patristischen und
mittelalterlich-apokryphen Extramaterialien betriebe-
ne Intensivierung der Verinnerlichung im meditativen
Vorgang: Durch das Anwachsen der Motive wichst die
Maglichkeit von Untergliederungen erheblich. Sie wer-
den ihrerseits sowohl zur dramatisch gestuften Steige-
rung der Kontemplationsschritte hin zu zunehmender
Unmittelbarkeit in der Leidensvergegenwirtigung wie
auch zum Einbezug vielfiltiger und damit meditations-
vertiefender theologischer Interpretamente genutzt.

Eine betrichtliche Erweiterung und Intensivierung
geschah hauptsichlich mit den beiden wichtigsten, zu
ihrer Zeit sehr verbreiteten und heute meistzitierten
Texten, die im Folgenden hauptsichlich als Quellen
dienen, und deren fritherer klar franziskanisch, deren
spaterer eher dominikanisch geprigt ist.*

Die «Meditationes vitae Christi» (fortan: MVC)*
gelten dem Mittelalter als bonaventurianischer Autor-
schaft, was aber kaum der Fall sein kann, weil der Ver-
fasser das toskanische San Gimignano als einen sowohl
ihm wie seiner Adressatin bestens bekannten lokalen
Referenzrahmen zur Verdeutlichung der Distanzen
und Verhaltnisse aufnimmt, und weil ohnehin eine
ganze Reihe philologischer und historisch-chronologi-
scher Griinde dagegen sprechen.* Lingere Zeit wurde
die Schrift dem toskanischen Minderbruder Giovanni
da Calvoli oder Johannes de Caulibus OFM (geb. um
1300)*° zuerkannt und auf ca. 1336, etwas spiter fiir die



Endredaktion sogar erst auf 1346-1364 datiert. Doch
nicht nur die Datierung der MVC, sondern auch ihre
einheitliche Autorschaft werden seit 1990 angezweifelt.
Hinsichtlich der stirker theologisch-lehrhaften Kapi-
tel, die in erster Linie die Reden Jesu erldutern, pladiert
Sarah McNamer fiir einen zweiten Autor, der sich nicht
primar an Semireligiosen (Tertiarerinnen und Beginen)
und Klarissen gewandt, sondern gebildete Leserschaft
vor Augen gehabt habe. Davon ausgehend entwickelte
sie die Hypothese einer erst um die Mitte des 14. Jahr-
hunderts erfolgenden Schlussredaktion.’! Es fragt sich
freilich, ob nicht eben ein solcher Versuch fast septi-
scher Trennung von Theologie und Frommigkeit In-
tention und Charakter franziskanischen Wirkens und
Schreibens anachronistisch missversteht. Der aktuelle
Konsens geht dahin, den Text als das Werk eines ano-
nymen Franziskaners aus dem Konvent in San Gimi-

37 Die um 1265 entstandene Schrift zeigt das Leben Jesu in Form
eines Baumes mit Asten, Blittern und Friichten; KempER: Kreu-
zigung, 2006, S. 86— 88.

38  «Vitis mystica seu tractatus de passione Domini», ca. 1260; vgl.
KemPER: Kreuzigung, 2006, S. 86-88.

39 Der «tractatus de passione Domini» des Franciscus de Mayronis
bietet eine historia passionis, also einen primir erzihlenden Pas-
sionsbericht. Kemper: Kreuzigung, 2006, S. 107-109.

40 «Arbor vitae crucifixae Jesu», um 1305 redigierte, teils joachiti-
sche Darstellung des Lebens Christi in Form des Lebensbaumes.
Kemper: Kreuzigung, 2006, S. 86-88. Die These von Hans Mi-
chael Thomas (THomas: Geschichtsvision, 1989; vgl. auch DERs.:
Meditationes, 1979), dass die franziskanischen Meditationsschrif-
ten aufgrund des in ihnen sichtbaren Armutsideals den Spiritua-
len nahe stiinden, konnte sich nicht durchsetzen.

41 Siche dazu S. 14 mit Anm. 48.

42 Cap.74,Z.255.

43 Psalm 118,164 («septies in die laudem dixi tibi») bildet das pro-
grammatisch gesetzte Incipit dieser Beda Venerabilis (672/3-735),
aber auch weiteren Autoren wie Augustin, Bernhard oder Bona-
ventura zugeschriebenen Schrift. Sie bietet Anleitung zu inten-
sivem, auf der uneingeschrinkt konzentrierten Aufbietung der
cigenen Vorstellungskraft beruhendem Nachvollzug der Pas-
sion im Verlauf der Tagzeiten. Der Text findet sich in MPL 94,
Sp. 561-568; vgl. KemPER: Kreuzigung, 2006, S. 70-72.

44 Die Wochentage als empfohlene Mediationszeit fiir die einzelnen
Passionsabschnitte nimmt etwa der Traktat «Angeli pacis» des
Michael de Massa OESA; s. unten Anm. 60.

45 So in der etwa 1400 entstandenen englischen Popularisierung des
Inhalts der MVC im «Myrrour of the Blessed Lyf of Jesu Christ»
durch den Kartiuser Nicolas Love (gest. ca. 1424); vgl. Kieck-
HEFER: Work, 1995, S. 45. Auch fiir die MVC werden in den In-
kunabeln teils die Wochentage zur leitenden Strukturebene in den
Kolumnentiteln, wobei die in den Handschriften zur Gliederung

gnano zu betrachten, der es zuhanden einer Klarissin in
derselben Stadt ungefahr um 1300, jedenfalls nach 1260
und sicher vor 1330, verfasst haben muss. Die Genese
der Handschriften, Versionen und volkssprachlichen
Fassungen und damit ihrer Erforschung ist komplex; *2
dessen ungeachtet kann sie als «eines der wichtigsten
Werke der spatmittelalterlichen Literatur iiberhaupt»®
gelten, vor allem, weil sie immer wieder nachhaltig und
konkret zur eigenen inneren Vorstellung des Geschil-
derten aufruft, was die Meditationsliteratur grundsitz-
lich prigte. Bis jetzt sind 123 Handschriften in ganz
Europa bekannt, vor allem aber ist ihre Wirkung durch
Predigten und einen Einfluss auf weitere biographi-
sche Meditationsschriften und spiter auch schriftli-
che Ubersetzungen wie den englischen «mirror of the
blessed life of Jesus Christ»** kaum zu {iberschitzen.
Trotz nachgerade panegyrischer Preisungen ihrer im-

zentralen Anweisungen zur Horenbetrachtung zwischen den Ka-
piteln weggelassen werden; vgl. etwa die Venezianische Bonelli-
Ausgabe von 1497.

46 In der (hier substantivierten) Diktion der MVC: Matutin: oracio,
captacio, ligacio. Prim: accusacio, flagellacio, coronacio. Terz: con-
dempnacio, portacio crucis. Sext und Non: crucifixio, stabat mater,
septem verba. Vesper: crurifraccio, deposicio; Komplet: sepelicio,
unccio aromatica. Auffallend ist allerdings, dass Geisselung und
Dornenkrénung hier schon in der Prim erfolgen, wihrend sie
sonst erst in die Terz zu stehen kommen. Vgl. zum Schema grund-
sitzlich K&pr: Passionsfrommigkeit, 1997, S. 733; TEETAERT: Sag-
gio, 2004, S. 77; instruktiv ist besonders KempEr: Kreuzigung,
2006, S. 72-76.

47  Einen gewissen Uberblick iiber die Meditationsschriften insge-
samt bietet K&PF: Passion, 1993 und DERs.: Passionsfrommigkeit,
1997; die vollstindigste literaturgeschichtliche Einfiihrung diirfte
sich finden bei KEMPER: Kreuzigung, 2006, S. 52-162; einen «Pre-
liminary Catalogue of Medieval Latin Passion Narratives» gibt
BestuL: Texts, 1996, S. 186-192.

48  Die massgebliche moderne Edition erfolgte im Corpus Christia-
num durch STALLINGS-TANEY: Meditationes, 1997.

49  Vgl. KemPER: Kreuzigung, 2006, S. 93-107, zur Autorschaft und
zur Datierung der MVC.

50 Eine niitzliche Einfiihrung in Leben, Werke und vor allem auch
die Sekundarliteratur geben VAN DER HEjDEN und ROEST sub
nomine; URL: http://users.bart.nl/~roestb/franciscan/franautj.
htm#_Toc415642834.

51 Vgl hierzu generell McNaMER: Evidence, 1990; dies.: Origins,
2009; dies.: Affective, 2009.

52 Noch 1923 versuchte der ausgewiesene Kenner dieser Literatur
Columban Fischer die bonaventurianische Autorschaft wenigs-
tens teilweise zu retten, vgl. FiscHER: Meditationes, 1923.

53  KemPER: Kreuzigung, 2006, S. 88.

54  Siehe dazu Anm. 45.

15



mensen Bedeutung besonders aus dem anglophonen
Raum® bleibt allerdings festzustellen, dass sie im deut-
schen Sprachraum vergleichsweise schwicher verbrei-
tet war.’ In ihrer lingsten Fassung, die zum Standard
wurde, hat sie 108 Kapitel, mit Schwerpunkten in der
Kindheit (Kapp. 4-5) und der Passion (Kapp. 74-81);
dazwischen werden die Taten und Wunder und Reden
Christi geschildert, mitsamt einer intrikaten Reflexion
tiber das Verhaltnis von vita activa und contemplativa
(Kapp. 46-58).

Die monumentale Meditation «de vita Christi»*
(fortan: VC) des Kartdusers und vormaligen Domini-
kaners Ludolf von Sachsen O.C. (ca. 1300-1378) bildet
ein deutlich ausfiihrlicheres Werk, da sie sowohl mehr
Parinese als auch ungleich mehr Zitate enthilg; sie ist
die umfangreichste Darstellung des Lebens Jesu in der
Geschichte schlechthin. Jedes Kapitel beginnt mit einer
lectio, die der rememoratio oder recordatio dient, bevor
die eigentliche meditatio folgt, die stets von einer ver-
gleichsweise knappen oratio beschlossen wird, wobei fiir
die Passionsmeditationen vor der oratio noch eine con-
formatio eingefiigt wird, die dem Leser Moglichkeiten
konkreter imitatio nahelegt.®® Die Datierung wird bis-
lang mit aller Vorsicht auf den Zeitraum zwischen 1348
und 1360 angesetzt.”” Zwischen diesen beiden Schriften
steht Michael de Massa OESA (1290-1337) mit einer
die MVC rezipierenden und an Ludolfs VC und die
Zeitgenossen vermittelnden «vita Christi» sowie wei-
teren, nicht edierten Werken.®® Ludolf seinerseits hatte
ebenfalls bald eine konkret nachweisbare Rezeption, so
in den «Meditationes de passione Christi» des Jordan
von Quedlinburg OESA (ca. 1300-1380)¢'; Rezeption
der VC wird zudem vermutet fiir die prominentesten
Lebensbetrachtungen der Folgezeit, die vier Thomas a
Kempis (ca. 1380-1471) zugeschriebenen Biicher «de
imitatione Christi»; fiir die Exerzitien des Ignatius von
Loyola (1491-1556) wird ihre Rezeption vom Autor
selber bezeugt.®? Gegen Ende des 14. Jahrhunderts setzt
die schriftliche volkssprachliche Rezeption ein, die mit
Macht erfolgte, fiir den deutschen Sprachraum dennoch
wissenschaftlich wenig erfasst ist. Besser dokumentiert
sind die Passionsspiele fiir die Biihne, die allerdings ihre
Hochzeit erst spiter erleben. Diese noch immer wenig
zuginglichen volkssprachlichen Texte sowie die durch
sie inspirierten szenischen Werke sind unabdingbar,
um einen halbwegs realistischen Eindruck davon zu
gewinnen, wie breit der Strom an Passionsliteratur in
die kulturelle Lebenswelt des spaten Mittelalters hin-
ein wirkte.®> Dass ihr Einfluss auf die Ikonographie des

16

Spatmittelalters — und zwar bei Weitem nicht nur fiir die
Passionsdarstellung — kaum zu iiberschitzen ist, wur-
de erstmals vermutlich 1898 von Emile Male erkannt*
und seither in wohl allen einschligigen Publikationen
immer wieder bekriftigt, obschon eine umfassende sys-
tematische Untersuchung wie zur Meditationsliteratur
auch hierzu fehlt.

Vor der Besprechung konkreter Inhaltsparallelen
sei notiert, dass die Gesamtstruktur des Waltensburger
Zyklus mit den Meditationstexten und ihrer Passions-
aufteilung entlang den Tagzeiten auffallend gut zusam-
menpasst. Dass die auf zwei Register verteilten Bilder,

55  Cainneach O’Maonaigh, zitiert und tibersetzt von SARGENT: Mirror,
2004 [S. 13]: «... a life of Christ, a biography of the Blessed Virgin,
the fifth gospel, the last of the apocrypha, one of the masterpieces of
Franciscan literature, a summary of medieval spirituality, a religious
handbook of contemplation, a manual of Christian iconography,
one of the chief sources of the mystery plays.»

56 Rum: Art. Meditationes, 1987, S.288; vgl. Gerrn: Lateinische,
2000, S. 275; KemPER: Kreuzigung, 2006, S. 92-93.

57 Da die massgebliche Pariser Edition von 1865 trotz eines Neu-
drucks von 2006 nicht leicht zuginglich ist, wird im Folgenden
zitiert nach dem online lesbaren Niirnberger Druck bei Anton
Koberger vom 12.12.1487.

58 Vgl. hierzu Kemper: Kreuzigung, 2006, S. 136-140.

59  So datiert mit einer offenen und vorsichtigen Formulierung in sei-
ner bis heute massgeblichen Monographie Baier: Untersuchun-
gen, 1977, Bd. 1, S. 137.

60 «Angeli pacis», ca. 1325, cine «historia passionis» mit Neigung
zu Allegorie und Typologie; «Extendit manum», ca. 1330, eine an
«Angeli pacis» angelehnte Passionshistorie mit theologischer Ein-
leitung iiber die Notwendigkeit der Passion; «Vita Christi», vor
1350, ein stark von MVC abhingiges Leben Jesu; vgl. KempEr:
Kreuzigung, 2006, S. 111-133.

61 Um 1364 entstandene, auf Ludolfs «vita Christi» fussende Pas-
sionsbetrachtungen, nach den Tagzeiten geordnet in Teile mit
jeweils theorema (Gebet), articulus (Erliuterung), documenta
(moralische Anwendungen), confortatio (Anleitung zum Nach-
vollzug); vgl. Kemper: Kreuzigung, 2006, S. 141-142. Geogra-
phisch, zeitlich und inhaltlich nahe bei Ludolf ist auch «erit vita
tua quasi pendens ante te», eine um 1360 durch den Mainzer Jo-
hannes von Zazenhausen (1310 - ca.1380) verfasste historia pas-
sionis vergleichweise niichterner Machart, wobei unklar ist, wie
sich die Abhingigkeitsverhiltnisse gestalten; vgl. KempEr: Kreu-
zigung, 2006, S. 142-444.

62 Vgl. den kurzen, aber aufschlussreichen Vergleich beider Werke
durch SHORE: Vita, 1998.

63 So wurde, um nur ein fiir den Meister relevantes Beispiel heraus-
zugreifen, der sog. franzésische Schauspieltypus der Dreikonigs-
darstellung, wie er sich in Waltensburg und Liien findet, durch die
MVC verfeinert und vertieft; vgl. TomascuEeTT: Dreikonigsdar-
stellungen, 1997, S. 37-38, mit Hinweisen auf weitere Literatur.

64  MALE: Iconographie, 1898, widmet sein zweites Kapitel weitge-
hend den MVC, deren Einfluss auf die bildenden Kiinste er auch
durch Mysterienspiele vermittelt sicht.



‘(yredo|D uueyor siydeiboloyd) Bingsuaijepp ayoury ‘snpjhzsuoissed wap sne 1UYdssNy ‘|Yewpuaqy iz ‘qqy
RO ~— ~—— Sy W‘ l- NG A\ - ) lléj q—lﬁ i

. - - \ :
e ———
(N

DDA L NN ANCANNNANN S s

I




nebst dem die Umkehr des Bustrophedon anzeigenden
Balken, nur an zwei Stellen vertikal abgetrennt werden,
nimlich nach dem einleitenden Architekturbild und
nach dem Abendmahl, wurde in der Literatur haufig
bemerkt. Die Stufung in der Literatur verlduft entspre-
chend, nimlich in zwei Steigerungsstufen vom 6ffentli-
chen Wirken Jesu zum Abendmahl und dann vom Mahl
zur Passion, die in Gethsemane beginnt. Die meditatio
passionis Christi per septem diei horas als vermutliche
Pionierschrift bietet die erste Meditation zur Gefangen-
nahme als solche zur Komplet. In der Komplet komme
nicht allein der Lauf der Tagzeiten, sondern auch jener
der Verkiindigung Christi zur Kompletion oder Voll-
endung, und zwar im Anschluss an das die Heilsaus-
teilung singulariter et gloriosissime zelebrierende Mahl,
das es frequenter et devotissime zu bedenken gelte.®
Die Passion beginnt also erst nach dem Abendmahl,
das seinerseits gegeniiber dem vorherigen Wirken Jesu
herausgehoben wird. Die MVC iibernehmen diese Stu-
fung innerhalb des grosseren durch die Darstellung der
gesamten Vita gegebenen Rahmens. Nach ausfiihrlicher
Schilderung der Wichtigkeit und der Verheissungen der
Passionsmeditation im Allgemeinen (cap. 74) beginnt
die Passion mit der Matutin in Gethsemane (cap. 75).
Voraus geht das Abendmahl (cap. 73), in dem die noch
ausstehenden mysteria passionis geschehen, die cum at-
tentione summa dem inneren Auge vorgestellt werden
sollen.% Die VC schliesslich kombiniert beide Anlagen.
Nach einer Einleitung in die Passionsmeditation (cap.
68) beginnt die Passion selber wiederum in Gethsemane
mit der am Abend vor dem Sterbetag gebeteten Kom-
plet (cap. 69). Das Abendmahl geht der Passion auch
hier voraus, wird aber neu ebenfalls mit ins Tagzeiten-
schema einbezogen, indem es der Vorabend-Vesper
zugewiesen wird. Das Mahl erhilt dadurch einen of-
fensichtlichen Zwischenstatus, denn inhaltlich wird es
nicht zur Passion gezahlt, strukturell durch Einbezug
in die Horen jedoch schon.

Parallelen in Wort und Bild
1. Mahlausteilung - Fusswaschung

Seit Beginn der Publikationen iiber den Passionszyk-
lus in Waltensburg fiel zum Abendmahlsbild (Abb. 2)
nicht allein eine doppelte Prasenz Christi als Brotspen-
der wie Fusswischer als solche auf, sondern auch, dass
innerhalb dieser Simultandarstellung die Waschung erst

18

nach dem Mahl erfolgt. Dafiir fithren Helga Reichel
wie implizit auch Alfons Raimann «kompositionelle
Griinde»® an, indem sie betonen, dass durch die Lini-
enfilhrung in der Waschungsszene der Ubergang zur
anschliessenden Olbergszene gewihrleistet wird. Eine
Funktion im Gesamtzyklus erkennt Raimann zudem
in einem «grandiosen Sprung»®, durch den der Blick
von der linken Christusfigur hin zur rechten Figur am
Tischende gelenkt wird. Die «grandiose» Kraft dieses
Sprunges ergibt sich daraus, dass die mehrfach symme-
trisch gestaltete Entsprechung beider Christusfiguren
durch ihre ebenso klar asymmetrische Platzierung am
Abendmahlstisch in eine spannungsvolle Polaritit ge-
stellt wird, die vom Betrachter nur nach rechts hin auf-
gelost werden kann. Zweifellos fiigt sich die Szene in
die zyklische Gesamtbewegung ein, jenen Duktus, der
immer mit demselben Mittel arbeitet, nimlich mit dem
Auflésen von Symmetrien in Richtung auf den Zyklus-
verlauf hin. Doch zugleich - oder eigentlich zuvor — be-
zieht sich die Symmetrie noch einmal auf sich selber.
Innerhalb der Ikonographie des westlichen Typs®, in
dem Christus vor dem sitzenden Petrus kniet, wihlt
der Waltensburger Meister die Variante des nach links
zum Tisch und zum Geschehen des Abendmahls sich
zurlickwendenden Wischers. Diese bereits existente
Variante wird mit einer zweiten ebenfalls im Gebrauch
stehenden Version der Brotausteilung an Judas kombi-
niert. Damit geschieht eine Art Riickpass. Indem der
Blick vom ersten zum zweiten Christus und von die-
sem wieder in Richtung des ersten gelenkt wird, erfihrt
zugleich die Parallele zwischen den beiden Christus-
gestalten eine Verstirkung; sie wird gleichsam zu ei-
ner replizierten Entsprechung. Hoch reflektiert und in
eleganter Schlichtheit zugleich wird eine figiirliche Pa-
rallele so eingeftigt, dass sich durch die raumliche Ver-
dichtung ihrer Beziige eine zeitliche Abfolge auf zwei
Ebenen ergibt. Einerseits entsteht im Gesamtzyklus
eine Diagonale, die weiterfiihrt zu den liegenden Jiin-
gern in Gethsemane. Andererseits wird in der Abend-
mahlsszene selber ein narratives Moment erméglicht,
das vom Mahl zur Waschung und von dort wieder zum
Mabhl zurtickfiihrt. Die an sich «verwirrende Vielfiltig-
keit der abendlindischen Darstellungen»” der beiden
Szenen nutzt der Meister zur Wahl einer Konfigura-
tion, die eine konsistente, plausibel wirkende Struktur
tir Zyklusfolge und Mahlszene ergibt.

Entsprechendes erstrebt auch die zeitgendssische
Leben-Jesu-Literatur, die vor der Herausforderung
stand, fir die meditative Vorstellungskraft ihrer Le-



serinnen die in der kirchlichen Kunst weitgehend frei
flottierende Zuordnung der Elemente Abendmahl und
Fusswaschung in eine praxistauglich kontemplations-
leitende und dabei méglichst sich steigernde Ordnung
zu fiihren. Schon frith gab es stark divergierende Vor-
stellungen tiber die Abfolge. Das Diatesseron’! — im
Abendland ererbt tiber den Codex Fuldensis — schlagt
den gordischen Knoten auf diese Weise durch, dass es
zwei unterschiedliche Mahlzeiten postuliert und die
Waschung einem Essen des Jesuskreises zuordnet, das
bereits einige Tage vor dem eigentlichen Abendmahl
stattfand. Diese vollstindige Trennung in zwei separa-
te Mahle tibernimmt nordlich der Alpen der Heliand.”?
Augustin hingegen bringt eine Art fliessende Losung,
nach der Jesus wihrend des Mahls aufsteht und den
Essenden die Fiisse wischt. Dabei hitten die Apostel
freilich noch nicht mit dem Essen begonnen, sondern
es sei einfach das Mahl vorbereitet worden.”> Diesem
Schema schliessen sich die frithen Passionsschriften an,
indem sie es zu einem vierteiligen ausbauen, das dann
zum hoch- und spitmittelalterlichen Standard wird:
Nach Mahlbeginn erfolgt die Waschung, der ihrerseits
die eucharistische Austeilung sich anschliesst, die in die
Abschiedsreden miindet. Die Kurzliteratur, etwa der
pseudo-anselmische «dialogus»™* und Bonaventuras
«lignum vitae»”, reproduziert es mit je nur wenigen
Worten, und auch die «catena aurea»’® bringt dieses
Schema mit Augustins Auslegung des Johannesevange-
liums im Hauptzitat als eine Art Kernelement fiir den
sich vorzustellenden Ablauf. Die breitere Leben-Jesu-
Literatur des 14. Jahrhunderts baut hier aus, indem sie

65 MPL 94, Sp. 362.

66 Die Entfaltung dieser Mysterien insgesamt hebt freilich bereits
an, als der junge Jesus sich im Tempel verbirgt (Kap. 64).

67 GRONENFELDER-HAuNscHMIDT: Wechselbeziehungen, 2004, S. 58.

68 RaiMann: Wandmalereien, 1983, S. 41.

69 Vgl. Carone: Andachtsbuch, 1998, S. 103.

70 Gigss: Darstellung 1962, S. 80. Giess” Standardmonographie bie-
tet eine systematisierende Gruppierung der vorkommenden Dar-
stellungen, doch auch ihre Gruppen bleiben zahlreich; vgl. hierzu
kritisch Carong: Andachtsbuch, 1998, S. 103, Anm. 61.

71  Diatesseron, 41.

72 Heliand, 4999-4527a (= Ende des Kap. 54) und 4527b-4718
(Kapp. 55, 56 und Beginn 57); vgl. Heliand (Ausgabe Herrmann),
S. 158 und S. 159-164.

73 Aucustinus: Tract. in Ioh., LV, 3 (CCSL 36, S. 465,8-15):
«Non ita debemus intelligere caenam factam ueluti iam con-
summatam atque transactam; adhuc enim caenabatur cum do-
minus surrexit et pedes lauit discipulis suis. Nam postea re-
cubuit, et buccellam suo traditori postea dedit, utique coena

das Viererschema einerseits quantitativ erheblich erwei-
tert, andererseits als Neuerung einbringt, dass bei Mahl
und Waschung die Lokalititen zu unterscheiden seien.
Die Autoren bedienen sich damit einer geographisch-
architektonischen Zusatzinformation, die als typisch
fiir das monastische und das mendikantische, im An-
schluss an die Kreuzziige besonders das franziskani-
sche, Engagement im heiligen Land bezeichnet werden
darf. Da die Minderbriider den Pilgertourismus in Jeru-
salem hauptsichlich betreuen, bringen sie ihr ortsgeo-
graphisches Wissen auch im heimischen Abendland aus
verschiedenen Griinden gerne ein.”” Die MVC wissen
daher zu berichten, dass alles zwar im gleichen Gebiu-
de stattfindet, das Mahl jedoch im Ober-, die Waschung
im Untergeschoss desselben.”® Bei der VC wird die In-
formation geographisch prizisiert; in chronologischer
Hinsicht erfolgt die fiir das spite Mittelalter durchaus
typische Uberblendung des biblischen und des aktuel-
len Zeithorizonts, insofern eine obere Kapelle und eine
untere Kapelle aus der zeitgendssischen Sakraltopolo-
gie Jerusalems prizise benannt, ebendarum aber ana-
chronistisch verstanden wird.”> Durch diese auch to-
pographische Veranschaulichung der temporalen Folge
wird ein sequenzierter Ablauf mdglich, dank dem Le-
serinnen oder Betrachter das Geschehen mitverfolgen,
ja gedanklich regelrecht mitgehen konnen und sollen,
zuerst beim allgemeinen Mahl im Obersaal, dann bei
der Waschung im unteren Saal, dann wieder mit allen
Aposteln zuriick ins Obergeschoss zu den Austeilungs-
worten und den Abschiedsreden Jesu ebendort. Ein
Hin und Her oder Auf und Ab findet vor dem geis-

nondum finita, hoc est, dum adhuc panis esset in mensa. Caena
ergo facta, dictum est, iam parata, et ad conuiuantium mensam
usumque perducta [...].»

74  AnseLm: Dialogus, 1866, 272: «Anselmus: Fuisti tunc cum filio
tuo et discipulis ejus? Maria: Non; sed scias quod quando filius
meus coenaverat, et pedes discipulorum lavaverat, et corpus suum
et sanguinem discipulis dederat, et dulciter praedicaverat, ac Judas
pontifices adierat, filius meus [etc.].»

75 Cap. 16.

76  Catena aurea, Ca 13, 1.1.

77 Vgl TEETAERT: Saggio, 2004, S. 80.

78 MVC, cap. 73, S. 246, Z. 109-112. Vgl. das vierteilige Schema in
cap. 73, S. 242, Z. 12-17: «Circa ipsam igitur principaliter quattu-
or que ibi notabiliter facta fuerunt meditando occurrunt: primo,
ipsa corporalis cenacio; secundo, pedum discipulorum per Do-
minum Iesum ablucio; tercio, sacramenti sui sacratissimi corporis
institucio; quarto, pulcherrimi sermonis per ipsum composicio.
De quibus per ordinem videamus.»

79 VG, 2ap., cap. 54, Sp. 554b—555a.

19



Abb. 3: Grablegung, Aus-
schnitt aus dem Passions-
zyklus, Kirche Waltensburg
(Photographie Johann
Clopath).

NPT CE S S e

1§

Abb. 4: Maria-Johannes-
Gruppe - erstes Vorkom-
men, Ausschnitt aus dem
Passionszyklus, Kirche
Waltensburg (Photographie
Johann Clopath).

20



R e > B o~ T o —— T

Abb. 5: Kreuzigung mit Ma-
ria-Johannes, Ausschnitt aus
dem Passionszyklus, Kirche

Waltensburg (Photographie E &
Johann Clopath). bagtss

DNANNANNNNNANNNNN NN || |

e, e e ————
N

Abb. 6: Geisselsiule Christi und Martersaule Sebastians, Ausschnitt aus dem Passionszyklus, Kirche Waltensburg

(Photographie Johann Clopath).

21



tig-geistlichen Auge statt, das die beiden Handlungen
just dadurch verbindet, dass sie sie zeitlich und 6rtlich
unterscheidet: Die Waschung wird dadurch konstitutiv
ins Abendmahlnarrativ eingegliedert, dass sie dem Mahl
sowohl folgt als es auch wieder vorbereitet. Vor allem
in VC wird sie so niher zum Sakrament der Busse ge-
riickt; sie erfolgt nicht nur nach der Taufe, sondern auch
nach der Eucharistie, aber gerade so immer wieder auf
sie hinfiihrend. Beispiel gelingender Busse kann so jede
Christin werden; Beispiel misslingender, zu vermissen-
der Busse ist hingegen eindeutig Judas. Die Waschung
wird hier primir unter dem Aspekt jener Erniedrigung
gesehen, in der die konigliche Majestit sich ganz unko-
niglich auch unter ihren Verriter beugt.®°

Gewiss, die Bilddarstellung in Waltensburg repro-
duziert nicht einfach alle Elemente, die sich in den Me-
ditationstexten zunehmend finden, doch leistet die vor-
liegende Simultandarstellung in gewissem Sinne sogar
mehr als die sequentiell-narrative Struktur der Texte.
Die Aufmerksamkeit wird vom Mahl zur Waschung
und von da zur Deutung des Mahls zurtickgelenkt, be-
vor und zugleich wihrend sie in den weiteren Ablauf
des Zyklus weiterfiihrt. Die Simultandarstellung von
Speisung-Waschung-Austeilung leistet in synchroner
Parallelisierung, was den Texten nur in sequenzierter
Stufung méglich ist, nimlich narrative Verschrinkung
durch riumliche Verdichtung. So gilt analog fiir die
Abendmahlsdarstellung des Waltensburger Meisters
dasselbe wie fiir die Umgestaltung der MVC in Giottos
Darbringungsbild: «Die Leistung der Bildlichkeit tritt
darin zutage, dass das Bild eine das Textlogische tiber-
treffende Sinneinheit erreicht durch Konzentration:
Die im Text des Pseudo-Bonaventura im Nacheinander
berichteten Hinwendungen des Jesus [...] sind zu einer
einzigen Gebirde zusammengefasst»®! und erleichtern
hiermit die fortlaufende Meditation.

2. Maria-Johannes- und
Joseph-Nikodemus-Gruppen

Die wohl offensichtlichsten Parallelen des Zyklus fin-
den sich in den beiden mehrmals erscheinenden Zwei-
ergruppen des unteren Registers, die wiederum sowohl
bildliche Parallelen zu sich selber wie auch inhaltliche
Parallelen zu den Meditationstexten bilden. Die vier-
mal auftretende Zweiergruppe von Maria und Johannes
wird gefolgt und begleitet von den zweimal dargestell-
ten Gestalten Joseph und Nikodemus, bis in der Grab-

22

legung (Abb. 3) als der letzten dargestellten Szene die
beiden Gruppen sich gleichsam ineinander verschrin-
ken. Maria sinkt iiber zwei Etappen hinweg von ihrer
aufrechten Position beim ersten Auftreten der Gruppe
(Abb. 4) iiber ihr ohnmachtsnahes Gebeugtsein unter
dem Kreuz (Abb. 5) und ihr Empfangen des Leichnams
bei dessen Abnahme bis ganz zum Grab hinunter. Er-
neut wird damit deutlich, dass die Gestaltung des Zyklus
sich nicht direkt den kanonischen Evangelien, sondern
der narrativen zeitgenossischen Literatur verdankt, da
der Umfang, die Wiederholung und die durch sie im-
plizierte Steigerung ihrer Prisenz diesen Gruppen ein
Gewicht verleihen, das ihre biblische Bedeutung weit
tibersteigt. Diese Haufigkeit und Intensitit dienen of-
fensichtlich erzihlerischen Zwecken und diese wieder-
um der Meditation. Gezielt werden fiir die Meditantin
oder Betrachterin iiber die dermassen breit geschilder-
ten oder gemalten Begleitpersonen Jesu Identifikations-
angebote geschaffen, die ihr dank ihnen ein indirektes
Einfiihlen in den Schmerz der Passion ermdglichen. Es
ist eben diese Mittelbarkeit, durch die der Schmerz zu
stetiger Steigerung in seiner Darstellung fahig wird.

Im Interesse solch repetitiver Steigerung ist in der
Literatur nicht nur Maria selber schon vor dem Be-
ginn der Passion an prisent. Auch Johannes ist der
Gottesmutter schon seit dem Vorfeld der Passion in
vorwissendem Schmerz verbunden, bevor Christus
beide unter dem Kreuz Stehenden einander bleibend
verpflichtet. Bereits das bernhardinische Schrifttum
kennt die Gegenwart Mariens durch die ganze Passion
hindurch. Der «dialogus Anselmi» schafft Steigerung
durch Wiederholung vor allem zweier Motive, zum ei-
nen des Simeonsschwerts, das in Mariens Brust fihrt,
und ihrer — letztlich vergeblichen — Hoffnung auf Be-
freiung Christi. Nicht weniger als sieben Mal durch-
stosst das vom Propheten Simeon nach Lk 2,35 ange-
kiindigte Schwert die Brust der Mutter. Zum ersten Mal
geschieht dies schon bei der Gefangennahme Christi
(1.)%2, sodann als Christus im Hof des Hannas (2.) und
anschliessend des Caiaphas steht (3.), beim Todesurteil
durch Pilatus (4.), bei der Annagelung (5.), als der Ge-
kreuzigte das Wort an sie richtet (6.), und schliesslich
beim Lanzenstich nach dem Tod (7.). Die Siebenzahl
fallt auf, wird allerdings im Text nicht angesprochen, so
dass die Frage nach symbolischem Gehalt zwar offen
bleiben muss, die Hohe der Durchstossungszahl aber
jedenfalls als Verstirkungsmittel zu sehen ist. Auffal-
lend ist auch die viermalige Wiederholung der Hoff-
nungsmomente der Mutter, die in vier aufeinanderfol-



genden Kapiteln jedes Mal neu und vergeblich auf die
Fach- und Situationskompetenz des Caiaphas (1), des
Pilatus (2), des Herodes (3) und schliesslich der Geisse-
lungssoldaten (4)% setzt. Auch wenn sie nicht als solche
ausdriicklich thematisiert wird, wird der Leserschaft
faktisch eine Dialektik von negativer, angstbesetzter
und positiver, hoffnungswilliger Vorwegnahme des
Kommenden in Mariens Seele geboten; das Schwert
steht fiir Todesahnung, die Hoffnung hilt dagegen.
Nicht zuletzt erfolgte mehrfach eine Ohnmacht Mari-
ens. Exanimis wird die Mutter schon bei der Entklei-
dung Jesu® vor der Kreuzaufrichtung und Kreuzigung
und erneut dann beim Lanzenstoss.®> Ist Maria tiberaus
prasent, nicht allein als Protagonistin des «dialogus»
wihrend der ganzen Passion von Gethsemane an, son-
dern auch durch diese ihre Seelenbewegungen zusitz-
lich rhythmisierenden textlichen Repetitionsmarker,
wirkt das iibrige Personal noch eher zuriickhaltend
und bleibt Statisten dhnlich eher im Hintergrund. Erst
gegen Ende, unmittelbar vor der Auferstehung, folgen
einander alle mit compassio Erfillten in einer Abfolge,
bei der das Moment der Steigerung offensichtlich wird:
Maria, Johannes, Petrus, Maria Magdalena, der Herren-
bruder Jakobus und schliesslich die weiteren Jiinger.5¢
Auch bei dem vergleichsweise wenig sichtbaren Evan-
gelisten Johannes fiihrt eine literarische Klammer von
der Kreuzigung zum Abendmahl explizit zuriick, was
eine Steigerung schafft.”

Das leibliche und figurale Mitgehen der Mutter mit
dem Sohn ist auch in den VMC einer der zentralen Tei-
le der Passionsdarstellung und wird entsprechend den
in dieser Schrift nun breiteren Méglichkeiten deutlich
ausgebaut. Zum einen wird Maria, die nicht mehr allei-
nige Dialogpartnerin sein muss, stirker in Gemein-
schaft mit anderen gezeigt, nimlich mit Johannes einer-
seits, mit dem weiblichen Kreis um Jesus andererseits.
Zum andern wird im neuen Rahmen der Gesamtvita
Christi geschildert, wie die Unterstiitzerinnen Jesu, die
zugleich auch Gefahrtinnen Mariens sind, nicht nur die
ganze Passion hinweg prisent sind, sondern lange zu-
vor schon erscheinen. Bereits fast am Beginn des offent-
lichen Wirkens Jesu, beim Weinwunder an der Hoch-
zeit zu Kana (cap. 20), werden Maria und Johannes
einander in gewisser Weise beigesellt.® Die Hochzeit
wird gefeiert im Hause einer Schwester der Mutter
Jesu, nimlich der Maria Salome, deren Sohn Johannes,
der spitere Evangelist, der Briutigam ist. Christus
wiinscht unmittelbar nach vollzogener Trauung, dass
der Frischvermihlte seine eben angetraute Frau verlasst

und ihm nachfolgt, was er umgehend tut.®? Die Mutter
Jesu, die im Hause der Schwester die Rolle einer riihri-
gen und bestimmenden administratrix® ibernommen
hatte, schliesst sich mit Johannes den andern Jiingern
an. Nicht explizit, aber implizit umso klarer wird mit
dieser Episode eine tiefe Gemeinsamkeit zwischen der
Mutter und dem Lieblingsjiinger Jesu geschaffen, da sie
beide ihren jungfriulichen Status trotz einer formell
vollzogenen Ehe bewahren. Der Gefahrtinnenkreis tritt
markant wieder auf bei der Salbung Jesu anlasslich der
Mahlzeit im Hause Simons des Aussitzigen (cap. 70),
die organisiert wird durch Lazarus und seine Schwestern
Maria und Martha, bei denen der Herr zu logieren
pflegt, zusammen mit seiner Mutter mitsamt deren
Schwestern und mit Maria Magdalena, die ihr stets
Gesellschaft leistet und der Jesus nun seinen Tod
voraussagt. Diese Ankiindigung fihrt seiner Mutter
sogleich wie ein Schwert durch die Seele,” hier also be-
reits an der «Tiir zur Passion»®2. Johannes und Maria
erscheinen zusammen sodann in der Matutin, als Jo-
hannes aus Gethsemane ins Haus der Maria Magdalena
kommt und der dort wartenden Mutter Jesu und ihren
Gefihrtinnen Bericht erstattet. Ein «indicibilis planc-
tus, eiulatus et clamor»? bricht unter den Frauen aus;

80 Dass die Waschung auch an Judas erfolgt, wird in den Texten
zentral herausgestrichen, wodurch nicht nur Christus und Petrus
verabstindigt werden, sondern auch die Petrus-Judas-Diastase
zunimmt. Dies entspricht der Entwicklung in der theologischen
Scholastik, wo Petrus und Judas als eine Art antagonistischer Hy-
postasen fiir Erwihlung und Verwerfung schlechthin figurieren.

81 ImpAHL: Arenafresken, 1988, S. 53-54.

82  Siche die capp. 2, 3, 4, 8, 10, 12 und 14.

83  Siehe die capp. 4, 5, 6, und 7.

84 Cap. 10, Sp. 282.

85  Cap. 14, Sp. 286. Die Ohnmacht Mariens hitte eine eigene kultur-
geschichtliche Analyse verdient, zumal die Implikationen wohl
breiter sind als lange angenommen: NErr: Pain, 1998, vermutet in
der Ohnmacht ein Wiedererleben des Geburtsschmerzes.

86 Cap. 15.

87  Cap. 15, Sp. 287 A: «Tunc accuriens Joannes evangelista cecidit su-
per pectus Jesu, plorans et dicens : Heu, heu, de isto pectore heri
potabam dulcia verba, hodie tristia et lamentabilia.»

88 Schon die Abfolge der Personen in der abschliessenden Uberlei-
tung ist bemerkenswert, vgl. MVC, cap. 20, S. 100, Z. 100-101:
«Accipit ergo eam et Ioannem et alios discipulos et venerunt Ca-
pharnaum [etc.].»

89 MVC, cap. 20, S. 100, Z. 92, wird mit sprechend lapidarer Kiirze
Mt 4,20 zitiert: «Qui secutus est eum.»

90 MVC,cap. 20,S.97,Z.5.

91  MVC, cap. 70, S. 236, Z. 40-S. 237, Z. 44.

92 MVC, cap. 20, S. 237, Z. 52: «in ianuis passionis».

93  MVC, cap. 75, S. 263, Z. 194-195.

23



Abb. 7: Christus und Achior,
Speculum humanae salva-
tionis, zu cap. 20, Frank-
reich/Flandern, 1430-1450
(Einsiedeln, Stiftsbibliothek,
Cod. 206 [49, www.e-codices.
unifr.ch], S. 40).

v &

o0 < S Ty« ] P
A§ ree g : . - y .

; b
3 ‘ i
1 |

Abb. 8: Marterséule
Sebastians, Ausschnitt aus
dem Passionszyklus, Kirche
Waltensburg (Photographie
Johann Clopath).

24



[
N
‘/A‘s'/

H;.Av.

~"
o\

=3

e

|

East Anglia oder London (Pierpont Morgan Ms. M.302, fol. 3y,

i

-1310,

Ramsey Abbey Psalter, ca. 1300

).

'

Abb. 9: Longinus und Maria

Detail der oberen Seitenhalfte

25



alle klagen und Maria bittet, analog zu Christus, den
Vater um Gnade.” In der Prim (cap. 76) begegnen Ma-
ria mit Gefihrtinnen und Johannes dem frithmorgens
zu Pilatus geleiteten Christus; der wechselseitige An-
blick des leidenden Herrn und der mitleidenden Grup-
pe schafft unsagbaren Schmerz und beidseitige compas-
sio. Bei der Kreuztragung in der Terz (cap. 77) kann
Maria wegen der Volksmenge nicht zu Jesus selber ge-
langen und nimmt darum mit Johannes und den Ge-
fihrtinnen eilends eine Abkiirzung, um ihn vor der An-
kunft der Menschentraube erwarten zu konnen; als sie
schliesslich erkennt, wie schwer und gross sein Kreuz
wirklich ist, wird sie vor Angst semimortua, halbtot. Sie
kann nichts zu ihm sagen, und Christus nichts zu ihr,
weil er zur Eile angetrieben wird von denen, die thn zur
Kreuzigung fithren. Spater wendet sich Christus zu den
ihm und dem Tross folgenden Frauen zuriick mit dem
berithmten (Lk 23,28) «Filie Ierusalem, nolite flere su-
per me.»” Obschon gegeniiber direkter Zuordnung
von Bild und Text ein grundlegender methodischer
Vorbehalt bestehen muss, scheint es doch, als sei das
erste Erscheinen der Maria-Johannes-Gruppe in Wal-
tensburg dem Gesamtsetting dieser Darstellung der
VMC nahe. Einerseits ist eine Begegnung mit Maria
und Johannes gegeben, andererseits wendet sich Chris-
tus riickwirts; die Komposition wirkt hier wie eine
Kombination der beiden in VMC, trotz der sie trennen-
den «ulterius» (spater)? nahezu miteinander verwobe-
nen Szenenmomente.” In der Sext und Non wird so-
dann die stabat-mater-Szene ausgefithrt (cap. 78).
Maria steht unterm Kreuz und bittet um eine ertragli-
che Hinrichtung fiir ihren Sohn, der gleichzeitig fiir sei-
ne Mutter um ein ertrigliches Mass ihres seelischen
Mitschmerzes bittet, da zur Rettung des Menschenge-
schlechts nur seine eigene Kreuzigung notig sei.” Wie-
derum leiden die speziell ausfiihrlich genannte Gefihr-
tinnengruppe’” um Maria und Christus mit- und
fireinander. Nach dem Septenar der Kreuzesworte
treffen wir in der Non und dann in der Vesper (cap. 79)
die Maria-Johannes-Gruppe erneut unter dem Kreuz.
Maria kann dank dem Einschreiten von Johannes zwar
erreichen, dass ihrem Sohn die Knochen nicht gebro-
chen werden, doch beim Lanzenstoss durch Longinus
wird ihr Schmerz vollends iiber- und sie selber ohn-
michtig.!® Joseph und Nikodemus kommen und neh-
men eine baldige Abnahme des Leichnams vor, was
Maria und Johannes mit Erleichterung erfiillt. In der
Komplet (cap. 80) erfolgt die Grablegung, bei der die
minnlichen Gestalten primir die korperlichen Arbei-

26

ten iibernehmen, die weiblichen primir die Trauerar-
beit.!”! Magdalena verweilt bei den Fiissen und Maria
beim Haupt, von dem sie sich kaum l6sen kann. Joseph
bietet ihr in der Folge Wohnraum bei sich an, desglei-
chen auch Nikodemus. Sie lehnt ab, denn sie sei Johan-
nes anvertraut; auch ein entsprechendes Angebot Mag-
dalenens schligt sie nach Riicksprache mit Johannes
aus.!” Trotz oder gerade in der Ausweitung des Perso-
naltableaus in der Schrift fiir die Klarisse dominiert Ma-
ria weiterhin klar und im Grunde noch mit umso mehr
Souverinitit gegeniiber ihren Begleiterinnen. Gleich-
sam sozialhistorischer oder -psychologischer Natur
und von einer gewissen Originalitit wurde hierzu die
interpretierende Vorstellung gedussert, dass eine domi-
nante Abtissin Vorbild dieser Mariengestalt gewesen
sein konnte.!” In der Sicht der Schrift selber ermdglicht
freilich zuvorderst der Status Mariens als Mutter und
Jungfrau besondere Frommigkeit und stirkere compas-
sio. Vor allem darum gruppieren sich die Personen aus
dem Jesuskreis um Maria und den ihr aufgrund beider-
seitiger Jungfriulichkeit und aufgrund des (dritten bzw.
hier) zweiten Kreuzeswortes!'® besonders nahestehen-
den Johannes und reflektieren immer wieder ihre
Handlungen und Empfindungen. Dies nimmt die wei-
tere Entwicklung der Frommigkeitsliteratur verstir-
kend auf. In Ludolfs VC zeigt sich bei einem ansonsten
ahnlichen Bild wie in den VMC insofern eine neue Ebe-
ne, als hier die compassio in ihren Ausserungen dadurch
intensiver analysiert wird, dass zeitweise eine Art Tria-
log zwischen Christus, seiner Mutter und dem Leser
intendiert wird. Wird die Meditantin in der bisherigen
Literatur mit Empfehlungen in der zweiten grammati-
schen Person versehen, wird ihr nun geraten, was sie
ganz in der ersten Person zu den Handelnden denken
und sagen soll, etwa in der Matutin. «Was soll ich mor-
gen deiner Mutter sagen?»'% «Ich werde dich begleiten
oder vielmehr deiner Mutter sagen, dass sie dich aufsu-
che!»1% Ziel ist es, sich nicht nur in den Schmerz der
Einzelnen hineinzuversetzen, sondern auch in die
Wechselwirkungen, die sich daraus ergeben, dass der
Schmerz der Einzelnen jeweils auch solchen iiber den
Schmerz des Gegeniibers darstellt, wie Ludolf es ein-
driicklich bei der Begegnung Jesu mit Maria wihrend
dem Weg zu Pilatus entwickelt.!” Dabei tritt nicht nur
das Verhiltnis Mariens zu Christus, sondern auch das-
jenige zu Johannes in den Blick, denn die Adoption
wird als Ausdruck und Handlungskonsequenz gegen-
seitiger compassio zwischen Christus und Maria gese-
hen.!®® Anhand des Beispiels eines «gewissen Ordens-



manns»'%, der in iiberaus schmerz- und trinenreicher
Andacht des Adoptionsworts (Joh 19,26) Mutter und
Sohn auf die Verlassenheit der je anderen aufmerksam
macht, wird dem Meditanten empfohlen, beim Sohn fiir
die Mutter wie auch bei der Mutter fiir den Sohn Fiir-
sprache einzulegen und so der Hilfe beider teilhaftig zu
werden. Die Adoption des Johannes wird zum Start-
punkt fiir den eigenen Dialog des lesenden Christen mit
sterbendem Adoptionsvermittler und sterbebegleiten-
der Adoptivmutter, bevor sie schliesslich einer gesamt-
haft ekklesiologischen Perspektive zugefiihrt wird: In
der Person des Johannes wird jede gliubige Seele dem
Rat und der Hilfe Mariens empfohlen, der sie umge-
kehrt Dienstbarkeit und Gehorsam schuldet.!® Ekkle-
siologisch ausweitend ist auch Ludolfs Sicht auf den bei

94  MVC, cap. 75, S. 263, Z. 198-206.

95 MVC, cap. 77, S. 269, Z. 58-59.

96 MVC, cap.77,S. 269, Z. 57.

97  Laut Franzen: Karlsruher, 2002, S. 41-42, sind Bilder oder Aus-
schnitte, welche die obviam-Szene in VMC unmittelbar abzubil-
den wiinschen, im deutschen Raum des 14. Jahrhunderts dusserst
selten zu finden, nimlich nur in der Kreuztragung der Karlsruher
Passion und einem Hochgrab in Jung-St. Peter in Strassburg, in
denen Maria Christus tatsichlich von vorn entgegenkommt und
nicht einfach nachfolgt. Umgekehrt gilt aber auch, dass die Dar-
stellungen der Frauen bei der Kreuztragung unter diesen teils
Maria und Johannes nebeneinander platzieren und so heraushe-
ben, was nicht der lukanischen Schilderung, sondern den Medita-
tionsschriften und im Besonderen wohl der Zueinanderfiigung der
Gruppen bei MVC und den sie rezipierenden Schriften entspricht.

98 MVC, cap.78,S.273,Z.70-82.

99  MVC, cap. 78, S. 273, Z. 84-86: «Erant autem iuxtra crucem cum
Domina Iohannes et Magdalena et due sorores Domine, scilicet
Maria Iacobi et Salome, et forte eciam alie, sed de hiis simus con-
tenti in isto nostro tractatu.»

100 MVC, cap. 79, S. 277-278, Z. 43-48.

101 Vgl. hierzu Puricuene: Touch, 2012.

102 MVC, cap. 80, S. 284, Z. 84-100.

103 MarciL: Image, 1991.

104 MVC, cap. 78, S. 274,Z.99-101. MVC dreht die Reihenfolge von
zweitem und drittem Kreuzwort um.

105 VG, 2a p., cap. 60, S. 600a: «Et dices ei: o domine quid dicam in
crastinum dignissime matri tue.»

106 VC, 2a p., cap. 61, S. 600b: «Tu autem adhuc cogites te cum ipso
esse. dices cum magna compassione. Heu domine mi. heu magi-
ster bone. quia iam volunt te prodere. Iam volunt te morti tra-
dere. O domine quid ego miser faciam? O quam crudeles et quam
dolorosi rumores. O domine quam lugubrem visionem habebit
tua mater dulcissima. quam amaros rumores audiet tam ipsa quam
omnes qui te diligunt cum ea. O domine quid ego miser faciam.
Ibo tecum domine. vel ibo nuntiare et dicere domine mee benigne
matri tue ut ueniat ad te.»

107 VG, 2a p., cap. 61, S. 602a—b: «Cum autem per omnes plateas hie-
rusalem diceretur. quod dominus ihesus captus esset. et quomodo

Pilatus den Leichnam erbittenden fritheren heimlichen
und nun in seinem Mut wachsenden Jiinger Joseph, der
den in aller Tugend wachsenden und so den Leib Chris-
ti in der Eucharistie ersehnenden einfachen Christen
versinnbildlicht, wihrend Nikodemus den peritus, den
Kleriker, darstellt, der seine Gelehrsamkeit der Andacht
der Christenheit zur Verfiigung stellt.!!!

Die starke Stellung der Maria-Johannes-Gruppe im
unteren Register des Waltensburger Zyklus, die noch
deutlicher wiirde, wiren nicht vor allem die Kreuzab-
nahme und faktisch auch die Grablegung heute ver-
deckt, entspricht der stets zunehmenden Bedeutung
Mariens, des Evangelisten und indirekt ihres Freun-
deskreises in der Literatur und tiberhaupt der Zeit. Ein
gigantischer und hier nur gerade zu streifender Hori-

iudei eum crucifigere vellent: precipiens hos rumores terribiles do-
lorosa mater eius. que tamen cum primo caperetur hoc in spiritu
(ut dicitur) cognouerat: ducta est cum inestimabili lamento et fletu
et planctu a sororibus suis: et alijs quasi mortua. Et uenit ad ui-
dendum filium suum dilectum. plorans incessanter per ciuitatem
hierusalem et dicens. Heu me ubi est nunc amatissimus filius meus?
Ubi es dulcissime fili? Ubi te inueniam? quis te cepit carissime?
Hec et his similia poterat dicere. et multomagis mouentia mentes
audientium etiam infidelium ad deuotionem et compassionem. Es-
timo quod omnes qui uiderunt eam: dicerent. O quam male est isti
bone mulieri: Si vidistis parem dolorem: Et cum ipsa ac sorores eius
et alij qui secum uenerant viderent eum: sic ligatum. afflictum. con-
sputum. ab omnibus despectum. a discipulis derelictum. ac omni
solatio et auxilio destitutum. non loquentem. non se excusantem.
sic vituperabiliter et sic enormiter a tanta multitudine armatorum
crudelium duci. adsistendum tribunali iudicis iniqui. et contemn-
andum eum morti: quanto sunt dolore et amaritudine repleti. non
posset dici vel sermone explicari. Credo quod quasi mortui in ter-
ram prosternebantur coram eo. Dominus etiam videns matrem et
alios in tanto dolore: valde dolebat et ipse. Multum enim affligeba-
tur ex compassione quam ad suos et maxime ad matrem habebat.
sciebat enim quod pro ipso usque ad euulsionem anime a corpore
dolebant. Et sic domino ubique et semper dolor multiplicabatur:
non modicum dolorem matris et suorum reputabat suum. In illo
ergo mutuo conspectu magnus valde dolor fuit utrimque. Sequ-
untur uero alonge: qui non possunt appropinquare. Considera et
intuere ista diligenter per singula. quia multum sunt compassiua.
Cogita si potes tantam amaritudinem. si piam habes animam. quia
longum est cogitare anime habenti deuotionem. Sicut ergo dulcis-
sima mater filio suo sic angustiato uiso ualde doluit: ac ei ex intimis
compassa fuit et amarissime fleuit: et similiter dominus matri et alijs
compassus etiam multum doluit: sicut fidelis amicus suo amico et
proximo mala pacienti compati et condolere debet.»

108 VC, 2a p., cap. 63, S. 637a: «Pensemus etiam quantus fuerit dolor
compassivus filji ad matrem. sibi compatientem. quantus amor
filij tam cordialiter eam discipulo commendantis.»

109 VG, 2a p., cap. 63, S. 637b: «Quidam religiosus.»

110 VG, 2ap., cap. 63, S. 637b.

111 VC,2ap., cap. 63, S. 637b-638a.

27



Abb. 10: Longinus mit Lanze, Speculum humanae salvationis, 1330-1 340, zu cap. 20 (Osterreichische Nationalbibliothek,
cod. Ser. n. 2612, fol. 27v).

28




Y

Abb. 11: Longinus mit Lanze, Stundenbuch der Yolande von Soissons, Frankreich, vor 1400 (Pierpont Morgan Ms M.729, fol. 332v).

29



Abb. 12: Christus und Achior, Speculum humanae salvationis, Niirnberg, 1350-1400, zu cap. 20 (Pierpont Morgan Ms M.140, fol. 22v).

——
| Al @ IWNNEWA N
(5
4
< 2 =
3.2 = \,.
Va 3 iy \S
— "r,- A R L
Iy 4 ‘
\ " A
o \ { ») \ ) :-—- =25 :
B X EEH AN
ol - (- o 3 == o 'é’ A—:
- = > = = % ;.t - -=..::
~— 3 ; == TeEX ; =t
av oolipna hgetns € b Aagellatus {2 g {rrros

Abb. 13: Christus und Achior, Speculum humanae salvationis, zu cap. 20. Holzschnitt, 15. Jahrhundert (California Digital Library = cdlib,
vgl. WiLson/WiLson: Mirror, 1984).

30



PSRN &

B e A

VY

:

e

tf

e ‘L

: PeA g

45

i Gt 53

Abb. 14: Concordantiae Caritatis, proprium de tempore, ca. 1355, Typologien zur Geisselsaule: Jeremia, Achior, Eber, Nussbaum

(Stift Lilienfeld, cod. 151, fol. 87v).

31



Abb. 15: Longinus mit
Lanze, Stundenbuch der
Dubois zu Lincoln, England,
ca. 1330 (Pierpont Morgan
Ms M.700, fol. 39r).

PTG, S

e SR

YN
PN

-

G =
*

i M

Abb. 16: Parallele von
Longinuslanze und Marien-
schwert, Stundenbuch der
Marguerite de Beaujeu,

St. Omer, 1320-1329 (Pier-
pont Morgan Ms M.754,
fol. 104v).

e

-

32



zont an Themen und Aspekten in der Geschichte der
Kunst und der Frommigkeit zu den sozialen Rollen
von Frauen, Miittern und Damen mit ihren jeweiligen
Emotionen, Interaktionen, Moglichkeiten und Gren-
zen erdffnet sich. Wie es in den Texten explizit zu be-
legen ist, diirften beim Waltensburger Meister durch
einzelne Figuren Identifikationsangebote fiir besondere
soziale Gruppen bezweckt sein. Schon an der Waltens-
burger Aussenwand werden Nikolaus als Schutzpatron
der minnlichen und Katharina als Schutzpatronin der
weiblichen Jugend einander zugesellt; im Passionszy-
klus im Innern steht Maria sicherlich, wenn auch nicht
ausschliesslich, fiir eine spezifisch weibliche Frommig-
keit, die zudem einen entscheidenden, fiir manche Au-
toren sogar den zentralen, Grund fiir die Entstehung
der Meditationsliteratur schon im Hochmittelalter
darstellt."? Wichtiger ist jedoch die mit der Literatur
gemeinsame und vermutlich aus ihr rezipierte pragma-
tische Funktion simtlicher Figuren, bei allen Betrach-
terinnen und Betrachtern ungeachtet ihrer sozialen Zu-
gehorigkeit Emotionen zu stimulieren. Zwar begegnet
in der Literatur, wie spiter in der Kunst, ein breiteres
weibliches Personaltableau!!? als beim Meister in Wal-
tensburg, Liien und letztlich auch Chur - obschon in
der Churer Kreuzigung sich mehrere dramatisch kla-
gende Frauengestalten finden, die nicht prizise als ein-
zelne Personen identifiziert, jedoch den diesbeziigli-
chen Beschreibungen in den Texten zugeordnet werden
konnen. Was die Literatur und besonders VMC immer
wieder fiir Mariens Freundeskreis herausstellt, nimlich
eine Art Familienleben mit Ziigen einer Oberschicht,
die tiber viele Freiheiten, Hausbesitz und Zeit verfiigt,
ist im Waltensburger Kreis allenfalls indirekt tiber die
Kleidung und den prizis-kompetenten Umgang mit
Gestik wiedergegeben. Dennoch hat auch die Maria-
Johannes-Gruppe in Waltensburg an den Intensivie-
rungstechniken der Emotionen-Darstellung der Medi-
tationsliteratur teil. Die beiden Gestalten kénnen nicht
nur mit tieferer Emotionalitit beschrieben werden als
Christus; sie schaffen zudem einen mehrfachen Bezie-
hungsrahmen, der sie in die Lage versetzt, ihr Leiden
im gestischen Dialog sowohl untereinander als auch
im Kontakt mit dem Betrachter expressiv mitzuteilen.
Durch diese dialogische Ausdriicklichkeit wird das
Mitleiden verdoppelt, ja vervielfacht. Zum einen und
zuvorderst erscheint es als compassio der Mutter mit
dem Sohn. Zum andern aber zeigt es sich in Johannes,
vielleicht auch stellvertretend als Mitleiden der Un-
terstiitzerinnen und Freunde gemeint, zuerst mit dem

Sohn, wie dann — und im Grunde zeitgleich — mit der
Mutter, eben dadurch in nunmehr verstirkter Weise
wiederum mit dem Sohn. Eindriicklich ist der Blick-
kontakt des Johannes mit Maria in der Schwertszene,
durch den er ithren Schmerz teilt, der wiederum mit
Christus geteilter Schmerz ist. Gezielt sich steigernde
Reduplikation der Beziige schafft eine Serie von Identi-
fikationsmoglichkeiten fiir den Betrachter, der den Weg
Christi mit Maria und Johannes mitgehen und am Ende
mit Joseph und Nikodemus loslassen kann. Die nicht
weniger als vier einzelnen Abschnitte dieses Weges bil-
den im Waltensburger Zyklus somit gewissermassen
einen Zyklus im Zyklus.

Deutlich wird aber auch, was der Meister im Ver-
gleich zu der immer eindringlicher und noch plastischer
imaginierenden Literatur nicht bringt. Angesichts der
Tiefe und Heftigkeit des so vielfaltig sich offenbaren-
den und widerspiegelnden Leidens in der zeitgendssi-
schen Literatur, nicht nur jener zur Meditation, sondern
auch in den Marienklagen und Passionsspielen, ist der
Ausdruck der Marienfigur in Waltensburg vergleichs-
weise zuriickhaltend. Sie zeigt sich hier in der Tat als
die domina, als die die Texte sie so oft bezeichnen, als
eine Dame, die sich der Etikette entsprechend zuriick-
zunehmen weiss: Thr Stil ist ebenso hofisch wie der des
sie malenden Meisters. Mariens Schmerz drangt nicht
zuerst nach aussen, ihre compassio spielt sich innen ab
in ihrer Brust — und spiegelt gerade so den Schmerz des
Sohnes am allertiefsten.

3. Geisselsaule — Martersaule

Fine dritte offensichtliche Parallele, die sich zwischen
der Sdule Christi und jener Sebastians ergibt (Abb. 6),
wird in der Literatur seit Helga Reichel diskutiert.!!*
Nicht ins Interesse riickte hingegen bislang die Bedeu-
tung des Heiligen selber, womit auch die Frage nach der
Art dieser Parallele niemals niher gestellt wurde.
Betrachten wir zunichst die Parallelitit und damit
die Bedeutung der Martersaulen als solche, ist auch hier
eine Entwicklung in der Leben-Jesu-Literatur festzustel-

112 Namentlich McNamer: Affective, 2009, vertritt diese These
nachdriicklich, wihrend etwa Furton: Judgement, 2002, z.B.
S. 166, 242, sie ebenso ausdriicklich ablehnt.

113 Instruktiv hierzu ist das in Anm. 99 angefithrte Zitat
aus VMC.

114 REeIcHEL: Meister, 1959, S. 31, 120.

33



len. Die MVC veranschaulichen Jesu Geisselung an der
Siule zwar bereits eindringlich. Sie wissen in der Matu-
tinmeditation (cap. 76) zu berichten, dass er schon nach
dem Verrat, zwischen der nichtlichen Verhaftung und
den am frithen Morgen beginnenden Verhoren, in einen
Kerker gefiihrt, an eine Sdule gebunden, gegeisselt und
ausgiebig verspottet wird. Dieser ersten Siulenbindung
und Geisselung des Christus im Kerker, einem Teil der
sogenannten geheimen Leiden Christi'’%, folgt die zweite,
auch von den kanonischen Evangelien berichtete Flagel-
lation durch Pilatus, die ihrerseits nun dramatisch kon-
kretisierend vorgestellt wird.!¢ Eine Siulenbindung mit
Geisselung erfolgt somit sowohl vor der ganzen Reihe
der Verhore durch Hannas, Caiaphas, Pilatus, Herodes
und wieder Pilatus als auch im Anschluss daran. Das Mo-
tiv bildet somit eine literarische Klammer (inclusio), die
sein Gewicht literarisch unterstreicht. Betont wird die
Bedeutung zudem durch eine weitere literarische Tech-
nik, nimlich durch den Einbau alttestamentlicher Zitate
in die Beschreibung des Vorgangs und seiner Folgen am
Korper des Gegeisselten.!” In der Geisselungsszene der
VMC wird dadurch ein typischer Prozess in der zuneh-
menden Detailgestaltung des spitmittelalterlichen Pas-
sionsnarrativs sichtbar, denn diese geschieht normaler-
weise auf der Basis alttestamentlicher dicta probantia.''s
Schon im «dialogus Anselmi» sind die entsprechenden
Stichworte eingebaut."® Zunehmend gesellen sich in der
Literatur zu einzelnen Versteilen und Versen Personen
aus dem Alten Testament, die als Vorbilder auf einzel-
ne Geschehnisse im Leben und besonders der Passion
Christi verstanden werden. Eine doppelte Briicke wird
so vom Alten ins Neue Testament gebaut, eine literarisch-
metaphorische und eine bildlich-typologische. Zum ei-
nen wird die Vorstellungskraft zu dem in den Evangelien
nur knapp als solchen festgehaltenen Vorgang gesteigert
und ausgebaut, indem sie als Erfiillung von Schriftzita-
ten legitimiert wird. Zum andern wird die so generierte
Vorstellung durch alttestamentliche Typologien nicht nur
erfiillungstheologisch erhirtet, sondern durch textbeglei-
tende Illustrationen, die fiir Personen viel besser moglich
sind als fiir Schriftzitate, stirker auch visuell plausibili-
siert. Im vorliegenden Fall geschieht dieser Prozess in
besonders intrikater Weise, in dem zwei ihnlich lauten-
de Verse — das bereits christologisch verstandene Zitat
Jesaja 1,6!%° und das dazu als Parallele aufgefasste Bild in
Hiob 2,712! — die beide einen Menschen beschreiben, der
von der Fusssohle bis zum Kopf mit Wunden geschla-
gen ist, miteinander in Verbindung gebracht werden, aus
der dann eine Typologie auf Christus hin entsteht. Das

34

«Speculum humanae salvationis»'?, eines der typologi-
schen Standardwerke der Zeit, das in den ersten beiden
Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts entstanden sein diirf-
te!??, kombiniert vermutlich erstmals beide Zitate zur
homogenen Vorstellung Hiobs als eines Typus des Chris-
tus'?%; zwei weitere Typen, Lamech und Achior, werden
dort ebenfalls beigefiigt. Wihrend nun VMC noch eher
zuriickhaltend agiert, was Typen angeht, bezieht VC Ty-
pologien allgemein und auch hier bei der Geisselung gern
mit ein. Ludolf bespricht daher die Siule nicht nur wiede-
rum erheblich ausfiihrlicher, sondern prisentiert in einer
auch sprachlich effektvollen Weise zwei weitere figlirli-
che Parallelen durch parallelismi membrorum mitsamt
Endreim.'? In breiter typologischer Entfaltung'? wird
zuerst die Gestalt des Ammoniters Achior'?” vorgestellt,
der von Holofernes im Feldzug gegen Bethulien gefesselt
wird, sodann wird auf die Auspeitschung des Propheten
Jeremia durch Passur verwiesen.

Das zwanzigste Kapitel des SHS, das die Geisse-
lung Christi mit ihren Typologien bringt, so auch mit
der Achior-Figur aus dem Buch Judith, besteht wie alle
45 Kapitel aus einem als veritas bezeichneten Haupt-
bild als Antitypus und drei Nebenbildern als Typen.
In ihnen steht je eine Figur in der Mitte, flankiert von
jeweils zwei seitlichen Figuren: Achior mit den Solda-
ten des Holofernes (Jud 6), Lamech mit seinen beiden
Ehefrauen (Gen 4)!28, Hiob mit seiner Gattin und dem
Teufel (Hi 2). Die Nebenfiguren werden teils beide in
Dreiviertelansicht dargestellt, teils wie in Waltensburg
mit einer Gestalt im Profil und einer in Dreiviertelsicht.
Eine auf friihestens 1350 datierbare Niirnberger Hand-
schrift'?? (Abb. 12) zeigt beide Gestalten in deutlicher
Parallelitit auch hinsichtlich der Korper- und Kopf-
haltung, lediglich die Hinde sind tiber dem Leib bei
Christus nach hinten, bei Achior nach vorn gebunden.
Diese Konfiguration erhilt sich in den im 15. Jahrhun-
dert sehr zahlreichen — wenngleich schwer datier- und
bestimmbaren'*® — Holzschnitten (vgl. Abb. 13), die
auch das andere Typenpaar mit Lameth und Hiob ab-
bilden."" Ein berithmtes Beispiel sind die Illuminati-
onen im Einsiedler Codex 206 (Abb. 7) aus der Mitte
des 15. Jahrhunderts, die die Langlebigkeit des Motivs
letztlich bis in die Neuzeit hinein bezeugen.

Da die Gestalt Sebastians traditionell ebenfalls an
der Martersdule dargestellt wird, war eine im Duktus
klassischer biblisch-alttestamentlicher typologischer
Entsprechungen liegende Parallelisierung mit Christus
an der Geisselsiule naheliegend. Die Tkonographie der
beiden Siulenfiguren war in gewissen Ausprigungen



ohnehin bereits im 14. Jahrhundert dhnlich ausgefal-
len. Sebastian wird als Heiliger also nun zu einer Art
Antitypus, so wie Ausweitungen typologischer Par-
allelisierung iiber den biblischen Kanon hinaus auch
sonst in den grossen typologischen Werken zu beob-

115
116

117

118

Vgl. hierzu K6 pr: Passionsfrommigkeit, 1997, S. 746.

Diese Szene wird in den italienischen Inkunabeln hiufig abgebil-
det: Pilatus iiberwacht in kéniglich-richterlicher Pose mit Krone
die Auspeitschung personlich, vgl. in kolorierter Fassung La deuo-
te meditatione sopra la passione del nostro signore, Florenz, Mis-
BookReader/BookReaderImages.php?zip=/26/items/ita-bnc-
in2-00001155-001/ita-bnc-in2-00001155-001_jp2.zip&file=ita-
bnc-in2-00001155-001_jp2/ita-bnc-in2-00001155-001_0042.
jp2&scale=4&rotate=0). Die Verbindung von Pilatus-Urteil und
Geisselung ist auch im Waltensburger Zyklus offensichtlich und
einer der Griinde, warum der Richter nicht exklusiv als Herodes
Antipas bestimmt werden kann, wie es seit REICHEL: Meister, 1959,
S. 17, vereinzelt versucht wird. In der zeitgendssischen Literatur
tritt die Befragung durch Herodes niemals alleine auf, sondern
nur in der Serie der beiden weltlichen oder gar aller vier Verhore.
In der Kunst ist die alleinige Darstellung des Herodes ebenfalls
dusserst selten. BLocHMANN: Christus, 2000, S. 10, spricht von
ciner «duflerst geringen Zahl» von «Denkmilern», HOURIHANE:
Pontius, 2009, S. 271-272, kann dem Thema nur 2 von 389 Seiten
widmen. Etliche voreilige Herodes-Zuschreibungen wurden da-
her von der Forschung mittlerweile als unhaltbar erkannt; vgl. ebd.
Dass die Gestalt mit koniglichen Insignien ausgestattet wird und
eine explizite ikonographische Zuweisung (durch ein Wasserbe-
cken oder allenfalls Schriftbinder) nicht méglich ist, diirfte darauf
hinweisen, dass weniger die konkrete Person, als vielmehr die Si-
tuation von Macht und Ohnmacht als solche dargestellt werden
soll, wie RarMaNN: Wandmalereien, 1983, S. 415-416, es schon
nahelegte. Daraus ergibt sich als eine weitere Parallele diejenige
des in irdischer Herrscherpose die Beine iiberkreuzenden Richters
im oberen Register mit dem frontal als géttlicher Weltherrscher
thronenden Dornengekrénten im unteren. Sie regt zur compassio
mit dem selbst unter dem Aspekt seiner gottlichen Natur ernied-
rigten Christus an, wie es auch die Meditationsliteratur eindring-
lich nahelegt, s. MVC, cap. 77, S. 268, Z. 22-33, und die diesen
Passus weitgehend wértlichen zitierenden, aber wie immer in der
Interpretation erweiternden VC, cap. 62, S. 612b-613a.

MVC, cap. 76, S. 265, Z. 36-50: «Spoliatur igitur Dominus; ad
columpnam ligatur; durissime flagellatur. Stat nudus coram om-
nibus iuuenis elegans et uerecundus, speciosus forma pre filiis
hominum, suscipit spurcissimorum flagella dura et dolorosa caro
illa, innocentissima et tenerrima, mundissima et pulcherrima; flos
enim carnis et tocius humane nature, repletur liuoribus et fractu-
ris. Fluit undique regius sanguis de omnibus partibus corporis,
superadditur, reiteratur et spissatur liuor super liuorem et fractu-
ra super fracturam, quousque tam tortoribus quam inspectoribus
fatigatis, iubetur solui. [...] Tunc impletum est quod ait Isayas:
Vidimus, inquit, eum et non erat ibi aspectus et reputauimus eum
quasi leprosum et humiliatum a Deo.»

Marrow: Passion, 1979, S.47-67, dem wir diese Erkenntnis
verdanken, nennt fiir den «suffering Christ» vier hauptsichlich

achten sind.!*? Die um 1355 entstandenen «concordan-
tiae caritatis» des Ulrich von Lilienfeld (ca. 1308-ca.
1358)!% {ibernehmen fiir die Geisselsiule zwar die bi-
blisch-analogischen Typen des SHS, unter Beifiigung
lediglich von Jeremia (Abb. 14)'* von wo ihn Ludolfs

119
120

121

122

123
124

125

126

127
128

129
130

131
132

133

134

die Wunden ansprechende Zitate (Jes 1,6; Jes 63,1-2; Jes 53,4;
Jes 53,2) sowie vier weitere Zitate mit breiterem Bedeutungsfeld
(Cant 1,4; Ps 21 [22],7; Jer 23,9; Thren 1,12).

AnseLM: Dialogus, 1866, Sp. 279C—280A: lepra, purpur, planta.
SHS, cap. 20; S. 42, Z. 77: «A planta pedis usque ad verticem non
est in eo sanitas vulnus et livor et plaga tumens»; vgl. u. Anm. 122.
Magrow: Passion 1979, 47; allerdings nicht wie dort angegeben
Hi 1,7, sondern 2,7: «egressus igitur Satan a facie Domini percus-
sit lob ulcere pessimo a planta pedis usque ad verticem eius».
Zitiert wird im Folgenden unter der Sigel SHS aus der Ausgabe
von Lutz/PERDRIZET: Speculum, 1907-1909.

RossE: Spieghel, 2010, S. 88.

SHS, S. 42, 77-78: «A planta usque ad verticem in beato Job sani-
tas non erat, sic in carne Christi nihil inconcussum remanebat.»
Die rhetorischen Mittel der Meditationsliteratur verlassen des
Ofteren die Prosa und nihern sich der Poesie, welche Entwick-
lung generell ein Forschungsdesiderat darstellen diirfte.

VC, 2a p., cap. 62, S. 612a-b:

«Flagellatio domini prefigurata fuit per achior principem.
ligatum ad arborem.

Achior ligatus fuit ad arborem per holofernis satellites.

christus ad columnam per pylati milites.

Achior propter ueritatem quam dixerat fuit ligatus.

christus propter ueritatem quam predicauerat fuit flagellatus.
Achior ligabatur: quia noluit holoferni loqui placentia.

christus quia reprehendit iudeos cum eorum displicentia.

Achior ligatus est: quia gloria dei magnificabat.

christus flagellatus est: quia nomen patris sui manifestabat.
Flagellatio etiam christi in flagellatione Hieremie prefigurata fuit:
quem phassur flagellauit.»

Jud 6,13.

Dieses Motiv verdankt sich der Historia scholastica; vgl. WiLson/
WiLson: Mirror, 1984, S. 180.

Pierpont Morgan Library MS M.140, fol. 22v.

WiLsoN/WiLsoN: Mirror, 1984, S. 137.

WiLsonN/WiLsoN: Mirror, 1984, S. 181.

Zur Entwicklung der Typologie vgl. die forschungsaktuelle «Ein-
ordnung der «Concordantiae Caritatis> in typologische Text-Bild-
Zyklen des Mittelalters» durch Rudolf Suntrup innerhalb der
beeindruckenden Edition durch DouTEiL: Concordantiae, 2010,
Bd. 1, S. XXIV-XXVI, betreffend die <halb- und auerbiblische
Typologie» (ebd., S. XXV).

Zu den Fragen zur Entstehung und Autorschaft s. die instruk-
tiven Einfiihrungen bei DouteiL: Concordantiae, 2010, Bd. 1;
besonders auch die Forschungsbibliographie S. XXXV -XL.
Concordiae Caritatis, fo. 87b, bei DouTEIL:

Concordantiae, 2010, Bd. 2, S. 509; Text Bd. 1, S. 178-179: Reihe
der Haupttypen: a Jesus (Joh 19), b Jeremia (Jer 37), ¢ Achior
(Jud 6), d Natur (Experimentator) e Natur (liber rerum); tyo-
pologische Schriftstellen a Psalm [72,14], b Joh 19, ¢ Hi 16[,11],
d Jes [53,5].

35



VC hochst wahrscheinlich aufgreift. Verbleiben diese
«Concordantiae» fiir die flagellatio also im Alten Tes-
tament, greifen sie allgemein gesehen fiir andere Typen
deutlich aus. Sie vergrossern schon das Feld innerhalb
des kanonischen Bereichs, indem sie nicht nur den er-
héhten Christus zur irdischen Christusgestalt hinzufi-
gen, sondern auch Figuren aus der Apostelgeschichte
und der Apokalypse ins Feld des Antitypischen auf-
nehmen. Uber den Kanon gehen sie schliesslich defi-
nitiv hinaus, indem sie zur Typenreihe de tempore, also
zum allgemeinen Kirchenjahr, eine weitere de sanctis,
zu den besonderen Heiligentagen, hinzufiigen. Damit
wird eine neue Qualitit des Antitypischen geschaffen,
in die auch nachbiblische Heilige integriert werden
konnen, zweifellos vorbereitet durch die im hohen Mit-
telalter ohnehin fast nahtlosen Uberginge vom Alten
zum Neuen Testament und von da zu den Vitern und
der Geschichte, wie sie bei Hugo von St. Viktors Auf-
riss «de sacramentis» idealtypisch erscheinen, anderer-
seits aber auch durch eine zunehmend wirkmachtigere
Dreistufigkeit des Geschichtsverstindnisses «Zeit des
Gesetzes — Zeit Christi und der Kirche — Endzeit».!*
Diese neuen Antitypen finden ihren Typus zwar nicht
in Christus selber, sondern meist schon im Alten Bund,
allenfalls in christusnahen Figurationen oder Szeneri-
en. Dennoch ist eine offensichtliche typentheologische
Neueroberung in diese Richtung damit gegeben, die
sich gegen die Mitte des 14. Jahrhunderts hin entwi-
ckelt, und dann nebst den «Concordantiae» in anderen
typologischen Werken ihren Ausdruck findet.

Im Einklang mit dieser Tendenz zu typologischer
Neuerschliessung wird der Meister der Passionsdarstel-
lung in Waltensburg eine eigene, neue Typologie hinzu-
geftigt haben. Technisch gesehen wurde dabei vermut-
lich einfach dieselbe Schablone oder Musterzeichnung
fir beide Siulengestalten angewendet. Doch der An-
stoss zu dieser maltechnisch einfachen Verdoppelung
kam nicht aus ihrer leichten Machbarkeit. Sie verdankt
sich der grossen Akzeptanz und Verbreitung typologi-
schen Denkens und Illustrierens im Allgemeinen und
der herausragenden Geltung und Verehrung Sebastians
im Besonderen. Schon aus allgemeinen hagiologischen
Griinden galt er als besonders christusahnlich, weil er
in seinem Leiden klarer als viele andere Mirtyrer das-
jenige Christi verkorpert. Nicht umsonst zitieren noch
die Bollandisten des beriihmten Lowener Theologen
Jean Hessels (1522-1566) doppelsinniges und so die
Verehrung des Mittelalters gleichsam subsumieren-
des Urteil, des Heiligen Sebastians ausfiihrliche passio

36

gefalle in jeder Hinsicht und die passio vieler anderer
sei in ihr enthalten.'’ Darauf diirfte im Waltensburger
Zyklus auch das Erscheinen der gottlichen Hand (Abb.
8) hinweisen, des Symbols jener gottlichen Prisenz,
die Mirtyrern in exklusiver Weise als Schau Gottes
schon in dieser Welt verliechen wird und ihnen so die
Kraft gibt, der Apostasie zu widerstehen.'” Wihrend
Normalsterblichen die visio dei, falls {iberhaupt, nach
dem Ableben zuteil wird, geniessen sie Mirtyrer schon
im Sterben, was ein enormes Privileg bedeutet. Kreuz-
nimbierte Hinde gibt es beim Waltensburger Meister
denn auch nur bei Christus und den beiden Mirtyrern
Sebastian und Georg.'* Sebastian wird noch zusitzlich
aufgewertet, indem durch die Parallelisierung mit der
Gethsemane-Hand suggeriert wird, dass seine Got-
tesschau vergleichbar oder gleich klar ausfiel wie fiir
Christus als den Blutzeugen Gottes schlechthin.

Schwieriger ist freilich die Frage nach dusseren,
weniger bildinhdrenten Griinden fiir die Wahl just
dieses aus dem an Heiligen nicht gerade armen Him-
mel des spiten Mittelalters. Sicherlich kann gesagt
werden, dass das Haus Rhiziins als wahrscheinlicher
Auftraggeber dem Mailinder Mirtyrer seit Genera-
tionen verbunden war. Heinrich von Rhiziins hat-
te 1288 im wichtigsten Gotteshaus der Didzese, der
Churer Kathedrale, einen Georgs- und Sebastiansaltar
gestiftet.!® Dieser Altar ist nicht erhalten, wurde aber
1356 noch erwihnt und befand sich im unmittelbaren
Wirkungsfeld des Meisters. Wenn wir Boscani Leonis
These folgen,'* nach der das Bediirfnis einer kultbild-
lichen Absicherung des 1343 erfolgten Ubergangs vom
Hause Vaz zu dem der Rhiziinser ein entscheidendes
Motiv fiir den Auftrag bildete, wird der Wunsch nach
einer erneuten Darstellung jenes herausragend chris-
tusnahen und tiberdies kriegsaffinen'*! Heiligen plau-
sibel, den die neuen Herren Waltensburgs bereits am
Ort der geistlichen und politischen Macht der Gross-
region finanziert hatten.

Weil sie Georg in Sogn Gieri nahe des Zentrums ih-
rer eigenen Macht im Schloss Rhiziins in gleich zwei
Bildsystemen hatten malen lassen, und weil das Patro-
zinium in Waltensburg selber durch Sogn Gieri bereits
vertreten war und kaum in derselben Parochie erneut
auftreten konnte, schien es naheliegend, auf den andern
traditionell mit der Familie verbundenen Mirtyrer zu-
riickzugreifen. Diese Motivation schiene auf den ersten
Blick sogar noch einleuchtender, optierte man fiir eine
Datierung nach der 1348 im Abendland einfallenden und
nachweislich 1349 auch die Surselva ereilenden'*? Pest.



Die Frage freilich, ob der Heilige vor oder nach
Pest entstanden ist, diirfte beim aktuellen Quellen- und
Kenntnisstand nicht entscheidbar sein.'* Dazu wire
entweder schriftliches Quellenmaterial vonnéten oder
aber eine eindeutige Kriteriologie zur Bestimmung spe-
zifischer ikonographischer Differenzen vor und nach
der Pest in der Sebastiansdarstellung wie allenfalls auch
in anderen ikonographischen Inhalten oder generell
Briichen.!* Da beides derzeit fehlt, wird wissenschaft-
liche Geschichtsschreibung sich damit begniigen miis-
sen, Argumente sowohl fiir als auch gegen beide Mog-
lichkeiten zur Kenntnis zu nehmen.

Im Sinne einer Fritherdatierung wire daran zu erin-
nern, dass die Sebastiansverehrung vor 1348 eine lange
und gut dokumentierte Tradition in der bildenden Kunst
aufwies,'® im liturgischen Gesang spitestens im 12. Jahr-

135 DourTeiL: Concordantiae, 2010, S. XXV.

136 Zit. nach den Acta Sanctorum 1866, S. 622.

137 Vgl. mit WitNscHE: Prasenz, 2008, S. 84, Thomas von Aquin, STh
3a, q. 15 a5; und mit LAARMANN: Patristische, 2004, S. 725, Johan-
nes Bonaventura, IV Sent d. 45 dub. 5 (Quaracchi 1889, 952a-b).
III Sent d. 22 a. un. q. 6. arg. 4 (Quaracchi 1887, 463a). IV sent IV
d. 4 p.2.a. 1. q. 2 s.c.4 (Quaracchi 1889, 108b).

138 Dieser Sachverhalt wird erstmals festgehalten von DIETHELM:
Untersuchungen, 1979, S. 66.

139 NiscHELER: Gotteshduser, 1864, S. 47; FARNER: Kirchenpatrozi-
nien, 1924, S. 158; PoescHEL: Kunstdenkmiler VII, 1948, S. 100.

140 Boscani Leont: Peindre, 2003, S. 385-386; vgl. auch S. 391-392.
Auf die Argumentation von RamMann: Wandmalereien, 1983,
S. 423, fiir cine Fertigstellung zumindest der Aussenwand vor der
Ubernahme durch das Haus Rhiziins und damit eine Datierung
vor 1443, wie auch auf die Hypothese des Hauses Vaz als Auftrag-
geber in der ilteren Forschung, geht Boscani Leoni nicht ein.

141 KovAcs: Heiligen, 1992, S. 99.

142 MULLER: Pest, 1935.

143 Hypothetisch formuliert Rurp: Blick, 2014, S. 187: «Wenn die
Entstehung von «passio Sebastiani> und «passio Christi> zeitgleich
erfolgte — und vieles spricht nach meiner Ansicht dafiir —, dann
konnte man die Waltensburger Wandmalereien insgesamt wohl
nicht vor 1348 ansetzen.» (Unter passio des Mirtyrers versteht
Rupp hier offenbar Fresken.)

144 Die Vorstellung einer Verbindung von Sebastiansmarter und anti-
jiidischen Motiven im Waltensburger Zyklus, wie sie Rupp: Blick,
2014, S. 187 (und in seinen weiteren Publikationen von 2014 und
2015; mittelbar z.B. auch durch Pajarora: Maler, 2014), ohne
Nachweis kontextueller Quellen oder ikonographischer Evidenz
behauptet, kann zur Datierung nicht dienen. Ohnedies ist nicht
nachvollzichbar, wieso Rupp die Pest von 1348 zum zwingenden
terminus post quem erklirt, wo er doch selber in Erinnerung ruft,
dass Verfolgung und Isolierung wesentlich frither begannen. Der
Abschied vom «hermeneutischen Juden», der Augustin folgenden
und lange dominierenden Theorie einer relativen Existenzlegiti-

hundert einen prominenten Platz einnahm!*¢ und auch
bei Kirchengebiuden wie vielerorts in Italien so in der
nahen Ostschweiz sich etliche Sebastianspatrozinien mit
einer Ausstrahlung auf Graubiinden finden'* — dass also
der Rhiziinser Sebastiansaltar in Chur die Spitze des
jahrhundertealten kollektiven Kultgedachtnisses auch
auf Biindner Boden darstellt, das in den 1340er-Jahren
ungebrochen wirkmichtig blieb. Zudem «besteht unter
den Kunsthistorikern heute ein weitgehender Konsens
dartiber, dass die Pestseuchen zur Mitte des 14. Jahr-
hunderts nur vereinzelt direkte Spuren in der zeitgends-
sischen Malerei hinterliessen (auch nicht stilistisch)»145,
Gross wire auch das Feld der durch eine Neudatierung
sich er6ffnenden modegeschichtlichen und weiteren Fol-
gefragen zur werkhistorischen Gesamtchronologie des
Waltensburger Meisters oder Kreises.

mation des Judentums zur Bezeugung der Alteritit des christli-
chen Evangeliums (vgl. hierzu Haynes: Witnesses, 1995), erfolgte
im 12. und 13. Jahrhundert. Spitestens durch CoHEN: Friars, 1980,
wurde zu historiographischem Allgemeingut, dass die alle zeitge-
nossische Passionsreflexion prigenden Bettelorden seit ihrem Be-
ginn einen wesentlichen Anteil an diesem Wandel trugen; dass gar
schon das 12. Jahrhundert das augustinische Schema aufweichte,
fiigte CoHEn: Letters, 1999, bei. Eine primir sozialgeschichtliche
Herleitung antijiidischer Ikonographie zur Passion aus spezifi-
schen Angsten der Feudalgesellschaft des 12. Jahrhundert postu-
liert BEsTuL: Texts, 1996, S. 96—110, anhand des «stimulus amoris»
des Ekbert von Schonau (gest. 1184); zu den im 12. Jahrhundert
erfolgenden Anfingen antijidischer Ikonographie in breiterem
Kontext s. Lipron: Mirror, 2014. In diesem breiten Antijudaismus
des spiten und schon des hohen Mittelalters liegt das generelle
historiographische, mittelbar leider auch ethische, Problem der
Ruppschen Interpretation, die den vergleichsweise wenig akzentu-
ierten Antijudaismus im Waltensburger Zyklus unhistorisch iiber-
bewertet; vgl. hierzu nun auch Ganz: Erzihlen, 2015, S. 159-160.

145 Bereporr: Ikonographie, 2000.

146 Dies bezeugen etwa Texte aus der Pariser Schule von Saint Victor,
immerhin der Keimzelle der nachmaligen Universitit; vgl. BEn-
TON: Nicolas, 1991, S. 53-54.

147 Das ritische Kloster Schinis wird 1045 ausdriicklich als Sebas-
tianskloster bezeichnet; die Abteikirche des einflussreichen
Klosters Pfifers rekondiert Reliquien im Jahr 880; das Kloster
St. Gallen empfingt Reliquien bereits 826 und die ihm seit 835
zugehorige und das damals romanische Toggenburg bis Wildhaus
bedienende Pfarrei Gams wird spitestens im 11. Jahrhundert als
Sebastianspatrozinium bekannt. Vgl. zu alledem MoLLER: Pfar-
reien, 1962, S. 489—-490.

148 BerGDOLT: Ikonographie, 2000, S. 55; gemeint ist natiirlich: auch
stilistisch, also die Affirmation der Verneinung. Vgl. auch die
Feststellung ebd.: «<Es war keinesfalls so, daff das Sebastian-Motiv
mit den ersten spatmittelalterlichen Pestepidemien quantitativ ex-
plodierte!»

37



So plausibel eine Fritherdatierung damit auch wiirde,
wire es doch andererseits ein bemerkenswerter Zufall,
hitte der hl. Sebastian ausgerechnet in dem knappen Jahr-
fiinft zwischen dem Beginn der Rhiziinser Herrschaft
und dem Einbruch der Pest den Weg nach Waltensburg
gefunden. Datierte man daher nach der Pest, wiren nicht
zuletzt die nahezu zeitgleich mit der Pest auftretenden
Flagellanten eine mogliche motivgeschichtliche Briicke:
«Dem Geissler analog, der als Biisser das Martyrium auf
sich nimmt und im Vollzug der richtenden Gewalt an
seinem Korper den Zorn des Richters abwendet, fungiert
auch Sebastian als Zeuge des Opfers, das versohnt.»'*
Bildliche Zeugnisse gibt es hiervon zwar erst aus dem
15. Jahrhundert in den sogenannten Pestblittern; leicht
frither ist Rezeption der Geisselungsvergegenwirtigung
der Meditationsschriften in den Passionsspielen zu er-
kennen.'® So oder so sind originire Intention und po-
pulire Rezeption zu differenzieren. Es ist davon auszu-
gehen, dass die Betrachter den Pfeiledurchbohrten bald
als Pestheiligen aufzufassen begannen, zumal ihm an der
Siidwand der hl. Antonius vermutlich als weiterer «Pat-
ron gegen die Pest [...] zur Modernisierung des Bildbe-
standes»'>! beigesellt wurde. Auffillig ist ja bereits die
Kumulierung der Schutz- (und vielleicht auch Votiv-)
Motive durch Epiphanie-, Christophorus- und Sebasti-
ansdarstellung an ein und derselben Kirche zur selben
Entstehungszeit.!52

Zu beiden Datierungsoptionen passte in jedem Fall
ein Interesse des Hauses Rhiziins, den «Schmerzens-
mann der Heiligen»'>3 in ihrer neuen Herrschaft in
einer im riumlichen Wortsinne christusnahen und de
facto antitypologischen Reprisentation dargestellt zu
sehen. Ahnlich wie die im 13. Jahrhundert immer hiufi-
ger dargestellte, faktisch auf das fiinfte Stigma des alter
Christus Franciscus verweisende, Seitenwunde Christi
die ultimativ fiir sich beanspruchte Christiformitas der
franziskanischen Bewegung legitimierte, unterstriche
die kaum tiberbietbare Christusnihe eines Heiligen aus
dem Wehrstand in uniibersehbarer Weise die Frommig-
keit der neuen Herren in Waltensburg.!*

4. Longinuslanze - Marienschwert

Wo der Impuls des gesamten Zyklus zu seiner fina-
len Ableitung in Richtung der Grablegung kommt,
fallt der Blick auf die Parallelitit der Lanze des Lon-
ginus im Leib des Christus und des Schwertes der
Schmerzen im Herz seiner Mutter (Abb. 5). In einer

38

Art axialsymmetrischer Umkehrung scheint diese Pa-
rallelitit beider Waffen, die geometrischer Nachprii-
fung standhilt, den Verwundungsimpuls wechselseitig
zu replizieren. Der figiirliche Impetus, der aus dem
Oberschenkel Christi sich parallel auf die Lanze tiber-
tragt, wird dadurch um eine Stufe erweitert, die in die
Kontemplation der wichtigsten Betrachterin der Pas-
sion, mithin in die gliubige Seele, hineinfiihrt. Triigt
nicht der Eindruck, geht er schlussendlich auch iiber
in die richtungsgleichen Arme des Nikodemus bei der
Kreuzabnahme. Die Entstehung des Kerns dieser Par-
allelenkette aus den beiden Teilen Lanze und Schwert
ist wiederum sowohl literarisch wie auch ikonogra-
phisch verfolgbar. Beide kommen anfinglich aus den
Evangelien, werden im Laufe des Mittelalters mit je-
nen Elementen ausgestaltet, mit denen der Meister sie
in seinen Zyklus aufnimmt, und finden in der mendi-
kantischen Passionsliteratur und der zeitgendssischen
Malerei schliesslich zusammen.

So hat die Legende des Longinus, deren Genese wir
zuerst in aller Kiirze verfolgen wollen,'> durchaus bi-
blischen Ursprung, unmittelbar hinsichtlich des Instru-
mentes und deswegen mittelbar auch in Bezug auf den
Eigennamen. «Einer der Soldaten stiess ihn mit seiner
Lanze in die Seite», heisst es im Johannesevangelium
(19,34), die griechische Lanze aber ist die Aoyxn und der
sie fiihrt erhalt daher, zumindest in der Populiretymo-
logie,!3¢ den Namen Longinus. Eingefiihrt wird er in die
ausserkanonische Literatur durch das apokryphe «Ni-
kodemusevangelium»'%, das ihn als Zeugen der Aufer-
stehung in Galilia benennt, ebenso wie der «Brief des
Pilatus an Herodes».!® Nach teils indirekt bezeugten
legendarischen Berichten in karolingischen Martyrolo-
gien'? wird spitestens in der «Historia scholastica» des
Petrus Comestor die wunderbare Heilung seiner Augen
durch das aus der Seitenwunde fliessende Blut greif-
bar.!® Die «Legenda aurea» erklirt den Tod des Longi-
nus dann zur Grundlage der Heilung eines Augenleidens
des Gouverneurs von Kappadokien, worin sie verschie-
denen Martyrologien folgt,'s! die thn mit dieser Provinz
in Asia in Verbindung bringen. VC ihrerseits folgt einer
generellen Tendenz des 14. Jahrhunderts und gleichsam
auch ihrer selbst, die heidnischen Akteure in der Kreu-
zigung mit mildem Blick zu betrachten, indem sie her-
vorhebt, wie Seh- nebst Altersschwiche Longinus zum
idealen Opfer fiir die grausamen Manipulationsman6-
ver der Juden werden liessen.'2 Von da an ist ihm ein
Stammplatz in den mittelalterlichen Dramen bis hin zur
barocken Marienverehrung sicher.!?



Das Schwert, von dem im Lukasevangelium (2,35)
der Prophet Simeon der jungen Mutter Maria sagt,
dass es dereinst ihre Seele durchdringen werde,'¢* hat
ebenfalls eine iiberraschend friih einsetzende Rezep-
tionsgeschichte. Das Nikodemusevangelium stellt es
bereits in einen nachosterlichen Kontext,!65 indem es
schildert, wie Simeon in Galilda durch den jiidischen
Rat befragt und auf seine Glaubwiirdigkeit als Zeuge
untersucht wird. Bei den Vitern erfihrt das Schwert
noch unterschiedliche Interpretationen, die eine com-
passio Mariens zwar tendenziell implizieren, aber nicht
eigens thematisieren.!® Doch gibt Maria selber schon
tiberraschend friih in der Christentumsgeschichte tiber
ihr Erleben Auskunft, nimlich in einem vermutlich von
Maximus Confessor stammenden «Leben der Jung-
frau»'®” aus dem 7. Jahrhundert, einem ostkirchlichen
Text, der in bemerkenswerter Eindringlichkeit sowohl
die Einzelheiten des Leidens Christi als auch den daraus

149 LARGIER: Medialitit, 2005, S. 287.

150 EHRSTINE: Spectatorship, 2012, passim.

151 EGGENBERGER: Malerei, 1989, S. 72.

152 Vgl. hierzu TomascHeTT: Dreikénigsdarstellungen, 1997, S. 110,
mit LoosE: Thematisierung, 1988.

153 Eine bedenkenswerte Formulierung bei ReicHEL: Meister, 1959,
S. 120.

154 Historisch plausibel wire eine wesentlich spitere Datierung der
Sebastiansfreske auf das 15. Jahrhundert, als die Popularitit des
Heiligen auch in der Foppa enorm anwuchs: In nichster Nihe Wal-
tensburgs sind Sebastianspatrozinien in Schnaus (Bunpi: Schnaus,
2012), Castrisch (FARNER: Kirchenpatrozinien, 1924, S. 158) und
Sevgein (FARNER: Kirchenpatrozinien, 1924, S.158-159) einige
Zeit vor der Reformation bezeugt; ein beeindruckendes Dokument
bildet {iberdies das Schnauser Wappen mit seinen drei Sebastians-
pfeilen als Zeichen der 1470 gegriindeten Wirtschaftsgenossen-
schaft mit Ruschein und Ladir (Bunpr: Schnaus, 2012). Doch gaben
die Farbanalysen der zweiten Renovation der Nordwand nichts zu
erkennen, was einen solchen zeitlichen Abstand vermuten liesse.

155 Die umfassende Monographie von Burpach: Longinus-Speer,
1974, untersucht sowohl die literarischen wie die ikonographische
Entwicklung recht ausfiihrlich, bricht allerdings mit Wolfram von
Eschenbachs (ca. 1170-ca. 1220) Parzivaldichtung ab.

156 BurpacH: Longinus-Speer, 1974, S.224-232, fiihrt zahlreiche
Belege fiir die Existenz des rdmischen Eigennamens Longinus an,
auch bei den besonders durch Flavius Josephus bezeugten Trup-
pen «in nichster zeitlicher und geographischer Nachbarschaft
zum Lebensdrama Jesu» (ebd., S. 227).

157 EvNik = Acta Pilati, 16,7: «<kai oti Aoyxni T\v TTAEUpaV QuTOU EKEVINOEV
Noyyivog o oTpamiwing»; zit. nach TiscHENDORF: Evangelia, 1853,
S. 288; vgl. SCHNEEMELCHER: Apokryphen, 1959, S. 347.

158 EnrMAN/PLESE: Gospels, 2011, S. 519.

resultierenden, in seiner Stirke denjenigen des Sohnes
noch tbertreffenden und gerade darin durch das Si-
meonsschwert symbolisierten Schmerz der Mutter zu
schildern weiss.!68 Als die Theologie der Westkirche im
Laufe des 11. Jahrhunderts sich stirker christologisch
ausrichtet, steigt das Interesse an biographisch-medita-
tiven Einzelheiten seiner und seiner Mutter vita. Ver-
mutlich durch normannisch-sizilische Kontakte gelangt
der Gehalt der 6stlichen Marienviten und damit das
Simeonsschwert in die Normandie — wo es allerdings
von der Lanze erst einmal eher wegriickt. Beim Kreuz,
aber ohne Lanze, sehen wir das Schwert in dem um 1083
entstandenen «Liber confortatorius» des Goscelin von
Saint Bertin (gest. nach 1107)!%° sowie in etlichen an-
deren Schriften des Hochmittelalters, etwa bei Rupert
von Deutz (1075-1129).17° Im 12. Jahrhundert erscheint
das Schwert verschiedentlich im reichen Schrifttum des
Bernhard von Clairvaux, rhetorisch eindrucksvoll im

159 BurpacH: Longinus-Speer, 1974, S. 211-212.

160 In Evangelia cap. 179 = Petrus Comestor 1855, S. 1633-1634. Zu
fritheren mutmasslichen Vorkommen s. Burpach: Longinus-
Speer, 1974, S. 283-293.

161 PerzoLpt: Art. Longinus, 1974, S. 410-411.

162 VC, 2a p., cap. 64, S. 647b.

163 Fiir die Passionsspiele grundlegend untersucht bei DAUVEN-VAN
KNI1PPENBERG: Soldaten, 1990.

164 Der Wortlaut der Vulgata fiir den ersten Versteil wird in den Pas-
sionsmeditation fast durchgehend wortlich aufgegriffen: «tuam
ipsius animam pertransibit gladius».

165 EvNik 16,2.3; vgl. SCHNEEMELCHER: Apokryphen, 1959, S. 346.

166 FurtoN: Judgement, 2002, S. 534 Anm. 9 bringt eine elementare
Auflistung der patristisch-exegetischen Interpretationen und ver-
weist auf ALonso: Espada, 1967.

167 MaxiME LE CONFESSEUR: Vie, 1986; vgl. SHOEMAKER: Mary, 2011.

168 Aufschlussreich hinsichtlich der hyperbolischen Tendenz ist just
die Passage zu Simeons Schwert; vgl. SHOEMAKER: Mary, 2011,
S. 580: «Then, O mother of Christ, a sword pierced through your
soul, as Simeon told you. Then the nails that pierced the Lord’s
hands pierced your heart. These sufferings overcame you more
than your all-powerful son, for he suffered voluntarily and knew
everything that would come upon him, and so he suffered as
much as his authority wished. He had to lay down his soul and
his authority, and he had to take them up again, as he says in the
gospel, but you suffered unimaginably, and you were still igno-
rant of the mystery of the Passion.»

169 GosceLin: Liber 2004, S. 28. Zitat und Kommentierung dieser
Stelle findet sich auch bei Baier: Untersuchungen, 1977, Bd. 3,
S. 442. Zum historischen Kontext vgl. oben S. 12 vor Anm. 34.

170 Vgl. FuLToN: Judgement, 2002, S. 345, und generell s. v. «<sword of
Simeon».

39



sogenannten «Bernhardstraktat»!”!; oder beispielswei-
se in einem Passus des teils bis heute als Matutinlektion
dienenden «sermo de duodecim stellis»!”2. Im ebenfalls
dem bernhardinischen Schrifttum verpflichteten «di-
alogus Anselmi» dringt der gladius, wie wir sahen,'”?
bereits weit vor dem Sterben Jesu in Mariens Brust ein;
allerdings wird der Lanzenstich zwar als eigentliche
Erfiilllung der Simeonsprophetie verstanden, diese sel-
ber jedoch nur andeutungsweise und ohne namentliche
Erwihnung des Longinus angefiihrt.””* Von hier aus er-
folgt schliesslich die Rezeption des Schmerzensschwer-
tes durch die Minderbriider. Johannes Bonaventura,
die prominenteste franziskanische Stimme tiberhaupt,
kreiert in seinem «lignum vitae»'” bereits die intrikate
Formel eines compassionis gladius. Auch in dem tradi-
tionell dem Tertiarier Jacopone da Todi zuerkannten
«Stabat mater» mit seiner beriihmten Eingangsstrophe
findet sich das Schwert!”¢, wirkungsgeschichtlich jedoch
am nachhaltigsten zeigt es sich in der franziskanischen
Meditationsliteratur zur Passion. Daneben greift auch
die dominikanische Mystik die Waffe auf, vor allem bei
den oberdeutschen Autoren,!”” bis sie schlussendlich als
siebenfaches Schwert im Motiv der Sieben Schmerzen
Mariens in den festen liturgischen, literarischen und
bildnerischen Kanon der frithen Neuzeit eingeht.
Longinus und das Marienschwert werden beide je
schon friih literarisch als nachésterlich prisentiert; bei-
de bilden zudem bedeutende apokryphe Ausformun-
gen der Passionsgeschichte. Thre Ausbildung verlief
nichtsdestotrotz in thematisch getrennten Stringen.
Soweit ich sehen kann, wird im «dialogus Anselmi»
erstmals um die Mitte des 13. Jahrhunderts eine bern-
hardinischer Frommigkeit nahe Quelle sichtbar, in der
sie aufeinandertreffen. Ausdriicklich thematisiert und
rhetorisch dramatisiert wird die Verbindung der Mo-
tive jedoch erst kurz vor der Zeit des Waltensburger
Meisters in der Vespermeditation der MVC. Maria fallt
hier in unmittelbarer Folge des Lanzenstosses in Ohn-
macht.'”® Die selbst den Leichnam noch verwundenden
judischen viri nequissmi riumen auf Geheiss des Jo-
hannes dann allerdings das Feld, so dass Maria wieder
erwacht und ihr compassionales Erleben als seelisches
Sterben apostrophiert wird, dass sich so oft wiederholt,
als Christus gequilt und sogar nach seinem Ableben
durch Titlichkeiten mit der Lanze erniedrigt wird; in
jeder der Sohnesqualen dieses schrecklichen Tages wird
fir die MVC, die hierin grundsitzlich dem «dialogus»
folgen, Simeons Voraussage gewissermassen neu erfiillt.
Entscheidend und alle vorausgehenden Schwerterfah-

40

rungen Mariens in sich summierend ist jedoch erst der
Lanzenstich. Deshalb werden Longinuslanze und Si-
meonsschwert chiastisch mit Sohnesleib und Mutter-
seele in eine explizite und elegante, gleichsam formel-
haft verdichtete begriffliche Verbindung gesetzt.
«Nunc vere filii corpus et matris animam
huius lanceae gladius
perforavit.»!7?

(«Jetzt aber durchbohrt das Schwert dieser Lanze wirk-
lich des Sohnes Kérper und der Mutter Seele.»)

Das Schwert wird hier zu einer Ausweitung der Lan-
ze, ja letztlich zu ihr selber. Die fiir die franziskanische
Marien- und Christusmeditation so zentrale Wechsel-
seitigkeit ihres Schmerzes zeigt sich als eine solche der
beiden Waffen, die Schmerz und Erniedrigung zuftigen.
Wortlicher, naimlich im Wortsinn eindringlicher, kann
compassio kaum mehr dargestellt werden. Nach den
vielen Martern Christi wird die seinem toten Leib zu-
geftigte ? damit schlussendlich jene, in der die Prophetie
am klarsten wie auch am offensichtlichsten erfiillt wird.
Moglicherweise ist darin eine Stellungnahme gegen die
besonders bei den franziskanischen Spiritualen belieb-
te Version eines Lanzenstichs vor dem Tod zu sehen.!%
Typisch ist der weitere Ausbau durch VC, die, wie so
oft, die MVC auch in diesem Passus breit zitiert, ihr
aber zusitzliche Elemente zufiigt. Mit der Gestalt Joabs
vor Absalom baut sie einen Typus ein, der aus dem SHS
ibernommen sein diirfte,'8! nebst viel zahlreicheren Zi-
taten der Viter, noch stirkerer Polemik gegen die Juden
mit eingehenderer Entschuldigung des Heiden sowie
eindringlicherer Mahnung an die Christen.!s2

Die bildlichen Darstellungen beider Geschehnisse
treffen sich fast passgenau in der Entstehungszeit des
ZyKklus, obschon sie eine lange je separate Vorgeschich-
te aufweisen. Erste Darstellungen des Longinus gibt es
im 6. Jahrhundert, so in der Kreuzigungsillumination
des Rabbula-Evangeliars. In der Folge und vermehrt
dann im Hochmittelalter wird Longinus sowohl im
Osten wie im Westen immer wieder dargestellt, ohne
allerdings ein besonderes Gewicht einzunehmen.!®? Ein
eigentlicher Boom ereignet sich erst durch die Stigma-
tisierung des Franz von Assisi, die mit San Damiano ei-
nen neuen Typ des Kreuzesdarstellung hervorbringt, in
der die Stigmata Christi betont werden, ja eine zentrale
Stellung einnehmen, so dass es wohl nur wenig tiber-
trieben wire, zu behaupten, dass sie in gewissem Sinne
die Lanzenwunde Christi dem entsprechenden Stigma
des alter Christus Franciscus typologisch zudienen las-
sen. Ab dem Beginn des 14. Jahrhunderts findet sich



das Motiv in einer unserem Meister dhnlichen Weise
vor allem in der Buchmalerei. Der auf etwa 1305 datier-
te «Ramsey Abbey Psalter» aus dem Skriptorium der
toponymen Abtei in East Anglia, das aktuelle Pierpont
Morgan Ms 302 (Abb. 9), zeigt das Heilungswunder
mit dem Standardgestus, der sich auch in Waltensburg
findet:'* Longinus kniet links vom Kreuz und hilt sich
die linke Hand von oben her Richtung Augen. Ahnlich
erscheint die bildriumliche Konfiguration in einem il-
lustrierten SHS um 1335 (Abb. 10), also genau in der
der Waltensburger Nordwand bisher zugedachten Ent-
stehungszeit, mit dem interessanten Detail, dass hier die

171 [Pseupo-]BERNHARD/OGLERIUS: Liber, 1859, Sp. 1137B; vgl.
Anm. 34: «Audiebant, et tacebant, quia prae dolore loqui non va-
lebant. Defecerat enim spiritus eorum, et amiserant virtutem lo-
quendj; solus illis dolor, luctus qui remansit anxius, amabat flere,
et flebat amare. Amare flebant, quia amare dolebant. Nam gladius
Christi animas utriusque transibat. Transibat sensus saeve, pe-
rimebat utrumque, quo magis amabat segnior fiebat in matre. Ma-
ter sentiebat Christi [1137C] dolores. Virgo quem peperit gladium
est passa doloris, Christi morientis vulnera matris erant, Christi
dolores fuerant tortores in anima matris.»

172 Signum magnum, n. 14, in: MPL 183, Sp. 437-438.

173 Vgl. oben die 2. Parallele.

174 AnseLm: Dialogus, 1866, Sp. 286A.

175 BonaveNTURA: Opuscula, 1898, S. 79 (cap. 28 des «lignum vitae»):
«Sed et divinissmam illam animam oculis conspexisti mentalibus
omnis amaritudinis felle repletam, nunc spiritu frementem, nunc
paventem, nunc taedentem, nunc agonizantem, nunc anxiatam,
nunc turbatam, nunc omni tristitia ed dolore moestissimam par-
tim propter passionis corporeae vivacissimum sensum, partim
propter divini honoris per peccatum subtracti ferventissmum ze-
lum, partim propter effusum in miseros miserationis affectum et
partim propter compassionis ad te, matrem dulcissimam, infixum
in cordis intima telum, cum te coram se positam et piis conspice-
ret oculus et blandis alloqueretur sermonibus: mulier, inquiens,
ecce filius tuus, ut tuam consolaretur inter angustias animam,
quam compassionis suae gladio amplius, quam si proprio patere-
ris in corpore, vere sciebat esse transfixam.»

176 «Stabat mater dolorosa
Tuxta crucem lacrimosa,

Dum pendebat filius;
Cuius animam gementem,
Contristantem et dolentem
Pertransivit gladius.»

177 MoREY: Ivories, 1936 — den die einflussreiche Arbeit von REI-
CHEL: Meister, 1959, S. 23 -24, unkritisch aufnimmt, weswegen er
hier erwihnt werden muss — dokumentiert zwar passim bildliche
Darstellungen des Schwertmotivs auf den verschiedenen materiel-
len Trigern von Elfenbein bis Papier. Er scheitert aber in der kul-
tur- und ordensgeschichtlichen Einordnung, indem er S. 205-206
fiir das Motiv pauschal dominikanischen und deutsch-rheinischen
Ursprung behauptet. Dass die hierzu zitierten MVC, deren mino-

Kleidung dieselben Farben aufweist. Zusammen mit
Stephaton und zudem aufrecht stehend wird Longinus
bereits im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts gezeigt
im Stundenbuch der Yolande von Soissons (Abb. 11).
Das setzt sich fort bis in die frithe Neuzeit hinein, oft
mit typologischen Beziigen, wie etwa im westfalischen
(oder kolnischen) SHS von etwa 1360,'%° das die auch
in der VC allegorisierend kommentierten drei Lanzen-
stiche in den Leib des am Baume hingenden Absalom
(2 Sam 18) anfiihrt.

Das Simeonsschwert seinerseits findet sich erst
recht spat, dafiir gleich mehrfach im zeitlichen und

ritische Vorbilder wie ohnehin die Erwihnungen des Schwertes
in der Literatur ilter sind als die aus ihnen schépfenden Mysti-
ker des Predigerordens, war 1936 bereits bekannt. Die elsissische
Herkunft des SHS, die Morey im Anschluss an Lutz/PERDRIZET:
Speculum, 1907, noch unbekiimmert vertritt — weswegen er auf
S. 205 auch die (den sieben tristitae Mariens im cap. 44 vorange-
stellte) Schwertkompunktion eines meditierenden Dominikaners
unterstreicht — wurde durch Alessandrini 1958 in Frage gestellt
und in den 1970er-Jahren allgemein zugunsten einer italienischen
Autorschaft aufgegeben; vgl. RosBE: Spieghel, 2010, S. 74-81.

178 MVC, cap. 79, 277-278, Z. 43-48.

179 VC, 2ap., cap. 64, S. 648b.

180 Zu dieser Alternativversion und ihren theologisch-kirchenpo-
litischen Implikationen s. primir KemPER: Kreuzigung, 2006,
S.430-481.

181 VG, 2a p., cap. 64, S. 647b: «Non suffecit iudeis et alijs quod chri-
stum occiderunt. sed etiam post mortem diversimode deriserunt.
Istud olim fuit in absolon prostensum. quem legimus in arbore su-
spensum. et veniens ioab. tres lanceas in corde eius fixit. et armigeri
ioab gladijs ipsum inuaserunt. Sic et christus in cruce lancea militis.
et insuper tribus lanceis. id est tribus doloribus et confixus. quorum
primum habuit ex propriarum penarum magnitudine. secundum ex
dilecte matris sue amaritudine. tertium propter peccatores quibus
suam passionem proscrivit non prodesse. et insuper super hoc iudei
invaserunt eum gladijs linguarum suarum acutissimis. Hoc modo
omnes voluntarij peccatores christum invadunt. qui sponte peccan-
do iterato ipsum crucifigunt. Plus peccant qui offendunt christum
regnantem in divinitate. quam qui crucifixerunt eum conversantem
in humanitate. Sed contumelia a iudeis illata in signum prodijt. quia
de corpore extincto sanguis verus et aqua pura miraculose manauit.»

182 VG, p. 2a, cap. 65, S. 652b: «Pectus illud in quo sunt omnes the-
sauri sapientie et scientie dei absconditi. lancea militari perfossum
est. ut pectus tuum a prauis cogitationibus mundaretur. manda-
tum sanctificaretur. et conseruaretur sanctificatum.»

183 Am umfassendsten, wenngleich noch immer selektiv, wird die
Entwicklung geschildert in verschiedenen Einzelkapiteln bei
Burpach: Longinus-Speer, 1974.

184 Vgl. auch DieTHELM: Untersuchungen, 1979, S. 61-64.

185 Hs 2520 der Universitits- und Landesbibliothek Darmstadt, 46v;
einsehbar auf URL: http://tudigit.ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-
2505/0092. Vgl. WiLson/WiLson: Mirror, 1984, S. 40.

41



raumlichen Umfeld des Waltensburger Meisters. Am
Bodensee ist es um 1300 bereits zu sehen in der Kreu-
zigungsgruppe iiber dem Lettner der Konstanzer Do-
minikanerkirche!® und 1317 im Goldast-Epitaph des
Zisterzienserinnenklosters Feldbach bei Steckborn.!$”
Prominent ist das moglicherweise elsissische Ante-
pendium in der Klosterkirche Konigsfelden.!® Viel-
fach hingewiesen wurde in der Forschung, auch in je-
ner zum Waltensburger Meister, auf das Vorkommen
in Osterreich, so in der Dominikanerkirche in Krems
an der Donau im 13. Jahrhundert,'® in der steiri-
schen Reichsabtei Stift Goss um 1282/85,!% im nie-
derdsterreichischen Oberdiirnbach um 1340.'! Von
Norddeutschland'?? bis Spanien!”® sind Abbildungen
der schwertdurchbohrten Gottesmutter bekannt. Die
Bedeutung des Motivs fiir den Waltensburger Kreis
selber ist ersichtlich in der Churer Marienohnmacht,
mittelbar auch in der Rezeption durch den Rhiziin-
ser Meister in Clugin.!”* Quantitativ-statistisch ge-
sehen war es eine Frage der Zeit, bis die Verbindung
von Lanze, Schwert und Maria bzw. Maria-Johannes
geschaffen wurde. Eine Vorstufe hierzu bilden Dar-
stellungen Mariens mit der Lanze. In einer Initiale der
«Hours of the Virgin» im Pierpont Morgan Ms 700
(Abb. 15), datiert auf 1330, vermutlich aus Biddlesden
bei Northampton stammend, treffen wir Maria und
Johannes mit der Longinuslanze. Lanze und Schwert
finden schliesslich zusammen in einem Stundenbuch
der Marguerite de Beaujeu (Abb. 16)!%, das zwischen
1320 und 1329 in Saint Omer im Pas-de-Calais ent-
standen sein diirfte.

Sind die bisherigen Datierungen korrekt, diirfte
die Waltensburger Nordwand im Gefolge dieser nor-
mannischen Illumination oder entsprechender Werke
geschaffen worden sein. Ob ihr Einfluss nach Biinden
indirekt oder allenfalls gar direkt erfolgte, bleibt der-
zeit unklar. Offensichtlich aber ist, dass die Motive von
Lanze und Schwert sich sowohl in der Literatur wie
auch in den Bildern im dritten oder vierten Jahrzehnt
des 14. Jahrhunderts treffen —und dass der Waltensbur-
ger Kreis an dieser Entwicklung interessiert war und sie
seinerseits aktiv forderte.' Neben einer aufregenden
weiteren Umsetzung seines Faibles fiir Parallelen allge-
mein bot sich dem Meister hier vor allem eine graphisch
einmalige Gelegenheit, die Entsprechung von Leiden
und Mitleiden, von pati und compati, augenfillig ins
Bild zu fassen.

42

Konklusion

Der unbekannte Meister setzt Bildparallelen in Wal-
tensburg und dariiber hinaus so oft und so gezielt ein,
dass sie als ein konstitutives Moment seiner Kompo-
sitionsweise und Zyklenbildung bezeichnet werden
konnen.!"” Dabei wird fir den Maler zunichst ein
optisches Movens im Vordergrund gestanden haben.
Gleichwohl wird man fiir die Waltensburger Passion
Raimanns Urteil zum Rhiziinser Georgszyklus nicht
einfach tibernehmen konnen, wonach sich die unge-
wohnten, bislang interpretatorisch nur teilweise nach-
vollziehbaren Konfigurationen in und zwischen den
Bildern primir der imitatio des Mirtyrers zudienende
und daher «nach hagiologischen Gesichtspunkten»!%
raumstrukturierende FElemente intendierten, denen
gegeniiber narrativ-legendarische Logik grundsitzlich
sich unterordne.'”” Nicht narrativ zu begreifende Pa-
rallelbildungen, die eine thematische Kompositionslo-
gik bedienen, finden sich in Waltensburg zwar mehr-
fach an der Aussenwand, die wie meist im Bistum und
stets bei der Waltensburger Meisterwerkstatt nichter-
zihlend konfiguriert ist.?® Der Waltensburger Innen-
zyklus ist hingegen eindeutig narrativ; seine so durch-
gehend durchkomponierte Narration gilt schliesslich
als einer der Erweise magistralen Konnens. So sicher
die Parallelen unmittelbar visuell kompositionsbildend
wirken und darin einen dsthetischen Eigenwert aufwei-
sen, so eindeutig sind sie mittelbar zugleich als Mittel
der Narration, und zwar als Steigerung derselben, zu
verstehen. Die zwingende Sequenzialitit oder «katego-
riale Sukzessivitit»?! textlicher Narration wird durch
sie innerhalb oder, mit Sebastian, sogar ausserhalb des
voranschreitenden Zyklus tendenziell vergleichzeitigt.
Eucharistische Austeilung und diakonische Waschung,
neuer Sohn und im Schmerz ihm verbundene Mutter,
heilsgeschichtliche Messiasgeisselung und fiirbiissen-
de Mirtyrerimitation, physische Lanze und seelisches
Schwert: Was in Texten zwingend hintereinander folgt,
steht in der Parallelisierung dieser Bilder nebeneinan-
der. Die Meditationsschriften streben allerdings, wie
wir sahen, eine solche Uberwindung ihrerseits teils
ebenfalls an, am spektakulirsten wohl in der franzis-
kanischen Identifikation von Schwert und Lanze durch
die gleichsam synekdochische Attribution als «dieser
Lanze Schwert».?2 Zudem konnen auch Texte durch
Exkurse eine Art Gleichzeitigkeit erreichen, was zumal
Ludolf von Sachsen reichlich nutzt. Entscheidend ist
daher weniger die temporale Struktur der medienge-



bundenen jeweiligen Betrachtungsweise dieser Paralle-
len als vielmehr ihre medientibergreifende Wirkung der
Meditationsvertiefung. Sowohl eine narrativ abfolgen-
de Parallelisierung als erst recht eine visuell synchrone
dient der Steigerung des Miterlebens, indem sie beide
die Vorstellungskraft des Betrachters aktivieren, durch
die er sich die Inhalte vergegenwirtigen kann. In der
aktuellen Diskussion eben dieses Vergegenwirtigungs-
vorgangs bei der Passionsbetrachtung werden von un-
terschiedlichen Autoren leicht andere Momente betont,
so etwa die Notwendigkeit der Erinnerung,2 die Be-
deutung des Willens®* oder der imaginative Nachvoll-
zug der physischen Nihe der Figuren zu Christus.2®
Konsens besteht jedoch dariiber, dass die graphischen
wie die textlichen Bilder den Intellekt und die Affek-
te des Betrachters selber in Bewegung setzen wollen,
damit dieser recordatio und compassio ganz bei sich
erleben kann. Die Rezeption der Texte durch die Ma-
lerei — sowie eine allfillige Riickrezeption ihrer Bilder
durch neu nachfolgende Literatur — ist also in erster
Linie als eine der grundlegenden Intention anzuse-

186 MicHLER: Bodensee, 1992, S. 20-21.

187 Ein weiteres, wenngleich leicht spiter entstandenes Mari-
enschwert findet sich in der Leonhardskapelle von Land-
schlacht TG bei Miinsterlingen; vgl. MicHLER: Boden-
see, 1992, S.28-29 nebst http://www.flickr.com/photos/
lamiacucina/8657385268/in/photostream/lightbox/sowiehttps://
www.youtube.com/watch?v=iLdegF7Somg, ab 4:35.

188 GRUNENFELDER-HAUNscHMIDT: Wechselbeziehungen, 2004, S. 80
mit Abb. 97.

189 GRUNENFELDER-HAUNscHMIDT: Wechselbeziehungen, 2004, S. 80
mit Abb. 95.

190 GRUNENFELDER-HAUNscHMIDT: Wechselbeziechungen, 2004, S. 80.

191 GRUNENFELDER-HAUNscHMIDT: Wechselbezichungen, 2004, S. 80.

192 Heiliggeistspital von Liibeck; Glastafel im Landesmuseum
Schwerin; GRONENFELDER-HAUNSCHMIDT: Wechselbeziehun-
gen, 2004, S. 80 mit Abb. 98.

193 Pamplona, Sakristei der Kathedrale, um 1300; vgl. GRUNEN-
FELDER-HAUNSCHMIDT: Wechselbeziehungen, 2004, S.80 mit
Abb. 96.

194 Eine Abbildung bietet SerrerT-UnERKOVICH: Clugin, 2012,
S.25. Die iiberraschende Behauptung, dass der Rhiziinser fiir
das Schwertmotiv «sich direkt auf das [...] Stabat mater» beziehe,
bleibt freilich eine Begriindung schuldig.

195 Beigebunden ist ein franzésisches Leben der hl. Margarete; zum
teils munteren Inhalt vgl. auch WirTH: Marges, 2008.

196 Als besonderes Element kommt die paarweise Platzierung von
Maria-Johannes auf derselben Seite des Kreuzes hinzu, wie sie
zuvor bei den grossen italienischen Meistern bereits anzutreffen
ist und in der Meditationsliteratur (VC 637b) dann erliutert wird:

hen. Es erfolgt keine direkte, sozusagen kopierende,
Umsetzung literarischer Werke, sondern eine rekon-
figurierende Wiedergabe ihrer Motive auf der Grund-
lage der diesen zugrunde liegenden Intentionen. Die
Meditations- und Memorisierungskraft der textlichen
Imaginationen im Medium des Bildes wird damit in
zwar anderer Wirkweise, doch mit derselben Wirkab-
sicht bezweckt. Hierdurch erklart sich nicht zuletzt das
schon innerhalb der Meditationsschriften paradox wir-
kende Phinomen, dass sie auf maximal intensive Ver-
gegenwartigung der Meditationsgegenstinde dringen,
gleichzeitig aber grosse Liberalitit gewihren hinsicht-
lich der konkreten Imagination derselben, die oft aus
mehreren Optionen véllig frei gewihlt werden kann.
Wichtig ist offensichtlich bei allem Bemithen um Re-
alismus weniger der exakte Inhalt der Imagination, als
vielmehr die Leitfrage, ob sie einen Meditanten zu iden-
tifikatorischem Mitleiden zu leiten vermag. Damit sind
wir nun erneut bei der franziskanischen oder iiberhaupt
der scholastischen Erkenntnistheorie. Die auf die Sinne
der Meditantin wirkenden Eindriicke werden von ih-

Christus schaut am Kreuz westwirts, Maria und Johannes schau-
en gemeinsam ostwirts.

197 Dass die Parallelen in sich zwar augenfillig sind, ihre jeweilige
ikonographische Interpretation aber nicht einfach als gesichert
gelten kann, selbst durch eine Princeton-Kunsthistorikerin nicht,
zeigen die beiden Publikationen von Colum HouriHANE: Pon-
tius, 2009, S. 138, und beinahe textidentisch HouriHANE: She,
2009, S. 130-132. In der Gestalt, die in der Verhorszene hinter
der Richterfigur steht und ihre Gestik parallel imitiert, will Hou-
rihane, wie schon der (bei ihr nicht zitierte) Pionier POESCHEL:
Kunstdenkmiler IV, 1937, S. 328, die Gattin des Pilatus mit dem
legendiren Namen Claudia Procula erkennen. Laut einem Hin-
weis von Annegret Diethelm diirfte diese These die Genderdar-
stellung beim Meister im Allgemeinen und der Kleidung der Fi-
gur im Speziellen gegen sich haben.

198 RarmaNN: Wandmalereien, 1983, S. 325.

199 Raimann: Beobachtungen, 1980, S. 49: «So erstaunt es nicht, dass
der Platz am Triumphbogen von den Marterszenen [...] einge-
nommen wird, und dass die bogenfernen Bilder vom Wunder-
wirken des Heiligen berichten.» Sinngleich auch bei RarMann:
Wandmalereien, 1983, S. 325.

200 Boscani Leont: Essor, 2003, S. 389-390.

201 ImpaHL: Arenafresken, 1988, S. 7.

202 Auch das Hin und Her der augustinischen Vier-Schritte-Losung be-
zliglich der Abfolge im Abendmahlsgeschehen strebt eine Vergleich-
zeitigung mittelbar an, die Passionsnihe des Pfeilheiligen ohnehin.

203 BENNETT: Stigmata, 2001.

204 HuNDERSMARCK: Imagination, 2012.

205 PuricHENE: Touch, 2012.

43



rem eigenen intellectus agens zu einem Ganzen gefiigt,
ihre recollectio setzt in der eigenen memoria Wieder-
erkennungsvorginge ein, die sodann die gewiinschten
Affekte freisetzen. Dem Mass an Christusentsprechung
dieser im Meditierenden entstehenden Bilder und der
durch sie generierten Affekte entspricht schliesslich das
Mass an gottlicher Gnadengegenwart, zu der sie verhel-
fen. Dieser Affekte, allen voran compassio und contritio,
bedarf der spitmittelalterliche Mensch als Mittel zur
Erfiilllung der stetig stirker an ihn gerichteten from-
migkeitskulturellen Erwartung, das Christusgeschehen
moglichst nahe bei seiner eigenen Existenz und bis hin
zu einer eigentlichen «identification fusionnelle»?%

nachzuvollziehen. Die offensichtlichen und von den
Texten herausgehobenen meritorischen Konnotationen
solcher compassio® diirften an der grossen Nachfrage
nach Anleitungen und Medien zur affektiven Christus-
identifikation keinen geringen Anteil gehabt haben. In
der darin offensichtlich wachsenden Christozentrie-
rung zeigt sich zugleich eine Verminderungstendenz
hinsichtlich der Zahl gnadeniibermittelnder Personen,
deren spitere radikale Ausformung die Reformation
bedeutete. Nachmals konfessionelle Antagonismen
erscheinen im spiten Mittelalter als Dialektik, die zur
Dynamik kompassionaler Christuserfahrung auch in
Waltensburg beitrug.

206 D’HAINAUT-ZENVY: Retables, 2008, zit. nach dem der nachma-
ligen Publikation zugrunde liegenden Typoskript durch Boes-
PFLUG: Trinité, 2000, S. 70.

207 Zu dem mit Rém 8,17 begriindeten Lohngedanken in der compas-
sio s. MERTENs-FLEURY: Klagen, 2006, S. 42 und passim.



Quellen und allgemeine Literatur — DErs. = Ludolphus de Saxonia: De vita Christi. Niirn-
berg (Anton Koberger) 12.12.1487; GW M19215, Ex-

Quellen emplar der Universitatsbibliothek Diisseldorf, URN:

nbn:de:hbz:061:1-72557 [zitiert als VC].

— Acta sanctorum, Bd. 2, hrsg. v. Joannes Bollandus, — MaximEe LE CONFESSEUR: Vie de la Vierge, hrsg. v. Mi-
Jean Baptiste Carnandet, Godefridus Hanschenius, chel van Esbroeck, Leuven 1986 (CSCO, 487-488).
Daniel van Papenbroeck, L. M. Rigollot, Paris — Meditaciones de Passione Christi olim Sancto Bo-
1866. naventurae attributae, hrsg. v. Jordan M. Stallings,

— ANsELM VON CANTERBURY: Dialogus Beatae Mariae Washington D.C. 1965 (Studies in Medieval and Re-
et Anselmi de Passione Domini [= Planctus Mariae naissance Latin Language and Literature, 25).
et Anselmi de passione Domini], in: MPL 159, Paris — Meditationes vitae Christi, Venedig (Manfre-
1866, Sp. 271-288. do Bonelli), 14.12.1497 (GW 4757; Early Euro-

- Aurelius Aucustinus: In evangelium Iohannis trac- pean Books), URL: https://archive.org/details/
tatus CXXIV, Post Maurinos textum edendum cu- ita-bnc-in2-00000716-001.
ravit d. Radbodus Willems O.S.B., Turnhout 1954 — Meditationes Vitae Christi, hrsg. v. Mary Stal-
(Corpus Christianorum Series Latina, 36). lings-Taney, Turnhout 1997 (Corpus Christianorum

— [PsEuDO-]BERNHARD VON CrLAIRVAUX [= Oglerius Continuatio Medievalis, 153) [zitiert als MVC].
von Trino; cf. s. verbo]: Liber de passione Christi et — Meditations on the Life of Christ, iibers. v. Francis
doloribus et planctibus matris ejus, in: MPL 182, Pa- X. Taney, Anne Miller u. C. Mary Stallings-Taney,
ris 1859, Sp. 1133-1148. Asheville NC 2000.

- DourEiL, Herbert: Die Concordantiae Caritatis des — OGLERIUS VON TrRiNO [Pseudo-Bernhardus]: Liber
Ulrich von Lilienfeld. Edition des Codex Campili- de passione Christi et doloribus et planctibus matris
liensis 151 (um 1355) und Ubersetzung, 2 Bde., hrsg. ejus, in: MPL 182, Paris 1862, Sp. 1133-1148.

v. Rudolf Suntrup, Arnold Angenendt u. Volker Ho- - [PeTRUS CoMESTOR]: Historia Scholastica eruditissi-
nemann, Miinster 1. W. 2010. mi viri magistri Petri Comestoris, in: MPL 198, Paris

— GosceLIN OF St. BERTIN: Liber Confortatorius. 1855, Sp. 1049-1722.

Book of Encouragement and Consolation, iibers. u.
hrsg. v. Monika Otter, Cambridge UK 2004 (Library

of Medieval Women). Allgemeine Literatur

— Heliand. Nach dem Altsichsischen von Paul Herr-
mann, Leipzig o. J. (Reclams Universal-Bibliothek - ALONsO, Joaquin Maria: La espada da Simeon (Lc
3324-3325). 2,35a) en la exegesis de los padres, in: De beata vir-

— JacoBus DE VORAGINE: Legenda aurea. Zitiert nach gine Maria in evangeliis synopticis = Maria in Sacra
dem Kélner Druck durch Conrad Winters, de Hom- Sriptura. Acta congressus mariologici-mariani in Re-
borch, 20.8.1478 (Finger 586). publica Dominicana anno 1965 celebrati, Bd. 4, Rom

— JoHANNES BONAVENTURA: Opera omnia, opus IIL 1967, S. 183 -285.

Commentaria in quatuor libros Sententiarum Magi- — Baier, Walter: Untersuchungen zu den Passions-
stri Petri Lombardi in tertium librum Sententiarum, betrachtungen in der «Vita Christi» des Ludolf von
Quaracchi 1887. Sachsen: Ein quellenkritischer Beitrag zu Leben und

— DEgs.: Opera omnia, opus IV. Commentaria in qua- Werk Ludolfs und zur Geschichte der Passionstheo-
tuor libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi in logie, Salzburg 1977 (Analecta Cartusiana, 44).
quartum librum Sententiarum, Quaracchi 1889. - BarrE, Henri: Le «Planctus Mariae» attribué a

— DERrs.: Opera omnia, opus VIII. Opuscula varia ad S. Bernard, in: Revue d’ascétique et de mystique 28
theologiam mysticam [etc.], Quaracchi 1898. (1952), S. 243-266.

— LupoLrr von SacuseN = Ludolphe de Saxe: Vita Jesu - BEnNETT, Jill: Stigmata and sense memory. Saint
Christi e quatuor evangeliis et scriptoribus ortho- Francis and the affective memory, in: Art History 24
doxis concinnata, 4 Bde., hrsg. v. Marie-Louis Rigol- (2001), S. 1-16.
lot et al., Paris und Rom 1865. Reprint Salzburg 2006 - BentoN, John E: Nicolas of Clairvaux and the
(Analacta Carthusiana, 241). Twelfth-Century Sequence, with Special Reference

45



to Adam of St. Victor, in: ders., Culture, Power and
Personality in Medieval France, hrsg. v. Thomas N.
Bisson, London et al. 1991, S. 45-76.

- Bergporr, Klaus: Zur frithen Ikonographie des hl.
Sebastian, in: Schmerz in Wissenschaft, Kunst und
Literatur, hrsg. v. Dietrich von Engelhardt, Horst-
Jiirgen Gerigk, Guido Pressler u. Wolfram Schmitt,
Hiirtgenwald 2000 (Schriften zur Psychopathologie,
Kunst und Literatur, 6), S. 37-57.

— Bestur, Thomas H.: Texts of the passion. Latin de-
votional literature and medieval society (Middle Ages
series), Philadelphia PA 1996.

— BLocuMANN, Andrea: Christus vor Pilatus und
vor Herodes Antipas. Die Ikonographie der Dar-
stellungen in der italienischen Kunst von den An-
fingen im 4. Jahrhundert bis ins Cinquecento,
Diss. Universitit Frankfurt/M. 20001, Typoskript
Frankfurt/M. 2001; publiziert unter URL: http://
d-nb.info/961559012/34.

— BopENsTEDT, Mary Immaculate: The Vita Chri-
sti of Ludolphus the Cartusian, Washington 1944
(SMRL, 16).

— The broken body. Passion devotion in late-medieval
culture, hrsg. v. A. A. MacDonald, H. N. B. Ridder-
bos and R. M. Schlusemann, Groningen 1998 (Me-
diaevalia Groningana, 21).

— BoeuMER, Heinrich: Studien zur Geschichte der Ge-
sellschaft Jesu, Bonn 1914.

— Ders.: Loyola und die deutsche Mystik, Leipzig 1921
(BVSAW. PH, 73).

— BoEsPFLUG, Frangois: La trinité dans ’art d’Occident
(1400-1460). Sept chefs-d’ceuvre de la peinture,
Strassburg 2000 (Sciences de I’histoire).

— Bunbi, Martin: Art. Schnaus, in: e-HLS unter URL:
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D1446.php; pu-
bliziert 2012.

- BurpacH, Konrad: Der Longinus-Speer im es-
chatologischen Lichte, in: Sitzungsberichte der
preuflischen Akademie der Wissenschaften 1920,
S.294-321.

— DeERrs.: Der Gral. Forschungen tiber seinen Ursprung
und seinen Zusammenhang mit der Longinuslegende,
Darmstadt 1974.

— BUTTNER, Frank: Vergegenwirtigung und Affekte in
der Bildauffassung des spiten 13. Jahrhunderts, in:
Erkennen und Erinnern in Kunst und Literatur, in
Verb. mit Wolfang Frithwald, hrsg. v. Dietmar Peil,
Michael Schillung u. Peter Strohschneider, Tiibingen
1998, S. 195-214.

46

— DEgs.: Revision der Auffassung von den Aufgaben
und dem Status des Sehens, in: ders., Giotto und die
neuzeitliche Bildauffassung. Die Malerei und die
Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darm-
stadt 2013, S. 28-37.

— Carong, Laura: Fin illuminiertes Andachtsbuch
in Wiirzburg. Studien zu M. p. th. q. 50 (Hildebert
de Lavardin: De mysterio missae) der Wiirzburger
Universititsbibliothek, in: Wiirzburger Didzesan-
Geschichtsblatter 60 (1998), S. 93—194.

— CARDELLE DE HARTMANN, Carmen: Lateinische
Dialoge 1200-1400. Literaturhistorische Studie und
Repertorium, Leiden et al. 2007 (Mittellateinische
Studien und Texte, 37).

— Caspers, Charles: Liturgie, Leben-Jesu-Darstel-
lungen und Evangelienharmonien als wesentliche
Bestandteile der spatmittelalterlichen Frommigkeit:
Erforschung und Vergleich, in: Evangelienharmonien
des Mittelalters, hrsg. v. Christoph Burger, August
den Hollander u. Ulrich Schmid, Assen 2004 (Studies
in theology and religion, 9), S. 73-88.

- Cerruccr, Luigi: Le «Meditationes vitae Christi» e i
poemetti che ne furono ispirati, in: Archivum roma-
nicum 22 (1938), S. 30-98.

— CoHeN, Jeremy: The Friars and the Jews: The Evolu-
tion of Medieval Anti-Judaism, Ithaca NY 1982.

— Ders.: Living Letters of the Law. Ideas of the Jew in
Medieval Christianity, Berkeley CA 1999.

— DAUVEN-vAN KNIPPENBERG, Carla: ... einer von den
Soldaten offnete seine Seite ... Eine Untersuchung der
Longinuslegende im deutschsprachigen geistlichen
Spiel des Mittelalters, Amsterdam und Atlanta GA
1990 (Amsterdamer Publikationen zur Sprache und
Literatur, 87).

— Despres, Denise L.: Memory and Image. The Disse-
mination of a Franciscan Meditative Text, in: Mystics
Quarterly 16 (1990), S. 133-142.

— DEUCHLER, Florens: Strukturen und Schauplitze der
Gestik, 2014. Gebirden und ihre Handlungsorte in
der Malerei des ausgehenden Mittelalters. Mit einem
Exkurs zum «Bildwissen», Berlin et al. 2014.

— D’HAINAUT-ZVENY, Brigitte: Les retables d’autel
gothiques sculptés dans les anciens Pays-Bas: rai-
sons, formes et usages, Bruxelles 2008 (Mémoires de
I’Académie royale de Belgique, classe des beaux-arts,
26).

— DEN HOLLANDER, August: Mittelniederlindische
Evangelienharmonien — Form und Funktion. Eine
erste Orientierung, in: Evangelienharmonien des



Mittelalters, hrsg. v. Christoph Burger, August den
Hollander u. Ulrich Schmid, Assen 2004 (Studies in
theology and religion, 9), S. 89-108.

- EnrmaAN, Bart D./PLESE, Zlatko: The Apocryphal
Gospels. Texts and translations, New York 2011.

— EHRSTINE, Glenn: Passion Spectatorship between
Private and Public Devotion, in: Exploring the
Thresholds of Medieval Visual Culture, hrsg. v. Elina
Gertsman u. Jill Stevenson, Woodbridge UK 2012,
S. 302-320.

— Evangelienharmonien des Mittelalters, hrsg. v. Chris-
toph Burger, August den Hollander u. Ulrich Schmid,
Assen 2004 (Studies in theology and religion, 9).

— FARNER, Oskar: Die Kirchenpatrozinien des Kan-
tons Graubiinden auf ihre Bedeutung fiir die Erfor-
schung der iltesten Missions-Geschichte der Schweiz
untersucht, in: Jahresbericht der Historisch-Anti-
quarischen Gesellschaft von Graubiinden 54 (1924),
S.1-192.

— FiscHER, Columban: Die «Meditationes Vitae Chri-
sti». Thre handschriftliche Uberlieferung und die Ver-
fasserfrage, in: Archivum Franciscanum historicum
25(1923), S. 3-35, 175-209, 305-348, 449-483.

— Franzen, Wilfried: Die Karlsruher Passion und das
«Erzihlen in Bildern». Studien zur siiddeutschen Ta-
felmalerei des 15. Jahrhunderts, Berlin 2002.

- Furron, Rachel: From Judgement to Passion. Devo-
tion to Christ and the Virgin Mary, 800-1200, New
York 2002.

— GAETA, Marcello: Giotto und die croci dipinte des
Trecento. Studien zu Typus, Genese und Rezep-
tion. Mit einem Katalog der monumentalen Tafel-
kreuze des Trecento (ca. 1290-ca. 1400), Miinster
2013.

- Gasca QuEIrazzaA, Giuliano: Intorno ad alcuni co-
dici della Meditationes vitae Christi, in: Archivum
Franciscanum historicum 55 (1962), S. 252-258; 56
(1963), S. 162-174; 57 (1964), S. 538-551.

— GerTH, Karl-Ernst: Lateinische und deutschsprachi-
ge Leben-Jesu-Texte. Bilanz und Perspektiven der
Forschung, in: JOWG 12 (2000), S. 273-289.

— GEYER, Iris: Art. Ludolf von Sachsen, in: TRE 21
(1991), S. 479-481.

— Gigss, Hildegard: Die Darstellung der Fusswaschung
Christi in den Kunstwerken des 4. bis 12. Jahrhun-
derts, Rom 1962.

- GoLDEN, Judith K.: The Iconography of Authority
in the Depiction of Seated, Cross-legged Figures, in:
Between the Picture and the Word. Manuscript Stu-

dies from the Index of Christian Art, hrsg. v. Colum
Hourihane, University Park PA 2005, S. 81-99.
Havnes, Stephen Ronald: Reluctant Witnesses. Jews
and the Christian Imagination, Basingstoke 1995
(Studies in Literature and Religion).

HORNER, Petra: Zweistrangige Tradition der Evan-
gelienharmonie. Harmonisierung durch den «Tatian»
und Entharmonisierung durch Georg Kreckwitz u.
a., Hildesheim u. Ziirich 2000 (Germanistische Texte
und Studien, 67).

Houvy, Flora: The Devout Belief of the Imagination.
The Paris «Meditationes vitae Christi» and Female
Franciscan Spirituality in Trecento Italy, Turnhout
2009 (Disciplina Monastica, 6).

HunpERSMARCK, Lawrence F.: The Use of Imagina-
tion, Emotion and the Will in a Medieval Classic, in:
Logos 6 (2012), S. 46-62.

IMDAHL, Max: Giotto Arenafresken. Tkonographie,
Ikonologie, Ikonik, Miinchen 1988 (Theorie und Ge-
schichte der Literatur und der Schonen Kiinste, 60).
KarnEs, Michelle: Imagination, Meditation and Co-
gnition in the Middle Ages, Chicago 2011.

KEMPER, Tobias A.: Die Kreuzigung Christi. Motiv-
geschichtliche Studien zu lateinischen und deutschen
Passionstraktaten des Spitmittelalters, Tibingen
2006 (Miinchener Texte und Untersuchungen zur
deutschen Literatur des Mittelalters, 131).
K1ECKHEFER, Richard: Recent Work on Pseudo-Bo-
naventure and Nicholas Love, in: Mystics Quarterly
21 (1995), S. 41-50.

K&rr, Ulrich: Die Passion Christi in der lateinischen
religiosen und theologischen Literatur des Spatmit-
telalters, in: Die Passion Christi in Literatur und
Kunst des Spatmittelalters, hrsg. v. Walter Haug u.
Burghart Wachinger, Tiibingen 1993 (Fortuna Vitrea,
12), . 21-41.

Degs.: Art. Passionsfrommigkeit, in: TRE 27 (1997),
S.724-746.

KovAcs, Elisabeth: Die Heiligen und heiligen Konige
der frithen Habsburger (1273-1519), in: Laienfrom-
migkeit im spiten Mittelalter. Formen, Funktionen,
politisch-soziale Zusammenhinge, hrsg. v. Klaus
Schreiner u. Elisabeth Miiller-Luckner, Miinchen 1992
(Schriften des Historischen Kollegs, 20), S. 93-126.
LAARMANN, Matthias: Patristische Aszese und Mar-
tyriumstheologie als Antwort auf averroistische
Christentums- und Kirchenkritik. Die Predigten des
heiligen Bonaventura OMin (1221-1274) zum Fest
der heiligen Agnes, in: Viter der Kirche. Ekklesiales

47



Denken von den Anfingen bis zur Neuzeit. FS Josef — MERrTENS FLEURY, Katharina: Leiden lesen — Bedeu-

Hermann Sieben SJ, hrsg. v. Johannes Arnold et al., tungen von «compassio> um 1200 und die Poetik des

Paderborn 2004, S. 717-743. Mit-Leidens im <Parzival> Wolframs von Eschenbach
— LARGIER, Nikolaus: Medialitit der Gewalt. Das (Scrinium Friburgense, 21), Berlin 2006.

Martyrium als Exempel agonaler Theatralisierung, — Digs.: Klagen unter dem Kreuz. Die Vermittlung von

in: Gewalt im Mittelalter. Realititen, Imaginationen, compassio in der Tradition des <Bernhardstraktatss,

hrsg. v. Manuel Braun u. Cornelia Herberichs, Miin- in: Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der

chen 2005, S. 271-291. Frithen Neuzeit, hrsg. v. Hans-Jochen Schiewer, Ste-
— LirToN, Sarah: Dark Mirror. The Medieval Origins fan Seeber u. Markus Stock, Gottingen 2010 (Trans-

of Anti-Jewish Iconography, New York 2014. atlantische Studien zu Mittelalter und Frither Neu-
- Loosk, Gisela: Zur Thematisierung der Pest in den zeit, 4), S. 143-165.

Wandmalereien des Tessin von 1440 bis 1520, in: Un- — Mogey, C. R.: A group of gothic ivories in the Walters

sere Kunstdenkmaler 39 (1988), S. 81-92. art gallery, in: The Art Bulletin 18 (1963), S. 198-213.
— Lorenzi, Franz: Zur kiinstlerischen Herkunft des — MULLER, Iso: Die Pest in Disentis (1348-49), in:

Waltensburger Meisters, in: Biindner Monatsblatt Biindner Monatsblatt 1935, S. 151-156.

2015, S. 256-271. — Degs.: Die ritischen Pfarreien des Frithmittelalters,
- Lutz, Jules/PErRDRIZET, Paul: Speculum humanae in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 12

Salvationis, Ubersetzung von Jean Miélot (1448). Die (1962), S. 449-497.

Quellen des Speculums und seine Bedeutung in der — NEerf, Amy: The Dialogus Beatae Mariae et Anselmi

Ikonographie besonders in der elsissischen Kunst des de passione Domini. Toward an Attribution, in: Mis-

14. Jahrhunderts. Mit der Wiedergabe in Lichtdruck cellanea Franciscana 86 (1986), S. 105-108.

(140 Tafeln) der Schlettstadter Handschrift, ferner — Digs.: The Pain of Compassio. Mary’s Labor at the

samtliche alten Miilhauser Glasmalereien sowie eini- Foot of the Cross, in: The Art Bulletin 80 (1998),

ger Scheiben aus Colmar, Weissenburg etc., 2 Bde., S. 254-273.

Leipzig 1907-1909 [zitiert als SHS]. — NUscHELER, Arnold: Die Gotteshiuser der Schweiz,
— MALE, Emile: Lart religieux du XlIle siecle en Ziirich 1864.

France. Etude sur 'iconographie du Moyen Age et — PerERsEN, William L.: Tatian’s Diatesseron. Its Crea-

sur ses sources d’inspiration, Paris 1898. tion, Dissemination, Significance and History in
— MarciL, George: The image of Mary in the Me- Scholarship, Leiden et al. 1994 (Supplements to Vi-

ditationes Vitae Christi, in: The Cord 41 (1991), giliae Christianae, 25).

S.338-345. - PeTROCCH]I, Giorgio: Sulla composizione e data del-
— Marrow, James H.: Passion iconography in North- le Meditationes vitae Christi, in: Convivium n. s. 4

ern European art of the late Middle Ages and early (1952), S. 757-778.

Renaissance. A study of the transformation of sacred - PeTzOoLDT, R.: Art. Longinus von Cisarea, der Cen-

metaphor into descriptive narrative, Kortrijk 1979 turio, in: LCI 7, Rom et al. 1974, S. 410-411.

(Ars neerlandica, 1). — PuLicHENE, Nicole: To Touch the Divine. Picturing
— Marx, C. W.: The Quis dabit of Olgerius de Tridino, Christocentric Touch in Late Medieval Passion Devo-

Monk and Abbot of Locedio, in: Journal of Medieval tion, in: hortulus 8 (2012), URL http://hortulus-jour-

Latin 4 (1994), S. 118-129. ’ nal.com/journal/volume-8-number-1-2012/pulichene.
— MATHER, Frank J. Jr.: Giotto’s First Biblical Subject — RoBBE, Joost Roger: Der mittelniederlindische

in the Arena Chapel, in: American Journal of Ar- Spieghel onser behoudenisse und seine lateinische

cheology 17 (1948), S. 201-205. Quelle. Text, Kontext und Funktion, Diss. Universi-
— McNAMER, Sarah: Further evidence for the date tat Miinster 2009, Miinster et al. 2010.

of the pseudo-Bonaventuran Meditationes de Vita - Ronan, Helen: Meditations on a Chapel, in: The

Christi, in: Franciscan Studies 50 (1990), S. 235-261. Burlington Magazine 122 (1980), S. 118-119, 121.
— Duigs.: Affective Meditation and the Invention of Me- — Rusin, Miri: Mother of God. A History of the Virgin

dieval Compassion, Philadelphia 2009. Mary, London et al. 2010.
— Digs.: The Origins of the Meditationes Vitae Christi, - Rum, Kurt: Art. Ludolf von Sachsen, in: VL 5 (1985),

in: Speculum 84 (2009), S. 905-955. Sp. 967-977.

48



— DERrs.: Art. Meditationes vitae Christi, in: VL 6
(1987), Sp. 282-290

— SARGENT, Michael G.: Nicholas Love’s Mirror of
the Blessed Life of Jesus Christ. A Historical In-
troduction, in: URL http://jgrenehalgh.com = nicht
paginierter Auszug der Introduction aus: Love, Ni-
cholas, The Mirror of the blessed life of Jesus Christ.
A reading text, a revised critical edition, based on
Cambridge University Library Additional MSS 6578
and 6686 with introduction, notes and glossary, hrsg.
v. Michael G. Sargent, Exeter 2004 (Exeter medieval
texts and studies).

- Scumip, Ulrich: Evangelienharmonien des Mittel-
alters. Forschungsgeschichtliche und systematische
Aspekte, in: Evangelienharmonien des Mittelalters,
hrsg. v. Christoph Burger, August den Hollander u.
Ulrich Schmid, Assen 2004 (Studies in theology and
religion, 9), S. 1-17.

— SCHNEEMELCHER, Wilhelm: Neutestamentliche Apo-
kryphen in deutscher Ubersetzung, 1. Bd.: Evange-
lien, Tiibingen 1959.

— ScuwaARz, Michael Viktor: Giottos Werke = ders. u.
Theis, Pia: Giottos Werke, 2. Bd., Wien et al. 2008.

— SHOEMAKER, Stephen J.: Mary at the Cross, East and
West. Maternal Compassion and Affective Piety in
the Earliest Life of the Virgin and the High Middle
Ages, in: The Journal of Theological Studies NS 62
(2011), S. 570-606.

— SHORE, Paul J.: The Vita Christi of Ludolph of Saxo-
ny and its influence on the Spiritual exercises of Igna-
tius of Loyola, in: Studies in the Spirituality of Jesuits
30 (1998), S. 1-32.

— Tavrsot, C. H.: The Liber confortatorius of Gosce-
lin of Saint Bertin, in: Studia Anselmiana 37 (1955),
S.1-117.

— TeeTAERT, Amédée (da Zedelgem): Apercu historique
sur la Dévotion au Chemin de la Croix, in: Collecta-
nea Franciscana 18-19 (1948-49), S. 45-142.

— DERs.: Saggio storico sulla devozione alla Via Cru-
cis: evocazione e rappresentazione degli episodi e dei
luoghi della Passione di Cristo: saggi introduttivi,
hrsg. v. Amilcare Barbero [Ubersetzung v. Teetaert
1948 -49], Ponzano 2004.

— Tuomas, Hans Michael: Zur Rolle der Meditationes
vitae Christi innerhalb der europiischen Bild-Ent-
wicklung der Giotto-Zeit, in: Miscellanea codicolo-
gica F. Masai dicata, Gent 1979, S. 319-330.

— DErs.: Franziskanische Geschichtsvision und euro-
piische Bildentfaltung. Die Gefihrtenbewegung des

hl. Franziskus, Ubertino da Casale, der «Lebens-
baum», Giottos Fresken der Arenakapelle in Padua,
die Meditationes vitae Christi, Heilsspiegel und Ar-
menbibel, Wiesbaden 1989.

— TiscHENDORF, Constantin von: Evangelia Apocry-
pha. Adhibita plurimis codicibus graecis et latinis
maximam partem nunc primum consultis atque in-
editorum copia insignibus, Leipzig 1853.

— Vaccari, Alberto: «<Le Meditazioni della vita di Cri-
sto» in volgate, in: Scritti di erudizione e di filologia 1
(1952), S. 341-378.

— VaN DER HEIJDEN, Maarten/RoEsT, Bert: Franciscan
Authors, 13th-18th Century. A Catalogue [online]
in Progress. URL: http://users.bart.nl/~roestb/fran-
ciscan/index.htm.

- VipaL, James J.: The Infancy Narrative in Pseudo-
Bonaventure’s Meditations Vitae Christi. A Study in
Medieval Franciscan Christ-piety (c. 1300), Qualifi-
kationsschrift Ph. D. Fordham University, New York
1984.

- WiLson, Adrian/WiLsoN, Joyce Lancaster: A Me-
dieval Mirror. Speculum Humanae Salvationis
1324-1500, Berkeley CA et al. 1984, URL: http://
publishing.cdlib.org/ucpressebooks/view?docld=
ft7v19p1wé;brand=ucpress.

— Waltensburger Meister. Orte und Werke [Faltblatt
mit Ubersichtskarte], hrsg. von der Kommission des
Museum Meister da Vuorz, Waltensburg 2013.

— WickHo¥F, Franz: Romische Kunst (Die Wiener
Genesis), hrsg. von Max Dvorak, Berlin 1912 (Die
Schriften Franz Wickhoffs, 3).

— WIRTH, Jean: Les marges a drdleries des manuscrits
gothiques, 1250-1350, Genf 2008 (Matériaux pour
Ihistoire, 7).

— WinNscHE, Gregor: Prisenz des Unertriglichen. Kul-
turelle Semantik des Schmerzes in den «Offenbarun-
gen» Elsbeths von Oye, Diss. Albert-Ludwigs-Uni-
versitat Freiburg i. Br., Freiburg 2008.

49



Bibliographie
Waltensburger Meister

Eine Bibliographie der Veroffentlichungen mit An-

spruch auf eine gewisse wissenschaftliche Relevanz

bildet in der Forschung zum Waltensburger Meister
das vielleicht grundlegendste Desiderat. Vorliegendes

Verzeichnis bietet daher Titel mit direktem, explizitem

Bezug zum Gegenstand, der in den angefiihrten Seiten-

oder Spaltenangaben moglichst prizisiert wird. Die

Publikation dieses Arbeitsinstruments geschieht in der

Hoffnung, dass es der scientific community gute Diens-

te leisten kann und die Aufarbeitung weiterer Desidera-

te wie etwa der Forschungsgeschichte erleichtert.

— AFFENTRANGER-KIRCHRATH, Angelika: Der «Meis-
ter von Waltensburg», in: Clugin. Sommerliche Wie-
derbegegnung, in: Neue Ziircher Zeitung 11.8.1992,
S.17.

— Archiv fiir historische Kunstdenkmiler im Schweize-
rischen Landesmuseum, Nr. 23524 —23565.

- Barz, Hans: Die Kirchen und Kapellen des Kantons
Graubiinden, Band 3: Kreis Lugnez. Kreis Rueun/
Ruis, Chur 2003, S. 165-169.

— BEroMANN, Uta: Die ehemalige Primonstratenser
Klosterkirche St. Maria und Michael Churwalden,
Bern 1997 (Schweizerische Kunstfiihrer GSK, 611),
bes. S. 17, 20.

— BerTOGG, Hercli: Il meister da Vuorz, in: Per min-
tga gi. Calender popular per las valladas renanas 32
(1953), S. 1-7.

— BeTz, Jutta: Kathedrale St. Maria Himmelfahrt zu
Chur, m. Erl. v. Harald Eichhorn, Passau 2009, bes.
S.16-17.

— BrrrMaNN, Yvonne: Standort und Funktion von
Christophorusfiguren im Mittelalter, Qualifikati-
onsschrift M.A. Universitit Heidelberg 2003, bes.
S.72-75.

— BOHMER, Roland: Spatromanische Wandmalerei zwi-
schen Hochrhein und Alpen. Neuaufnahmen v. Karl
Fiilscher, Bern et al. 2011, S. 61 mit Anm. 110 und
S. 127 mit Anm. 383.

— Boscani LEon1, Simona: Essor et fonctions des ima-
ges religieuses dans les Alpes. Uexemple de I’ancien
diocese de Coire (1150-1530 env.), Diss. EHESS
Paris 2003, Bern 2008.

— Digs.: Peindre a I’extérieur. Efficacité et fonctions de
la peinture murale dans un diocese alpin. Lexemple
du diocese de Coire au Moyen Age, in: Montagnes
médiévales, XXXIVe Congres de la Société des histo-

50

riens médiévistes de I’Enseignement supérieur public,
Paris 2004, S. 375-394.

— Digs.: Pittura esterna e liturgia. Il caso dell’antica dio-
cesi di Coira, in: Kunst + Architektur in der Schweiz
56 (2005), S. 20-25.

— Digs.: Les images abimées. Entre iconoclasme, pra-
tiques religieuses et rituels «magiques», in: Images Re-
vues. Histoire, anthropologie et théorie de I’art 2 (2006).

— Digs.: Die Wandmalereien des Waltensburger Meis-
ters in Waltensburg, in: Der Waltensburger Meister
in seiner Zeit, hrsg. v. Horst E Rupp, Lindenberg im
Allgiu 2015, S. 57-66.

— Digs.: Bilder und Frommigkeit im spiten Mittelalter.
Die Auflenmalereien und ihre Funktionen [Deutsche
Publikation der Promotionsschrift; angekiindigt].

— BrauNreLs-EscHE, Sigrid: Sankt Georg. Legende,
Verehrung, Symbol. Miinchen 1976, S.35 mit den
Abb. 21 und 28-30.

- Hu [Kiirzel fir: ?]: Das Waltensburger Fresko als
Vorlage. Neue Liechtensteiner 20-Franken-Marke, in:
[Druckort unbekannt].

- Bunorzer, Columban: Christophorusbilder in
Graubiinden, in: Biindnerisches Monatsblatt Septem-
ber 1925, S. 265-274, hier S. 272-273.

— Degs.: Mittelalterliche Wandmalerei in Graubiinden,
in: Anzeiger fiir schweizerische Altertumskunde NF
34 (1932), S. 296-306.

— BurrricH, Kurt: Mittelalterliche Kirchen und Ka-
pellen im Nordwesten Graubiindens, Klosters 1988,
Abb. 24.

— CagsaRr, Claudia: Der «Wanderkiinstler». Ein
kunsthistorischer Mythos, Diss. Universitit Kas-
sel 2006, Miinster 1. W. 2012 (Grazer Edition, 8),
bes. S. 332334, 341, 396.

— CarriscH, Ulrich: I meister da Vuorz, in: Per min-
tga gi. Calender popular per las valladas renanas 53
(1974), S. 29-35.

— DgRs.: St. Luzius und St. Florinus/St Lucius et St Flo-
rin/St. Luzius and St. Florinus, in: Ausgabe [einer
20-Franken-Briefmarke am] 6. September 1979, hrsg.
v. Amt fiir Briefmarkengestaltung und dem Post-
museum des Firstentums Liechtenstein, Redaktion
Franz Biichel, Vaduz 1979, S. 7-26, 30-39, 44—53.

— DEgrs.: Kunstfithrer Evangelische Kirche Waltens-
burg/Vuorz, hrsg. v. Pfarramt Waltensburg/Vuorz
und v. Verkehrsverein Waltensburg/Vuorz-Andiast,
0. O.[1. Aufl. 1980, 2. Aufl. 1994].

— DERs.: Der Waltensburger Meister, in: Terra Grischu-
na 48 (1989), . 16-18.



— CASTELMUR, Anton von: Eine ritische Kirchenstif- - Dictionnaire des Eglises de France, Belgique, Luxem-

tung vom Jahr 1084, in: Zeitschrift fiir Schweizerische bourg, Suisse, Bd. 5D, Paris 1971, S. 164.
Kirchengeschichte 23 (1929), S. 297-308, hier S. 299. — DietHELM, Annegret: Untersuchungen zum korper-

- Casutt, Marcus/RutisHauser, Hans: Uberblick lichen Ausdruck beim Waltensburger Meister. Kopf/
tiber die Titigkeiten der Denkmalpflege Graubiinden Gesicht — Korper — Hinde, Qualifikationsschrift
im Jahre 2006, in: Jahresberichte des Archiologischen M.A. Universitit Ziirich 1979, Typoskript Ziirich
Dienstes Graubiinden und der Denkmalpflege Grau- 1979.
biinden 2006, S.99-106. — Digs.: Spuren — der Waltensburger Meister und seine

— CAVENG, Martin: Il meister da Vuorz, in: Per min- Werkstatt: Hinweise auf mégliche Wege, das Werk ei-
tga gi. Calendar popular per las valladas renanas 32 ner mittelalterlichen Malerwerkstatt zu verstehen, in:
(1953), S. 29-34. Terra Grischuna 39 (1980), S. 361-364.

— DErs.: Il meister da Vuorz (recensiun d’ina disser- — Digs.: Zur Gestensprache des Waltensburger Meis-
taziun), in: Per mintga gi. Calendar popular per las ters oder der Versuch zu einem Plidoyer fiir die
valladas renanas 41 (1962), S. 85-87. christliche Kérperlichkeit im Mittelalter, in: Unsere

— Ders.: Il meister da Vuorz. In pictur dils temps miez Kunstdenkmaler 30 (1988), S. 35-42.
entuorn 1330, in: Radioscola 10 (1965), unpaginiert — Digs.: Art. Meister von Waltensburg, in: SIKART.
[S.2-10]. Lexikon zur Kunst in der Schweiz, online (sikart.ch)

— CrLAPAREDE-CROLA, Melanie von: Profane Wandma- 27.9.2011.
lerei des 14. Jahrhunderts zwischen Ziirich und Bo- — Digs.: Die Beredsamkeit stummer Bilder. Auf den
densee, Diss. Universitit Basel 1969, Miinchen 1973, Spuren eines mittelalterlichen Alphabets der mensch-
S.9-11. lichen Gestalt, in: Der Waltensburger Meister in sei-

— CLOPATH, Johann: I Meister da Vuorz el Grischun ner Zeit, hrsg. v. Horst F. Rupp, Lindenberg im All-
[bisher umfassendste fotografische Dokumentation der gdu 2015, S. 128-142.

Werke], in: Per mintga gi. Calendar popular per las val- - DomeniG, Hans: Auf den Spuren des Waltensburger
ladas renanas 94 (2015), Falteinlage zw. S. 144 und 145. Meisters, in: Terra Grischuna 55 (1996), S. 71-74.

— Curri, Notker/MULLER, Iso: St. Agatha bei Disen- — EGGENBERGER, Christoph/EGGENBERGER, Dorothee:
tis, in: Zeitschrift fiir schweizerische Archiologie und La peinture du Moyen Age, Disentis 1988 (Ars helve-
Kunstgeschichte 3 (1941), S. 41-53, hier S. 45. tica, 5), S. 26, 28, 31, 6682, 188.

— DALBERT, Peter: Der Waltensburger Meister, in: DERs.: — Digs.: Malerei des Mittelalters, Disentis 1989 (Ars
Biindner Kirchengeschichte, hrsg. vom Kirchenrat helvetica, 5), S. 28, 32, 68-82, 188.
der evangelisch-reformierten Kirche des Kantons — Digs.: Pictura dal temp medieval, {ibers. Ines Gartmann,
Graubiinden [...], Bd. 1, Chur 1982, S. 85-88. Disentis 1989 (Ars helvetica, 5), S. 28, 31, 68—83, 188.

— DEucHLER, Florens: Schweiz und Liechtenstein, — Digs.: Pittura medievale, Disentis 1989 (Ars helveti-
Stuttgart 1966 (Reclams Kunstfiihrer), S. 717-718. ca, 5), S. 26, 31, 66—82, 188.

— DERrs.: Schweiz und Liechtenstein. Stuttgart 1968 — ELLENBERGER, Denise: Kirche Pitasch GR, Bern 1988
(Reclams Kunstfiihrer), S. 759-760. (Schweizerische Kunstfithrer GSK, 432), S. 7-8, 14.

— DEgs.: Von Zillis nach Waltensburg, in: pERs./Marcel — EMMENEGGER, Oskar: The Church of Waltensburg
Roethlisberger/Hans Liithy: Schweizer Malerei. Vom and the Restauration of its Mural Paintings, in:
Mittelalter bis 1900, Geneve 1975, S. 20-21. ICOM (International Council of Museums), Com-

— DERs.: Schweiz und Liechtenstein, Stuttgart 1979 mittee for Conservation, Reports of the Meeting in
(Reclams Kunstfiihrer), S. 759-760. Madrid, Oct 20d—7th 6. O., 1972.

— DERs.: Leconomia artistica, Disentis 1987 (Ars Hel- — Degs.: Die Kirche von Waltensburg und die Restau-
vetica, 2), S. 22. rierung ihrer Wandmalerei, masch. Typoskript AF,

— DERs.: L’économie artistique, Disentis 1987 (Ars 0. O, 0. J. [9 Seiten, mit offenbar fehlenden Abbil-
Helvetica, 2), S. 22. dungen und Plinen].

— Ders.: Kunstbetrieb, Disentis 1987 (Ars Helvetica, — Degs.: Die spitgotischen Wandaltire in Graubiinden,
2):8,22, in: URL: www.restaurator.tv, 1.lk.

— Dgrs.: Il manaschi d’art, Disentis 1987 (Ars Helve- — DErs./CokLLo, Anna: Die Wandmalerei des Wal-
tica, 2), S. 22. tensburger Meisters um 1340 in der evangelischen

51



Pfarrkirche Waltensburg. Geschichtliches, Maltech-
nik, Einflisse und Problematik der Restaurierung
1934, in: Der Waltensburger Meister in seiner Zeit,
hrsg. v. Horst F. Rupp, Lindenberg im Allgiu 2015,
S. 165-179.

— EscHEer, Konrad: Untersuchungen zur Geschichte
der Wand- und Deckenmalerei in der Schweiz, vom
XI. bis zum Anfang des XVI. Jahrhunderts, Strass-
burg 1906, S. 40, 97.

— FonTtana, Armon: Die Kirchen in Rhiziins. Nossa-
dunna — Sogn Paul — Sogn Gieri, Bern 2004 (Schwei-
zerische Kunstfithrer GSK, 755), S. 17, 23-24, 27, 29,
34, 36-40.

- GamBoni, Dario: La geographia artistica [roma-
nisch], tibers. v. Dumeng Secchi, Disentis 1987 (Ars
helvetica, 1), S. 98 [Plan der Wirkorte].

— DERrs.: Kunstgeographie, tibers. v. Hanna Bock, Disen-
tis 1987 (Ars helvetica, 1), S. 96 [Plan der Wirkorte].

— Degs.: Le paysage artistique, Disentis 1987 (Ars hel-
vetica, 1), S. 96 [Plan der Wirkorte].

— Ders.: La geographia artistica [italienisch], ibers.
v. Franca Marone, Elfi Risch u. Vera Segre-Rutz,
Disentis 1987, 2. Aufl. 1992 (Ars helvetica, 1), S. 98
[Plan der Wirkorte].

— GANTNER, Joseph: Die gotische Kunst, Frauenfeld
1947 (Kunstgeschichte der Schweiz von den An-
fingen bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts, 2),
S. 282-284, 348.

— Ganz, David: Erzihlen mit losen Enden — die Bil-
derrdiume des Meisters von Waltensburg, in: Der
Waltensburger Meister in seiner Zeit, hrsg. v. Horst E
Rupp, Lindenberg im Allgau 2015, S. 143-164.

— GaNz, Paul: Die Malerei des Mittelalters und des XVI.
Jahrhunderts in der Schweiz, Basel 1950 (Schweizer
Kunst, 5), S. 62—64, 68, 98—99.

— DeERs.: Geschichte der Kunst in der Schweiz: von den
Anfingen bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, durch-
ges. u. erginzt v. Paul Leonhard Ganz, Basel 1960,
S.190-191, 332-333.

— GRUNENFELDER-HAUNscHMIDT, Klaudia: Der Waltens-
burger Meister. Kunsthistorische Wechselbeziehungen
zwischen Graubiinden und den angrenzenden Lindern
wihrend des 14. Jahrhunderts, Qualifikationsschrift
M.A. Universitit Wien 2004. Typoskript Wien 2004.

— GuTscHER, Daniel: Die Wandmalereien in der Ma-
rienkapelle im ehemaligen Chorherrengebiaude am
Ziircher Grossmiinster. Ein verlorener Freskenzyk-
lus der Manesse-Zeit, in: Unsere Kunstdenkmaler 30
(1979), S. 164-179, hier S. 173.

52

— Haun-WoErNLE, Birgit: Christophorus in  der
Schweiz. Seine Verechrung in bildlichen und kulti-
schen Zeugnissen, Diss. Universitit Ziirich 1970, Ba-
sel 1972 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft
fiir Volkskunde, 53), S. 159.

— HAMMER, Ivo: The Conservation in Situ of the Roma-
nesque Wall Paintings of Lambach, in: The Conserva-
tion of Wall Paintings. Proceedings of a symposium
organized by the Courtauld Institute of Art and the
Getty Conservation Institute, London, July 13-16,
1987, hrsg. v. Sharon Cather, [Los Angeles CA] 1991,
S. 43-55, hier S. 53.

— HeLBLiNG, Barbara/HEeLBLING, Hanno: Der hei-
lige Gallus in der Geschichte, in: Schweizerische
Zeitschrift fiir Geschichte 12 (1962), S. 1-62, hier
S. 55-56 [Desiderius].

— HirscH, Susanne: Kiinstlerische Vielfalt beim Wal-
tensburger Meister, in: Der Waltensburger Meister
in seiner Zeit, hrsg. v. Horst F. Rupp, Lindenberg im
Allgiu 2015, S. 67-82.

— Hirz, Florian: Die Primonstratenser-Kloster Chur-
walden und St. Jakob im Prittigau. Wirtschaftliche
Entwicklung und Kolonisationstitigkeit, Chur 1992
(Beiheft Nr. 2 zum Biindner Monatsblatt), Abb. 32
auf S. 38 mit Erklirung auf S. 44.

— DErs.: Eine der stirksten Malerpersonlichkeiten
aus der Zeit der Hochgotik, in: Biindner Tagblatt
27.9.2014, S. 12.

— DEgrs.: Zur Datierungs- und Zuschreibungskritik
hochgotischer Wandmalerei in Churritien, in: Der
Waltensburger Meister in seiner Zeit, hrsg. v. Horst F.
Rupp, Lindenberg im Allgdu 2015, S. 28-56.

— HouriHaNEg, Colum: Pontius Pilate. Anti-Semitism
and the Passion in Medieval Art, Princeton 2009,
S.138.

— Digs.: She Who is Not Named. Pilate’s Wife in Me-
dieval Art, in: Between Judaism and Christianity. Art
Historical Essays in Honor of Elisheva (Elisabeth)
Revel-Neher, hrsg. Katrin Kogman-Appel u. Mati
Meyer, Leiden 2009 (The medieval Mediterranean
peoples, economies and cultures), S.215-242, hier
S. 230, 233.

— INSOLERA, Italo: Saper vedere 'ambiente, Rom 2008.

- JAkLIN, Dietrich: Geschichte der Kirche St. Georg
bei Rhiziins und ihre Wandgemilde, Winterthur et
al. 1880.

— DErs.: Die Wandgemilde der Kirche St. Georg bei
Riziins, Chur o. J. [65 Abbildungen auf Einzelkar-
ten].



- Kleinod Evangelische Kirche Liien, in: Siidost-
schweiz 30.9.2000, S. 31.

- KoriNg, Ulrich: Die alten Kirchen in Ilanz. St. Mar-
gareten und St. Martin, Ilanz 2008, S. 35-36.

- Krumpock, Ilse: Studien zur Wandmalerei des
14. Jahrhunderts in Voralberg, Diss. Universitit
Wien, Typoskript Wien 1992, S. 222, 238.

- Kirche und ehemaliges Frauenkloster St. Peter Mis-
tail, hrsg. Emil Maurer, 1. Aufl. Bern 1979, 6. Aufl.
Bern 2011 (Schweizerische Kunstfiihrer GSK, 884),
S.24-25,29.

- KnoEeprLi, Albert: Farbillusionistische Werkstoffe,
in: Palette 34 (1970), S. 1-52, hier S. 23.

- KnoErrLr, Albert: Wissen und Weisheit in der Denk-
malpflege. Nach dem am 19. Mai 1979 in Ziirich
[bei der 99. Jahresversammlung der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Kunstgeschichte] gehaltenen Licht-
bildervortag, in: Unsere Kunstdenkmiler 30 (1979),
S. 266-288, hier S. 287 mit Abb. 56.

- Ders./EMMENEGGER, Oskar: Wandmalerei bis zum
Ende des Mittelalters, in: dies./Koller, M./Meyer, A.:
Wandmalerei. Mosaik, Stuttgart 1990 (Reclams Hand-
buch der kiinstlerischen Techniken, 2), S. 7-212, hier
S.122,161-162, 187-188.

- Kramwm, Reinhard: «Originalitit war gar nicht beab-
sichtigt», in: reformiert. Biindner Kirchenbote, Nr.
11/Oktober 2014, S.4 oder in: http://www.refor-
miert.info/artikel_14100.html.

- KN, Hermann: Protokoll zu den Probe-Entnah-
men an Werken des Waltensburger Meisters und ei-
nigen anderen Wandmalereien, 9. und 10. September
1974, Typoskript bei der Denkmalpflege Graubiin-
den.

- DErs.: Untersuchungsbericht [iiber die Farbenpro-
ben vom 9./10. September 1974], Typoskript bei der
Denkmalpflege Graubiinden.

- Livers, Linus: Experts dal Maister da Vuorz
s’'incuntran, in: http://www.rtr.ch/home/novitads/
archiv/2014/10/02/Experts-dal-Maister-da-Vuorz-
s-inscuntran.html.

— DErs.: Sin ils fastizs dal Maister da Vuorz, in:
rtr - (6.10.2014), URL: http://www.rtr.ch/home/
novitads/archiv/2014/10/02/Experts-dal-Maister-da-
Vuorz-s-inscuntran.html.

— Dggs.: Simposi davart il Maister da Vuorz [interview
cun Horst Rupp], in: http://www.rtr.ch/home/uten
sils/players/audio.566d1044-4418-4198-b4ba-03ff
20cb1adb.html?/home/novitads/archiv/2014/10/02/
Experts-dal-Maister-da-Vuorz-s-inscuntran.

— Lorenzi, Franz: Zur kiinstlerischen Herkunft des
Waltensburger Meisters, in: Biindner Monatsblatt
2015, S. 256-271.

— Marri, Dieter: Die grosse Umkehrung, in: DERs.: Alte
Bilder — neu gedeutet. Kirchliche Kunst im Passland,
Band 3: Nordbiinden/Surselva, Aufnahmen v. Micha-
el Meier, Chur 2010, S. 35-38.

— Von einem genialen Meister ins Bild gesetzt, in: Terra
Grischuna 66 (2007), S. 36-38.

— MICHLER, Jirgen: Gotische Wandmalerei am Boden-
see, Friedrichshafen 1992, S. 5455, 203.

— Morris, Amy M.: Lucas Moser’s St. Magdalene Al-
tarpiece. Solving the Riddle of the Sphinx, Diss. In-
diana University 2006, Ann Arbor (MI) o. J. (UMI
Microform 3232564), S. 321.

— Digs.: The German Iconography of the Saint Mary
Magdalene Altarpiece. Documenting its Context,
in: Mary Magdalene. Iconographic Studies from the
Middle Ages to the Baroque, hrsg. v. Michelle A. Er-
hardt und Amy M. Morris, Leiden 2012 (Studies in
Religion and the Arts, 7), S. 75-104, hier S. 88—89.

— MULLER, Iso: Der Gotthard-Raum in der Friihzeit
(7.-13. Jh.), in: Schweizerische Zeitschrift fir Ge-
schichte 7 (1957), S. 433-479, hier S. 434-436 [zur
Datierung beider Patrozinien; relevant fiir die Wal-
tensburger Siidwand].

— DERs.: Vom Ritolatein zum Ritoromanisch, in: Vox
Romanica 18 (1958), S. 94—106, hier S. 104 [zur Da-
tierung des Desiderius-Patroziniums; relevant fiir die
Waltensburger Siidwand].

— Ders.: Das liturgische Kalendar von Pfifers im
12. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir schweizerische
Kirchengeschichte 55 (1961), S.91-138, hier S. 98,
115 [zur Datierung des Leodegar-Patroziniums; rele-
vant fiir die Siidwand].

- Nay, Marc-Antoni: Art. Waltensburger Meister/
Waltensburg, Maitre de/Waltensburg, Maestro di,
in: Historisches Lexikon der Schweiz/Dictionnaire
historique de la Suisse/Dizionario storico della Sviz-
zera online, Versionen vom 2.9.2013 (italienisch),
27.12.2014 (deutsch), 5.1.2015 (franzosisch).

— Pajarora, Jano Felice: Wasser bedroht das Haupt-
werk des Waltensburger Meisters. Kultur — die Wal-
tensburger Kirche muss saniert werden, Fotos Yan-
nick Andrea, in: Terra Grischuna 67 (2008), S. 72-74.

— DErs.: Kleine Kirche mit zwei Meistermalern, in:
Stidostschweiz 24.11.2012, S. 6.

— DERs.: Der grosse Maler und seine Ressentiments, in:
Stidostschweiz 3.10.2014, S. 11.

53



— La passione di Vuorz, in: Cooperazione Nr. 14 vom
8.4.1982.

— Piske, Christine: Die Ikonographie des Weltgerichts
am Beispiel der St. Nikolauskiche in Bludesch-Zitz,
Qualifikationsschrift M.A. Universitit Wien, Typo-
skript Wien 2011, S. 67-68, 95, 151.

— PoEscHEL, Erwin: Fotografien der Kirche Waltens-
burg aus dem Jahr 1932, von ihm publiziert unter:
Archiv fiir historische Kunstdenkmiler im Schwei-
zerischen Landesmuseum, Nr. 23524 -23565. Heute
zuganglich durch: Eidgenossisches Archiv fiir Denk-
malpflege, Graphische Sammlung der Schweizeri-
schen Nationalbibliothek, Bern, Nr. 23568 —23604.

— Degs.: Ein Freskenfund im Biindner Oberland, in:
Neue Ziircher Zeitung 25.11.1932, Nr. 2194.

— DErs.: Nachrichten Kanton Graubiinden, in: Anzei-
ger fiir Schweizerische Altertumskunde 36 (1934),
S. 140-143, hier S. 141-142.

— Ders.: Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiin-
den, Band I: Die Kunst in Graubiinden. Ein Uber-
blick, Anhang: Wappen, Miinzen, ltere Karten, Basel
1937 (Die Kunstdenkmiiler der Schweiz, 8), S. 72-80.

— Ders.: Die Kunstdenkmiler des Kantons Grau-
biinden, Band II: Herrschaft, Prittigau, Davos,
Schanfigg, Churwalden, Albulatal, Basel 1937 (Die
Kunstdenkmiler der Schweiz, 9,2), S. 32 [Maienfeld],
S. 196-198 [Liien].

— Dggs.: Die Kunstdenkmailer des Kantons Graubiin-
den, Band III: Riziinser Boden, Domleschg, Hein-
zenberg, Oberhalbstein, Ober- und Unterengadin,
Basel 1940 (Die Kunstdenkmiler der Schweiz, 13),
S.46-56 [Rhiziins St. Georg], S.64-66 [Rhiziins
St. Paul], S. 116-117 [Paspels].

— Ders.: Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiin-
den, Band IV: Die Tiler am Vorderrhein, Basel 1942
(Die Kunstdenkmailer der Schweiz, 13), S.321-337
[Waltensburg].

— Dg&Rrs.: Die Gemilde, in: Grebel, Hans-Rudolf von/
Poeschel, Erwin: Die Wandmalerei in der Kirche von
Obstalden, in: Zeitschrift fiir schweizerische Archio-
logie und Kunstgeschichte 4 (1942), S. 17-20, hier
S. 20 [Dekoration in Liien und Waltensburg].

— Ders.: Die Kunstdenkmiler des Kantons Grau-
biinden, Band V: Die Tiler am Vorderrhein, II. Teil:
Schams, Rheinwald, Averes, Miinstertal, Bergell,
Basel 1943 (Die Kunstdenkmiler der Schweiz, 13),
S.193-194 [Casti], S. 196-198 [Clugin].

— DERs.: Die frithgotischen Fresken in der Kapelle von
Dusch, in: Neue Ziircher Zeitung 13.12.1944.

54

— DEeRrs.: Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubiin-
den, Band VII: Chur und der Kreis der fiinf Dorfer,
Basel 1948 (Die Kunstdenkmiler der Schweiz, 13),
S. 65—68 [Chur], S. 429 [Luziensteig, Dusch].

— DErs.: Zur Kunst- und Kulturgeschichte Graubiin-
dens. Ausgewihlte Aufsitze, hrsg. v. d. Gesellschaft
fiir Schweizerische Kunstgeschichte und der Kan-
tonalen Denkmalpflege Graubiinden, Ziirich 1967,
S. 83-86 [Dusch].

- RanN, Johann Rudolf: Zwei mittelalterliche Gemal-
dezyklen im Canton Graubiinden. Reisebericht aus
der Schweiz, in: Jahrbiicher fiir Kunstwissenschaft 4
(1871), S. 105-126.

— DErs.: Geschichte der bildenden Kiinste in der
Schweiz, von den iltesten Zeiten bis zum Schlusse
des Mittelalters, Ziirich 1876.

— DERs.: Zur Statistik schweizerischer Kunstdenk-
miler. Zweite Abtheilung, Gothische Monumen-
te. VII, Canton Glarus; VIII, Canton Graubiinden,
in: Anzeiger fiir schweizerische Alterthumskunde 4
(1880-1883), S. 275283, hier S. 279.

— Degs.: Triimmer einer Bilderfolge aus dem XIV. Jahr-
hundert im Schlossthurme von Maienfeld, in: Anzei-
ger fiir Schweizerische Altertumskunde NF 1 (1899),
S.125-132.

— DEgrs.: Die Wandgemilde im Turme des Schlosses
Maienfeld. Neue Funde, in: Anzeiger fiir Schweizeri-
sche Altertumskunde NF 3 (1901), S. 117-125.

- RanN, Johann Rudolf: Zwei weltliche Bilderfolgen
aus dem XIV. und XV. Jahrhundert, in: Kunstdenk-
miler der Schweiz. Mittheilungen der Schweizeri-
schen Gesellschaft fiir Erhaltung historischer Kunst-
denkmiler NF 2 (1902), S. 1-14.

— Degs.: Mittelalterliche Wandgemilde in den Biind-
ner Tilern Schams und Domleschg, in: Anzeiger
fiir schweizerische Altertumskunde NF 8 (1906),
S. 198-209.

— [DEgs.:] Biindner Kunst- und Wanderstudien. Aus
Johann Rudolf Rahns Skizzenbiichern, Vorwort von
Ursula Isler-Hungerbiihler, Einfithrung von Karl
Rahn, Bildlegenden von Lorenz Held, Chur 1986,
S. 186-187.

- Ramvann, Alfons: Beobachtungen zur Maltechnik
des Meisters von Waltensburg, in: Von Farbe und
Farben. Albert Knépfli zum 70. Geburtstag, Ziirich
1980 (Veroffentlichungen des Instituts fiir Denkmal-
pflege an der ETH Ziirich, 4).

- DErs.: Gotische Wandmalereien in Graubiinden.
Die Werke des 14. Jahrhunderts im nordlichen Teil



Graubiindens und im Engadin, mit Aufnahmen
von Wolfgang Roelli, Diss. Universitit Freiburg i.
Uechtland 1980, Disentis 1983, S. 31-89, 205-209,
408-425.

— Rampa, Ivano/RurtisHAUSER, Hans: Kathedrale
St. Marida Himmelfahrt in Chur. Das hochgotische
Kreuzigungsbild an der Ostaussenwand des Al-
tarhauses, in: Jahresberichte des Archiologischen
Dienstes Graubiinden und der Denkmalpflege Grau-
biinden 2004, S. 119-130, hier S. 124.

- Redaktion unterwegs, Waltensburger Kirchenfres-
ken, in: Biindner Zeitung 22.7.1993, S. 3.

- RercuEL, Helga: Der Meister von Waltensburg. Ein
Beitrag zur Geschichte der Wandmalerei des 14. Jahr-
hunderts in der Schweiz, Diss. Universitit Basel 1954,
Marburg 1959.

— RiBr, Adolf: Rez. zu Poeschel, Kunstdenkmiler Bd.
IV, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und
Kunstgeschichte 4 (1942), S. 254-256, hier S. 255.

- RiscH, G[eorg?]: Das Kirchlein von Casti im Schams,
in: Schweizerische Bauzeitung 89 (1971), S. 802.

— Rupp, Horst E: Ein neuer Blick auf den Waltensbur-
ger Passionszyklus, in: Blindner Monatsblatt 2014,
S.175-197.

— DErs.: Hohe Kunst und Judenhass. Ein neuer Blick
auf alte Bilder. Der Passionszyklus des Waltens-
burger Meisters, in: Zeitschrift fiir Schweizeri-
sche Archdologie und Kunstgeschichte 71 (2014),
S.161-186.

— Ders.: Ein Blick auf die Darstellung der Juden im
Waltensburger Passionszyklus. Ein bislang (zu) we-
nig beachtetes Thema, in: Der Waltensburger Meister
in seiner Zeit, hrsg. v. dems., Lindenberg im Allgiu
2015, S. 83-104.

— DeRs.: Puncts centrals davart il discuors actual sur dil
Meister da Vuorz, in: Biindner Monatsblatt 95 (2016),
S. 158 -166.

— RutisHAUSER, Hans: Ein neu entdecktes Wandbild
des Waltensburger Meisters in Churwalden, in: Neue
Ziircher Zeitung 23.7.1972, S. 45.

— DERs.: Wandmalerei in der Klosterkirche Churwal-
den, in: Biindner Tagblatt Jg. 21, Nr. 21, 25.1.1973.

- Degs.: Die Marienkrénung des Waltensburger Meis-
ters in Churwalden, in: Unsere Kunstdenkmaler 24
(1973), S. 119-125.

— DERrs.: Die ehemalige Primonstratenser Klosterkirche
St. Maria und Michael in Churwalden/Graubiinden,
Diss. Universitit Ziirich, Typoskript Ziirich 1976,
S. 97-100.

— DERrs.: Die Churwaldner Klosterkirche, in: Terra
Grischuna 36 (1977), S. 21-24.

— Ders.: Die hoch- und spitgotischen Wandmale-
reien in der Begribniskirche Sogn Paul/St. Paul in
Rhiziins, Graubiinden, in: 1342. Zeugen des spi-
ten Mittelalters. Festschrift «650 Jahre Grafschaft
Vaduz», hrsg. v. Hansjlirg Frommelt, Triesen 1992,
S.310-318.

— Ders.: Konservierung des hochgotischen Christo-
phorus-Wandbildes an der evangelischen Kirche
St. Martin in Zillis, in: Jahrbuch der Historischen Ge-
sellschaft von Graubtinden 125 (1995), S. 139-145.

— ScHLAPP, Hermann: Die Kathedrale von Chur. Fest-
schrift zur Wiedereroffnung, 1. Aufl. [Chur] 2007,
2. Aufl. 2009, S. 35-36.

— SCHNEIDER, Hugo: Nachrichten: St. Martin, in: Zeit-
schrift fiir schweizerische Archdologie und Kunstge-
schichte 15 (1954-1955), S. 174-191, hier S. 177-178.

— ScHNEIDER, Robert K.: Belfort. Kunst der Land-
schaft Belfort. Kunsthistorischer Fithrer durch die
Orte Lenz, Brienz, Surava, Alvaneu, Schmitten und
Wiesen, Belfort-Wiesen 1983.

— SerrErT-UHERKOVIC, Ludmila: Die Kirche von Clu-
gin, Bern 2012 (Schweizer Kunstfithrer GSK, 911).

— Dies./DoscH, Leza: Kunstfithrer durch Graubiin-
den, Ziirich 2008, S. 206-208.

— SimoN, Gerhard: Die Kapelle St. Maria Magdalena in
Dusch und die Kirche Sogn Gieri in Rhiziins — zwei
bedeutende Stationen auf dem Weg des Waltensbur-
ger Meisters, in: Der Waltensburger Meister in seiner
Zeit, hrsg. v. Horst E. Rupp, Lindenberg im Allgiu
2015, S. 105-127.

— SimoNETT, Christoph: Die vorreformatorischen
Fresken der Schamserkirchen, in: Blindnerisches Mo-
natsblatt Mirz 1931, S. 87-91.

— DErs.: Der Meister von Waltensburg, in: Unsere
Kunstdenkmaler 14 (1963), S. 103-112.

- DErs.:  Kirche Waltensburg/Vuorz, Bern 1965
(Schweizerische Kunstfiihrer GSK, 79).

— SpAN1, Marc: Thidrekr af Bern und der Elefant von
Maienfeld. Zur Interpretationsgeschichte einer Biind-
ner Wandmalerei des frithen 14. Jahrhunderts, in: Li-
teratur und Wandmalerei. II: Konventionalitit und
Konversation, Burgdorfer Colloquium 2001, hrsg. v.
Eckart Conrad Lutz, Tiibingen 2005, S. 457-477.

— STOCKMEYER, Ernst: Die Glocken des Baselbiets bis
zum Jahre 1850 in ihrem heutigen Bestande, in: Zeit-
schrift fiir schweizerische Archiologie und Kunstge-
schichte 11 (1950), S. 28 —44, hier S. 33.

55



— TANNER-HERTER, Ursi: Giudieus an listorgia da Je- — Waltensburger Meister. Orte und Werke [Faltblatt

sus, in: Per mintga gi. Calender popular per las valla- mit Ubersichtskarte], hrsg. von der Kommission des
das renanas 78 (1999), S. 132-139. museum meister da Vuorz, Waltensburg 2013.

— Digs.: La crusch da Cristus sco istorgia da Pastgas, — WURGLER, Gerhard: Der Waltensburger Meister, in:
in: Per mintga gi. Calender popular per las valladas Biindner Schulblatt 34 (1975), S. 205-226.
renanas 82 (2003), S. 118-125. — Ders./HARTLI, Paul: Der Waltensburger Meister,

— Digs.: Igls tres retgs sen maletgs an baselgias 0. O. [Chur] 1992 [50 Diapositive mit Kommentar].
grischiins, in: Per mintga gi. Calender popular per las — Wyss, Alfred: Kirche St. Georg von Rhiziins, Bern
valladas renanas 84 (2005), S. 137-144. 1963 (Schweizerische Kunstfithrer GSK, 54).

— TomascHETT, Michael: Zur Tkonographie der Drei- — Ders.: Razén/Rhiziins: Sogn Gieri — Sogn Paul -
konigsdarstellungen in der mittelalterlichen und Nossadunn, Basel 1977 (Schweizerische Kunstfiihrer
frithneuzeitlichen Wandmalerei der Kantone Grau- GSK, 227).
biinden und Tessin, Qualifikationsarbeit lic. Uni- — Z[ELLER?], W[illy?]: Sicherung in Waltensburg, in:
versitat Ziirich 1997, Typoskript Ziirich 1997, S. 39, Neue Ziircher Zeitung 23.12.1971.

41-42, 44, 49, 51, 58, 63, 67,71, 73,77,79, 83, 87-88, — ZELLER, Willy: Fragen um den «Waltensburger Meis-
96-97, 100, 114, 122, 125, 127. ter», in: Neue Ziircher Zeitung 19.6.1974.

- UHLIG, Andreas: Der Passionszyklus von Waltens- — Degs.: Kunst und Kultur in Graubiinden, Bern 1993,

burg, in: Neue Ziircher Zeitung 17./18.4.1976, S. 56. S. 84.

56



	Der Waltensburger Passionszyklus und die zeitgenössische Meditationsliteratur

