
Zeitschrift: Jahrbuch / Historische Gesellschaft Graubünden

Herausgeber: Historische Gesellschaft Graubünden

Band: 140 (2010)

Artikel: Im Veltlin die Reformation durchsetzen : ein Traktat von Ulrich Campell,
1577

Autor: Hitz, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Veltlin die Reformation durchsetzen.
Ein Traktat von Ulrich Campell, 1577

Florian Hitz

DE OFFIÇJ0 FUGÎSTMTVS

E/hr /«or/fe

/w/WJy^W/fete tft Aj«*»



Titelbild:
Ausschnitt aus der ersten Seite von Campells Traktat «De offic/o mag/status».

Evang. Synodal- und K/rchenarch/v, Chur, Codex 63, pag. 27



Inhalt

Einleitung 9
Konfessionalisierung in den Drei Bünden? 9

Konfessionalisierung in den Untertanenlanden? 10

Eroberung und Verwaltung der Untertanenlande 10

Reformatoren und Nonkonformisten 12

Kaufleute, Grundbesitzer und Handwerker 13

Oberschicht 14

...und Minderheit 15

Bischöfe 16

und Mönche 16

Cuius regio 17

Parität 19

Synodale Disziplinargewalt und Bekenntniszwang 19

Campell als Kirchenpolitiker 20

Campell als Vordenker der Synode - Erfolgsphase 21

Campell als Vordenker der Synode - kritische Phase 22

Campells letzte Jahre - Bilanz 23

Campells übriges Werk 24

Zeitgenössische Staatstheorie: Obrigkeit - Gehorsam - Widerstand .26
Staatstheorie bei Campell 27
Zur Würdigung von Campells Traktat 28

Textüberlieferung und Edition 29

Transkription und Übersetzung 31

Erläuterungen 45

Bibliographie 59
Quellen 59

Literatur 59

Bildkommentare und -nachweise 61

7





Einleitung

Konfessionalisierung in den Drei Bünden?

Die Abhandlung «De o^zdo »zzzgzVrato «rgzz ,skWz/o.s

izzo.v cÂzzm.szwzo.ç» (Von der Pflicht der Obrigkeit gegen-
über den lieben Untertanen), verfasst vom evangeli-
sehen Prediger Ulrich Campell (um 1510-um 1582),

wurde 1577 von der Versammlung seiner Amtsbrüder,
der evangelisch-rätischen Synode, gutgeheissen. Cam-

pell forderte, dass die bündnerische Obrigkeit in den

südlichen Untertanenlanden der Drei Bünde ein- und

durchgreife, um die immer noch mehrheitlich katho-
lische Bevölkerung zur Annahme der Reformation

zu bewegen - zu ihrem eigenen Vorteil, aber auch im
Interesse des bündnerischen Staates.

Massnahmen der Staatsgewalt für das Seelenheil

der Untertanen: Dieses Prinzip, dieses Programm ist
kennzeichnend für den Vorgang der Konfessionalisie-

rung, wie er im späten 16. Jahrhundert in ganz Europa

zu beobachten ist." Um sich durchzusetzen und zu be-

haupten, ist die konfessionelle Religion auf den Staat

angewiesen. Nur dieser kann den betreffenden Konfes-
sionsstatus und die religiöse Uniformität der Staatsun-

terworfenen, der Untertanen, garantieren. Das gültige
Dogma und die Form der kirchlichen Organisation wird
daher vom Staat bestimmt.'

Die von Staat und Kirche gemeinsam vorgenom-
mene Disziplinierung der Untertanen fördert auf der

anderen Seite wieder die Staatsbildung. So erscheint die
«staatskirchliche Konfessionalisierung» als «erste Phase

der Sozialdisziplinierung durch die werdende Staatsge-

wait. »' Kurz - Konfessionalisierung ist ein «gesellschaft-
licher Fundamentalvorgang», der in «Verzahnung mit

1 Die Bündner Synode lag also im « confessionalizing mainstream »

der Zeit; Head, Frontiers, S. 173.

2 Vgl. Wolgast, Konfessionalisierung, S. 200 - 201.

3 Reinhard, Staatsgewalt, S. 269, in Präzisierung des bekannten An-

satzes der « Sozialdisziplinierung » von Gerhard Oestreich.

Abbildung 1: Raetia-Karte von Jean Matal, Kupferstich, Köln 1594.

.orfl/rrzo

nrtoZa.«?

Cmtr'ttialc

RHEIHP

gllAW j

svNoy
(Triton5"
O QflJ/ürJyuiV7r>-raur

Sana hcÄrhckr»

n*'ATTT TttWrlv

9



der Herausbildung des frühmodernen Staates und mit
der Formierung einer neuzeitlich disziplinierten Unter-
tanengesellschaft» abläuft/

Für die Drei Bünde treffen diese Charakterisierun-

gen allerdings nur mit Einschränkungen zu. So hatten

jedenfalls allein die Bewohner der Untertanenlande,
also des Veitlins und der Grafschaften Bormio und
Chiavenna,' den Status von Untertanen, nicht aber die

« Bundsleute », die Angehörigen der bündnerischen Ge-

meinden. Dies ist an sich logisch und klar genug - es

bedeutet aber auch, dass innerhalb der Drei Bünde, in
den « herrschenden Landen », eine Konfessionalisierung
nach üblichem Muster kaum möglich war. Hier fehlte es

sowohl an einer zentralen, autoritären Staatsgewalt wie

an geeigneten Disziplinierungsobjekten. Die Bündner

waren nur in den Gemeinden und durch die Gemein-
den zu disziplinieren; und auch dies sollte noch viel
Zeit erfordern. Zudem konnte sich in den Drei Bünden

gerade wegen der Gemeindeherrlichkeit keine Konfessi-

on völlig durchsetzen; das Staatswesen blieb insgesamt

paritätisch. Und die Autorität, welche der Gesamtstaat

und die einzelnen Gemeinden über die Kirche(n) aus-

übten, blieb unvollkommen.
Ulrich Pfister, der sich mit der Frage eingehend be-

schäftigt hat, konstatiert «das weitgehende Scheitern
des Bündner Staatskirchentums » - und spricht zugleich

von einer «Konfessionalisierung beider Kirchen» im
alten Graubünden.' Die Annahme einer doppelten
Konfessionalisierung ist theoretisch insofern einleuch-

tend, als der Konfessionalisierungsbegriff ohnehin die

Konfessionen miteinander parallelisiert. Bei der refor-
mierten und der katholischen Konfessionalisiemng
(wie bei allen anderen Spielarten dieses «Fundamen-

talvorgangs » handelt es sich um parallel verlaufende,
funktional äquivalente Prozesse: so lautet der Leitsatz
der Konfessionalisierungsforschung.'

Konfessionalisierung in den
Untertanenlanden?

Kann man aber auch dort noch von Konfessionali-

sierung sprechen, wo die Konfessionsbildung die

Staatsmacht erfolgte? Dies war in den bündnerischen
Untertanenlanden der Fall, wie Randolph C. Head aus-

führt. Mit dem Veltliner Aufstand gegen die bündneri-
sehe Herrschaft 1620 versuchten die lokalen Aristokraten
die staatliche Kontrolle abzuschütteln. Die Konfessiona-

lisierungsbemühungen der reformierten Bündner waren

zur ideologischen Triebfeder des Aufstands geworden

- aber die katholische Vormacht Spanien sollte gemäss
dem Willen der Veltliner Elite nicht die Herrschaft im
Tal übernehmen. Nach dem Aufstand setzte sich im
Veltlin die katholische Reform und die Gegenreformati-

on erst richtig durch. Die dadurch gefestigte konfessio-
nelle Identität blieb erhalten, auch nachdem 1639 die

Bündner Herrschaft wieder etabliert worden war. Die
Bündner Untertanenlande bieten somit das Beispiel
einer unstaatlichen, staatsfernen Konfessionsbildung.
Wegen dieser Staatsferne und -feindlichkeit kann man
hier, statt von Konfessionalisierung, geradezu von Anti-
Konfessionalisierung sprechen.'

Wenigstens ««(gr historische Augenblicke, in denen
die bündnerischen Untertanenlande eine «strong con-
fessionalization», eine von der Staatsgewalt betriebene

Konfessionalisierung (oder doch Versuche dazu) erleb-

ten, lassen sich nach Head aber ausmachen. In solchen
Phasen arbeitete die evangelisch-rätische Synode erfolg-
reich mit dem Bundstag zusammen, der in diesem Zu-
sammenhang als bündnerische Obrigkeit gelten darf.'

Campells Traktat von 1577 bezeugt ein geschärftes

staatspolitisches Bewusstsein der Synode und den Wil-
len zur Konfessionalisierung. Die Abhandlung entstand

jedoch zu einer Zeit, als das gute Einvernehmen zwi-
sehen Prädikanten und Bundstag schon etwas getrübt
war.

Eroberung und Verwaltung
der Untertanenlande

Das Veltlin, Bormio und Chiavenna waren bis zur
Eroberung durch die Bündner 1512 drei separate mai-
ländische Territorien, deren jedes über eine besondere

4 Schilling, Konfessionalisierung, S. 508.

5 Die Herrschaft Maienfeld fällt hier ausser Betracht.

6 Pfister, Konfessionskirchen, S. 206.

7 Schilling, Konfessionalisierung, S. 508; Reinhard, Staatsgewalt,

S.269; Burkhardt, Reformationsjahrhundert, S. 132; Pfister, Kon-
fessionskirchen, S. 206.

8 Head, Frontiers. In Anlehnung an den deutschen Sprachgebrauch

kontrastiert der Autor «confession-formation» (Konfessionsbil-

dung) mit «confessionalization» (Konfessionalisierung). Diese

auf Ernst Walter Zeeden zurückgehende Differenzierung wird in

der jüngeren Forschung aufgenommen; vgl. etwa Burkhardt, Re-

formationsjahrhundert, S. 77.

9 Head, Frontiers, S. 170-171.

10



Abbildung 2:
Castel Masegra, Sondrio.

Rechtstradition verfügte. Mit jeder Talgemeinde traten
die Eroberer in ein besonderes Vertragsverhältnis, wo-
bei die Überlieferung allerdings unsicher ist, die Einzel-
heiten unklar bleiben. Schlössen die Bündner mit dem
Valchiavenna und besonders mit dem Val San Giaco-

mo, mit dem gesamten Veltlin und besonders mit der
Gemeinde Teglio sowie mit Bormio je einen Unterwer-
fungsvertrag oder aber ein Bündnis? Die Eidesleistung
war ja beiden Formen gemeinsam.'" Das Ritual einer

regelmässigen Privilegienbestätigung konnte sich in der

Folge aber nicht entwickeln - schon deshalb nicht, weil
die Bündner Herren ihren Untertanen nur selten eine

Wiederholung des Treueeides abforderten.

Mit der formellen Übernahme der bischöflich-chu-
rischen und der mailändischen Rechtsansprüche, 1530

bzw. 1531, festigte sich die Herrschaft der Drei Bünde
in den Untertanenlanden. Bis zur Jahrhundertmitte
wachten die Bündner über die Erneuerung der lokalen
Rechtstradition; sie veranlassten eine Revision der Veit-
liner Statuten und deren Druck."

Während die lokale und regionale Selbstverwaltung
der Gemeinden und des Talrats erhalten blieb, zeigte
das Verhältnis zwischen Herren und Untertanen ein zu-

nehmendes Gefälle. Die Bündner begannen sich selbst,
oder vielmehr ihren Staat, als « Fürsten » der Veltliner zu
bezeichnen." Mit diesem unrepublikanisch wirkenden

Begriff wollten sie die Herrschergewalt ihrer Republik
über die südlichen Vorlande herausstreichen.

Die Bündner Verwaltung der Untertanenlande hatte

ihren Hauptsitz in Sondrio: Hier amtierten der Landes-

hauptmann oder Gubernator sowie der Vicari als Unter-
suchungsrichter. In Bormio, Tirano, Teglio, Morbegno,
Traona und Piuro sass je ein Podestà als Richter; derje-

nige in Chiavenna trug den Titel Commissari.
Die Bündner Amtsleute galten als korrupt. Ihre

Rechtsprechung kostete (die Rechtsuchenden) viel
Geld; die Mühle der Bündner Justiz musste mit aller-

hand Gebühren geschmiert werden. Die Steuerlast hin-

gegen war nicht drückend. Wie in den «herrschenden
Landen » gab es auch in den untertänigen keine ordent-

10 Scaramellini, Beziehungen, S. 143, 148; Scaramellini, Frühe Bezie-

hungen, bes. S. 36 - 37.

11 Scaramellini, Beziehungen, S. 149.

12 Wendland, Nutzen, S. 48, 50.

11



lichen, sondern nur ausserordentliche Steuerumlagen.
Die Haupteinnahmen des Bündner Fiskus stammten
aus dem Zoll in den Untertanenlanden."

Reformatoren und Nonkonformisten

Die evangelische Bewegung in den bündnerischen
Untertanenlanden war durch italienische Zuwanderer

getragen, die manchmal schon nach kurzem Aufenthalt
weiter zogen."

Für Evangelische aus Italien gab es zwei Wege in
die protestantischen Städte und Länder: Der eine führ-
te durch die Savoyer Alpen nach Lyon und Genf; der

andere durch die Rätischen Alpen nach Zürich und Ba-

sei." Nun waren aber die Drei Bünde selbst schon ein

grossenteils protestantisches Gebiet - und ihre Unter-
tanenlande die einzige Gegend in Italien, wo religiöse
Toleranz herrschte; oder dies doch insofern, als hier ein

evangelisches Bekenntnis, vorerst noch ohne dogmati-
sehe Einengung, zugelassen war."

Die reformatorischen Regungen in Italien waren

ausgeprägt «evangelistischer» oder «spiritualistischer»
Art. Als 1542 die römische Inquisition reaktiviert wur-
de," gingen diese Bewegten in den Untergrund oder ins

Exil. Ihre Zufluchtshäfen waren die Drei Bünde, Zü-

rieh, Genf, Basel. Eine zweite Emigrationswelle folgte

um 1560, ausgelöst durch die Verfolgungen unter Papst
Paul IV.; nun hiessen die Fluchtorte Genf, London,
Krakau. Die dritte Welle, um 1575, war schon sehr ab-

geschwächt; ihre Ausläufer verebbten in Transsylvanien
oder Polen."

Zu den «Exulanten», die ab den 1540er Jahren ihr
reformatorisches Wirken in den Bündner Untertanen-
landen, aber auch in den Südtälern der Drei Bünde
selbst entfalteten, gehörten Bartolomeo Maturo, ehe-

mais Dominikanerprior in Cremona, der im Veltlin,
im Bergell, im Oberengadin und schliesslich im Dom-
leschg predigte; Agostino Mainardi, ein ehemaliger Au-

gustinerbruder aus dem Piémont, der die reformierte
Kirche von Chiavenna gründete; Giulio della Rovere

aus Mailand, der jahrzehntelang in den Valli das Evan-

gelium verbreitete; Pier Paolo Vergerio, vormals Bischof

von Capodistria (Venetien), Kardinal und päpstlicher
Nuntius im Deutschen Reich, der zunächst nach Chi-
avenna kam, dann vor allem im Bergell wirkte und in
Poschiavo bei der Druckerei Landolfi zahlreiche Streit-
Schriften publizierte. Vergerio fand schliesslich zur lu-
therischen Theologie und ging nach Tübingen, wo er

sich als herzoglich-württembergischer Rat niederliess."
In der evangelischen Gemeinde Chiavenna gab es

alsbald Streit: Später ankommende Exulanten - so Ca-

millo Renato, ein ehemaliger Franziskanerbruder aus

Sizilien - vertraten antitrinitarische und anabaptisti-
sehe Überzeugungen. Sie glaubten nicht an die Gött-
lichkeit Jesu und verstanden Taufe wie Abendmahl in
einem frühchristlichen Sinn. Zugunsten Mainardis und
der «orthodox» reformierten Lehre intervenierten die

Bündner Synode und Heinrich Bullinger, der Vorsteher
der Zürcher Kirche.'" Bullinger beklagte sich sodann in
Genf, bei seinen Kollegen Jean Calvin und Théodore
de Bèze, über die unruhigen Italiener von Chiavenna.''

Streng reformiert Gesinnte wie der Prediger Alessandro
Trissino aus Vicenza übersiedelten aber natürlich auch

später noch von Chiavenna nach Genf."
Auf besonders radikale Weise äusserten sich die Spi-

ritualisten im benachbarten Piuro. Da verspotteten ein

Filippo Valentini aus Modena und ein Battista Bovini
aus Bologna das Trinitätsdogma und bestritten (konse-
quenterweise) der Staatsgewalt das Recht, Todesurteile

gegen Ketzer zu fällen. «Piuro muss sich in jenen Jahr-
zehnten zu einem wahren Bollwerk der < Häresie > gegen
das orthodoxe Chiavenna entwickelt haben », meint ein
Reformationshistoriker.'"

Die Front dürfte aber nicht so eindeutig verlaufen
sein: Der Hilfsprediger und Lateinlehrer Francesco Ne-

gri aus Bassano, der noch von Zwingli selbst für den

Einsatz in Südbünden empfohlen worden war und als

13 Pastore, Valtellina, S. 16 - 17, 21; Wendland, Nutzen, S. 51.

14 Wendland, Nutzen, S. 58; Scaramellini, Questione religiosa,
S. 304.

15 Vgl. Welti, Geschichte, S.91. Die Gotthard-Route wurde den

evangelischen Exulanten durch das spanische Mailand und die

ebenso katholische Innerschweiz versperrt.
16 Pastore, Valtellina, S. 7.

17 Diese Zäsur wurde noch verstärkt durch die Anerkennung des

Jesuitenordens in Rom 1540, den Tod des evangelisch gesinnten

Humanisten Juan de Valdés in Neapel 1541 und die Einberufung
des Konzils von Trient 1542.

18 Welti, Geschichte, S. 23 - 26, 135 - 136.

19 Camenisch, Geschichte, S. 29 - 39, 50 - 54, 68 - 77; Pastore, Val-

tellina, S. 76 - 77; Welti, Geschichte, S. 92 - 93; Bundi, Beziehun-

gen, S. 150- 152, 155- 156.

20 Welti, Geschichte, S. 40-41, 92; Pfister, Konfessionskirchen,
S. 217.

21 Pastore, Valtellina, S. 86.

22 Zucchini, Riforma, S. 42, Anm. 88.

23 Welti, Geschichte, S. 94.

12



Abbildung 3:
Piuro und Umgebung
vor dem Bergsturz
vom 4. September 1618

(Ölgemälde aus
dem 17. Jahrhundert).

eine Stütze der Orthodoxie in Chiavenna galt/" gehörte
1550 zu den Besuchern des Täuferkonzils von Venedig."
Er war also ein Nikodemit, der sich in Dissimulation
übte - eher die Ausnahme unter den Nonkonformisten
in den bündnerischen Untertanenlanden.

Kaufleute, Grundbesitzer und Handwerker

Die Reformierten in Chiavenna waren sehr wohl-
habend. Im blühenden Markt- und Gewerbeort an der

Transitroute, dem Knotenpunkt eines internationalen
Geschäfts- und Kommunikationsnetzes, oblagen sie

vor allem dem Seidenhandel. Aber im benachbarten
Piuro waren Kapital und Beziehungskapital womöglich
noch stärker konzentriert/' Hier sassen die miteinander

verschwägerten Kaufmannsfamilien Pellizzari, Vertema-
te (Vertemà, Werthemann), Camulio (Camogli) und
Lumaga. Die drei erstgenannten waren jeweils auch in
Basel niedergelassen. Die Handelsgesellschaft Pellizzari
hatte zudem eine Filiale in Lyon. Ja, eine Gruppe von
Plurser Seidenhändlern soll sogar Zweigstellen auf Sizi-
lien, in Palermo, unterhalten haben.

Lorenzo Lumaga, der Älteste der reformierten Ge-

meinde Piuro, der geschäftlich in Genua, Venedig,
Como, Chur, Augsburg, Lyon und Paris verkehrte,
verheiratete seine Tochter mit Girolamo Zanchi, einem

bedeutenden Theologen und Juristen, der in Genf stu-
diert und in Strassburg gelehrt hatte, für die reformier-
te Gemeinde Chiavenna predigte und als Prediger der

italienisch-reformierten Gemeinde von Lyon vorgese-
hen war, schliesslich aber einem Ruf an die Universität
Heidelberg folgte. Auf der Durchreise in Basel wurde
Zanchi gelegentlich von dem aus Genua stammenden
Kaufmann Niccolö Camulio beherbergt, der oft auch

in Vicenza oder in Paris anzutreffen war und im übrigen
als hartnäckiger Antitrinitarier und Anabaptist galt."

Auch im eigentlichen Veltlin, im Addatal, gab es

Reformierte - sowie wahrscheinlich Nonkonformisten;
denn Camillo Renato hatte auch hier gepredigt." Die

24 In seiner bekannten «Tnzgedûz de/ //frero örfr/frio», 1550, bestritt

er die von Valentini und Bovini hochgehaltene Willensfreiheit. -
Nach Camenisch, Geschichte, S. 29 erfolgte das « evangelische

Aufleuchten» in Chiavenna schon Anfang der 1530er Jahre: dank

Negri. Dieser, nicht Mainardi, sei der Gründer der evangelischen

Gemeinde an der Mera gewesen.

2J Welti, Geschichte, S. 84, 93.

26 Zum Folgenden Pastore, Valtellina, S. 92 - 95; Bundi, Beziehun-

gen, S. 159, 177-179.
27 Zu Lumaga, Camulio und Zanchi vgl. bes. Zucchini, Riforma,

S. 15 - 16, 20, 36; Welti, Geschichte, S. 92, 94.

28 Besonders in Caspano (unteres Terzier), vgl. Campell, Raetite

descriptio, S. 427. Dazu Welti, Geschichte, S. 95

13



Familie Sadoleto, die um 1570 aus Modena, also aus

dem Kirchenstaat, nach Chiavenna geflüchtet war, re-
sidierte ab 1590 in Morbegno, im unteren Terzier des

Veltlins. Um 1600 siedelte sie nach Genf über. In Mor-
begno waren auch die mit den Sadoleto verschwägerten
Moscone niedergelassen, die von der Adriaküste zuge-

29

zogen waren.
In Teglio, der « terzierfreien » Gemeinde, die dem gan-

zen Val-Tellina den Namen gegeben hat, sassen die altein-
heimischen und grossenteils reformierten Adelsfamilien
Besta und Guicciardi. Als Lehen der Gemeinde hatten
die Guicciardi die Güter der ehemaligen Humiliaten-
Propstei SS. Orsola e Margareta inne. Der seinerzeitige
Inhaber dieser Güter, der Erzpriester Pietro Guicciardi,

war 1555 zum reformierten Glauben übergetreten. Da-
raufhin hatten die Drei Bünde das Propsteivermögen
säkularisiert und die Zinsen einem evangelischen Kir-
chen- und Schulfonds zugewiesen. Doch nachdem einige
Humiliatenbrüder 1569 ein erfolgloses Attentat aufden

Kardinal Borromeo verübt hatten, hob Papst Pius V. den

ganzen Orden auf und beauftragte den Dr. iur. Johann

von Planta zu Rhäzüns, die Veltliner Propsteigüter zu-
handen der katholischen Kirche einzuziehen. Dies führ-
te zu einer bündnerischen Staatsaffäre: Weil Planta eine

päpstliche Bulle angenommen hatte, die ihn zu Eingrif-
fen in die bündnerische Landeshoheit ermächtigen soll-

te, wurde er des Hochverrats angeklagt und 1572 in Chur
hingerichtet. Die beiden reformierten Pfarrer von Chur,
Tobias Egli und Ulrich Campell, hatten Plantas Verhalten

von der Kanzel herab angeprangert, weil sie fürchteten,
dass «zfeprofey w/Vcr zz/fz&r/»zzfewcfezz yy/ezz zar

œwrafc». Sie glaubten nicht schweigen zu dürfen;
denn dies hiesse, « fezfe /«/?£« z« zz/zsmi« £zrcfezz «Wgc-
z/zA/z/fez a/to /rz'»77z/>feraz». Doch «wzzWr^fcrorz/wazz^jo/fc
wz/zzz zfe z/zzzg /zfofe&zz zzzzz/ zfo fezfer /yrnzzzy œvre/z. »"

In Teglio hatten sich ausserdem Exulanten-Familien
aus dem padanischen Cremona angesiedelt." Die Testa-

mente, die einige ihrer Angehörigen aufsetzten, zeugen
von beträchtlichen Vermögen. Es gab aber auch ärmere
Reformierte in Teglio, besonders in der Fraktion Boalzo.
Sie wurden in jenen Vermächtnissen berücksichtigt. ''

Einfachen, bürgerlichen Standes waren die im Markt-
ort Tirano niedergelassenen Exulanten, eine Gruppe von
über hundert Personen. Sie waren 1570 vom Bischofvon
Brescia aus ihrer Heimat, Gardone in der Val Camonica,
vertrieben worden. Nicht wenige von ihnen waren als

Büchsenmacher tätig. Ihre gefährlichen Produkte wür-
den aus Tirano stracks nach Genf geliefert, wähnte der

Erzbischofvon Mailand, Carlo Borromeo."

Oberschicht...

Eine weitere Exulanten-Familie aus dem Bresciani-
sehen war wiederum adligen Standes: die Grafen Marti-

nengo di Barco."
Lorenzo und Alberto Martinengo waren nachein-

ander Pfarrer von Stampa im Bergell; ihre kumulierte
Amtszeit reichte von 1549 bis 1662." Im Veltlin wirkten
die Gebrüder Celsus und Ulysses Martinengo; insbe-
sondere letzterer. Celsus, ehemals Augustinerchorherr
im toskanischen Lucca, hatte das Evangelium in Mai-
land gepredigt; in den 1550 er Jahren tat er dasselbe in
Locarno und Tirano; schliesslich wurde er Pfarrer der
italienischen Gemeinde in Genf. Ulysses kam um 1560

nach Chiavenna; später wohnte er in Morbegno, Piuro
und Sondrio, wo er ab 1584 einen Palazzo baute. 1564

hielt er sich in Genf auf, wo inzwischen sein Schwieger-

vater, ein Graf Balbani aus Lucca, als Exulantenpfarrer
amtete."

Ulysses Martinengo war in den bündnerischen Un-
tertanenlanden fast allgegenwärtig - und doch nirgends

zu fassen, wie vierzig wackere Puschlaver Katholiken
erfahren mussten, die 1584 dem Kardinal Borromeo
zuliebe nach Chiavenna marschierten, um den Grafen

Ulysses in seinem dortigen Haus zu überfallen; doch da

war dieser schon in Lyon."

29 Pastore, Valtellina, S. 114 - 115.

30 Rundschreiben vom 7. Januar 1572 an die Bündner Prädikanten;

Bullingers Korrespondenz III, S. 528-540, hier S. 529. Vgl. ausser-

dem die Schreiben der beiden Churer Prediger nach Zürich vom
27. Juli, Anfang Nov., 21. und 22. Nov., 18. Dez. 1571 und 31.

März 1572; ebd., Nr. 254, 264, 265, 266, 268, 290. Sowie Campell,
Historia Rastica II, S. 517-542, und Campell, Rastke descriptio,
S. 423-424.

31 Pastore, Valtellina, S. 97; Welti, Geschichte, S. 62.

32 Pastore, Valtellina, S. 103. Dass die meisten « Häretiker » von Te-

glio bloss «Plebejer» waren, wird durch den Visitationsbericht
des Bischofs von Como 1590 bestätigt; Camenisch, Geschichte,

S. 39, Anm. 39.

33 «Le tfrcL/bwgf cLe <7«/ s/ mtfmLwo d Gewmz»; im Juli 1584 an den

Kardinal Savelli; zit. nach Pastore, Valtellina, S. 117.

34 Die folgenden familien- und personengeschichtlichen Angaben

allgemein nach Pastore, Valtellina, S. 105-109 und Bundi, Bezie-

hungen, S. 129-130, Anm. 100, sowie S. 152.

35 Alberto Martinengo 1563-1664) übte sein Amt während 78 Jah-

ren aus: « an Amtsjahren der Methusalem der Bündner, wohl auch

der Schweizer Pfarrer»; Truog, Pfarrer, S.217.

36 Ulysses selbst versah in Morbegno ein Pfarramt: 1568/69 als Stell-

Vertreter des von Katholiken entführten Francesco Cellario; vgl.

unten, Erläuterungen zum Text, Abschnitt 7.

37 Hierzu Pastore, Valtellina, S. 110-111.

14



Ulysses holte seine Mutter Laura aus Brescia nach

Sondrio, wo sie 1570 auf offenem Platz aus der Bibel
vorlas. Sein Vater Alexander blieb derweil in Venedig,
seinem ständigen Wohnsitz. Ulysses' Schwester Hör-
tensia wurde mit Abundius von Salis (1534-1567) ver-
heiratet (wodurch die Namen Ulysses und Hortensia
in die Familie Salis kamen)A Abundius war ein Sohn
des Herkules von Salis 1503 -1578 der zusammen mit
seinem Schwiegervater Paolo Pestalozza als Schutzherr
der reformierten Gemeinde von Chiavenna wirktet'
Herkules von Salis, seinerzeit Landeshauptmann des

Veitlins,"' war mit dem spiritualistischen Grosskauf-

mann Niccolö Camulio in Piuro verschwägert, zudem

natürlich mit den meisten rätischen Adelsfamilien ver-
wandt: etwa mit den Guicciardi von Teglio, aber auch

mit den Planta-Wildenberg von Rhäzüns. Er besass das

Schloss Rietberg im Domleschg, das sein Enkel Herku-
les 1566 -1620 später mit den Planta teilte. Dieser jün-
gere Herkules, Sohn des Abundius und der Hortensia,
der sich in Grüsch im Prättigau niederliess, wurde zum
Haupt der venezianischen Partei in den Drei Bünden.
Sein Sohn Ulysses 1594-1674), französischer Feldmar-

schall, sollte die Linie Salis-Marschlins gründen.

.und Minderheit

In den bündnerischen Untertanenlanden gab es um
1600 achtzehn reformierte Gemeinden."" Die Reformier-

ten sassen vor allem in den Hauptorten: in Chiavenna
und Sondrio. In Chiavenna machten sie ein Drittel der

Bevölkerung aus. Sie siedelten aber nicht nur in diesem

Städtchen und in Piuro, sondern auch in den Dörfern
Mese und Novate. Ähnlich verhielt es sich in Sondrio:
Im Flecken selbst und in Sondrio Monte sowie im Val

Malenco lebten sieben- bis achthundert Reformierte,
was einem Drittel der lokalen Bevölkerung entsprach.
Von den bisher genannten Orten abgesehen waren Re-

formierte vor allem in den Dörfern des unteren Veltlins,
im Bereich von Traona sowie in Berbenno, niedergelas-

sen. Im oberen Terzier waren sie, ausser in Tirano, nur
in Grosotto anzutreffen. Die Grafschaft Bormio blieb

völlig katholisch. Der Anteil der Reformierten an der

gesamten Bevölkerung der Bündner Untertanenlande,
deren Zahl im 16.Jahrhundert zwischen 60000 und
80 000 schwankte, betrug höchstens 5 Prozent.

Der Gegensatz zwischen dieser relativ kleinen Grup-
pe und der breiten Bevölkerung, zwischen dieser wirt-
schaftlichen und kulturellen Elite und der übrigen, ganz

ländlich-konservativ geprägten Gesellschaft, darf nicht
unterschätzt werden/' Das Beispiel der seit dem 13. Jahr-
hundert im unteren Bergell ansässigen, im 16.Jahrhun-
dert aber europaweit vernetzten Familie Vertemate, die

u.a. mit Gold und Silber handelte und in Venedig eine

Münzprägestätte betrieb, lässt die Verschiedenheit der
Lebensverhältnisse erahnen."" Die 1577, also im Ent-

stehungsjahr von Campells Traktat, unweit von Piuro
erbaute Villa Vertemate beeindruckt noch heute mit
ihrem repräsentativen Spätrenaissance-Stil - und dabei
handelt es sich nur um das Landhaus, während die ei-

gentlichen Plurser Palazzi mit der übrigen Ortschaft im
Bergsturz von 1618 untergegangen sind...

Der konfessionelle Gegensatz zwischen elitärer
Minderheit und breiter Mehrheit wurde vom katholi-
sehen, bündnerfeindlichen Veltliner Adel im Aufstand

vom Juli 1620 ideologisch ausgenutzt. Der instrumenta-
lisierte Volkszorn richtete sich gegen die «Ketzer» und
die «Deutschen» zugleich: Mit der religiösen Minder-
heit sollte der «Sacro Macello» auch die Vertreter und
Unterstützer der Bündner Fremdherrschaft beseitigen.
Das Massaker forderte etwa vierhundert Opfer, zu rund
90 Prozent einheimische Veltliner Reformierte." Die
rauschhafte Mordaktion war lange vorbedacht; doch ein-

mal ausgeführt, sollte sie nicht wiederholt werden. Die
Bündner Herrschaft war abgeschüttelt, und damit hatten
die Urheber des Aufstands ihr Ziel erreicht; weitere Un-
ruhen konnte der neu etablierte «Consiglio Reggente»
nicht brauchen. Dabei wurden schon im Herbst 1620 aus

Berbenno, Sondrio und Teglio « rückfällige » Reformierte

gemeldet: aus Teglio immerhin siebzig Personen."

38 Ulysses, lat. für Odysseus, ist ein homerischer Name. Die katho-
lischen Brüder des Ulysses Martinengo hiessen dementsprechend

Nestor, Achilles und Aiax.
39 Hierzu Camenisch, Geschichte, S. 30; Pastore, Valtellina, S. 84;

Zucchini, Riforma, S. 41, Anm. 87; Welti, Geschichte,

40 Nach Gollenberg, Amtsleute, S. 36 war jener Herkules von Salis,

der das Schloss Rietberg besass und 1571 Landeshauptmann in

Sondrio wurde, ein Vertreter der « jüngeren Churer Linie » und in

Chur wohnhaft.
41 Zum Folgenden: Wendland, Nutzen, S. 61-62; Scaramellini, Be-

Ziehungen, S. 146, 149. Zur geographischen Verteilung der Kon-
fessionen vgl. Campell, Radias discriptio, S. 419-429. Dazu Came-

nisch, Geschichte, S.31—41; sodann Pastore, Valtellina, S.47, 61,

93.

42 Vgl. Pastore, Valtellina, S. 83-84.
43 Bundi, Beziehungen, S. 178.

44 Scaramellini, Beziehungen, S. 156-158. Zur ideologischen Instru-

mentalisierung des Glaubenshasses auch Head, Frontiers, S. 175.

45 Xeres, Popoli, S. 69.

15



Bischöfe...

Die bündnerischen Untertanenlande gehörten zur
Diözese Como. Der Bischof hatte im Addatal auch

grundherrliche Rechte und eine entsprechende nie-
dere Gerichtsbarkeit. Seine Lehensgüter wurden ihm
allerdings zunehmend von den Pächtern entfremdet,
die Zinsen vorenthalten." Die Bündner stiessen sich

derweil an seiner geistlichen Gerichtsbarkeit."' Ent-
sprechend den Verhältnissen, die sie im Bistum Chur
schon mit dem Ersten Ilanzer Artikelbrief 1524 geschaf-
fen hatten, führten sie nun auch gegen den Comasker
eine Säkularisierungspolitik. Sie hielten den Besitz der

Lehensgüter den Pächtern zu, und in den späten 1540 er

Jahren hoben sie die geistliche Gerichtsbarkeit im Veit-

lin formell auf."'

In spiritueller Hinsicht war das katholische Adda-
tal während langer Abschnitte des 16.Jahrhunderts un-

terversorgt: Die Priester waren oft absent, die Bischöfe
kaum je präsent."' Doch nach dem Abschluss des Kon-
zils von Trient 1563 sollte sich dies ändern. Schon zwei

Abbildung 4:

Wallfahrtskirche Madonna di Tirano.

Jahre später schlug der Erzbischof von Mailand, Kar-
dinal Carlo Borromeo, seinen ständigen Wohnsitz in
der Ambrosianischen Stadt auf. Da entfaltete er eine

Wirkung, die auch das Veltlin und Teile Südbündens

einbezog. Katholische Bündner versuchte der Kirchen-
fürst durch Bestechung für die Gegenreformation zu ge-
winnen. Das hehre Ziel, «/zz rzzwzfzi: z/'/fzz/zü cz'zrzz Az

rechtfertigte die etwas anrüchigen Mittel.
Ein wichtiges Instrument der Disziplinierung in tri-

dentinischem Geiste waren bischöfliche Visitationen.
Die Drei Bünde gestatteten allerdings nur den aus dem
Veltlin selbst stammenden Bischöfen Ninguarda 1589)
und Archinto (1614) die Durchführung von Pastoral-

visiten im Addatal." Unter dem Vorwand, er wolle in
den Bädern von Bormio sein Podagra kurieren, visitierte
der päpstliche Nuntius Giovanni Francesco Bonhomini
1578 das Veltlin. Die Bündner Amtleute erlaubten ihm,
wo er schon da war, Messen zu zelebrieren, nicht aber

zu predigen oder Sakramente zu erteilen. Diese Aufla-

gen hielt er nicht allzu streng ein." Der Erzbischof Bor-

romeo besuchte das Veltlin im Herbst 1580 unter dem
Titel einer Pilgerreise nach Madonna di Tirano: Rasch

stiess er aus dem Val Camonica über den Apricapass

vor, und ebenso rasch zog er sich auf dem gleichen Weg
wieder zurück."

und Mönche

Die Veltliner Klöster erlitten im 15. und 16.Jahr-
hundert eine Krise, die in manchem Fall zur völligen
Auflösung führte. Die Bündner Obrigkeit förderte
diese Tendenz noch: 1558 erneuerte der Bundstag die

Bestimmung des Zweiten Ilanzer Artikelbriefs, welche

es den Klöstern verbot, Novizen oder fremde Mönche
aufzunehmen. Die klösterlichen Einkünfte wurden den

Weltgeistlichen in den Pfarreien zugewiesen - falls sie

sich wirklich dort aufhielten. Jeder sollte das gleiche Sa-

46 Pastore, Valtellina, S. 22-23.
47 Wendland, Nutzen, S. 64-65.
48 Bundi, Gewissensfreiheit, S. 56-58.
49 Pastore, Valtellina, S. 21.

50 Borromeo am 15.Juli 1570 an den Inquisitionskardinal Rebiba

bzw. um 1580 an Bischof Volpi von Como hier das Zitat ); Pasto-

re, Valtellina, S. 18.

51 Wendland, Nutzen, S. 65, 67.

52 Pastore, Valtellina, S. 34-40.
53 Ebd., S. 41.

16



lär von vierzig Kronen jährlich bekommen/" So wolle

man die Klöster « WtferA« /zœc« », hiess es 1573 in einer

Bestätigung des Beschlusses."

Diesen prekären Verhältnissen zum Trotz sah das

Veltlin nach der Jahrhundertmitte einen eigentlichen
« controattacco degli ordini religiosi», wie Alessandro
Pastore bemerkt."

Die bedeutendste klösterliche Niederlassung in den

bündnerischen Untertanenlanden war der Dominika-
nerkonvent von Morbegno: in den Müsserkriegen
ein Stützpunkt der bündnerfeindlichen Partei, dann

vorübergehend ein Sitz der römischen Inquisition. Die
Bündner wie die Zürcher Kirchenleitung erkannte hier
ein gefährliches Zentrum der Gegenreformation."

Verhältnismässig früh erschien der Jesuitenorden im
Veltlin. Ein erster Pater wirkte 1552/53 für anderthalb

Jahre in Morbegno, wo er prompt mit den Dominika-
nern in Streit geriet." Er rapportierte noch direkt dem

Ordensgründer, Ignatius von Loyola. Ein weitererJesuit
hielt sich von Herbst 1558 bis Frühling 1559 in Ponte

auf: Nicolas Alonso, genannt Bobadilla. Zusammen
mit dem einheimischen Aristokraten Dr. med. Marc
Antonio Quadrio, der als Leibarzt Kaiser Ferdinands I.
in Wien lebte, plante Bobadilla die Errichtung eines Je-

suitenkollegs in Ponte. Quadrios Patient, der Kaiser per-
sönlich, verwendete sich auf dem Reichstag von Augs-
bürg im Mai 1559 beim Bürgermeister von Chur für das

Vorhaben." In Chur und in Zürich machte man sich

wegen des «/«WerWWeA» grösste Sorgen.''" Quadrio
zögerte noch bis November 1559 mit der Ausführung
der Stiftung. Ein Jahr später konnte die Schule den Be-

trieb aufnehmen; doch im Februar 1561 wurde sie vom
Bundstag per Dekret geschlossen. Quadrios Schenkung
wurde annulliert, und die Patres wurden ausgewiesen.

Der Pater Bobadilla hatte das Veltlin schon früher
verlassen. Seine Berichte an die Oberen verraten Bestür-

zung über die Armut der Talschaft. In der Ordenszen-
trale verglich man das Veltlin daraufhin mit «Zar /Wz-

«r», also mit der Karibik." Die Provinzialität der bünd-
nerischen Untertanenlande verriet sich auch dann, als

die Leute von Ponte vierzehn Jugendliche nach Rom

schickten, damit sie dort zu Jesuiten erzogen würden.
Der elitäre Orden schickte alle, bis auf einen, als unge-
eignet zurück. Bobadillas nächstes Ziel war Dalmatien,
die heisse Grenze zu den Türken und den Serbisch-

Orthodoxen."
Ein weiterer Reformorden des Konfessionellen Zeit-

alters waren die Kapuziner. Sie begannen ihre Mission
in den Bündner Untertanenlanden um 1570. Ihre Pre-

digttätigkeit wurde von der katholischen Bevölkerung
gewünscht; jedenfalls gingen entsprechende Bittschrif-
ten an Borromeo. Eine populäre Gestalt war der Padre

Bormio (Francesco Sermondi aus Bormio), der 1581

das Kloster Altdorf und die schweizerische Kapuziner-
provinz gründete. Schliesslich sind die Franziskaner-

Minoriten zu erwähnen, die im Veltlin häufig als Kaplä-
ne wirkten und offenbar tüchtiger waren als die meisten

Weltpriester."

Cuius regio

Aufdreijahrzehnte religionspolitischen Streit, ja auf
einen eigentlichen Religionskrieg,folgte im Deutschen
Reich 1555 der Augsburger Religionsfriede. Darin wur-
de die lutherische Konfession neben der katholischen

anerkannt, das Kirchenregiment in den Territorien aber

den einzelnen Landesherren überlassen, nach dem
Grundsatz: «czzzz« regzo, «k.s re/zjçzo», der Landesherr be-

stimmt die Konfession in seinem Land. Dies bedeute-

te konfessionelle Koexistenz auf der Reichsebene und

Konfessionalisierung in den einzelnen Ländern; «Bi-
konfessionalität im Reich, Monokonfessionalität in den

Einzelterritorien »."
Nach Randolph C. Head wäre das «««».t-rçgzo»-Prin-

zip zuerst in den Drei Bünden formuliert worden, und
dies schon 1526." Verfügte doch der Zweite Ilanzer Ar-

54 à Porta, Historia Reformationis I, S. 286-287.
55 Jecklin, Materialien II, Nr. 431, 1573 ohne Tages- und Monatsda-

tum
56 Pastore, Valtellina, S. 138.

57 Campell, Rœtiœ discriptio, S.428-429. Dazu Pastore, Valtellina,
S. 144-148.

58 Das Folgende ebd., S. 160-167,174-179.
59 Bullingers Korrespondenz II, Nr. 172, 22. Mai 1559: der Churer

Hauptpfarrer Fabricius an Bullinger.

60 Ebd., Nr. 174, 197, 198, 209, 215, 293, 299, 311, 314: 29. Mai
1559 - 14. Feb. 1561.

61 Xeres, Popoli, S. 62-63, mit Anm. 41.

62 Pastore, Valtellina, S. 169-172.
63 Ebd., S. 149-159.
64 Der Schmalkaldische Krieg 1546-48 war der «erste Religions-

krieg im Reich », vom Kaiser gegen die evangelischen Fürsten « im

Sinne von Reichsacht und Ketzerrecht » geführt; Klueting, Zeital-

ter, S. 131. «Der Krieg war für den Kaiser die w/frratf rafr'o gegen
die Konfessionsbildung und in diesem Sinne durchaus ein Religi-

onskrieg. » Burkhardt, Reformationsjahrhundert, S. 147.

65 Wolgast, Konfessionalisierung, S. 197.

66 Head, Kommunalismus, S. 25.

17



tikelbrief, dass jede Bündner Gemeinde durch Mehr-
heitsentscheid über ihre Konfession bestimmen dürfe.

Die kirchlichen und konfessionellen Verhältnisse in
den Untertanenlanden waren damals aber noch nicht
ins Blickfeld gerückt.

Ebenfalls insJahr 1526 lassen sich die ersten Anfänge
des « Caz'z« » im Reich zurückverfolgen: Auf dem Reichs-

tag von Speyer hatten die Reichsstände den kaiserlichen
Bescheid erhalten, sie sollten in ihrem jeweiligen Land

tun, was sie sich vor Gott und dem Kaiser zu verantwor-
ten getrauten. Diese Formel wurde dann «von den evan-
gelischen Reichsständen zur Rechtsgrundlage für eine

Kirchenreform auf Landesebene stilisiert. »" Die Bünd-

ner waren also doch nicht dermassen weit voraus in der

Entwicklung staatskirchenrechtlicher Grundsätze.

Wenigstens die Eidgenossen waren den (übrigen)
Reichsständen aber insofern voraus, als sie gut zwei

Jahrzehnte früher zu einer konfessionellen Friedensrege-

lung fanden. Dies, nachdem sie zwei Jahrzehnte früher

zum Konfliktaustrag geschritten waren: Mit den beiden

Kappelerkriegen 1529/31 hatten sie «die ersten neuzeit-
liehen Religionskriege überhaupt» ausgefochtenA

Parallel zum Zweiten Kappelerkrieg hatten die Bünd-

ner den Zweiten Müsserkrieg geführt und dabei ihre

Abbildung 5:

Kirche San Rocco, Tirano.

Herrschaft über das Veltlin gesichert. Ihr besiegter Geg-

ner, der «Müsser» - Gian Giacomo de' Medici, der Herr
von Musso am Comersee - war mit den Habsburgern
verbündet; nicht anders als die im Kappelerkrieg siegrei-
chen katholischen Eidgenossen.® Spätestens nach dieser

Erfahrung hätte eine reformierte Mehrheit der Bündner
die Reformation in den Untertanenlanden vorantreiben

müssen, so würde man rückblickend erwarten. Doch die

reformatorische Bewegung kam in den rätischen Alpen
allzu langsam voran: Erst in den 1540 er Jahren gab es

eine evangelische Minderheit in den Untertanenlanden,
und erst in den 1550 erJahren eine reformierte Mehrheit
unter den Bündner Gemeinden. Diese Phasenverschie-

bung, diese Verspätung machte die Realisierung von
Campells Vision zum vornherein unwahrscheinlich.

67 Burkhardt, Reformationsjahrhundert, S. 94.

68 Ebd., S. 131.

69 Dazu Vasella, Österreich.

70 Zum Durchbruch der Reformation im Oberengadin, Bergeil und

Vorderprättigau ab 1550 vgl. Pfister, Konfessionskirchen, S. 209

(Karte).

18



Parität

Eine wichtige Wegmarke für die Entwicklung in Rä-

tien war der Bundstagsbeschluss vom 26.Januar 1557.

Danach durfte in den Untertanenlanden «z/z«gö'rt&/>

wort zzzzz/ mz7z£tf/z'«»z z/zzrc/> &/wzfczzzztoz zzzzz/ z/«

worts Gort«, wr£z«zz/Z zzzzz/jjc/wz/zg/ wmfez». Die Evange-
lischen dürfen die vorhandenen Kirchen mit benutzen.
Wo es nur eine Kirche im Dorf gibt, dürfen sie nach
der katholischen Messfeier ihren Gottesdienst abhalten.
Wo es aber mehrere Kirchen gibt, müssen sie mit ei-

ner der übrig bleibenden vorlieb nehmen, nachdem die

Katholiken die ihnen zusagende für sich reserviert ha-

ben." Dass die Evangelischen auch an den betreffenden

Kirchengütern beteiligt werden sollten, war die logische
Folge." Problematisch war allerdings die Ausführung
dieser Bestimmung, die konkrete Auf- und Zuteilung
der Pfrundvermögen.

«Eine klare Verletzung des Mehrheitsprinzips in re-
ligiösen Dingen», bemerkt Head kritisch zu alldem."
Nach diesem Prinzip hätte ja eben die Mehrheit einer
Bündner Gemeinde über die Konfession der ganzen
Gemeinde entscheiden sollen. Doch die Veltliner Ge-

meinden waren den Bündner Gemeinden nun einmal
nicht gleichgestellt; sie waren eben untertänig, nicht
zur Selbst- und Mitregierung berechtigt. Vor allem aber

wurde 1557 das Mehrheitsprinzip in religiösen Dingen
auch für die «herrschenden» Gemeinden relativiert:
Am 18. Januar, eine Woche vor dem zitierten Abschied,
hatte der Bundstag beschlossen, dass reformierte und
katholische Kongregationen innerhalb einer Gemein-
de die vorhandenen Kirchen und das Kirchengut unter
sich teilen sollten."

In zeitgenössischer Juristensprache ausgedrückt: Ab
1557 war in den Drei Bünden und deren Untertanenlan-
den beiden Konfessionen nebeneinander das exmi/zzzzzz

der öffentliche Gottesdienst, erlaubt. Eine be-

scheidene Vorstufe dazu war die Erlaubnis zum mva-
ftzrwz /vwzzft/zzz, zur Hausandacht, gewesen. Diese hatte
der Bundstag den Evangelischen im Veltlin bereits am
24. Juni 1544 gewährt: mit der Erlaubnis, aufeigene Kos-

ten Lehrer und Prädikanten anzustellen. Bei den letzte-

ren handelte es sich natürlich vor allem um Exulanten,
denen in den bündnerischen Untertanenlanden, wie in
den Drei Bünden selbst, Asyl zugesichert wurde."

1557 ging es also um die Einführung einer echten Pa-

rität oder Bikonfessionalität, mit flankierendem Minder-
heitenschutz, im ganzen Dreibündestaat. In grundsätz-
licher Formulierung bekräftigt dies der Bundstagserlass

vom 9.Juni 1586 (nach einer militärischen Intervention

gegen rebellierende Veltliner 1585): Es «.so/fezzzz// & 2
re/zgzowOT, «zzzzz/zc/z mz^/zV/z zzzzz/ czrt/>o&c/>, .sezzz, wz'e

wozz z/ezzz zzfezzzz j&ar ^ozzzzwczz z'rt, g/czc/z so wo/ z'zz Gzzzcz'zzezz 3

Pzzzrt/>«z, zz/s ozzc/z z'zz z/me//>zjg£zz zzzzz/crt/iozztfzz /zzzzzzz/zw. »"'

Bis um 1600 hatte sich die Bikonfessionalität in den
«herrschenden Landen» mit einem bestimmten Kräf-
teverhältnis verfestigt: 34 Gerichtsgemeinden waren
reformiert, 18 katholisch." Der konfessionelle Schlüs-
sei «zwei zu eins» sollte als Ämter-Proporz gar noch
in der Kantonsverfassung von 1814 verankert werden."
Leicht lebbar war diese Parität allerdings nicht; gerade in
der Zeit ab 1600 wurden paritätische Bündner Gemein-
den von Konflikten erschüttert." Immerhin bildete das

bündnerische Modell der Parität eine originelle Lösung,
die sonst in kaum einem Territorialstaat anzutreffen
war. Im 16. Jahrhundert musste man, von Glarus ein-
mal abgesehen, bis nach Siebenbürgen oder Polen wan-
dem, um ähnliches zu finden."

Synodale Disziplinargewalt und
Bekenntniszwang

Der wichtigste Schrittmacher auf dem Weg zu einer

evangelischen Bündner Landeskirche war die Synode.
Bereits am 14. Januar 1537 hatten die «crwzm/zgczz wo/ge-

Zzrtc« /wzfczzzztezz zzwz/ Az'rtezz z/« wztzz^/z'azwr z/zzzzscmr z/ryezz

/izzzzz/Zc« /zzzzz/czz » vom Bundstag die Erlaubnis erhalten,
sich alljährlich ein- bis zweimal zu versammeln, um
neue Bewerber um Pfarrstellen auf ihre Fähigkeit und

71 Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I, S. 275-276.
72 Ein entsprechender Artikel wurde am 10. Okt. 1558 auf die Ge-

meinden ausgeschrieben und von diesen offenbar gutgeheissen;

vgl. Jecklin, Materialien II, Nr. 285.

73 Head, Koexistenz, S. 329.

74 Jecklin, Materialien II, Nr. 278, S. 272.

75 à Porta, Historia Reformationis I, S. 38. Bestätigung dieses Erlas-

ses, unter dem Vorbehalt der Examination und Zensur durch die

Synode, auf dem Bundstag zu Davos, 1. Nov. 1552: Jecklin, Mate-
rialien II, Nr. 259. Dazu Truog, Synode, S. 36.

76 Jecklin, Materialien II, Nr. 507: Revisionsfassung der Artikel der

Bündner Fähnlein in Chiavenna, Feb. 1585. Im übrigen lehnt sich

der Wortlaut von 1586 eng an denjenigen von 1557 an.

77 Head, Social power, S. 69.

78 Art. XXVIII; dazu Graf, Ordnung, S. 39.

79 Beispiele in Head, Koexistenz, S. 331-340 und Head, Kommuna-

lismus, S. 42-47.
80 Vgl. Wolgast, Konfessionalisierung, S. 197.

81 Guggisberg, Wandel, S. 143.

19



Würdigkeit zu prüfen und fehlbare Kollegen zu diszi-

plinieren. Letztere wollte man äusserstenfalls «/>«««£«,

Als Institution, in ihren Organen, wird die Syno-
de dabei gar nicht näher beschrieben. So ist denn auch

ihre erste Abhaltung nicht vor 1547 überliefert." Die
Versammlung trat zunächst vor allem in Chur zusam-

men und wurde daher von den beiden Churer Pfarrern

geleitet. Diese, nämlich der lokale ReformatorJohannes
Comander und sein Kollege Johannes Blasius, hatten
auf den Gründungsakt hin einen Katechismus verfasst.

Die an die sanktgallischen und zürcherischen Vorbilder
angelehnte Unterweisungsschrift behandelte vor allem
Taufe und Abendmahl."

Eine weitere Stufe der dogmatischen und organi-
satorischen Festigung bildete die « Cow/Lmvo /NAm ».

Nachdem dieses Regelwerk in Zürich gebilligt worden

war, wurde es im Frühling 1553 von der Synode ange-

nommen und im Herbst desselben Jahres vom Bunds-

tag genehmigt. Sein Verfasser war Philipp Gallicius, der

Nachfolger des Blasius an der Regulakirche in Chur. Den
ersten Teil des Werks bildet das eigentliche Bekenntnis,
die Definition der «Ahfes»: zwanzig Glaubenssätze über
die Prädestination und die beiden Sakramente. Der
zweite Teil ist eine Kirchen- oder Predigerordnung, be-

titelt «T/aafa yyKOr/z» (also eigentlich: Synodalbeschlüs-
se). Hier werden der Ablauf der Synode, die Feier der

Festtage sowie die Kontrolle der Pfarrer hinsichtlich ih-

rer Amtsführung und ihres Lebenswandels geregelt."
Die Confessio Rattica entstand aus einer bestimmten

Absicht, zu einem bestimmten Zweck, nämlich als In-
strument zur Disziplinierung der eigenwilligen Exulan-

ten in den Untertanenlanden und in Südbünden. De-

ren Ansichten über Gnadenwahl und Willensfreiheit,
über die Menschlichkeit Jesu, über die Entbehrlichkeit
der Sonntagsfeier sowie über die Sakramentslehre wur-
den verworfen." In diesem Zusammenhang verfügte
der Bundstag noch im Herbst 1552 - als die Confessio

erst provisorisch erarbeitet war -, dass die italienischen
Exulanten von der Synode examiniert werden mussten,
bevor sie in bündnerischen Landen predigen durften.
Damit wurde das «Toleranzedikt» von 1544 über Asyl
und Predigterlaubnis für Exulanten bestätigt, aber auch

eingeschränkt." Dass die Confessio Rastica tatsächlich
eine repressive Tendenz hatte, zeigt sich in der Reaktion
des Pier Paolo Vergerio: Er protestierte schon im Herbst
1552, und im Frühling 1553, als nichts mehr zu ändern

war, ging er ins (nächste) Exil."

Bald musste sich jeder Bündner Prädilcant, jeder

neu in die Synode Aufgenommene, mit Gelöbnis und
Unterschrift zu beiden Teilen der Confessio Rîetica be-

kennen. So entstand die Bündner Synodalmatrikel: Die
ab 1555 laufende Serie der Unterschriften wurde zum
abschliessenden Personalverzeichnis." Einige weitere

italienische Exulanten, nebst Vergerio, verweigerten die

Unterschrift und emigrierten anderswohin.

Campell als Kirchenpolitiker

Die Gemeinde Chiavenna wurde bekanntlich oft
von dogmatischen Streitigkeiten heimgesucht. Girola-

mo Zanchi, ihr Pfarrer seit 1564, hatte unter neu zu-
gewanderten Spiritualisten etliche Anhänger. Dagegen
wehrten sich die orthodoxen Alteingesessenen, die im
Kirchenrat überwogen. Im Frühling 1567 zog die Syn-
ode den Dauerkonflikt an sich. Die von der Versamm-

lungsleitung gefundene «Versöhnungsformel» sprach
Zanchis Gegner vom Vorwurf des Schismas frei, ohne
aber Zanchi in seinem Amt zu bestätigen - worauf die-

ser nach Heidelberg ging.
Wer die Synode vom Mai 1567 in Chur leitete, ist

nicht ganz klar; für diese Zeit sind noch keine eigentli-
chen Protokolle überliefert. Nebst dem Churer Haupt-
pfarrer Tobias Egli wird auch Ulrich Campell, damals

noch Pfarrer in Zuoz, als «wzzMMter rywor/z» erwähnt. Je-

denfalls unterstützte er entschlossen die Chiavennaslcer

Orthodoxen (die ihn für seinen Aufwand mit 1 Gulden

entschädigten)." Anders Johannes Gantner, der Nach-

82 Bundstagsabschied vom 14. Jan. 1537; zit. nach Truog, Synode,

S. 11. Vgl. auch Graf, Ordnung, S. 10-20.
83 Truog, Synode, S. 12-13.
84 Camenisch, Katechismus; Wenneker, Gantnerhandel, S. 95.

85 Truog, Prädikanten, S. 3; Truog, Synode, S. 17-18; Graf, Ord-

nung, S. 21-25; Pfister, Konfessionskirchen, S. 218.

86 Diese Zweckbestimmung der Confessio Rsetica wurde von Gal-

licius gegenüber Bullinger ausgesprochen; zudem ist sie in der

Präambel des Werks angedeutet. Vgl. Truog, Synode, S. 16; Graf,

Ordnung, S. 20-21.
87 Vgl. oben, Anm. 57.

88 Wenneker, Gantnerhandel, S. 99, Anm. 21, sowie S. 101.

89 Truog, Prädikanten, S. 3.

90 Wenneker, Gantnerhandel, S. 101.

91 Zucchini, Riforma, S. 52-60 sowie Appendix 16, S. 104 Campell
als Zahlungsempfänger). Campell behauptet allerdings, dass sich

der Streit nicht eigentlich um Glaubenssätze, «wo«

», gedreht habe; Campell, Rsetite descriptio, S.408.

20



folger des Gallicius an der Churer Regulakirche, der als

Synodalschreiber fungierte: er setzte sich für die Dul-
dung der Spiritualisten ein.

Zeitgleich mit dem Chiavennasker Kirchenstreit
spielte sich der Churer Gantnerhandel ab."' Der Prädi-
kant Gantner stand einem täuferischen Kreis nahe, der
sich in Chur um den Buchhändler Georg Frell gebildet
hatte. Als Frell die Taufe eines Kleinkindes verweiger-
te, wurde er vom Churer Rat aus der Stadt verbannt;
als Gantner den Frell verteidigte, wurde er im Oktober
1570 vom Rat abgesetzt. Gantner forderte individuelle
Gewissensfreiheit: Die weltliche Obrigkeit hatte sich

nicht in theologische Lehrfragen einzumischen. Dage-

gen donnerte Heinrich Bullinger aus Zürich: Niemand
dürfe sich anmassen, einen offensichtlichen Ketzer zu
verteidigen oder die Obrigkeit in der Ausübung ihres

Amtes zu hindern.
Für Gantners Nachfolge an der Regulakirche kandi-

dierten zwei sehr unterschiedliche Männer: Johannes
Möhr, Prädikant in Grüsch und Fanas, der Gantners he-

terodoxe Einstellung teilte, sowie Ulrich Campell, den

Bullinger empfahl. Campell wurde mit knapper Mehr-
heit gewählt. Er trat das Amt im Frühling 1571 an."

Mitte 1570 und Anfang 1571 erliess der Bundstag
auf Begehren der Synode mehrere Dekrete gegen «Ari-
aner» und «Wiedertäufer». Er beschloss, dass

«wZÄofocfer rc^i/zo« /// zz/? z/ezz

/ztzzakzz wrz/czz»." Und dabei blieb es: Nur die

reformierte und die katholische Konfession waren in
den Drei Bünden zugelassen; nur auf sie hatte sich die

Glaubensfreiheit von jeher bezogen. «Dz« «fenjgif» r«rt«zz

«zzz/ twA>ZZ«K. »"

Campell als Vordenker der Synode -
Erfolgsphase

Die Richtigkeit und Notwendigkeit dieses Vorgehens
wurde von der Synode in feierlicher Sentenz am 12.Juni
1571 bestätigt. Demnach hatte die weltliche Obrigkeit
die Pflicht, den Häretiker kraft ihrer Macht, mit ihrem

von Gott verliehenen Schwert, von der Verbreitung sei-

nes Giftes abzuhalten und ihn auch dann, wenn er zwar
Schweigen gelobte, aber die heiligen Predigten und die

Sakramente der Eucharistie und der Taufe doch verach-

tete, zur Ordnung zu zwingen und nach Massgabe seiner

Sünde sowie in Ansehung seiner Person zu bestrafen."

Die Sentenz richtete sich zunächst gegen Gantner,
der aus der Synode ausgeschlossen wurde. Er wurde

also «gebannt», für amtsunwürdig erklärt. Ihm wurde

Schweigen geboten; das Predigen, die Vornahme von
Taufen und die Abhaltung des Abendmahls war ihm
verboten. Dies ist jene Mindest- oder Schrumpfform re-

ligiöser Toleranz, welche gerade noch diesseits der Ket-

zerverfolgung liegt. Dem Abweichler wird gestattet, « als

ÄzEmhczzr zu leben, ohne sich am Gottesdienst der

Staatsreligion beteiligen zu müssen, aber auch, ohne sei-

nen abweichenden Glauben praktizieren zu dürfen.»"
Dabei war nicht einmal klar, inwiefern Gantner selbst

sich dogmatischer Abirrungen schuldig gemacht hatte.
Sicher war nur, dass er Toleranz gegenüber «Ketzern»
gezeigt und gefordert hatte.

Mit Gantner wurden auch Möhr sowie fünf itali-
enische Exulanten, darunter Niccolö Camulio, vom
Bannstrahl der Synode getroffen." Für die letzten evan-
gelischen Flüchtlinge aus Italien war Rätien damit als

Zielgebiet unattraktiv geworden - ein allzu steiniges

Asylland."
Die übrig gebliebenen Synodalen mussten die Sen-

tenz vom 12.Juni 1571 unterschreiben. Mit der be-

kenntnishaften Unterzeichnung des Spruchs verband
sich eine Neuimmatrikulation der Prädikanten: Die seit

1555 geleisteten Einträge wurden wiederholt.' Als ers-

ter unterschrieb Ulrich Campell, «zZM«ror«cc/özürftcar»,

92 Zum Folgenden: Truog, Synode, S.28-30; Wenneker, Gantner-

handel, S. 105-111; Bundi, Gewissensfreiheit, S. 87-89. Aus ers-

ter Hand und dezidiert parteiisch: Campell, Historia Rastica II,
S. 469-490.

93 Hierzu und zur Laufbahn des Möhr vgl. Hitz, Landesherrschaft,
S. 63-68. Zu Gantners weiteren Schicksalen auch Truog, Pfarrer,
S. 34; Wenneker, Gantnerhandel, S. 112-113.

94 Staatsarchiv Graubünden, AB IV 1/3, S. 15: Bundstagsprotokoll

zum 5. Feb. 1571. - Zu den entsprechenden Beschlüssen vom 27.

Mai und 28. Juni 1570 vgl. Jecklin, Materialien I, Nr. 898; Bundi,

Gewissensfreiheit, S. 84.

95 Artikel der Fähnlein in Chiavenna, Feb. 1585; Jecklin, Materialien

II, Nr. 498.

96 « M/zg/srrarz/s dc6<?zzr ta/em pro potastate sz/zz, g/zzd/o s/6/ dzP/m'rz/s co/z-

cesso, coërccre, «<? <z//'os sz/o fewewo m/zcwf; <?r etazm tac/'rz/rwtatam

prow/^ewfem er «z'6/7o mmz/s tarne« co«c/o«es sz/cras er sz/erame/zta

6/zpr/smz er ez/c/w/stae co«rem/ze«rera, m ordmem redzgere pz/me-

regz/e semper pro raf/owe peeozrz er persome ere. »; zit. nach Truog,
Prädikanten, S. 9.

97 Wolgast, Konfessionalisierung, S. 196.

98 Camulio wirkte demnach auch als Prediger - anders wären seine

Ansichten kaum bekannt und relevant geworden.
99 Pastore, Valtellina, S. 86-87.
100 Die Unterschriftenreihe beginnt allerdings erst am 21. Mai 1573

zu laufen; Truog, Prädikanten, S. 9.

21



Co-Leiter der Synode. Erst an zweiter Stelle folgte To-

bias Egli, der eigentliche «zzzzzztttez-» oder Vorsitzende.'"'

Campell dürfte die Sentenz selbst verfasst haben. Wie
stark er sich im Gantnerhandel engagierte, wie sehr er

in dieser Phase der synodalen Politik eine Führungsrolle
wahrnahm, geht auch aus seinem Werk « //«torzü Azete-

czz» hervor.'"'

Dogmatische Hilfestellungen empfing die Bündner
Predigerversammlung, wie gewohnt, aus Zürich. Josias

Simler, Professor für Exegetik, sandte einen den Drei
Bünden gewidmeten Traktat gegen Anabaptisten und
Antitrinitarier nach Chur. Im November 1571 wurde
das «ä/iözz wzr£ wz'z&r z/zc tezzv zzzzz/ /«ter» vom Beitag
verdankt; im Mai 1572 übersandte man dem Autor ein

Geschenk, einen silbervergoldeten Becher."" In ihrer

Auffassung vom «weltlichen Schwert» ging die Bünd-

ner Synode konform mit dem in Zürich vorgelebten
staatskirchlichen Modell, wie es Bullingers « Cözz/ahvo

//e/zziöczz/wterz'or» entsprach.""

Campell als Vordenker der Synode -
kritische Phase

Das um 1570 erreichte enge Zusammenwirken zwi-
sehen Synode und Bundstag kam bereits 1572 ins Sto-
cken."" Eglis und Campells offensive Stellungnahme
im « Bullenhandel » gegen Johann von Planta-Rhäzüns
verdross die Staatsmänner. Aus einem Strafgericht, wie

es gegen Planta eingesetzt wurde, konnte sich leicht ein

allgemeines Antikorruptionstribunal entwickeln...
So ermahnte der Bundstag schon am 3. Januar 1572

die Geistlichen beider Konfessionen: Sie sollten «&/tez'zz

werter zzzzz'/wœz zzzz5pz$tezz, rowr/cr^cwzcywc zzzteOT /zzzzz/ zzzjTzZZ

wofozzzzz/ zzzzz/ zryzzzg&gV cr/w/te« /te^êzz».""' Dieser Appell
fruchtete nichts. Auch im Folgejahr, als der Planta-

Prozess längst abgeschlossen war, erregten die eifrigen
Prädikanten wieder Anstoss. Der Bundstag befand, man
müsse «zzzzV feyz/czz r£/zjgro»rgm//zcZ>£» /wz/tezzzztezz zzzzz/£/zz/-

Je» cz"zz5f/te/»czz ra/czz », damit sie « rte/» zï//i?zzz zerer z/zzzptezvzz

zzzzz/ £Ztez'?zcr œteMc/tezz rzteZtezz fwz'c z/zîzz «zz zyte /zzzzgg«z:/tet:/tezz

ryzz zzzöc/ztej fe/zzz/czz ro//czz».'°'

Die Synode hatte nämlich darauf gedrängt, dass der

Bundstag den mit dem Kirchenbann belegten Prädikan-

ten Gantner nun auch mit staatlicher Ächtung bestrafe:

Gantner sollte aus bündnerischen Landen ausgewie-

sen werden. Doch der Bundstag war dazu nicht bereit.

Schliesslich war Gantner kein italienischer Exulant, son-
dem ein angesehener und vermögender Churer Bürger.

Als eine Delegation von drei Synodalen ihre Forderung
den Bundstagsabgeordneten direkt vortragen wollte,
wurde ihnen der Auftritt an der politischen Versamm-

lung verwehrt. Dies wiederum bewog Campell, den

Spruch von 1571 näher auszuführen: Es war die Pflicht
der Landesobrigkeit, auch in geistlichen Dingen die
oberste Disziplinargewalt wahrzunehmen. Campells
Gutachten «z/e o^zczo zzMgwteztezte » - er sollte diesen Titel
bald nochmals benutzen - wurde dem Synodalproto-
koll 1573 angefügt.'

Hier trafen zwei unterschiedliche Ansätze der Kon-
fessionalisierung aufeinander. Campell meinte, es sei

seine Schuldigkeit als Diener am Wort Gottes, den

Bundstag an dessen obrigkeitliche Verantwortung im
kirchlichen Bereich zu erinnern. Die Bundstagsmehr-
heit fand dagegen, dass Interventionen wie diejenigen
Campells nicht zu den Standespflichten der Prediger

gehörten, sondern eine ungehörige Einmischung in die

Staatsgeschäfte darstellten - weshalb die Prediger zu dis-

ziplinieren seien.

Im Herbst 1573 erging nochmals ein bundstäglicher
Ordnungsruf an die « Z>çyz/czz zv/zgzozz5 /zzvz/zAîzztezz », womit
aber wieder vor allem die reformierten gemeint waren:
Geistliche sollten «wz/ff zz/~z/cz- ^zzzzfec// zzoc/> zzzzz/otc/wo »

gegeneinander polemisieren, sondern « cz'zz jycz/zr zzz yyzz-

« zvz/zjgz'ozz zz/fe'zz z/z zryzz awztl Gölte /zzvz/zgczz». Im übrigen
wurden sie - und jetzt waren eindeutig nur noch die

101 Ob es neben Campell 1571 noch einen weiteren « assessor eccle-

siasticus » gab, ist nicht bekannt. Zu den Inhabern der synoda-
len Leitungsämter: Truog, Pfarrer, S. 33-34.

102 Campell, Historia Rcetica II, S. 474-488.
103 Bundi, Gewissensfreiheit, S. 89 und Anhang I, S. 286-287 (aus

der Einleitung von Simlers Traktat); Bullingers Korrespondenz

III, Nr.265, S.271 (Ankündigung des Geschenks durch Cam-

pell, 21. Nov. 1571

104 Eine Bündner Delegation hatte schon auf dem Reichstag von

Augsburg 1566, wo die neue Zürcher Bekenntnisschrift präsen-

tiert worden war, zu den annehmenden Parteien gehört; Wenne-

ker, Gantnerhandel, S. 102.

105 Vgl. Head, Social power, S. 72: Bis 1570 verhielt sich die Synode

zurückhaltend und zeigte sich der Obrigkeit gegenüber gehör-

sam; ab 1572 wurde sie politisch aktiv und erhob kontroverse

politische Forderungen.

106 Jecklin, Materialien II, Nr. 410.

107 Zit. nach Head, Social power, S. 73, Anm. 25. - Head nimmt

an, dass die Massregelung der Prädikanten in den Artikeln der

Fähnlein, 1585/86, wiederholt worden sei. Der dortige Text wie-

derholt aber bloss die Bestimmung (von 1557), dass die beiden

Religionsparteien einander nicht plagen sollen.

108 Truog, Dekane und Assessoren, S. 27.

22



Reformierten gemeint - verpflichtet, alljährlich «ctt/vte//

z« Ätffew», wobei aus dem Bundstag jeweils zwei Mann
an die Versammlung delegiert werden sollten. Es ging
hier weniger um die Institutionalisierung der Synode
als vielmehr um die Kontrolle der synodeninternen Vor-

gänge: wz^AzwÄ/». Erwartet wurde,
dass die Prediger keine Politik trieben, sondern einander

comjgzVre»», so dass kein Unwürdiger

Aus der bundstäglichen Abordnung an die Synode
sollte sich die Einrichtung der « assessor« /»oÄ/«» oder
weltlichen Beisitzer entwickeln."" Der Kirchenhistoriker
Jakob Rudolf Truog hat sicher recht, wenn er annimmt,
dass die Massnahme durch « Misstrauen gegen die Pfar-

rer» motiviert war.'" Aber das Misstrauen richtete sich

nicht nur gegen Pfarrer vom Typus Gantner - wie Truog
denkt -, sondern viel mehr noch gegen solche vom Ty-

pus Campell.
Umgekehrt liessen sich die fuhrenden Synodalen

von der Einrichtung des Assessorats dermassen irritie-

ren, dass sie im Jahr 1574 überhaupt keine Synode ein-
beriefen. Erst gegen Ende jenes Jahres versöhnten sich

Kirchen- und Staatsmänner, so dass die Synode 1575

wieder tagte, und zwar in konsolidierter Form: mit dem

sywotÄ» an der Spitze, mit zwei geistlichen so-
wie natürlich zwei weltlichen Assessoren, mit drei De-

kanen - einem pro Bund - und mit dem Schreiber. Als

Versammlungsleiter fungierte 1575 Ulrich Campell. To-

bias Egli war im Vorjahr gestorben; dessen Nachfolger
hatte das Amt an der Martinskirche noch nicht ange-
treten.'"

Campells letzte Jahre - Bilanz

Dass Campell 1575 (wieder) der Synode vorstand,
bedeutete keinen reinen Triumph für ihn; die Prediger-

Versammlung war ja nun von der weltlichen Obrigkeit
zurückgebunden worden. Ausserdem hatte er inzwi-
sehen seine Stelle in Chur verloren.'" Der Stadtrat hat-
te ihn im Juni 1574 abgewählt. Johannes Gantner und
dessen Familie waren lokal mächtige Gegner, und auf
der anderen Seite war Campell mit seiner Strenge und
seinem anstrengenden Predigtstil in der Gemeinde nie

richtig beliebt geworden. Sein Abgang aus Chur erfolg-
te noch vor dem Stadtbrand vom 23.Juli und vor dem
Tod des Tobias Egli an der Pest im November 1574.""

Campell zog nach Tschlin, in die unterste und kleinste
Gemeinde des Unterengadins.

In der Leitung der Synode konnte Campell sich

aber halten: Bis zu seinem Tod, 1582 oder 1583, war er
noch mehrmals «assessor ecc/es/asft'a«», neben Johannes
Pontisella d.J., seinem Nachfolger an der Regulakirche,
und neben Johannes Cönz Bisaz, dem Pfarrer von Zu-

oz-Madulain, die beide abwechselnd auch Dekane des

Gotteshausbunds waren.'"
Am Ende hatte aber sein grosser - und scheinbar

besiegter - Kontrahent die erfolgreichere Karriere. Der

Bundstag weigerte sich standhaft, Johannes Gantner zu
verbannen, obwohl die Synode bis 1582 noch viermal
darum ersuchte. Gantner behielt sein Churer Bürger-
recht, und er blieb in der Stadt; ja die beiden Churer
Pfarrer wurden sogar Paten seiner Kinder.'" Und nicht
allzu lange nach Campells Tod, 1586, wurde Gantner
wieder in die Synode aufgenommen, wofür er allerdings
Reue bekunden und die Synodalordnung unterschrei-
ben musste.'" Er amtete dann als Pfarrer von Maienfeld
undJenins, wurde schon 1591 Dekan des Zehngerichten-
bundes und 1596 Pfarrer an der Martinskirche in Chur.
In diesem Amt verstarb er 1606: der alte Ketzerfreund
als Antistes.

Auch Pontisella und Bisaz erlebten den Beginn des

17. Jahrhunderts, überlebten also Campell um lange Jah-

re. Bisaz hatte sich 1580 - 1608 dauerhaft als Minister
der Synode installiert. Pontisella allerdings wurde 1606,

nach über drei Jahrzehnten Dienst, von der Synode
ausgeschlossen, und zwar «/>ro/>/cr fe/>a«zs»2«»z », wegen
Hispanismus.'" Denn inzwischen hatten sich die Bünd-

ner Prädikanten, und besonders eine jüngere Generati-

on unter ihnen, der venezianischen, antispanischen Par-

tei angeschlossen. Diese politisierten Prädikanten waren
gewissermassen Campells Erben - obwohl er selbst den

äusseren Allianzen, wegen Zwingiis Verdikt über die

Solddienste, kritisch gegenübergestanden hatte. Aber

wenn ein bündnerisches Dekret 1607 die Geistlichen

109 Jecklin, Materialien II, Nr. 431.

110 Truog, Dekane und Assessoren, S. 26-29.
111 Ebd., S. 27.

112 Zur Institutionengeschichte ebd., S. 31-32. Zur Abfolge der

Churer Pfarrer Truog, Pfarrer, S. 38.

113 Zum Folgenden allgemein Camenisch, Notizen.

114 Vgl. Wenneker, Gantnerhandel, S. 114.

115 Zu den synodalen Ämtern und den Laufbahnen der Genannten

vgl. Truog, Dekane und Assessoren, S. 33-34, 36 bzw. Truog,

Pfarrer, S. 38-39, 121.

116 Truog, Synode, S. 31.

117 Ebd., S. 32.

118 Truog, Prädikanten, S. 9.

23



«beider Religionen» davon abmahnen musste, sich ins

weltliche Regiment zu mischen, dann erinnert dies doch
sehr an einen früheren politischen Aktivismus...'"

In den späten 1570 er Jahren widmete sich Campell
nochmals dogmatischen Fragen. Stefan Domenig, der

Pfarrer von Lavin, war in den Verdacht geraten, die Präde-

stinationslehre anzuzweifeln."" Es wurde eine synodale

Untersuchungskommission eingesetzt, der auch Cam-

pell angehörte. Nachdem er der Synode im Januar 1577

schon einen staatskirchenrechtlichen Traktat geschenkt
hatte, verfasste der Unermüdliche bis Anfang Juni des

gleichen Jahres noch eine umfangreiche Abhandlung
«ZU ZVfW/iUwAr ii»»/ a/i/Ä« /UiyZ«/7»i2/zo«c» (Über die

Vorsehung und zugleich über die Vorherbestimmung).
Davon billigten seine Bündner Amtsbrüder und die

Zürcher Professoren allerdings nur den ersten, unpro-
blematischen, Teil."' Der Beschluss, diesen ersten Teil

- in kleinere Abschnitte portioniert - von allen Kanzeln
des Engadins verlesen zu lassen, blieb unausgeführt; zu

gross war das Widerstreben in den Gemeinden.'"
Auf den ersten Blick kaum erfolgreicher war jene

andere in Campells Spätzeit fallende Unternehmung:
der Versuch, die Gemeinde Bergün vollends der Refor-

mation zuzuführen. Eine starke Minderheit evangelisch
Gesinnter hatte ihn eingeladen. Sein Erscheinen in
Bergün erregte grösstes Aufsehen, galt er doch längst als

Schrecken der Papisten. Er predigte im Freien und auf
einer Tenne; dann wurde er von der immer noch alt-

gläubigen Mehrheit verjagt. Seine Auftritte hatten aber

den evangelischen Bergünern so viel Mut gemacht, dass

sie gestützt aufdie Satzung von 1557 einen Anteil an der
Kirche und der Pfrund forderten und damit schliesslich

den Umschwung erreichten.'"

Campell verkörpert den Prozess der 1570 er Jahre,
in dem die Synode sich institutionalisierte, die einzel-

nen Prädikanten ihrer Kontrolle unterwarf, die Dog-
matik in calvinistischem Sinn schärfte und gegenüber
dem Bundstag als Vertreterin eigener Standesinteressen

auftrat.'" Obwohl sie damit auch Rückschläge erlitt -
Bündner Staatsmänner zeigten bisweilen antiklerikale

Anwandlungen -, behielt sie doch eine freiere, selb-

ständigere Stellung als die sonst vorbildhafte Zürcher
Kirche, die bekanntlich «im Rathaus» stand.""

Campells übriges Werk

Durich Chiampell wurde um 1510 in Susch gebo-
ren."' Eine Ausbildung in alten Sprachen und evangeli-

scher Theologie erhielt er bei seinem Verwandten Philipp
Gallicius, der die erste Generation reformierter Prediger
im Engadin anführte. In den 1550 erJahren wirkte Cam-

pell selbst als Reformator der Engadiner Gemeinden,

von Susch bis und mit Zuoz. 1562 - im Erscheinungs-
jähr des Genfer Psalters - publizierte er die Psalmen und
weitere geistliche Lieder auf rätoromanisch, und zwar
bei Jakob Kündig in Basel.'" Um die gleiche Zeit tat er
sich auch als Verfasser populärer Bibeldramen hervor,
deren Texte leider nicht erhalten sind.

Zu Jahresbeginn 1568 wurde Campell in den ausge-
dehnten Briefwechsel Heinrich Bullingers (1504-1575)
einbezogen. Oder vielmehr bezog er sich selbst ein: Er
schickte aus Susch das Manuskript eines Traktats « Dt'

i£n/»/»ne .MTzete an Bullinger, mit dem Hin-
weis, dass er das Werk gern gedruckt sähe. Ein Zürcher
Drucker, dem er die Schrift zuvor schon geschickt hatte,
wollte sie nicht auf eigene Kosten drucken."" Als be-

sagter Drucker auch nach Bullingers Intervention noch

ablehnte, bat Campell um eine Empfehlung in Genf."'
Doch auch diese war erfolglos; anscheinend hatte Theo-

119 Zur Politik der Prädikanten um 1607 und um 1617 vgl. Head,
Social power, S. 72 und 78, mit Anm. 43.

120 Zum Folgenden ausführlich Campell, Historia Rsetica II,
S. 614-647.

121 « Vera tfZgwe C/zrzsîzawa so/zdo ferbz de/ /z/wdara^wfo wztews, ue/ z/wz-

ca scr/pfz/ra? sawcta? az/dzor/tate /zrwzata, de dzzwwa Prozwdewfra s/wzzd

tfïgwe Pra?destzwafz'owe /zdez' cow/ess/o f.../, az/dzora H/ddncZ/o Caw?-

pe//o, Ge/zwz d/'e 7/z/wz; aw. d. 1577»; StAGR, B143 S. 85: Unter-

Schriften der den ersten Teil approbierenden Synodalen).
122 Gemäss Pfister, Konfessionskirchen, S. 218 wäre im Nachgang

zum Unterengadiner Prädestinationsstreit «eine verbindliche

Glaubensformel erarbeitet worden», und zwar «auf der Basis

eines Traktats von Campell ». Das lässt sich aber in dieser Form

nicht erhärten.

123 Dazu Head, Kommunalismus, S. 39-40.
124 Vgl. Pfister, Konfessionskirchen, S. 206-207, 217-218.
125 «Kz'/cZ; z'st zz/"/"dewz rodzz/s», nach einem Ausspruch des Reforma-

tors Oswald Myconius; vgl. Welti, Geschichte, S. 102.

126 Zur Biographie vgl. Bonorand, Reformatoren.

127 « 17w czzdesc/? da psa/ms c/zz sz/z/w /d#s <? ra/ss da c/zzawtar m /adzw

/... / proa gz/az a/c/wzzwas wsc/zè/goe sazwgc/was c/w'awfczzws spzrzYzza/as,

zrapart rrattas oz/r da/g radazsc/?& éd zmpazt /dttas da woezt- zw /adzw

/.../ rzzot trar atjzzz zwsewzrac/ zw äw coarp e drztzad a c/zzawtar zw ro-
zwazzwsc/z traas Dzzrz'c/z C/zz'azwpe/», Basel 1562; Kantonsbibliothek
Graubünden Chur, Aa 62. Weitere Ausgaben 1606 in Basel und

in Lindau.

128 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 61, 2. Jan. 1568: Campell aus

Susch.

129 Ebd., Nr. 94, 2. Juni 1568 und Nr. 102, 13. Juli 1568: Campell

aus Zuoz bzw. Susch.

24



HENRI BVLLINGER. DE BREM-
GARTEM EN S Y IS SE, MINISTRE DE
L'EGLISE DE ZVRICH.

Abbildung 6:
Heinrich Bullinger (1504-1575) und Josias Simler (1530-1576),

dor Beza am Text etwas auszusetzen."" Diese Vorgänge
wirken wie ein böses Omen für Campells weitere pu-
blizistische Tätigkeit: Die Hauptmasse seiner Schriften
sollte erst postum, drei Jahrhunderte nach seinem Tod,

gedruckt werden.

Im Jahre 1570, zeitgleich mit seiner von Bullinger
geförderten Wahl an die Regulakirche in Chur, begann

Campells eigentliche schriftstellerische Tätigkeit. Der

Schreibauftrag war aus Zürich ergangen. Der Polyhis-
tor Josias Simler (1530-1576), Bullingers Paten- und

Schwiegersohn, plante eine umfassende Darstellung der

Eidgenossenschaft. Als Vorarbeiten dienten seine eige-

nen Schriften « 1M«/T öfewrz/Vzo» (Beschreibung des

Wallis, 1574),"' (Kommentar
über die Alpen, 1574) und «IV /Ifetora»»
(1576, deutsche Ausgabe noch im gleichen Jahr: «Rçgz-

In den Einleitun-
gen zu diesen gedruckten Werken erwähnte Simler das

grosse Projekt. Dieses war, wie viele vergleichbare huma-
nistische Werke, zweiteilig angelegt: Ein synchron-syste-
matischer Teil wurde durch einen diachron-historischen

ergänzt.

10SIAS SIMLER, DE CAPEL-
LE EN SVISSE, PROFESSEVR DE
THEOLOGIE A ZVRICH.

Holzschnitte, Genf 1580.

Auch Campells Beitrag zeigt diese zwei Aspekte, den

geographischen und den geschichtlichen. Unser Autor
verfasste zunächst eine «ZteftV ic-
.cot/Vot » Ortskundliche Beschreibung des alpinen Räti-

en) und anschliessend eine «HzklorM TTetoz» (Rätische
Geschichte

Die «Topographie» enthält eine Fülle naturkund-
licher und humangeographischer Angaben. Die «Ge-
schichte » ist vor allem für Campells Lebenszeit infor-
mativ, wobei die Darstellung der kirchenpolitischen
Kämpfe recht subjektiv und ausführlich geraten ist.

Mit Bullingers und Simlers Tod, 1575/76, wurde
das Gesamtprojekt in Zürich eingestellt. Für Campell,
der übrigens der einzige auswärtige Projektmitarbeiter
gewesen war, schwanden die Publikationsaussichten

130 Ebd., Nr. 132, 27. Nov. 1568: Campell aus Susch.

131 Moderne Ausgaben: Die Alpen - De Alpibus commentarius,

neu hrsg. vom Deutschen Alpenverein, Pforzheim 1984; De AI-

pibus commentarius - Commentario delle Alpi, a cura di Carlo

Carena, Locarno 1998.

25



dahin. Nachdem er 1577 die «//«forzh RrefzAz» fertig-
gestellt hatte, bat er den bündnerischen Bundstag um
das Imprimatur und einen Druckkostenzuschuss. Die

Anfrage blieb pendent; es wurde wohl eine Gutachter-
kommission bestellt, die aber nie zu einer Empfehlung
gelangte. Die Staatsmänner liessen die Sache versanden,
wahrscheinlich aus finanziellen Gründen.'"

Zeitgenössische Staatstheorie:
Obrigkeit - Gehorsam - Widerstand

Mit seinem Titel «De o//zcz'o erget raferfor»
erinnert Campells politischer Traktat von 1577 stark an
den Titel einer Abhandlung von Theodor Beza, die ein

Jahr zuvor gedruckt worden war: «De z'»re

z>z .«Mzto», mit dem Nachsatz «e/q^zcz'o rzzMz'tor#;» erg«

zzzzigitfrafz« ».

Beide Titel spielen mit einer interessanten Um-
kehrung. Wenn Campell sich auf die «Pflicht» der

Obrigkeit bezieht, dann meint er eigentlich ein obrig-
keitliches Recht, ein Herrschaftsrecht, dem eine Gehör-

samspflicht der Untertanen entspricht. Und wenn Beza

das «Recht» der Obrigkeiten - sowie im Untertitel die
« Pflicht » der Untertanen - behandelt, dann umschreibt

er in Wahrheit die Grenzen politisch-staatlicher Herr-
schaft, an denen das Widerstandsrecht der Untertanen

beginnt. Dass die zentralen Begriffe bei den beiden

Autoren vertauscht sind, beruht natürlich auf der un-
terschiedlichen Perspektive: Campell schreibt im In-
teresse der herrschenden Bündner Reformierten, Beza

hingegen als Vertreter der unterdrückten französischen

Calvinisten. Bemerkenswert ist aber jene rhetorische

Vertauschung, die beide Autoren gleichermassen vor-
nehmen: Sie vermeiden es, ihren eigentlichen Zentral-

begriff im Titel zu nennen; stattdessen wählen sie einen

Ausdruck, der ihrem jeweiligen Widerpart entgegenzu-
kommen scheint.

Ein weiterer wichtiger Begriff, den beide Autoren ver-
wenden, ist offensichtlich wzz£«vra/zz5. Campell nimmt
ihn im Singular, weil er etwas Singuläres meint: den

Mehrheitswillen der Bündner Gemeinden. Die refor-

mierten Gemeinden zur gemeinsam agierenden Einheit

zu bündeln, die ein bestimmtes Regierungshandeln an
den Tag legt, ist gerade sein Ziel. Beza hingegen denkt
bei ZTZzzgzVrzzZzzs an die General- und Provinzialstände, an
die Gouverneure, Kapitäne, Baillis, Seneschalle sowie

an die Stadträte in ganz Frankreich, weshalb er den Plu-

ral benutzt.

Mit seinem Traktat «D^ z'zzzr »zzjgzrfzv^zzzzzw » gehört
Theodor Beza (Théodore de Bèze, 1519-1605), der
Präsident des Genfer Predigerkollegiums, zu den be-

deutenden Monarchomachen, wörtlich: «Alleinherr-
scherbekämpfern». Nach der Bartholomäusnacht, dem
Massaker an den Hugenotten 1572, diskutierten die cal-

vinistischen Monarchomachen das Widerstandsrecht,

um ihren Konfessionsangehörigen in Frankreich einen
Freiraum zu verschaffen. An dieser Publizistik beteiligte
sich neben Beza zunächst vor allem François Hotman
(Franciscus Hotomanus, 1524-1590), der im Verlauf ei-

nes unsteten Lebens als Rechtsgelehrter in Paris, Lyon,
Lausanne, Strassburg, Valence, Bourges und Genf sowie

schliesslich in Basel wirkte. Aus der Bartholomäusnacht
floh er nach Genf, wo er sein Werk «Arazzco Gaffizz» pu-
blizierte.'"

Die Diskussion des Widerstandsrechtes hatte eine

protestantische Tradition, die von Beza gleich einlei-
tend explizit aufgegriffen wird: Als die lutherische Stadt

Magdeburg 1550 von kaiserlichen Truppen belagert
wurde, postulierten die Pfarrer ein Widerstandsrecht
für den Fall, dass ein Monarch zum Tyrannen entar-
te. Ein solches Recht hatte Martin Luther schon früher,
1539, gefordert: Gegenüber einem Kaiser, der sich zum
Verbündeten des apokalyptischen Ungeheuers (des

Papstes) machte, hätten die Reichsfürsten nicht nur
das Recht, sondern sogar die Pflicht zum Widerstand.
Waren sie doch keine blossen Untertanen, die ihrer Ob-

rigkeit unbedingt Gehorsam schuldeten, sondern selbst

Obrigkeiten: «»zaghtoZz« hz/erzor«» (während der Kai-

ser das Amt des «wza,gK?rafz« ra/wor» auf gerechte Weise

hätte ausfüllen sollen). Die Magdeburger dehnten diese

Theorie dann einfach auf weitere Gewalten aus: Auch
der Rat von Magedburg war ein «/»zzgzVrzzft« hz/mor».'"

Der Magistratsbegriff, wie auch der mit ihm korres-

pondierende Gehorsamsbegriff, war stark römisch-recht-
lieh geprägt.'" Bei Calvin, der von seiner Ausbildung
her Jurist war, sind die Obrigkeiten mit göttlicher Au-
torität ausgestattet, während für das Volk vor allem die

Gehorsamspflicht gilt.'" Eher «zögernd, mehr gedrängt

132 Nach à Porta, Historia Reformations I, S. 8. Das Bundstagspro-
tokoll schweigt sich über die Vorgänge aus.

133 Dennert, Einleitung, S. XXVIII; Kingdon, Introduction, S. XX-

VII-XXVIII; Reinhard, Humanismus, S. 279.

134 Was allerdings, in der Konsequenz, die Magdeburger Bürger zu
einfachen Untertanen gemacht hätte. - Reinhard, Humanismus,
S. 277-278.

135 Dennert, Einleitung, S. XLIII.
136 Reinhard, Humanismus, S. 274-275.

26



von den historischen Umständen als überzeugt»,'"
räumt Calvin ein Widerstandsrecht der «/w/w/zrr« wra-

gzrfraö«» ein: Ständeversammlungen haben das Recht

und die Pflicht, gegen die Bedrückung des Volkes durch
die Könige einzuschreiten.'"

Auch Beza sieht die Regierungen von Gott einge-

setzt - so lange sie nämlich gut und gerecht sind."' Doch
letztlich beruht Herrschaft auf einem wechselseitigen

Verpflichtungsverhältnis. Ein willkürlicher, tyrannischer
Herrscher bricht den Vertrag mit dem Volk. Denn das

Volk war vor der Obrigkeit da und ist nicht um ihret-
willen da; sondern umgekehrt.' Aus dieser naturrecht-
liehen Auffassung vom Herrschaftsvertrag leitet sich

ohne weiteres das Recht auf Widerstand gegen einen

tyrannischen Herrscher ab. Beza und Hotman argumen-
tieren aber auch historisch und beziehen sich auf das

Lehnsrecht und seine mutuellen Treuebeziehungen.""
In der Einschränkung des Widerstandsrechts auf

die Magistrate bleiben die beiden Monarchomachen
den lutherischen und calvinischen Vorgaben treu. Ein-
fache, amtlose Privatpersonen kommen als «

zw/mt'zzn » und damit als Träger des Widerstandsrechts

natürlich nicht in Betracht. Dasselbe gilt aber auch für
ländliche Gemeinderäte. Die Hugenotten gehörten
dem Adel oder dem wohlhabenden Bürgertum an; in
der einfachen Stadt- und Landbevölkerung hatten sie

kaum Anhänger.
Die soziale Beschränkung des Widerstandsrechts wie

andererseits eine gewisse Hochschätzung des Gehorsams

trotz allem, ist typisch für die calvinistischen Staatstheo-

retiker der 1570 erJahre. Die katholischen Monarchoma-
chen der 1590 erJahre kannten solche Skrupel nicht: Für
sie war auch der Pöbel zum Widerstand berechtigt, und
sie propagierten ungescheut den Tyrannenmord.'"

Staatstheorie bei Campell

Theodor Beza verfasste seinen Traktat im Sommer
1573, wohl zunächst auf Lateinisch. Die Veröffentli-
chung gestaltete sich schwierig. Aus diplomatischen
Gründen wollte der Rat von Genf, wie auch derjeni-
ge der «Schutzmacht» Bern, den französischen König
nicht mit Vorwürfen zur Bartholomäusnacht konfron-
deren. Auch in Zürich war man unentschlossen. Bullin-
ger und Simler hatten eine Abschrift aus Genf zuge-
schickt bekommen; Simler empfahl den Druck, konnte
aber weder in Zürich noch in Basel noch in Graubün-
den einen Drucker finden, der den Auftrag bedenkenlos

angenommen hätte. Schliesslich organisierte der Autor
die Drucklegung selbst. Im Jahr 1574 reiste Beza nach

Heidelberg, um das Manuskript in die Presse zu geben.

Jean Mareschal, der kürzlich aus Lyon in die Kurpfalz
gezogen war, druckte den Traktat anonym, in französi-
scher Sprache. Zwei Jahre später produzierte er auch die

erste lateinische Ausgabe.'"
Bezas Werk hatte welthistorische Wirkung. Er be-

einflusste die Unabhängigkeitserklärung der nordnie-
derländischen Provinzen 1581 und indirekt auch die

Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten von
Amerika 1776. Da der Traktat ja beinahe in Poschi-

avo gedruckt worden wäre, stellt sich erneut die Frage
nach seinem Einfluss auf Campell.

Der Bündner Prediger untermauert seine Prämisse -
die Verantwortung eines christlichen Landesherrn für die

Konfession des Landes und das Seelenheil der Unterta-

nen - mit historischen Beispielen. Verweise aufHerrscher
der Vergangenheit, die sich um das Kirchenwesen küm-

merten, besonders aber auf die alttestamentlichen Pro-

pheten und Könige, die weltliche mit geistlicher Macht
verbanden, sind in solchen Zusammenhängen üblich.'"
Bei Beza erscheinen die biblischen Propheten, wie auch
die Apostel, ebenfalls schon als Referenzhorizont für
moderne konfessionspolitische Fragen. Darüber hinaus

geht der Genfer auf die Geschichte der alten Griechen
und Römer ein,'" was der Bündner kaum tut.

Hinsichtlich der politischen Ideen und Begriffe er-
scheint Campell im Vergleich mit Beza unreflektiert.
Er liefert keine Legitimitätsbegründung für die bünd-
nerische Herrschaft im Veltlin. Entweder hält er diese

137 Dennert, Einleitung, S. LXV.
138 Reinhard, Humanismus, S. 278.

139 Bèze, Magistrats, S. 15,19.
140 « C'es? tfsstfi/o/V /<? pewp/e <3 esté attcww Mag/sfraf, ei gwe /e

pewp/e w'esi pomi powr /e Mdgzsfrai mtf/s /e Mtfgzsirai powr /e pewp-

/e. » Bèze, Magistrats, S. 42. Sowie bereits S. 13: « /e d; donc, Q»e
/es pewp/es «e sowi po/wi zssz/s des raag/sirais. »

141 Dennert, Einleitung, S. XLIII; Reinhard, Humanismus, S. 280.

142 Dennert, Einleitung, S. XIII, XLV; Kingdon, Introduction,
S. X-XI, XXXVII, XXXIX, XL, XLII; Wolgast, Konfessionalisie-

rung, S. 192; Wolgast, Reformierte Konfession, S. 12.

143 Weitere französische Ausgaben: ebenfalls 1574 und anonym in

Genf; 1575 in La Rochelle. Die Drucker der anonymen Ausga-
ben blieben ebenfalls anonym; die Bücherforschung hat sie u. a.

anhand ihrer Typen identifiziert. Vgl. Kingdon, Introduction,
S. XXVII, XXIX, XXX, XXXII.

144 Head, Social power, S. 75, Anm. 29, und 81, Anm. 56 nach Ter-

rence Kirby
145 Bèze, Magistrats, S. 44-51.

27



Herrschaft gar nicht für legitimationsbedürftig, oder
aber er zieht es aus taktischen Gründen vor, die Frage
nicht zu diskutieren. So lange er nicht an eine Rechtfer-

tigung von Herrschaft denkt, ist für ihn auch jegliche
Herrschaftskritik undenkbar.

Nichtsdestoweniger verrät er in einer bestimmten
Passage seiner Abhandlung, dass ihm die Lehre vom
Widerstandsrecht und deren Anwendung in konfessi-

onspolitischen Zusammenhängen vertraut ist.'"' Als
Träger des Widerstandsrechts kämen in den bündneri-
sehen Untertanenlanden theoretisch die Gemeinden in
Frage, eher aber noch der Talrat - ja, dieser wäre wohl

gar als « zfz/êrz'or» qualifiziert. Campell lässt

zwar durchblicken, dass die Veltliner sich politisch arti-
kulieren, dass sie etwa Petitionäre an den bündnerischen

Bundstag senden; doch er verschweigt die Existenz von
Gemeinden und Talrat im Veltlin. Für ihn gibt es da nur
einen Magistrat, den « zzzzgzVratzzA tzzpmor»: den bündne-
fischen Landesherrn, die Bündner Gemeinden in ihrer
Mehrheit. Veltliner Repräsentationsgremien anzuerken-

nen, wäre gefährlich; enthält doch der Repräsentations-
gedanke schon die Wurzel des Widerstandsbegriffs.

Zur Würdigung von Campells Traktat

In der Forschungsliteratur finden sich Überlegungen

zu den Zielen, die Campell mit seinem Traktat verfolg-
te, sowie natürlich allgemein zur Frage einer Konfessio-

nalisierung der bündnerischen Untertanenlande.
Andreas Wendland bemerkt, dass die Durchsetzung

der Reformation im Veltlin gegen den Willen der katho-
lischen Bündner Gemeinden jedenfalls nicht möglich

gewesen wäre. Beim Vergleich mit den (südalpinen) Un-
tertanengebieten anderer schweizerischer Landsgemein-
dedemokratien fällt auf, dass sie allesamt katholisch wa-

ren: «In allen diesen Gebieten hatten die herrschenden

katholischen Landsgemeinden dafür gesorgt, dass ihre
Untertanen der römischen Kirche treu blieben.»'"' Das

paritätische, aber vorwiegend reformierte Land Glarus

hatte indessen dafür gesorgt, dass seine Vogtei Werden-

berg im Rheintal reformiert wurde.
Thomas Maissen nimmt an, dass die reformierte

Mehrheit der Bündner Gemeinden nach Campells Wil-
len nicht nur die Untertanen, sondern auch die katholi-
sehen Bündner zum neuen Glauben hätte führen sollen.

Denn mit den des Traktats «meint Campell
nicht nur die Veltliner, sondern auch die Leute, die eben

noch den entsprechenden Magistrat wählen durften.»'""

Diese Interpretation scheint ziemlich gewagt. Bestimmt
fiel es Campell nicht ein, die katholischen Bündner
als Untertanen zu bezeichnen. Eine noch grössere re-
formierte Gemeindemehrheit in den «herrschenden
Landen» wäre für die Reformierung der untertänigen
Kirchgemeinden allerdings vorteilhaft gewesen. Die Be-

kehrungsmethoden, die Campell im Veltlin hätte an-
wenden wollen, unterschieden sich übrigens kaum von
denen, die er in Bergün tatsächlich anwendete - nur
dass die katholischen Untertanen den evangelischen Be-

kehrungsprediger nicht hätten fortschicken dürfen.
Ferner führt Maissen aus, dass Campell die Bünd-

ner «Demokratie» nicht als «konsensorientierte Regie-

rungsform mit Minderheitenschutz », sondern als « Mit-
tel zum Zweck (der Bekehrung)» angesehen habe. Dass

Campells Einstellung gegenüber dem bündnerischen
Staatswesen diesen zweckrationalen Charakter hatte,
ist kaum zu leugnen - auch wenn der Diener am Wort
Gottes seinen Zweck gewiss als den höchstmöglichen
betrachtete. Dass Campell den Minderheitenschutz in
den « herrschenden Landen » hätte beseitigen wollen, ist
unwahrscheinlich. Die Untertanenlande hingegen woll-
te er nicht demokratisch und konsensorientiert regiert
wissen; dies hätte dem «rzz^zfirfi»-Begriff aufs schärfste

widersprochen.
Campell orientierte sich am « Prinzip der Religions-

einheit als Grundlage staatlicher Ordnung», das zu sei-

ner Zeit « axiomatische Gültigkeit» hatte. Angesichts re-

ligiöser Gruppen, die zur politisch herrschenden Kirche,
der werdenden Staatskirche, in Opposition standen,
«erhob sich die Frage: <Kann ein Untertan, der nicht
die gleiche Religion hat wie die Obrigkeit, trotzdem ein

loyaler Untertan sein? > Wenn diese Frage negativ beant-

wortet wurde, setzten Glaubenszwang und Verfolgung
ein.»'"' Campell stellte sich diese Frage, und er beant-

wortete sie negativ. Glaubenszwang auszuüben, war er -
in gewissen Massen - bereit; zur wirksamen Verfolgung
fehlten ihm zumindest die Mittel.

Konfessionelle Zwangsmassnahmen unterblieben
im allgemeinen dann, wenn «ein Fürst oder Magistrat
einsah, dass die Erhaltung der politischen Ordnung
wichtiger war als die der kirchlichen Einheit und dass

der religiöse Pluralismus für den Bestand des Staates

146 Vgl. unten, Erläuterungen zum Text, Abschnitt 13.

147 Wendland, Nutzen, S. 72.

148 Maissen, Erneuerung, S. 40.

149 Guggisberg, Wandel, S. 137, 142.

28



keine Gefahr bedeutete.»' Eine Einsicht war es aber
auch, wenn Campell die religiöse Differenz zwischen
den «herrschenden» und den Untertanenlanden als Be-

drohung für den Bestand des Gesamtstaates erkannte.
Schliesslich weist Randolph C. Head darauf hin,

dass Campell « entirely conventional ideas » hegte, wäh-
rend die bündnerischen Gegebenheiten vollkommen
originell waren."" Campells Ideen waren konventionell
- und aufder Höhe der Zeit; sie waren aber, aufdie Drei
Bünde und das Veltlin bezogen, zugleich unrealistisch.

So erscheint Campell letztlich als gescheiterter Mo-
dernisierer. Er scheiterte an der Besonderheit der bünd-
nerischen Verhältnisse, und vielleicht auch an der Ei-

genwilligkeit der Bündner.

kan des Zehngerichtenbundes war' und die Geschichte

der Synode erforschte, mit roter Tinte eine Zeilennum-

merierung hinzugefügt.
Unsere zeichengetreue Transkription enthält sämt-

liehe Akzentsetzungen der Handschrift. Vokalisches v
wird als u wiedergegeben; Wortabkürzungen werden

aufgelöst; die Interpunktion ist modernisiert. Vom

Original abweichend, wird der ganze Text in fünfzehn
nummerierte Abschnitte gegliedert. Die Abschnitt-

Nummerierung wird in den anschliessenden Erläute-

rungen wieder aufgenommen, was die Orientierung
erleichtern soll.

Textüberlieferung und Edition

Der Text von Campells Traktat wurde dem Synodal-
Protokoll 1577 einverleibt und ist in der entsprechenden
Handschrift überliefert, wobei der Codex im Foliofor-
mat die Protokolle von 1571 bis 1608 umfasst."' Von
diesem ganzen Band fertigte 1773 der Reformationshis-
toriker Petrus Dominicus Rosius à Porta (1734-1806)
eine Abschrift im Quartformat an.'"

Das Synodalprotokoll 1577 vermerkt ausdrücklich,
dass die Versammlung den Text des Campell gutgehei-
ssen habe und dass jeder Synodale eine Abschrift davon
besitzen solle, um seine Gemeinde zu gegebener Zeit
daraus belehren zu können.'"" Der Text diente also der
kirchen- und konfessionspolitischen Unterweisung, wel-
che die Prädikanten zu leisten hatten.

Als Synodalschreiber wirkte ab dem Einsetzen der
fortlaufenden Protokolle 1571 Nicolaus Kesel oder Che-
sei von Celerina, der 1569 in die Synode aufgenommen
worden war. Er amtete ab 1573 zwanzig Jahre lang als

Pfarrer in Valendas (zeitweilig auch in Castrisch) und
war in dieser Phase mehrmals Dekan des Oberen Bun-
des. Nach einem kurzen Zwischenspiel in seiner Heimat
Celerina schloss Kesel ab 1594 noch vierzehn Dienst-
jähre in Sondrio Monte an.'" Sein Notât von Campells
Text nimmt neun Seiten des Protokollbuchs ein.'"" Die
häufigen Wortabkürzungen erinnern an scholastische

Gewohnheiten.'"" Die fast typographisch wirkende

Schriftgestaltung bildet einen «Satzspiegel» mit Ab-
sätzen (Einzügen) und Abschnitten (Leerzeilen). Der
Titel ist eingemittet und durch Versalien ausgezeichnet.
In der ersten Hälfte des 20.Jahrhunderts hat Pfr. Jakob
Rudolf Truog (1865-1953), der von 1908 bis 1924 De-

150 Ebd., S. 142.

151 Head, Social power, S. 76.

152 Evang. Synodal- und Kirchenarchiv, Chur, Codex B3.
153 StAGR, B 721. Auf pag. 31 - à Porta übernimmt die Paginierung

der Vorlage - sind zwölf Wörter ausgelassen, da der Abschreiber

sich in der Zeile geirrt hat.

154 « l/t swo tempore d raw/stro sy«odtf/i tfdraow'ti, eo dexteriws smos

gwisgwe popw/os de eo mstrwere possit »; Evang. Synodal- und Kir-
chenarchiv, Chur, Codex B 3, pag. 27. Dazu Head, Social power,
S. 75, Anm. 28.

155 Truog, Pfarrer, S. 105; Truog, Dekane und Assessoren, S. 35.

156 Pag. 27 - pag. 35.

157 Stark abgekürzt werden Partikeln wie « igit«r » und « oportet », Ver-

ben wie « ostewdere » und « respowdere », Substantive wie« amma/ »,

« tfw'wMs », « gewws », « /jomo », « «atwra/is », « oratio » und « ratio ».

158 Truog, Dekane und Assessoren, S. 38.

29



m * "ï-7
cfe y«/tatiM ctfJ^«dW ^o?ir*
cfeW; fa&^ ^ «&&$* Äf^we ^öW', ^ 1^77

TITVLV5-

C~ - - - ~ ~

DE OFFICIO WACrSTRATVS
ey 7^<c<^.Jw cm»/, ?>i n/A

SÇ iSPT"^ ^ih«w
ftkw -

'.fU»«ff is/fw/ <£

•ftfrjlftyttf/fiffc&n; d/â#fe*e, <£ diwra, «era £tW/3i&/Sft^r
* «ïÀ/6 0>/Wf/wÂTjgr w $Jsfrsi Ê^ajefè

«4,«GW

/57~ fopSjßr /«& *<^&e#îr<ife
il ^op^p? # iftji^frife

àtoW^W|Ä «rô. ««^v Are c jr#«fife^
»£

^ J^-C WW> (rc^/f/r S@«'f

ÄA* IiÄ&», rfc« FÄbia; a? tor Äfoiflr, ä«»«« ®«* _i o(fira&4* £<w.; "7?Fw>^. «SÄS
Ä QtfWfcr ^q^k'4^ Ä%Wf/ <£ «iüWft**« Ä ' *2F * jL
/^c/«eÄöW ^W<fj /wA$ cö^Eß^cfaÄ'F^ etffw flfjßk, C £ii«fcMv4 f^aWFi«,csf^

__

«? OTÄ« Äfcw&rf Ö/W » «*/»/*»*' fayyyy«<y« «s
' W f/^rA*»* /fwffc^ xv;p.rt<&r'i*te?M3-<r.

*"— dfr;/ Â^cfra (^* ije^craj^Äwr,r«Äö Mtffö sa/ö/cjPi

For*g^i0*£w... ^ -j

Abbildung 7:
Text von Campells Traktat «De officio mag/stratus » im Synodalprotokoll 1577, erste Seite.



Transkription

SJ/tzo^/- A/rcfewarc^zw, Ci&»r, Cozfet 5 3,

/>«£. 27-35.

[•••] pius ille vir, D. Huldrychus Campellus, libellum de

officio pii magistrates erga subditos conscripsit, quem
tractatum cum synodus approbaret describi decrevit,
ideoque illum verbotim hic inserere volui.

T/TL/LUS
DE OFFICIO MAGISTRATUS

erga subjectos suos charissimos,

in religionis causa, in ipsorum
salutem

1 Rationes argumentaque super earn sententiam,

qua domini Rheti debeant et possint piè et iustè subiec-

tos cogere suos, pravas doctrinae cum superstitione va-

ledicere, impietatis ministres sacrificulos monachosque
dimittere, et contrà veram doctrinam, et verbi Dei mi-
nistros synodales admittere atque audire, etc. Commu-
nitatibus in Rheda Evangelicis proponenda.

2 Omnium verè piorum Christianorumque est, Dei
gloriam verbumque eius sicque veritatis doctrinam,
veram fidem, Deique cognitionem ad eos, qui suas com-
missi curas et fidei sunt, suo parentes imperio, parentes

nempè ad filios suos atque domesticos, magistratus ad

populos, domini ad subiectos denique suos propagare
atque provehere: idolatriam autem vicissim, cum om-
ni impietate et falsa perversaque doctrina, impietatis
magistra, imo matre, tollere è medio et à suis maxime

quam longissimè abigere ac profligare, idque pro sua

quasque parte virili.

3 Idque, iuxta exemplum piorum, divinitusque hinc
laudatorum parentum, dominorum, magistratuum:
Noe, Abrahami, Isaaci, Iacobi, Iosephi, Mosis, Iosuas,

Gedeonis, Samuelis, Davidis, Iosaphati, Iehu, Eze-

chias, Iosias, Danielis, Nabuchodonozoris iam conversi;

atque istorum quidem veteris populi vel Testamenti,
horum autem iam dicendorum novit Christi domini,
Petri Apostoli, Philippi, Cornelii centurionis, Lidias

purpurissas, Abgari Edessenae civitatis toparcha, Helena-

Übersetzung

[...] jener fromme Mann, Herr Huldrych Campell, hat

eine Schrift verfasst über die Pflicht einer frommen

Obrigkeit gegenüber den Untertanen. Die Synode hat

verfügt, dass dieser Traktat, den sie billigte, abgeschrie-
ben werde. Deshalb möchte ich den Text hier wörtlich
einfügen.

T/TEL
VON DER PFLICHT DER OBRIGKEIT

gegenüber den lieben Untertanen
in Glaubenssachen, zu deren eigenem

Seelenheil

1 Begründung und Rechtfertigung des Satzes: Die
Herren Bündner müssen und dürfen frommer- und
gerechterweise ihre Untertanen zwingen, der falschen
Lehre und dem Aberglauben zu entsagen, Opferpries-
ter und Mönche - die Verbreiter des Unglaubens und
Feinde der wahren Lehre - zu entlassen und Diener des

Gotteswortes, Mitglieder der Synode, anzunehmen und
anzuhören, usw. Den evangelischen Gemeinden in Rä-

tien vorzulegen.

2 Die Pflicht aller frommen Christen ist es, Got-
tes Ruhm und sein Wort, die Lehre der Wahrheit, den
wahren Glauben, die Kenntnis von Gott all denjenigen,
welche ihrer Obhut und väterlichen Gewalt anbefohlen
sind, zu bringen und beizubringen. Diese Pflicht haben
Eltern gegenüber ihren Kindern und dem Hausgesinde,
Behörden gegenüber der Bevölkerung, vor allem aber

Herrscher gegenüber ihren Untertanen. Auf der ande-

ren Seite bedeutet dies, den Götzendienst, der wie jede
falsche und verkehrte Lehre eine Lehrmeisterin, ja die

eigentliche Mutter des Unglaubens ist, zu beseitigen
und nach Kräften so weit wie nur möglich von den Sei-

nen fernzuhalten.

3 Ein Beispiel dessen haben fromme und gottes-
fürchtige Väter, Landesherren und Obrigkeiten immer
wieder gegeben: Noah, Abraham, Isaak, Jakob, Josef,

Mose, Josua, Gideon, Samuel, David, Josafat, Jehu,
Ezechiel, Hosea, Daniel und Nebukadnezar nach sei-

ner Bekehrung. Und wie im alten Volk oder Testament,

so auch im und seit dem Neuen Testament: Christus,
der Herr selbst; der Apostel Petrus sowie Philippus;
der Hauptmann Kornelius; die Purpurhändlerin Lydia;

31



Adiabenorum regime, Ibenorum item regis simul et re-
ginae; Constantini magni prasterea, Valentinianorum,
Gratiani, Theodosii Imperatorum; denique Friderici et

Ioannis Friderici Saxonias Ducum, Philippi Chatorum
Landgravii, Eduardi et Elizabethan Anglian regis et re-

ginan, Regisque Scotia:, Comitis Palatini ad Rhenum et
aliorum piorum nostran antatis principum, atque adeô

Helvetiorum denique nobis confœderatorum, eorum
quidem, qui Evangelicam religionem eandemque no-
biscum doctrinam profitentur. Et non modo iuxta pio-
rum hominum principumque exempla, sed ex expresso

prancepto Dei id pii homines hodie debent, Exo. 10, 12,

13; Deu. 13, 17; Lev. 24; Nu. 15 etc.

4 Iam cum in Rhetia (ubi democraticus viget ma-
gistratus, id est, ubi potior suffragiis populorum pars

quam supremo magistratu agnoscitur atque imperat)
populi communitates, qui Evangelicam fidem ample-
xi earn confitentur, diversam Papistarum in fœderata

Rhetia partem non suffragiorum modo, sed ut virorum
numéro longé superent: sieque cum magistratus, si mo-
dô velint, obtineant, debent iuxta supranotata piorum
principorum hominumque in scriptura laudatorum ex-

empla, et verbi Dei authoritatem, gloriam Dei, et veri-
tatis doctrinam propagare apud subiectos suos hosque
ad illam amplectendam, et eius ministros audiendos;
ad impietatem verô cum ministris illius dimittendam
adigere, sicque salutem illorum procurare; perniciem
verô ab illis arcere, ut domini ac patres eorum, ni malint
Deo maledicti et execrabiles existentes cum impiis prin-
cipibus veritatisque hostibus Pharaone, Maximiniano et
aliis populi Dei hostibus simul atque hypocritis miserè

anternum perire.

5 Nec habent propterea subiecti ipsorum quod de

illis hinc conquanrantur, velut inclementer in se consu-
lentibus, quum potius illis ignorantibus nolentibusque
ex officio tarnen benefaciunt atque salutem eorum ope-
rantur; quum et qui Papisticam retinent adhuc religio-
nem et falsam superstitionem, licet ignorantes, regant
sibi subiectos homines quantumvis invitos, illam unà

secum observare et colere, etiamsi non in salutem eo-

Abgar, der Stadtherr von Edessa; Helena, die Königin
der Adiabener; der König und die Königin der Ibener.
Sodann die römischen Kaiser Konstantin der Grosse,
die Valentinianer, Gratian und Theodosius. Schliesslich
Friedrich und Johann Friedrich, Herzöge von Sachsen;

Philipp, Landgrafvon Hessen; König Eduard und Köni-
gin Elisabeth von England; der König von Schottland;
der Kurfürst von der Pfalz; sowie andere fromme Fürs-

ten unserer Zeit; nicht zuletzt aber die Schweizer Eid-

genossen, unsere Verbündeten - wenigstens diejenigen
von ihnen, welche die evangelische Religion bekennen
und der gleichen Lehre wie wir anhängen. Heutzutage
halten sich die Frommen nicht nur nach dem Vorbild
rechtgläubiger Männer und Fürsten, sondern in Befol-

gung von Gottes ausdrücklichem Gebot daran : Ex 10, 12

und 13; Dtn 13 und 17; Lev 24; Num 15 usw.

4 Da nun in Rätien (wo eine demokratische Obrig-
keit regiert, das heisst, wo der in Volksabstimmungen
siegreiche Teil als oberste Behörde gilt und herrscht) die-

jenigen Gemeinden, welche das Evangelium angenom-
men haben und es bekennen, die gegnerische Partei der

Papisten nicht nur nach dem Stimmenverhältnis, son-
dem auch nach der Bevölkerungszahl weit übertreffen,
so haben sie - wenn sie nur wollen - die Obrigkeit inne.
Deshalb müssen sie gemäss den obgenannten, in der

heiligen Schrift bezeugten Beispielen frommer Männer
und Fürsten die Geltung von Gottes Wort, seinen Ruhm
und die Lehre der Wahrheit bei den Untertanen verbrei-

ten, so dass diese Lehre gerne angenommen wird und
Gottes Diener angehört werden. Es geht aber auch da-

rum, die Untertanen zur Aufgabe des Unglaubens und

zur Entlassung von dessen Dienern zu drängen und da-

mit ihr Seelenheil zu fördern und ihr Verderben abzu-

wenden. Als Herren und Väter ihrer Untertanen müssen
die reformierten Bündner dafür sorgen, dass jene nicht
als von Gott Verfluchte und Verworfene mit gottlosen
Fürsten und Feinden der Wahrheit und Heuchlern wie

einem Pharao oder einem Maximinian in Ewigkeit elen-

diglich zugrunde gehen.

5 Die Untertanen beklagen sich über die Bünd-

ner, als ob diese hart gegen sie vorgehen wür-
den. Dabei tun diese ihnen, den Unwissenden und
Widerstrebenden, aus Pflichtgefühl heraus Gutes

und wirken zu ihrem Heil. Das Gegenteil geschieht
bei jenen unwissenden Herren, welche immer noch

an der papistischen Religion und am Aberglauben
festhalten:

32



rum, sed potius in utrorumque pariter certam perdi-
tionem id faciant, quum hie contrarium fiat, atque
illud quidem non illi modo, qui a nobis longinque
habitant, sed et qui propinque nobis et confœderati
sunt: Helvetiorum nempè, illi qui pontificiam mordi-
eus adhuc retinent religionem. Atque id quidem illos
subiectos suos, quibus non minus diversa Evangelica:
scilicet religionis fœderatii Helvetii quoque, nunc ipsis
in comune perinde iura dant imperantque; propterea
nempè quod iure suffragia ferendi potiores quam alteri
Partes habeant: quantumvis hi (Evangelici inquam)
opibus ac inventute bellica illis nihil cédant, imô viro-
rum numéro illos multô etiam superant. Atque id
propterea ita, ut si quis subiectorum pro Evangelica
religione vel contra Papisticam vel hiscat, multo inc-
lementius quam Evangelici in suos in quos ipsi soli

merum et mixtum habent imperium consulant, imô
illos etiam tyranorum more persequantur. Quandoqui-
hem ipsi etiam Rheti, dum apud ipsos qui pontificiar
erant superstitionis suffragiis superiore erant, subiectos
suos Volturenenses et Ciavennenses cogebant Papisti-
cam superstitionem observare, ita ut nemo quantum-
vis nolens contra vel hiscere libéré posset, nihil eos

Rhetorum morati interim, qui Evangelica: religionis,
subiectorum domini, licet pauciores, perinde atque
alteri erant, donee Evangelici apud fcederatos Rhetos

ipsi tandem suffragiis superiores evadentes, Evangeli-
cam fidem amplecti apud subiectos cupientibus iugum
hactenus illorum cervicibus alligatum aliquanto relaxa-

rant, adverse partis apud illos ferociam paulô magis
hactenus coercitam, sed plus satis etiamnum indulgen-
ter. Quare tempus tandem monet ut illi sua potestate
hbertateque pro Dei gloria et ipsorum subiectorum
salute utantur.

6 Sed dixerit hie aliquis, vel ipsi subiecti: Si ad hunc
rnodum illi cogantur à sua religione discedere et doctri-
nam istam Evangelicam sibi hactenus novam et inaudi-
tarn inviti et audire, pugnare hoc cum ipsa Rhetorum
lege, quam olim ut iustam et xquam tullerint: nempè
ut in omnibus locis, ubi potior pars populi alterutram
duarum religionum habere voluerit, possit illam habere
libéré ac retinere, ita ut nemo interim quod suae consci-
entiae adversum in rebus fidei facere cogatur.

Respondemus: Legem quidem illam olim à domi-
nis Rhetis latam esse inter se invicem servandam, idque
propter bonum pacis, quod dicitur, id est, ut pax ac

Sie beherrschen ihre Untertanen gegen deren Willen
und beachten doch die Irrlehre gemeinsam mit ihnen,
wenn auch nicht zu ihrem Heil, sondern vielmehr zum
beiderseitigen und gleichermassen sicheren Verderben.
Dies geschieht nicht nur in weit entfernten Staaten, son-
dem auch in solchen, die uns nahe und mit uns ver-
bündet sind: bei jenen Eidgenossen nämlich, welche bis

jetzt verbissen an der päpstlichen Religion festhalten.
Sie können den Untertanen eher das Recht vorschrei-
ben als die verbündeten Eidgenossen evangelischer Re-

ligion, da sie bei Abstimmungen leichter die Mehrheit
gewinnen, obwohl die Evangelischen ihnen an Macht
und in der Kriegskunst keineswegs nachstehen und sie

in der Volkszahl sogar weit übertreffen. Äussert sich nun
ein Untertan für den evangelischen und gegen den pa-
pistischen Glauben, dann gehen die papistischen Eidge-
nossen sehr viel ungnädiger als die evangelischen gegen
jene vor, die ihrer uneingeschränkten Gewalt unterste-
hen; ja sie verfolgen sie nach Tyrannenart. Haben doch

sogar die Bündner selbst, so lange bei ihnen die Anhän-

ger des päpstlichen Aberglaubens in der Mehrheit wa-

ren, die Veltliner und Chiavennasker zur Beibehaltung
dieses Aberglaubens gezwungen, so dass niemand, wie
sehr es ihm auch widerstrebte, dagegen aufmucken durf-
te. Die übrigen, gemässigten oder evangelischen Bünd-
ner konnten dagegen nichts ausrichten; sie waren zwar
gleichfalls die Herren der Untertanen, befanden sich
aber eben in der Minderheit. Bis endlich die Evangeli-
sehen in den bündnerischen Mehren obenaus schwan-

gen: Nun linderten sie das Joch, das auf dem Nacken
der evangelischen Untertanen gelastet hatte, und die
gegnerische Partei musste ihren bisher kaum gezügelten
Übermut doch beträchtlich mildern. Deshalb ist es nun
hohe Zeit, dass die Bündner ihre Herrschaftsgewalt und
Unabhängigkeit für Gottes Ruhm und zum Seelenheil
ihrer Untertanen nutzen.

6 Hier mag nun aber irgendwer, vielleicht auch ein
Untertan, einwenden: Wenn die Untertanen auf diese
Weise gezwungen werden, ihre Religion aufzugeben
und die ihnen bis dahin neue und unerhörte evange-
lische anzuhören, dann widerspricht dies doch jener
Satzung, welche die Bündner einst als gut und gerecht

angenommen haben, dass nämlich an allen Orten, wo
der grössere Teil der Bevölkerung eine der beiden Reli-
gionen haben möchte, er diese frei haben und behalten
könne, so dass in Glaubenssachen niemand etwas gegen
sein Gewissen zu tun gezwungen werde.

Wir antworten: Dieses Gesetz wurde einst von den

33



concordia inter eos, qui eodem iure essent, conserva-
retur, et ne tumultus vel bellum inter ipsos qui eadem

omnes übertäte utuntur, oriretur, et sicut liberi essent

et domini, libéré etiam agere possent. Verum non con-
tinuo hinc sequi, quod libertas, qua domini utuntur,
etiam subiectorum tequè esse debeat, ad quos hsec nihil
pertinent, quorum est iussis obtemperare, non imperare
vel dominari. Quod verum esse, vel hinc planum sit,

quod etiamsi olim iuxta supradictam legem inter ipsos
confederates Rhetos viveretur, ut dominos, apud sub-

iectos tarnen interim diu, nulli eorum, qui Evangelical

religioni favebant et adhxrere cupiebant, integrum erat,
vel uno verbo mentis sux significationem dare aut pon-
tificas religioni obstrepere, quod imperio dominorum
Rhetorum maiore ex parte adhuc pontificix religione
adhaerentium pressi cogerentur religionem sibi minus

probatam, vellent, nollent, observare atque ad haec mus-
sare.

7 Quod autem postquam qui apud Rhetos Evange-
lium amplexi sunt, potiores numéro evasere, nihilomi-
nus subiecti in Volturena et Clavennx permissi sunt,
qui modo id vellent, pontificiam retinere hactenus

religionem: factam esse non iure aliquo, quo id face-

re coacti sint vel concedere, sed magis ex indulgentia,
nempè ut animi illorum magis magisque emmolliren-
tur et erga alios vicinos suos, licet diversae professionis,
pariter subiectos mitigarentur, ad eos eo maiore amore
in dominorum tarn erga se clementium gratiam com-
plectendos atque ad ipsos etiam dominos hoc maiore
honore persequendos, tam in se propitios, donee ita illi
paulatim molliti ac mitigati, tandem suapte sponte ve-
ritatis luci cederent, et solito rigore cum obstinatione
remisso, earn amplecterent atque à falso vera hactenus
à se crédita fide discederent. Verum illos dominorum
suorum dementia vel indulgentia abusos, illam in ma-
ioris contumaciam ac superbiae occasionem rapuisse, et
in ipsorum dominorum contemptum contumaciamque
convertisse, qui inde mansuetiores obsequentioresque
fieri debebant, ferociores contumacioresque in dies ma-
gis evaserunt, quod multis iam annis, non uno modo,
ostenderint.

Namque cum domini Rheti, quo suam simul et su-

orum in Volturena et Clavennensi comitate subiecto

tranquillitati ac securitati necessariô constituerunt,
nempè ut neutra pars apud subiectos, alteram diversx

utique religionis, vel quemquam illius partis, iniuria in-
sectari ac afficere deberet, et peculiariter ne Evangelici

Herren Bündnern für ihr Verhältnis untereinander erlas-

sen, und zwar um des lieben Friedens willen: damit also

Friede und Einigkeit zwischen ihnen, die gleichen Rech-

tes sind, bestehe und nicht Aufruhr oder Krieg unter
ihnen, die alle die gleiche Freiheit geniessen, entstehe.

In ihrer Eigenschaft als Freie und zugleich als Herren
sollen sie auch frei handeln können. Daraus folgt nun
aber keineswegs, dass die Freiheit, welche die Herren
geniessen, auch den Untertanen zukäme. Diese sind da-

von überhaupt nicht berührt; sie haben Befehlen zu ge-
horchen, nicht selbst zu befehlen oder zu herrschen. Es

ist nun aber offensichtlich : Während bei den Bündnern,
den Herren, jenem Gesetz nachgelebt wurde, durfte bei
den Untertanen lange Zeit niemand, der die evangeli-
sehe Religion annehmen wollte, seiner Überzeugung
Ausdruck verleihen und die päpstliche Religion stören.
Durch die mehrheitlich päpstlich gesinnten Bündner
Herren sah er sich gezwungen, nach aussen hin den ihm
nicht zusagenden Glauben zu bezeigen.

7 Nachdem nun aber die Anhänger des Evangeliums
bei den Bündnern die Mehrheit gewonnen haben, ist
es den Untertanen im Veltlin und in Chiavenna nichts-
destoweniger erlaubt geblieben, die päpstliche Religion
beizubehalten, so sie das denn wollen. Dies jedoch nicht
aufgrund irgend eines Rechtes, das die Bündner ihnen
hätten gewähren müssen, sondern aus reiner Nachsicht.
Dadurch hätten sich die Gemüter der noch päpstlich
gesinnten Untertanen zusehends beruhigen und gegen-
über ihren Nachbarn, den bereits evangelisch geworde-

nen Untertanen, besänftigen sollen. Ihren Herren aber

sollten sie ob deren Milde und Gewogenheit umso grö-
ssere Liebe entgegenbringen und ihnen mit umso grö-
sserem Ehrgefühl folgen. Alsbald völlig beruhigt und
besänftigt, hätten sie sich dem Licht der Wahrheit aus

freiem Willen ergeben; und nachdem sich ihr gewohn-
ter Starrsinn gelöst, hätten sie jenes Licht angenommen
und den bisher fälschlicherweise für wahr gehaltenen
Glauben abgelegt. Tatsächlich aber missbrauchten sie

die Milde und Geduld ihrer Herren. Trotzig und frech

ergriffen sie die Gelegenheit, um sich mit Widerspens-
tigkeit und Verächtlichkeit gegen ihre Herren zu wen-
den. Diejenigen, welche gefügiger und gehorsamer hät-

ten werden sollen, wurden jeden Tag unfügsamer und
aufsässiger. Und so haben sie sich nun während etlicher

Jahre erwiesen.

Als nämlich die Bündner Herren im Veltlin und in der

Grafschaft Chiavenna ihre Rechte sowie Ruhe und Ord-

nung wiederhergestellt hatten, verfügten sie, dass keine

34



in suis sacris coetibus, dum vel condones audirent, vel
sacramenta baptismi et Cœnae domini celebrarent, vel
mortuos suos sepelirent, ab alteri ullo contumeliarum
genere impeti deberent. Nec ullos exteros monachos
vel sacrificulos pontificia: ibi religionis homines admit-
terent, qui sibi confessiones peccatorum criminumvè
occultas audirent, concionarentur, in sacrisvè sibi mi-
nistrarent. Ne ullas item Papa: bullas literasvè apud se

publicè figi, promulgarivè paterentur: quod ipsi etiam
Papa; legato id flagitanti, publico Ilantii facto decre-
to denegatum sit anno domini 1562. Et ut uno verbo
we expediam, ut neutri alteros in religionis exercitio
et Deum colendi ritu illorum impedirent atque quum
nunquam compertum sit, in illis omnibus quicquam ab

Evangelicte partis hominibus nunqam esse peccatum,
illos tarnen à Papisticis à multis iam annis hue usque
innumeris non ferendis iniuriis, probris et contumeliis
iwpetitos esse affectosque, dum vel ipsi vel conciona-
tores eorum, ab illis vel vituperiis proscissi, proiectis
lapidibus petiti, pulsati ac verberati sunt: alii rursus in
templo dum religioni vacabant, itidem lapidibus et bu-
bulis stercoribus missis petiti atque famosis picturis ad

valvas asdis sacra: factis atque concionatorem in patibu-
lo suspensum referentibus lacessiti, idque haud dubio
eiusmodi perhibitis exteris monachis, vel forte etiam

wdigenis, eiusmodi perniciem procurantibus, qui et

nunquam cessant homines se sequentes ad rebellan-
dum extimulare excitareque, ne dominis Rhetis (quos
caprarios ignominia; ergo appellitant) parere animum
inducant et ne ullum commercium cum vicinis diversa:

teligionis (quos hatreticos Lutheranos vocant) exerce-

ant, persuadere nituntur. Cuiusmodi item authoribus
concionantibus Pelliceariorum merces à monachis Me-
diolani intercepta:, Morbenniensis Evangelicus concio-
nator Franciscus Cellarius a Rhetorum finibus abrep-
tus et Romam ad carnifkinam abductus fuerit et alius
deinde concionator Mellii in templo tormentis ferreis

petitus vulneratusque atque ibi Iacobus Cornelius per-
emptus ab iisdem sicariis. Qua: omnia et alia id genus
plura, etsi non ab omnibus in Volturena Papistis patrata
sint, ab illis tamen sunt designata, qui illorum sunt re-

ligionis omnia, ad qua: omnes qui illius sunt religionis
conniverunt, in sinu hinc gavisi, quod constat.

Cuius rei fidem vel eo demum obsignarunt, quod
superiore anno et in dominorum suorum ignominiam,
simul atque in Deum ipsum omnium dominum imma-
ni impietate designarunt, dum Bullam Papa: Iubilaeum
offerentem et omnium peccatorum remissionem, om-
nibus non in nomen Iesu Christi, sed in Papa: Bullam

der beiden Religionsparteien der anderen mit Kränkun-

gen zusetze und dass im besonderen die Evangelischen
bei ihren Gottesdiensten, während sie Predigten hörten,
die Sakramente der Taufe bzw. des Abendmahls feier-

ten oder ihre Toten begruben, keinerlei Beschimpfun-

gen zu erleiden hätten. Ferner ordneten sie an, dass die
Leute keine fremden Mönche oder päpstliche Priester

zuliessen, welche Sündern und Verbrechern insgeheim
die Beichte abnähmen, predigten oder Kulthandlungen
verrichteten. Es durften auch keine päpstlichen Bullen
öffentlich angeschlagen oder verkündet werden: Dies
hatte der Bundstag zu Ilanz 1562, entgegen den dringen-
den Forderungen eines päpstlichen Gesandten, verbo-
ten. Kurz - keine der beiden Parteien sollte die andere in
der Glaubensübung und im Gottesdienst hindern. Dass

sich die Evangelischen irgendwelche Verstösse gegen
diese Grundsätze hätten zuschulden kommen lassen, ist
nicht bekannt. Dagegen werden sie, die Evangelischen,
seit nunmehr vielen Jahren seitens der Papisten mit un-
gezählten und gar nicht einzeln aufzählbaren Schand-

taten und Schmähungen verfolgt: Sie selbst oder ihre
Prediger werden mit Beschimpfungen und Steinwürfen
eingedeckt, geschlagen und gestossen; sie wurden her-
ausgefordert, indem man ihre Andachtsstätten während
des Gottesdienstes mit Mistbrocken bewarf und die Tü-
ren mit schändlichen Kritzeleien beschmierte, die den

Prediger am Galgen zeigten. Dahinter stehen zweifellos
die erwähnten fremden, vielleicht aber auch einheimi-
sehen Mönche, die stets Verderben stiften und niemals
aufhören, ihre Gefolgsleute zum Aufruhr zu reizen. Sie

verleiten diese dazu, ihren Herren, den Bündnern (von
ihnen «Ziegenhirten» geschimpft), den Gehorsam zu
verweigern und jeglichen Umgang mit ihren Nachbarn
anderen Glaubens (von ihnen «lutherische Ketzer» ge-
heissen) einzustellen. Aufgrund solcher durch Mönche
betriebenen Hetze wurde das Pellizzarische Handelsgut
in Mailand beschlagnahmt; der evangelische Prediger
von Morbegno, Francesco Cellario, von bündnerischem
Gebiet weg nach Rom aufs Blutgerüst entführt; der Pre-

diger von Mello durch in die Kirche hineingefeuerte
Schüsse schwer verletzt und Giacomo Cornelio daselbst

von den gleichen Meuchelmördern umgebracht. Solche
und viele andere derartige Untaten sind zwar nicht von
allen Papisten im Veltlin, aber stets von deren Glaubens-

genossen verübt worden, und alle haben sie dabei durch
die Finger gesehen und sich heimlich darüber gefreut;
soviel steht fest.

Zum Zeugnis dessen haben sie sich im vergange-
nen Jahr unterstanden, entgegen der ausdrücklichen,

35



credentibus, et Iubilaeum in Christi ignominiam visi-
tantibus promittentem, contra dominorum Rhetorum
manifestant super eo legem ac publicum edictum, sus-

ceperunt et Iubilamm illud provinciale, quodam furore

correpti, aperto capite, discalceati, saccis circundati et

interim armati vel gladiis accincti, visitarunt; et ita se

gesserunt, ut satis aperuerit, illos undique ansam contra
Evangelicam fidem ac doctrinam profitentes homines

captasse; ita ut si hi etiam ab illis irritati contumeliisque
lacessiti, contumeliam contumelite apposuissent et sibi
factas iniurias devorare voluissent, qua modestia omnia
tolerarunt, illi parati essent, illos ad unum omnes in-
ternicione excindere, nisi Deo prohibuisset: cuiusmodi
etiam voces haud ambigute «édite fuerunt, et exaudite
satis clare.

Atque id quidem omne egerunt, rursusque procul
dubio ab id genus sacrorum ministris ac in religione ma-
gistris, monachis sacrificulis instigatis, quos sibi peregrè

contra publicum expressumque dominorum mandatum
et edictum his contemptis accersere vel suscipere quot-
tannis hactenus nunquam destiterunt. Et quo contuma-
ciam suam atque in proprios dominos contemptum tes-

tatiorem faciant, nunc demum venire audent, nescitur
unde adiuvati, atque flagitare ut decretum, tarn gravibus
de causis, de eiusmodi lupis usque suec pariter atque su-

biectorum suorum saluti ac libertati nequiter insidianti-
bus non admittendis neque ferendis, sed à septis ditionis
suae arcendis repellendisque factum, penitus tollant et
aboleant: scilicet id est, ut à sua divinitus sibi concessa

potestate sponte abeuntes, dominium sibi et monachis
suis per manus tradant, illosque pro dominis suis agnos-

cant, ipsi domini (si Deo placet) subiectos vel servos.

gerade hierüber erlassenen Satzung der Bündner, also

zur Schande ihrer Herren und zugleich mit ungeheu-

rer Ruchlosigkeit gegen unser aller Herrn, den Herrgott
selbst, eine Bulle des Papstes anzunehmen: jene Bul-
le, welche ein Jubeljahr ausrief und all jenen, die zu
Christi Schimpf ans Jubiläum pilgern - allen nicht an

Jesu Christi Namen, sondern an die Bulle des Papstes
Glaubenden -, einen Ablass ihrer sämtlichen Sünden
verhiess. Und sie sind zu besagtem Provinzialjubilä-
um gereist, von einer Art Raserei gepackt, barhäuptig,
barfüssig, mit Säcken angetan und doch bewaffnet, mit
Schwertern umgürtet. Derart haben sie sich betragen,
dass ganz deutlich geworden ist: Sie würden jegliche
Handhabe gegen die den evangelischen Glauben beken-
nenden Menschen ergreifen; und wenn letztere über sie

erzürnt und von ihren Beleidigungen gereizt, die Krän-
lcungen mit Kränkungen erwidern und das bisher mit al-
1er Bescheidenheit ertragene Unrecht vergelten wollten,
so wären jene entschlossen, sie alle auf einmal durch
Massenmord auszurotten, wenn Gott es nicht verhü-
tete. Entsprechende, ganz unzweideutige Äusserungen
hat man klar genug vernehmen können.

Zu all dem haben sie sich ohne Zweifel wieder durch

jene fremden Kleriker und Religionslehrer, Mönche und
Priester aufhetzen lassen, die sie ganz entgegen dem öf-
fentlichen, ausdrücklichen Erlass ihrer Herren bis heu-

te dauernd zu sich holen. Ja, um ihre Geringschätzung
gegenüber den eigenen Herren noch deutlicher zu zei-

gen, kommen sie nun an - wer weiss woher ermutigt

- und verlangen ohne weiteres die Abschaffung des aus

so schwerwiegenden Gründen beschlossenen Erlasses,

dass die dem Heil und der Freiheit der Herren wie der

Untertanen heimtückisch auflauernden Wölfe nicht
hereinzulassen und zu dulden, sondern von unserem
Hoheitsgebiet abzuwehren und fernzuhalten seien.

Diese Forderung zu erfüllen, würde für die Bündner ja

heissen, ihre von Gott verliehene Herrschaftsgewalt frei-

willig aufzugeben und die Herrschaft den Mönchen zu
überantworten, die Untertanen als Herren zu anerken-

nen und selbst von (so Gott will) Herren zu Knechten

zu werden.

8 Tempus est igitur etiam hanc ob causam, ut tan-
dem expergefacti et tanta subiectorum contumacia ex-
citati Rheti, suam dignitatem tueantur adversus illius

contemptores, et sua qua pollent potestate, subiectos

cogant se (Rhetos inquam) pro dominis suis agnoscere;
ita ut potestate sua, non ut tyranni, sed ut dementes

8 Deshalb ist es nun an der Zeit, dass die endlich
erwachten, vom Trotz der Untertanen aufgeweckten
Bündner ihre Würde gegen deren Verächter beschüt-

zen und mit ihrer ganzen Macht die Untertanen dazu

zwingen, sie als ihre Herren anzuerkennen. Damit ge-
brauchen sie ihre Macht nicht als Tyrannen, sondern

36



domini patresque in subiectorum utilitatem ac salutem

utantur: hincque illos cogant ab omni sua superstitione
et illius ministris parum reipublicse Rheticae fidis, imo
inutilibus abstinere et Evangelicam doctrinam ab Evan-
gelicis ministris, reipublicae et ipsis subiectis fidelibus
audire atque discere, atque ad hunc modum illos unà

cum reliqua Evangelica nempè parte, in eundem po-
pulum dominis suis morigerum, eorum et reipublicae
amantem observantemque atque eodem denique ani-

rno, eademque verà Christiana fide, unum solum verum
Deum colentem, publiceque amicum pacis tranquillita-
tisque studiosum coalescere.

9 Obiiciunt hie, quod petant sibi licere exteris près-
byteris et religionis magistris qui suae sint religionis uti,
id se ideè facere, quod censeant petitionem illam ius-

tarn et aequitati consentaneam esse, ut sicut aliis diverse
professionis hominibus licet exteris ministris doctori-
busque uti, qui se in sua religione instituant, ita etiam
id sibi concedatur, dum ex indigenis alant educentque,
qui ad hanc functionem sint idonei, maximè cum quos
in praesentiarum habent presbyteros tali fungendo mu-
neri minimè sint pares, sed penitus inepti, ita ut nisi sibi

concedatur externos doctores accersere, interim sit sibi

penitus obrutescendum, et cogantur necessariö brutis

animalibus similes tandem evadere. Hicque non iniuria
se postulare, ut semel lata lex, qua eo necessitatis adi-

gantur et peiori loco quam alii esse cogantur, ut iniqua
aboleatur, aut tantisper relaxetur.

Ad hate Evangelica: Rhetorum communitates re-

spondere hoc modo possunt. Se quod Evangelicis sub-

iectis concesserint peregrinis in religione ministris doc-

toribusque certis suis proscriptis legibus uti (qute etiam
hactenus ad amussim observantur), optimo iure et in-
signi cum et ipsorum subiectorum et totius reipublicae

utilitate fecisse. Nam pratterquam quod illi veraces ver-

amque Deo placentem fidem atque doctrinam sincerè

fideliterque tradunt (veluti quam certo Dei verbo niten-
tern nemo adhuc alicuius erroris convincere unquam
potuit) quam et ipsi (domini Rheti inquam, maiori ex

parte) hinc amplexi sint et retineant et nullam laborem

subterfugiunt, quo parvos simul et adultos homines ut-
riusque sexus, tum doctrina, turn sancte vite conversa-
tione, in omni pietate et integris moribus instituant, nec

quenquam pravx vite exemplo offendant (an vulgare
et contemnendum hinc ad omnes manat emolumen-

tum?), praeter haec inquam, nunquam hactenus depre-

als milde Herren und Väter zum Nutzen und zum
Heil der Untertanen. Sie zwingen diese nämlich, von
jeglichem Aberglauben und dessen Priestern, die dem
bündnerischen Staat schwerlich treu sind, wie auch von
allen unnützen Unternehmungen abzulassen und die

evangelische Lehre von evangelischen Pfarrern, die dem
bündnerischen Staat und den Untertanen treu sind, an-
und aufzunehmen. Gemeinsam mit dem evangelischen

Bevölkerungsteil verschmelzen sie so zu einem einzigen,
seinen Herren willfährigen Volk, das den herrschenden

Staat ehrt und letztlich im gleichen Sinn und Geiste,
den gleichen christlichen Glauben bekennend und den

einen, wahren Gott anbetend, den öffentlichen Frieden
liebt und die politische Ruhe erstrebt.

9 Sie werden hier einwenden, dass sie nur um die

Erlaubnis bäten, fremde Priester und Religionslehrer,
welche ihres Glaubens seien, anzustellen, weshalb sie

jenes Ersuchen für recht und billig hielten. Gleich wie

es den Leuten des anderen Bekenntnisses erlaubt sei,

fremde Priester und Lehrer anzustellen, die sie in ihrem
Glauben unterwiesen, so möge dies auch ihnen zuge-
standen werden. Unterdessen Hessen sie einheimische
Studenten, welche für diese Aufgabe geeignet seien, aus-

bilden; denn die Priester, welche sie gegenwärtig hätten,
seien zur Ausübung des Amtes kaum geeignet, ja so-

gar höchst ungeeignet. Sofern ihnen also nicht erlaubt
werde, auswärtige Lehrer zu berufen, müssten sie völlig
verrohen, wilden Tieren gleich. Sie würden nichts Un-
rechtes verlangen, sondern allein dies: Das nun einmal
erlassene Gesetz, durch das sie zwangsläufig gegenüber
den anderen benachteiligt würden, sei als unbillig auf-
zuheben oder wenigstens einstweilen zu mildern.

Hierauf können die evangelischen Bündner Ge-

meinden folgendermassen antworten. Wenn sie den

evangelischen Untertanen erlaubt haben, ausländische
Pfarrer und Lehrer nach bestimmten Vorschriften (die
bisher peinlich genau eingehalten werden) anzustellen,
so haben sie dies mit dem allerbesten Recht und zum
Nutzen der Untertanen wie auch des gesamten Staates

getan. Denn abgesehen davon, dass jene wahrheitslie-
benden Männer den wahren, gottgefälligen Glauben

aufrichtig und getreu verkünden (wie denn einer, der

auf Gottes sicheres Wort baut, noch von keinem eines

Irrtums überführt werden konnte), jenen Glauben näm-
lieh, den die Herren Bündner mehrheitlich selbst ange-
nommen haben und beibehalten, wobei sie keine Mü-
he scheuen, die jungen wie die erwachsenen Menschen
beiderlei Geschlechts darin zu unterrichten, bald durch

37



hensi sunt pravi vel perfidi aut ignominiosi, aliquid mo-
liti in Rhetorum rempublicam, sed potius hanc amasse

et omnis virtutis genere ornasse, huius item statum in
omnibus et per omnia salvum et promotum cupivisse
et cupere.

Rursus autem, quod legem illam decretumvè attinet
contra exteros monachos vel pontificise religionis sacri-

ficulos à finibus Rhetia: ditionis arcendos, factum non
minus iustis et gravibus causis, se ad hoc esse motos et
maximè quod illis tuto fidi non possit: veluti qui Rhetis

propter fidem infensissimi, nunquam non et ubique per-
niciei aliquid et nefandse perfidie illis creare machinen-

tur, quod ipsa experientia magistra iam satis didicimus,
quod ex supradictis abundè liquet. In summa, propter
id, quod multi ex illis inhonesta vite conversatione et

parum pudicis integrisque moribus, tetrum fœtorem
in omnium bonorum naribus, imo animis excitarunt

et omnibus scandalo fuêre, ut in quibus nonnulli de-

prehensi sint, qui vel ob proditionem vel alia nefanda

horrendaque flagitia à se perpetrata extremo supplicio
affecti sunt, satis exploratum iam olim habetur. Illos ad

nil aliud aptos vel utiles esse, quam ad eos, qui aures sibi

ptebent, ad seditionem adversus proprios dominos ir-
ritandos eosque incitandos, ut vicinos suos Evangelical
fidei perperam nullis non iniuriis itidem in dominorum
Rhetorum ignominiam onerent obruantque, et tandem

penitus extirpent. Neque nos tam obesse se esse naris vel

stupidos, ut non intelligant dum subiecti sui Evangelici

propter fidem, quam et ipsi colant, contumeliis affici-

untur, per illorum latus se fidemque suam peti confi-
gique et ignominia affici. Cur igitur tam sibi infensos

pestilenterque homines, imo beluas, à suis finibus non
repellant? Et rursus, quid causa est, cur illos tam vicis-
sim frugi homines non admittant?

Belehrung, bald durch tugendhafte Lebensführung, in
aller Frömmigkeit und mit unverdorbenen Sitten, da-

mit sie niemanden durch das Beispiel einer schlechten

Lebensführung kränken (und gereicht denn das Ge-

wohnliche und Verächtliche überhaupt zum allgemei-
nen Vorteil?) - hiervon abgesehen, sage ich, hat man
noch nie gefunden, dass jene Männer unredlich oder
unehrenhaft gewesen wären oder Schädliches gegen den
bündnerischen Staat ausgeheckt hätten; vielmehr haben
sie diesen Staat geliebt und ihn mit jeglicher Tugend
geziert und daher auch gewünscht - und wünschen es

noch -, dass er gegenüber allen Mächten sicher und in
allen Dingen erfolgreich sei.

Was nun jenes Gesetz betrifft, das ausländischen
Mönchen und Priestern der päpstlichen Religion den
Zutritt zu bündnerischem Gebiet verwehrt, so ist es aus

durchaus wichtigen Gründen erlassen worden, vor al-

lern auch deshalb, weil jenen überhaupt nicht zu trauen
ist - sind sie doch den Bündnern wegen des Glaubens
überaus feindlich gesinnt und führen jederzeit und
überall etwas Böses und gottlos Hinterhältiges gegen sie

im Schilde, wie uns die Erfahrung zur Genüge lehrt und
auch aus dem oben Gesagten im Überfluss hervorgeht.
Kurzum deshalb, weil viele von ihnen wegen ihrer un-
ehrenhaften Lebensführung und schamlos verdorbenen
Sitten einen ekelhaften Gestank in die Nasen aller Gut-
gesinnten verströmen, weil sie die Gemüter aufreizen
und bei jedermann Anstoss erregen. Dass etliche von ih-
nen wegen Verrats oder anderer schauderhafter Schand-

taten hingerichtet worden sind, ist ja längst bekannt.
Sie sind zu nichts anderem tauglich und nütze, als die-

jenigen, welche ihnen Gehör schenken, zum Aufruhr
gegen ihre Herren zu reizen und sie dazu anzustacheln,
ihre Nachbarn evangelischen Glaubens, den Bündner
Herren zum Schimpf, mit Gewalttaten zu überhäufen,
zu erdrücken und schliesslich ganz auszurotten. Nun
sind die evangelischen Bündner nicht so urteilslos oder

dumm, dass sie nicht verständen: Wenn ihre evangeli-
sehen Untertanen wegen des Glaubens, den auch sie,

die Bündner, selbst bekennen, verfolgt werden, dann
wird ihr eigener Glaube angegriffen, dann werden sie

selbst in der Flanke durchbohrt und mit Schande be-

deckt. Weshalb also sollten sie Leute, die ihnen so feind-
lieh gesinnt und gefährlich, ja die reinsten Untiere sind,
nicht an der Grenze abweisen? Und weshalb sollten sie

umgekehrt jene so braven Männer nicht aufnehmen?

38



10 Quoniam autem subiecti in Volturena, item, pon-
tificii vel Papista: rationem tam utilis, necessarise, îustx
et œquse dominorum legis ac decreti intelligere nolunt,
vel prse mentis pinguitudine (übet nos id crassje pléero-

tum illorum ignorantise magis, quam destinatx malitia:
ducere apponereque) nequeunt considerare, atque su-
um erga dominos officium et quam illis debeant reve-
rentiam agnoscere renuunt, ignari utique sortis sua: ac

conditionis, sed insolenter se efferentes poscere audent,
ut dominorum magnificentia, reipublica: ratio et vitan-
dorum periculorum incumbens nécessitas sua: super-
bia:, imperitia: et stulte (ne noxia: dicam) superstitioni
cédant; inde hinc sapientes Rhetorum, communitates
ac populi moventur monenturque, ut suam dignitatem
severius paulô quam hactenus sit factum, simul et ius-
dus tueantur (quum sicut ex nimia patrum indulgentia
fiüorum lascivia licentiaque: sic ex nimia dominorum
ad servos familiaritate et dementia horum in illos con-
temptus oriatur) et suum ad subditos officium aliquan-
to diligentius faciant: hincque illos cogant non modo
ab externis, sed internis vel indigenis quoque monachis
ac sacrificulis simul et ab illorum falso Christiana credi-
ta religione vel rectius superstitione abstinere et Evan-

gelicorum ministrorum opera tantum cum reliquis eius

professionis hominibus uti et verè Christianam demum
religionem ab illis discere.

Idque triplici ratione, iam superius satis ei, qui dili-
genter observaverit, adumbrata. Primo ut qui subiecti
hactenus nimis indulgenti dominorum imperio impedi-
ti discere non potuerunt, iam saltem tardé discant suam

quippe agnoscere conditionem et quod subditorum sit

servire non imperare, sed dominorum imperio obtem-

perare et obedire, in rebus piis et iustis, in impiis autem
et iniquis non item. Secunda ratio non est ut à docto-
ribus magistrisque non modo de perfidia suspectis et
hinc et dominis et subiectis pariter tandem pernitiosis
futuris, sed et ineptis prorsus inutilibusque depellantur
et fides simul et peritis atque idoneis magistris audiendis

asuescant operam dare. Tertia denique ratio est non mi-
nima, ut iidem subiecti falsa et pestilenti doctrina relicta
ab ilia penitus abstracti, sola vera atque salutari doctri-
na omnes simul imbuantur: potissimum cum indigente,
quibus pro sacrorum ministris monachis et presbyteris
in Volturena et Clavennx utuntur, ipsorum et Papistitite
religionis subiectorum testimonio, quod superius paulô
audivimus, plane inepti ad docendum sint inutiles, et nil
nisi, ut poeta dixit, telluris inutile pondus, ita ut propter
illorum imperitiam sit in proclivi, ut omnes in bestias

degenerent vel brutis animalibus similes évadant.

10 Weil aber die papistischen Untertanen im Veltlin
den Vorteil des so nützlichen, notwenigen, gerechten
und unparteiischen Gesetzes der Herren nicht einsehen
wollen und aus der Dumpfheit ihres Geistes (wir wollen
eher die rohe Unwissenheit, unter der die meisten von
ihnen leiden, als bewusste Böswilligkeit verantwortlich
machen) ihre Pflicht gegenüber den Herren verkennen
und nicht einsehen, dass sie diesen Ehrerbietung schul-

den, bleiben sie völlig ahnungslos, was ihren eigenen
Stand und Rang betrifft. So überheben sie sich frech und
verlangen, dass die Erhabenheit der Herren, das Interesse
des Staates und die dringende Notwendigkeit, Gefahren

zu vermeiden, ihrem Übermut, ihrer Unwissenheit und
ihrem einfaltigen (um nicht zu sagen, sträflichen) Aber-
glauben weichen sollen. Daher mögen doch die Ein-
sichtsvollen unter den Bündnern, die Gemeinden und
das ganze Volk sich bewogen fühlen, ihre Ehre etwas
ernsthafter und angemessener als bisher zu verteidigen
(denn wie allzu grosse Nachgiebigkeit seitens der Eltern
bei den Kindern nur Leichtfertigkeit und Zügellosig-
keit hervorruft, so bewirkt ein allzu vertraulicher und
milder Umgang seitens der Herren bei den Knechten
nur Geringschätzung) und ihre Pflicht gegenüber den
Untertanen um einiges gewissenhafter wahrzunehmen.
Sie sollten diese also zwingen, nicht nur von auswärti-

gen, sondern auch von einheimischen Mönchen und
Opferpriestern abzulassen und damit auch von ihrem
fälschlicherweise für christlich gehaltenen, tatsächlich
jedoch abergläubischen Kult abzustehen, um gemein-
sam mit dem evangelischen Bevölkerungsteil die Diens-
te der evangelischen Prediger zu beanspruchen und die
wahrhaft christliche Religion zu erlernen.

Dies zu einem dreifachen Zweck, der für den auf-
merksamen Leser schon weiter oben Idar genug aufge-
zeigt wurde. Erstens, damit die Untertanen, die von einer
allzu milden Herrschaft gehindert, es bisher nicht haben
lernen können, nun wenigstens spät noch lernen, Gebot
der Herren zu folgen und zu gehorchen, in frommen
und gerechten, nicht aber in unfrommen und ungerech-
ten Dingen. Zweitens, damit sie von Lehrern und Rat-
gebern, die der Treulosigkeit verdächtig sind und daher
sowohl den Herren wie den Untertanen gleichermassen
schädlich werden können, aber auch von solchen, die

völlig unbrauchbar und unnütz sind, abgebracht wer-
den und sich daran gewöhnen, treuen, erfahrenen und
tauglichen Lehrern mit Fleiss zu lauschen. Drittens und
vor allem, damit die Untertanen, nachdem sie die falsche

und verderbliche Lehre ganz und gar aufgegeben haben,
allesamt mit der allein wahren und heilsamen Lehre ver-

39



Annon h«ec iusta et pia sunt simul et dominis pariter
et subiectis tu ta et fructuosa?

traut gemacht werden. Dies am besten zusammen mit je-

nen Einheimischen, die im Veltlin und in Chiavenna als

Messpriester und Mönche wirken und die ja nach Aussa-

ge der papistischen Untertanen selbst (wie wir vorhin ge-
hört haben) zum Unterricht völlig ungeeignet sind - eine

nutzlose Last des Erdbodens, wie der Dichter sagt -, so
dass es wegen ihrer Unwissenheit bald dazu käme, dass

alles auf die Stufe tierischen Stumpfsinns zurückfiele.
Sind diese Ziele nicht gerecht und fromm zugleich

und für Herren wie Untertanen gleichermassen sicher
und lohnend?

11 Obiiciunt rursus, se prseterea quod indigent ip-
sorum sacrificuli nimis sint rudes, postulare, ut sibi pe-
regrini permittantur qui se tantisper instituant, dum illi
discant et apti ad docendum efficiantur. Respondetur
ad hoc: Illud ipsis minimè propter causas iam indicatas

esse concedendum, quod ipsis sit pernitiosum futurum
et reipublicce parum tutum. Et ut prudentis patris quan-
tumvis ad filios indulgentis est, non filiorum arbitrio

permittere, quem sibi pedagogium eligerent et bonarum

sanctarum ignarum et in se et in parentem malignum

quern prte mentis inopia ipsi fortè mallent, sed ut ipse

pueros suos magistro committat quem qua est pruden-
tia novit doctum simul atque sibi et filiis amicum et
fidelem: ita pii etiam et probi magistratus prudentisque
est, vel proborum dominorum qui patris ingenio ad

populum referri debent, haud magistros doctoresque
populo permittere sibi et populo inimicos parumque
fidos, simul atque imperitos quales vulgus itidem ru-
de et imperitum cuperet, sed eos dare mittereque atque
populo quantumvis invito praeficere, quos ipsi magist-
ratus agnoscit, sibi pariter et populo amicos et fideles

simul et peritos, et minimè cum studiis populi affecti-
bus cupit obsequi indulgere, quod novit illorum saluti

esse contrarium et sibi et illis pernitiosum concedere,
maximé quum ipsi fateantur, se in illis quae ad cultum
Dei pertineant, imperitia brutis animalibus esse similes,
ubi illos vera de se praedicare, vel ex eo apparet, quod in
vulgo ibi hominum verum unum è mille invenire liceat,

ex adultis etiam, qui orationem dominicam, symbolum
Apostolorum et legis divinae decalogum ritè et lingua
sibi intellecta et perceptibili simpliciter ad verbum sal-

tem recitare queant ac noverint. O tenebras, Cimeriis
tenebris crassiores.

11 Sie werfen ein, dass sie, weil ihre einheimischen
Priester allzu ungebildet seien, die Zulassung ausländi-
scher forderten, durch die sie einstweilen unterrichtet
werden sollten, während jene noch lernten und zum
Unterricht tauglich gemacht würden. Darauf ist zu ant-
worten: Dies kann ihnen aus den bereits angegebenen
Gründen auf keinen Fall zugestanden werden, da es ih-
nen künftig Schaden bringen und für den Staat eine

Gefährdung bilden würde. Ein kluger Vater, und sei er
noch so nachgiebig gegenüber seinen Söhnen, darf es

diesen nicht überlassen, sich nach Gutdünken selbst

einen Schulmeister zu wählen, der womöglich der hei-

ligen Dinge unkundig ist und sowohl ihnen wie den
Eltern übel will - auch wenn die Kinder in ihrer geis-

tigen Unreife wohl lieber selbst entscheiden würden.
Vielmehr wird der Vater seine Knaben einem Erzieher

anvertrauen, von dem er aufgrund seiner Umsicht weiss,
dass er gelehrt und zugleich ihm selbst wie den Kindern
freundschaftlich gesinnt und treu ist. So ziemt es einer
frommen und umsichtigen Obrigkeit, also den recht-
schaffenen Männern, die im Geiste des Vaters dem Vol-
ke Rechenschaft abzulegen haben, dass sie keine Lehrer

dulden, die ihnen und dem Volk feindlich gesinnt und
untreu sind, die zudem unerfahren sind, wie ein ebenso

unerfahrener und roher Pöbel es haben möchte. Son-

dem man wird den Leuten, trotz ihres Widerstrebens,
solche vorsetzen, welche bei der Obrigkeit als treu so-

wohl ihr wie dem Volk gegenüber bekannt sind.
Dass die Lehrer den Leidenschaften des Volkes frö-

nen, wünscht die Obrigkeit durchaus nicht, da sie weiss,
dass dies dem Wohl des Volks abträglich wäre und ihr
selbst wie den einfachen Leuten schaden könnte - wenn-
gleich letztere klagen, dass sie hinsichtlich der Gottes-

Verehrung aus Unwissenheit den rohen Tieren ähnlich
würden. Dabei predigen sie allerdings die Wahrheit über
sich selbst, ist es doch offenkundig, dass in diesem Hau-
fen kaum ein Mensch aus tausend - auch Erwachsenen

40



12 Qua igitur fronte tales iactare audent, se non
minus de fidei sua: certitudine veritateque esse persua-
sos, de qua tarnen qutesiti, nullam certam rationem vel

fundamentum ostendere possunt, quam nos de nostra:
fidei certitudine veritateque certos nos esse audemus as-

severare, quam certo solidoque scriptura: sancta: funda-

mento unicè in omnibus niti tarn luculenter ostendere

possumus. Non multo pluris itaque usque adeô vanam
lactationem facimus, quam Iudseos vel Turcas nomina-

mus, quum et ipsi mira quaedam de fidei utrique suae

certitudine super modum magnificè, sed perinde vanè

venditant. Quanquam fatemur ingenuè Turcarum et

ludaeorum vulgus longe remotius à Christo et via salutis
abesse quam plerosque vulgarium Papistarum.

13 Obiiciunt autem porro: Homines tarnen etiam

Evangelicae professionis qui aliorum imperio pareant,
dominis suis, ea quae fidei ipsorum adversantur impe-
rantibus dum obtemperare renuunt, responsare soient
illud Petri Act. 4, 5: Obedire optimo Deo magis quam
hominibus; et illud Christi, Mat. 22: Reddite quae sunt
Caesaris Caesari, et quae sunt Dei Deo. Eodem igitur
iure et ipsos idem Rhetis dominis suis respondere pos-
se, praecipientibus, ut sua religione, qua hactenus Deum

coluerint, repudiata, earn quam ispi domini volunt, am-

plectantur.

Responsio est: Istos nequaquam hoc eodem iure,

quo illos respondere. Namque quando vel parentes Ii-
beris suis, vel domini subditis, doctrinas observandas

tradunt, quae non nisi praecepta sunt hominum, quibus
domino Mat. 15, Isa. 29 teste, frustra Deus colitur, et ita

quae cum Dei voluntate et verbo pugnant, et ideô inius-
ta et impia imperant, qualia ferè sunt, quae Evangelicis
hominibus à Papisticis dominis praecipiuntur, tunc in-

quam, subiecti dominis, et filii parentibus iure respon-
dunt: Dum iubetis ut Caesari, id est vobis, debemus qua:
Caesaris, id est vestras, sunt, non Dei, ilia omnia vobis
dare debemus, et in illis omnibus nos obedire debere ag-
noscimus. Sed quandoquidem ea nobis imperatis, quae

- zu finden ist, der das Vaterunser, das Apostolische
Glaubensbekenntnis und die Zehn Gebote auf rechte

Weise, in begriffener und verständlicher Sprache, Wort
für Wort aufzusagen wüsste. O Finsternis, dunkler als

jede Todesnacht!

12 Mit welcher Frechheit also wagen jene zu prahlen,
sie seien von der Gewissheit und Wahrheit ihres Glau-
bens überzeugt, für den sie, auch wenn man nachfragt,
doch keine sichere Begründung, keine sichere Grundla-

ge angeben können - nicht weniger überzeugt als wir es

für uns selbst hinsichtlich der Gewissheit und Wahrheit

unseres Glaubens zu versichern wagen, für den wir uns

einzig und allein auf die sichere und gewisse Grundlage
der heiligen Schrift stützen, wie wir umso glänzender
darlegen können. Keineswegs jedoch ergehen wir uns
in hohlen Prahlereien, wofür wir die Juden und Türken

nennen, wenn sie gewisse wunderbare Dinge betreffend
die Gewissheit ihres jeweiligen Glaubens über die Mas-

sen wichtigtuerisch, aber ebenso grundlos anpreisen. In-
dessen räumen wir gerne ein, dass die Masse der Juden
und Türken noch viel weiter von Christus und seinem

Heilsweg entfernt ist als die Mehrzahl der gewöhnlichen
Papisten.

13 Sie wenden ferner ein: Die Menschen evangeli-
sehen Bekenntnisses, die fremder Herrschaft unterste-
hen, weigern sich doch, ihren Herren in dem zu gehör-
chen, was diese ihrem Glauben entgegen anordnen; sie

pflegen mit jenem Petruswort zu entgegnen, Apg. 5,29:
Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen;
oder mit jenem Christuswort, Mt. 22,21: Gebt dem

Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist. Mit
dem gleichen Recht könnten nun die Untertanen der
Bündner ihren Herren antworten, wenn diese verfügen,
dass die Untertanen, nachdem ihre Religion verworfen
wurde, diejenige der Herren annehmen.

Die Antwort lautet: Sie dürfen keinesfalls mit dem

gleichen Recht wie die Evangelischen so sprechen. Denn

wenn Eltern ihren Kindern oder Herren ihren Unterta-

nen Glaubenslehren zu befolgen geben, die bloss von
Menschen gemachte Vorschriften sind - wovon Mt 15

und Jes 29 zeugen -, dann wird Gott vergeblich verehrt;
ebenso bei allem, was sie gegen Gottes Willen und Wort
und daher ungerechter und unfrommer Weise befeh-
len - und solcher Art ist es meistens, was evangelischen
Menschen von papistischen Herren vorgeschrieben
wird. In diesen Fällen, sage ich, antworten die Unterta-

nen den Herren und die Kinder den Eltern mit Recht:

41



verbo et voluntati Dei adversa sunt, et ita vobis sumitis

qua: non vestra, sed Dei sunt, quxque nos Deo, non
vobis debemus: ilia Deo dabimus, cui obedire oportet
magis quam vobis. Et non vobis dabimus qua: non ves-

tra, sed Dei sunt, et qua: Deo debemus.

Verum quando parentes filiis vel domini iis, qui suo

subsunt dominio prxcipiunt, qua: ipse Deus in verbo

suo iubet et flagitat, iusta et pia, et inderdiciunt, qua: De-

us ipse prohibet, cuiusmodi pia et impia sunt, qua: domi-
ni Rheti hic subiectis suis Papisticis imperant et vêtant,

nempè ut à falsis hominum doctrinis prxceptisque disce-

dentes eaque reiieientes solam veram certoque nitentem
doctrinam amplectantur atque observent: faciunt sic

domini atque parentes quod ex officio Deo debent. Et

dum liberi parentibus hic, et subiecti dominis dicto sunt

audientes, Deo ipsi obediunt, et rectè ita faciunt, Deo
dantes qua: Dei sunt, non rectè facturi, si secus facerent.

Nil autem hic dixerint, qui dicerent, se perinde certô

credere pontificiam quam ipsi teneant veram fidem es-

se, atque Evangelici id de sua fide certô se scire iactant,

quam verè nostri pontificii id iactent atque quo funda-

mento sic magis opinentur quam credant; satis semel

superius est responsum.

Wenn ihr bestimmt, dass wir dem Kaiser, also euch, das-

jenige schulden, was tatsächlich des Kaisers, also euer
und nicht Gottes ist, dann müssen wir euch all dies ge-
ben, und wir anerkennen, dass wir euch in allen diesen

Dingen gehorchen müssen. Aber da ihr uns nun einmal
das befehlt, was gegen das Wort und den Willen Gottes
ist, und euch dessen anmasst, was nicht euer, sondern
Gottes ist, und was wir Gott und nicht euch schulden:
da geben wir dies Gott, dem man mehr gehorchen muss
als den Menschen. Und nicht euch werden wir geben,

was nicht euer, sondern Gottes ist, und was wir Gott
schulden.

Wenn aber Eltern ihren Kindern oder Herren ihren
Untertanen das vorschreiben, was Gott selbst mit sei-

nem Wort befiehlt und fordert, das Rechte und Fromme
nämlich, und das untersagen, was Gott selbst verbietet,
dann erfüllen die Herren und die Eltern ihre Pflicht ge-
genüber Gott - wie fromm oder unfromm es nun ist,

was die Herren Bündner ihren papistischen Untertanen
befehlen und verbieten, nämlich dass sie von falschen,
menschengemachten Lehren und Vorschriften ablassen

und diese verwerfen und die allein wahre und sicher be-

gründete Lehre annehmen und befolgen. Wenn die Kin-
der ihren Eltern und die Untertanen ihren Herren aufs

Wort gehorchen, dann sind sie Gott selbst gehorsam.
Und sie tun das Rechte, wenn sie Gott geben, was Got-
tes ist, das Unrechte aber, wenn sie anders handeln.

Nichts jedoch haben diejenigen gesagt, welche da

sagen, sie hielten ihren päpstlichen Glauben mit der

gleichen Gewissheit für wahr wie die Evangelischen es

von ihrem Glauben aussagen; denn wie sehr sich unsere
Päpstlichen damit brüsten mögen, so ist es auf dieser

Grundlage doch mehr ein Wähnen als ein Glauben.
Darauf ist oben ein für allemal hinreichend geantwortet
worden.

14 Quod si autem dixerint ad ultimum Papistici sub-

iecti, fidem salutiferam veramque, qua: donum Dei esse

dicitur, nemo potest alteri vi ulla aut alio pacto persua-
dere, quod neque in aliis quidem rebus quisquam vi aut

quocumque alio modo efficerent, ut alius suo arbitrio
verè et ex animo ea credat, qux non intelliget, nedum

non in rebus salutis. Non igitur debent Rheti, quantum-
vis domini, ea erga nos subiectos suos conari, qux sibi
in manu non sunt neque penes suum arbitrium.

Hic respondebunt domini Rheti : Non tentamus vo-
bis fidem vi aut modo alio indere intruderevè, quod

opus spiritus saneti solumodo est, sed hoc requirimus,
et omnino obtentum à vobis volumus habere, ut ea,

14 Schliesslich aber werden die papistischen Unter-
tanen sagen: Niemand kann den heilbringenden und
wahren Glauben, den man ein Geschenk Gottes nennt,
mit Gewalt ändern oder anderswie überwinden. Wie
auch in anderen Dingen keiner mit Gewalt oder wel-

cherart auch immer zu bewirken vermag, dass jemand
nach seiner Willkür aus dem Herzen heraus glaubt, was

er nicht versteht: so erst recht nicht in Dingen, die das

Seelenheil betreffen. Deshalb dürfen die Bündner, ob-

gleich Herren, gegenüber ihren Untertanen nichts ver-
suchen, was nicht wirklich in ihrer Macht steht.

Hieraufwerden die Herren Bündner antworten: Wir
versuchen nicht, mit Gewalt oder anderswie in euren

42



qua: Deo ipse instituit, quibus velit mediis ad fidem
animis infundendam uti plserumque velit, admittatis et

nequaquam respuatis, id est, ut verbum Dei verum ex
illis qui syncerè illud proponunt, audiatis, idque facere

minimè recusetis, cum fides, quae Dei donum est, ex au-
ditu sit, auditus autem per verbum Dei, Ro. 10. Item hoc
a vobis exigimus, ut iis in Universum valedicatis quibus
vera fides impeditur, Deum ex animo oretis ut vobis
veram servantem fidem largiri, animisque vestris spiri-
tus sui sancti gratia persuadere dignetur. Alioquin satis

nobis in manu non esse scimus, fidem cuiquam nec vi
nec mandatis nostris infundere intruderevè : non magis

quam penes patrem aliquem naturalem est, vitam filiis
suis indere vel inditam conservare, quantumvis volen-

tern; quod utrumque perinde ut illud, Dei solius est.

Nihilominus, si parens filium haberet, quern videret
ita furore correptum, ut ab omni cibo abstinere, et ita
inedia sibi ipse vitam eripere constitutisset; vel quod

serpentem devorare aut alias venenum nulla non sua-

vium iucundorumque aromatum specie peritè condi-
turn haurire prae animi inficitia avidè cuperet; nonnè

pro parte sua virili prohiberet eum à serpente vel alias

veneno, eumque vero naturali cibo vesci cogeret, quan-
tumvis etiam nolentem? Ut ita illi, Dei virtute pro ci-

bum opérante, vita conservaretur alias perituro? Ita et

nos patres vestri ex officio agere cupientes, nobis quan-
tumvis parum gratis filiis, consulere ut debemus deside-

ramus: modo supradicto vos à veneno falsa: doctrinae

ingenuosissimè condito arcendo et verbum Dei verum
animamm cibum vobis attribuendo et ut illud audiatis

mandando.

Glauben einzugreifen; dies ist allein das Werk des Hei-

ligen Geistes. Doch wir verlangen und wollen durchaus

von euch erlangen, dass ihr das, was Gott selbst anord-

net und womit er den Glauben in die Herzen vieler

giessen will, annehmt und nicht verschmäht. Ihr sollt
also Gottes wahres Wort anhören von denen, die es

aufrichtig verkünden, und sollt in keiner Weise verhin-
dem, dass dies geschieht. Denn der Glaube kommt aus

dem Predigen, das Predigen aber durch das Wort Chris-

ti; Rom 10,17. Ebenso verlangen wir von euch, dass ihr

ganz allgemein dem entsagt, was dem wahren Glauben
hinderlich ist, und dass ihr von Herzen zu Gott betet,

er möge euch den wahren, reinen Glauben schenken; er

möge eure Seelen mit der Gnade seines heiligen Geistes

überzeugen. Im übrigen wissen wir zur Genüge, dass es

nicht in unserer Hand liegt, irgendjemandem mit Ge-

wait oder Vorschriften in den Glauben einzugreifen -
nicht mehr als es in der Macht eines Vaters steht, sich

in das Leben seiner Kinder zu mengen oder solche Ein-
griffe abzusichern, wie sehr er dies auch wolle. Das eine

wie das andere steht allein Gott zu.

Nichtsdestoweniger: Wenn ein Vater sähe, dass sein

Sohn von einem derartigen Wahn ergriffen ist, dass er
jede Nahrung zurückweist und sich zu Tode hungern
will; oder dass er in geistiger Verblendung eine Schlange
oder sonst etwas Giftiges, das aber listig gewürzt ist und
süss und angenehm zu duften scheint, begierig vertilgen
möchte : würde ihn da der Vater nicht nach Kräften von
der Schlange oder dem anderen Gifttier abhalten und
ihn auch gegen sein Widerstreben zwingen, sich von na-
türlicher Speise zu nähren? So dass dem Sohn, der sonst
umkommen müsste, das Leben doch bewahrt bleibt,
wenn die Güte Gottes anstelle der Speise wirkt. Und
so wünschen auch wir, als eure Väter, unserer Pflicht ge-
mäss zu handeln und euch - unsere allzu undankbaren
Kinder - zu beraten, wie wir es schuldig sind: indem wir
euch in der erwähnten Weise vor dem raffiniert gewürz-
ten Gift der falschen Lehre schützen und euch die wah-

re Seelenspeise zuteilen dadurch, dass wir euch Gottes
Wort hören lassen.

15 Ita quod ab initio proposuimus, Rhetos domi-
nos ad subiectos suos ex officio debere, probavimus
his rationibus: ut gloriam Dei et veritatis doctrinam,
quantumvis in ipsis est, provehant; ipsorum subiec-

torum utilitatem ac salutem promoveant, contrarium
verö prohibeant atque amoveant; atque, ut propriam
denique dignitatem tueantur, utilitatemque item atque
securitatem suam procurent, hisque rebus suis consu-

15 Wie wir es uns am Anfang vornahmen, haben wir
bewiesen, was die Bündner als Herren ihren Untertanen
pflichtgemäss schulden, und zwar zu diesen Zwecken:

um Gottes Ruhm und die Wahrheit der Lehre zu ver-
breiten; um den Vorteil und das Heil der Untertanen
zu fördern, das Gegenteil jedoch zu verhüten und fern-

zuhalten; um endlich die eigene Würde zu verteidigen
und für den eigenen Nutzen wie die eigene Sicherheit zu

43



lant argumentis ab expresso Dei verbo, ab utili et ho-

nesto, ab exemplis non modo Sanctis inque scriptura
sancta laudatis, sed etiam hodie vulgaribus à similibus
maiori et minore ductis, rem et iis quar ferè obiici pos-
sunt confutatis.

Quae licet fusius paulô praeter spem tractata sint,

possunt tamen facile à volentibus in compendium con-
trahi, alias reposita ab H. C. 1577 die 12. Ian.

sorgen. Mit diesen Beweisgründen - abgeleitet aus dem
unmissverständlichen Wort Gottes, aus dem Nützlichen
und dem Ehrenhaften, aus frommen, in der heiligen
Schrift gelobten Vorbildern, aber auch aus Beispielen,
die dem einfachen Volk heute im Grösseren oder Klei-

neren vertraut sind - wird die eigene Sache vertreten
und die gegnerische, zusammen mit allfälligen Einwän-
den, widerlegt.

Wenn dies alles auch etwas ausführlicher dargelegt
sein mag als erwartet, so kann es von Interessierten doch
leicht in Kurzform zusammengezogen werden. Abge-
fasst von H. C. am 12.Januar 1577.

Soli Deo gloria.
Amen.

Gott allein die Ehre.

Amen.

Abbildung 8:

Text von Campells Traktat «De officio mag/stratus» im Synodalprotokoll 1577, letzte Doppelseite.

/70

M/IOISTJUITVS
orr>«° ISO* SVÏIECT05.

a«?? ^ ^ ''V""' ' > «w C/ya

fr faw? «««r f'rfc «f n«/ «frWow

are, afflïro:

ötr//'-^er
ÇioifjWRvwf .«/>«Am*

fle'säf, «/& mrfirtâ tel

44



Erläuterungen

Zur Uberschrift: Der Ausdruck ist
die den «lieben» Untertanen-gleich wie den «lieben»
Kindern-zustehende Titulatur und Anrede. Gleichbe-
deutend und mindestens so klassisch wäre der Ausdruck
««z/ecftjMz'wzz»; doch Campell scheint sich hier an volks-
sprachliche Lautungen anzulehnen: italienisch «czzrmz-

wz» oder vallader « ».

1 Inhalt und Zweckbestimmung des Traktats: Der
Verfasser hofft, dass die zwangsweise Einführung der
Reformation im Veltlin durch einen Referendumsent-
scheid der Bündner Gemeinden beschlossen werde. Er
baut also auf die reformierte Mehrheit unter den Ge-

tneinden; diesen gegenüber sollen die Pfarrer sein Argu-
nientarium einsetzen.

2-3 Die Schutzbefohlenen im wahren Glauben
zu erziehen und zu halten, ist die Pflicht aller guten
Haus- wie Landesväter. Für diese patriarchalische Ver-

antwortung stehen die biblischen Ur- und Erzväter
(Noah sowie Abraham, Isaak und Jakob), die Führer
und Richter des Volkes Israel (Josef, Mose, Josua
sowie Gideon und Samuel), die Könige von Israel

und Juda (David, Josafat, Jehu), die israelitischen

Propheten (Hesekiel, Hosea, Daniel), ja sogar der

babylonische König Nebukadnezar, der zwar Juda
und Jerusalem verwüstete und viele Israeliten in die

Gefangenschaft führte, damit aber nur nach dem

Willen Gottes das untreue Gottesvolk züchtigte, bis

er schliesslich selbst lernte, den König des Hirn-
mels zu ehren (Dan 4, 31-34). Die Erwähnung
des Nebukadnezar mag dennoch überraschen; diese

Gestalt dient sonst als Beispiel für einen Herrscher,
dessen glaubenswidrigen Erlassen man nach dem

Willen Gottes keinen Gehorsam schuldet.'" Doch un-
ser Autor konzentriert sich eben auf Nebukadnezars

gerechte Endphase.
In frühchristlicher Zeit treten, nach Christus selbst,

folgende Verkünder des Glaubens und Hüter der Gläu-

bigen auf: Petrus, der Leiter der Urgemeinde Jerusalem
(der angeblich als Apostel in Rom starb), und sein

Nachfolger Philippus; sodann der Centurio Cornelius
aus Caesarea und die Purpurhändlerin Lydia aus Thya-
tira, also die ersten Nichtjuden - ein Römer und eine
Griechin - die sich mitsamt ihren Angehörigen taufen
Hessen. Diese Beispiele sind der biblischen Apostelge-
schichte entnommen.

Wie dann der erste Kirchenhistoriker, Eusebius von
Caesarea, im frühen 4.Jahrhundert berichtet, bekehrten
sich unter den Monarchen zunächst einige der halb-

autonomen Kleinkönige Vorderasiens zum Juden- bzw.

zum Christentum: Abgar von Edessa, Helena von Adi-
abene sowie das Herrscherpaar der kaukasischen Ibener.

Ihnen folgten jene römischen Kaiser, die das Christen-

tum zur Staatsreligion erhoben: Konstantin I. (reg.
306-337), Valentinian I. (reg. 364-375 im Westen des

Imperiums), Gratian (reg. 375-383 im Westen) und
Valentinian II. (reg. 375-392, im Westen) sowie Theo-
dosius I. (reg. 379-394 im Osten).

Indem er das katholische Mittelalter überspringt,
landet der Autor im 16.Jahrhundert. Kurfürst Friedrich
III. «der Weise» (reg. 1486-1525) undJohann Friedrich
I. «der Grossmütige» von Sachsen (reg. 1532-1547 als

Kurfürst, dann bis 1554 als Herzog) sowie Landgraf Phi-

lipp «der Grossmütige» von Hessen (reg. 1518-1567)
schützten und unterstützten die evangelische Bewe-

gung im Reich. In England taten dies König Eduard
VI. (reg. 1547-1553) und seine Halbschwester Königin
Elisabeth I. (reg. 1558-1603), womit sich die Anglika-
nische Kirche herausbildete. In Schottland wurde 1560

die reformierte bzw. presbyterianische Konfession ein-

geführt; doch geschah dies auf Anordnung der schot-
tischen Reichsstände und auf Betreiben des mit Genf
verbundenen Reformators John Knox (um 1514-1572),
sehr gegen den Willen der Königin Maria Stuart (reg.
1542-1567). Campells Nennung des «Königs von
Schottland» bezieht sich auf Marias Sohn, den 1566 ge-

borenenjakob VI. (reg. 1567- 1625, ab 1603 auch König
von England der von evangelischen Lehrern erzogen
wurde.'" Mit dem Kurfürsten von der Pfalz ist Friedrich
III. «der Fromme» (reg. 1559-1576) gemeint, der in
seinem Territorialstaat die reformierte Konfession nach
Zürcher Vorbild, unter deutlicher Absetzung von den

159 Vgl. etwa Bèze, Magistrats, S. 4.

160 So aber auch schon bei Bèze, Magistrats, S. 119. Diese Stelle

macht eine Beeinflussung Campells durch Beza wahrscheinlich.

161 Theodor Beza widmet seine illustrierte Sammelbiographie be-

deutender Humanisten und Reformatoren 1580/81 dem jugend-
liehen König Jakob, wobei er auf die Rolle jener Lehrer verweist

und die intensiven Verbindungen zwischen der schottischen und

der Genfer Kirche hervorhebt; Bèze, Pourtraits, unpag. «Ep*'sr-

re»
162 Die wesentlichen Schritte - Formulierung der Abendmahlsauf-

fassung, Katechismus, Kirchenordnung - geschahen in den Jah-

ren 1559-64; Wolgast, Reformierte Konfession, S. 33-44.

45



Lutheranern, einführte.'" Die reformierten Orte der

Eidgenossen schliessen die Aufzählung ab; denn es

geht dem Autor ja keineswegs nur um monarchische

Herrschaft, sondern um legitime staatliche Herrschaft

überhaupt, die sich eben darin äussert, dass eine got-
tesfürchtige Regierung ihre Verantwortung für das See-

lenheil der Staatsangehörigen wahrnimmt.'"
So ist der Autor in seinem eigenen Zeitalter

und bei seiner eigenen Konfession angelangt. Die
Bibelpassagen, die er nun ziemlich pauschal als

Richtschnur für ein gottgefälliges Gemeinschaftsleben

empfiehlt, stammen aus dem 2., 3., 4. und 5. Buch
Mose und beziehen sich auf Gottesgefolgschaft, Kul-

tordnung und Ritualgesetze, geistliche Führung und

Strafdisziplin.
Die Reformation erscheint somit als Renaissance

eines biblischen, frühchristlichen und spätrömischen
Staatskirchentums. Bei einem Humanisten und refor-
matorischen Aktivisten wie Campell wirkt diese Kom-
bination von biblischer und antiker Geschichte mit
Zeit- und Reformationsgeschichte nicht überraschend.

Der Unterschied zwischen «literarischen» und «bibli-
sehen » Humanisten darf ja nicht übertrieben werden,
wie Johan Huizinga betont: «Die Ideen, die beide be-

seelen, tragen ein Wahrzeichen, wenn auch der Geist

der einen weniger fromm ist als der der andern. Alle
sind sie durchdrungen von einem Heimweh nach al-

ter, ursprünglicher Reinheit, von einem Streben nach

Erneuerung von innen heraus.»'"
Noch viel wichtiger als für Campell ist die ge-

schichtliche Argumentation für die calvinistischen
Staatsdenker: Hotman und Beza beziehen sich da-

bei vor allem auf das frühe Mittelalter, wo sie die

Rechte des Volkes bzw. der Stände gegenüber den

Königen begründet finden.'" Dagegen lassen sich die

Herrschaftsansprüche der Bündner im Veltlin schwer-

lieh aus einer langen historischen Tradition herlei-
ten-weshalb Campell dies gar nicht erst versucht.

Die regionale Geschichte vor der Unterwerfung des

Veltlins durch die Bündner interessiert ihn nicht.

4 Es folgen die zentralen politischen Argumente:
In der demokratischen Ordnung des Dreibündestaa-

tes hat die Mehrheit der Gemeinden die Stellung und
Funktion des Landesherrn; ihr steht daher auch das

Kirchenregiment in den Untertanenlanden zu. Diese

Mehrheit-übrigens nicht nur nach Gemeindestimmen,
sondern auch aufgrund des Volksmehrs-ist reformiert.
Aus Gottesfurcht und patriarchalischer Verantwortung

haben die reformierten Bündner für das Seelenheil ihrer
Untertanen zu sorgen und Verderbnis von ihnen abzu-
wenden.

Die drohende Verderbnis hat hier auch einen säkula-

ren, politischen Aspekt. Denn als Vertreter des falschen
Glaubens werden jetzt nicht mehr nur katholische Kle-
riker, sondern gottlose Fürsten genannt, zu vergleichen
dem Pharao, der die Israeliten zum Frondienst zwang
und nicht aus Ägypten ziehen lassen wollte (Ex 1-15),
oder dem römischen Kaiser Maximianus (Marcus Au-
relius Valerius Maximianus, reg. 285-305), der laut der

Legende die gesamte, aus lauter Christen bestehende
Thebäische Legion hinschlachten liess. Bei diesen Ver-

gleichen mag Campell an die zeitgenössische Gestalt

König Philipps II. von Spanien (reg. 1556-1598) den-
ken, zu dessen Herrschaftsgebieten ja auch die Lombar-
dei sowie die Niederlande gehörten. Nachdem er sich in
Norditalien endgültig gegen seinen Hauptkonkurrenten,
den Franzosenkönig, durchgesetzt hatte, befürchteten
manche reformierte Bündner, nun würde der Spanier,

vom Papst angefeuert, auch auf das Veltlin zugreifen.""
Hier lag jedoch nicht Philipps Hauptinteresse; stattdes-

sen benutzte er seine Heeresmacht zur Unterdrückung
der Niederlande. Gegen die dortigen Protestanten be-

gnügte er sich nicht etwa mit einer Vertreibungspolitik:
die Emigration war ihnen verboten; der katholische
Monarch zielte auf ihre physische Ausrottung ab.'"

5 Campell argumentiert weiter: Wenn die reformier-
ten Bündner ihr Kirchenregiment im Veltlin durchset-

zen, dann gehen sie keineswegs auf illegitime oder allzu
harte Weise vor. Wo die Staatsgewalt in katholischer

163 Im Gegensatz zu Bèze, Magistrats, S.59 und 121 lässt Campell
bei seiner Aufzählung protestantischer Mächte die nordischen

Königreiche Dänemark und Schweden unerwähnt; dafür nennt

er einige deutsche protestantische Fürsten beim Namen.

164 Huizinga, Problem, S.47-48.
165 Vgl. Bèze, Magistrats, S. 63-68 zum Reich der Westgoten in Spa-

nien 7. Jh. bzw. S. 71-74 zum Frank( en (reich der Merowinger,
Karolinger und frühen Kapetinger sowie S. 69 und 76-79 zu den

arragonesischen bzw. französischen Reichsständen des Spätmit-
telalters.

166 Laut dem Schreiben des Churer Pfarrers Johannes Fabricius an

den Zürcher Antistes Heinrich Bullinger, 5. Juni 1559. Die spani-
sehe Hegemonie in Italien war im Friedensschluss von Cateau-

Cambrésis, 2. April 1559, besiegelt worden.

167 Die Vernichtungskampagne hatte nach der Jahrhundertmitte be-

gönnen, noch unter König Philipps Vater, Kaiser Karl V. Dazu

Schilling, Karl V., S. 341 -344.

46



Hand liegt, verfährt man ebenfalls nach diesem Prin-
zip - allerdings zum Vorteil des falschen Glaubens und
damit zum Nachteil der Gläubigen. So dulden die ka-
tholischen Orte der Eidgenossen keine Reformierten in
ihren eigenen Gebieten und sorgen energisch für die

Zurückdrängung der Reformation in den Gemeinen
Herrschaften. Ja, die Drei Bünde selbst haben, so lange
ihre Gemeindemehrheit noch katholisch war, den evan-
gelischen Untertanen keine Glaubensfreiheit gewährt.
Von dieser Unterdrückung sind die Untertanen erst
durch die Änderung der konfessionellen Mehrheitsver-
hältnisse in den Bünden befreit worden.

Mit den letzten beiden Sätzen bezieht sich der Au-
tor zum einen auf den Durchbruch, den die Reforma-
tion während der 1550er Jahre in mehreren Bündner
Talschaften erzielt hatte, zum anderen auf jenen Bunds-
tagsbeschluss vom 26.Januar 1557, wonach in den Un-
tertanenlanden « aG5gort&7> wort»W&praftctfÄ/f« ««*7 worts Gort«,

pm&jg/ wöge ».'"
Doch nun sollen die Bündner noch viel weiter gehen.

Sie sollen das landesherrliche z«j rt/0rt»<®zz&' oder Kon-
fessionalisierungsrecht im Veltlin wahrnehmen, und
zwar in ausschliesslich reformiertem Interesse, also un-
ter Beseitigung der Parität. Sie sollen sich verhalten wie
ein deutscher Reichsfürst gemäss der « «zzzzs-ngzo »-For-

mel-oder auch wie ein eidgenössischer Stand; Campell
zieht letzteres Beispiel heran. Bei den Eidgenossen galt
das « C«z«5» nämlich schon seit 1531, seit dem Zweiten
Kappeler Landfrieden.'" Demnach durfte jeder «Ort»
seine Konfession in seinem Gebiet, bei seinen Unter-
tanen durchsetzen. In den Gemeinen Herrschaften
sollte nur dort Parität gelten, wo die Reformierten in
der Mehrheit waren. Wo sie in der Minderheit waren,
fand hingegen eine Rekatholisierung statt. Und ein
Konfessionswechsel aufgrund des Mehrheitsentscheids
einer Gemeinde war in den Gemeinen Herrschaften nur
dann zulässig, wenn die betreffende Gemeinde zur ka-

tholischen Kirche wechseln wollte. Dass die katholische
Partei hier durchwegs im Vorteil war, wird von Campell
natürlich gerügt. Es lag dies am Ausgang des Zweiten
Kappelerkriegs.'

6 Der Autor beginnt nun mit der Widerlegung
möglicher Einwände. Ein Argument der Untertanen
könnte sich eben auf die 1526 vom Bundstag verkün-
dete Freiheit der Gemeinden in der Konfessionswahl
beziehen. In diesem Zusammenhang referiert Campell
in der «E/wtorzb AzertAz » einen Bundstagsbeschluss, der

sonst nirgendwo überliefert ist.'" Er erzählt: Im Jahre
1526 beschloss der Bundstag, dass alle im Gebiet der
Drei Bünde lebenden Menschen - beiderlei Geschlech-

tes und jeglichen Standes und Wesens-die ihnen zusa-

gende Religion, also evangelisch oder aber römisch, frei
wählen dürften.'" Ob diese Darstellung wohl so ganz
genau zutrifft? Eine ausdrücklich jedem Individuum
freigestellte Wahl wäre, wenn auch auf zwei Konfessio-

nen beschränkt, zu jener Zeit eine sehr bemerkenswerte

Errungenschaft gewesen.'" Als ideelles Postulat war die
Gewissensfreiheit des Einzelnen den Zeitgenossen zwar
nicht unvertraut.' Sie wurde aber damals kaum irgend-
wo praktiziert, geschweige denn gesetzlich verankert,
wie Campell es für die Drei Bünde behauptet. Im Zwei-
ten Ilanzer Artikelbriefvon 1526 ging es, soweit der Kult
oder dessen Änderung in Frage stand, nicht um Indivi-
dualrechte, sondern um die Rechte der Gemeinden.'

Zwischen dem Abschluss des Manuskripts der
«//zrtorzzz Azrrtcrt» und der Niederschrift des vorliegen-
den Traktats «De o$z«o WMg/'rtrart«» liegen nur wenige
Monate, und so überrascht es nicht, dass der Verfasser
auch im Traktat unterstellt, der Bundstag habe 1526
die individuelle Gewissensfreiheit garantiert. Und doch

168 Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang, I, S.275 -276.
169 Hierauf hat etwa der Bündner Kirchenhistoriker Oskar Vasella

hingewiesen: Vasella, Österreich, S.55. Seither auch Klueting,
Zeitalter, S. 172.

170 Guggisberg, Parität, S. 633.
171 à Porta, Historia Reformationis I, S. 146-147 referiert den Be-

schluss ebenfalls; doch gewöhnlich schreibt dieser Autor den

Campell aus. Allerdings berichtet er gerade über den fraglichen
Bundstag von 1526 mit geringfügigen Abweichungen, die darauf
hindeuten könnten, dass er über eine weitere Vorlage verfügte.
Vgl. Bundi, Gewissensfreiheit, S. 43-44.

172 «Srngw/Zs Mfrms0Me sexws c«/«sc«n^«e cond/f/oms tfc ordw/s
/?omm/frws, Foederarorwra d/f/ow/s /ïwes mco/ew-

«/6ms » komme diese Wahlfreiheit zu; Campell, Historia Raetica

II, S. 161; hiernach auch Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I,
S. 257.

173 Martin Bundi sieht hier tatsächlich «ein europaweit einzigar-
tiges Signal», «die erste europäische Proklamation relativer

Religionsfreiheit», «pionierhaft weltweit den ersten liberalen
Ansatz zur religiösen Toleranz »; Bundi, Gewissensfreiheit, S. 16,

41, 193.

174 Dazu unten, Abschnitt 13.

175 Die Abschaffung der Jahrzeitstiftungen und Zehnten lag aller-

dings im Interesse der abgabepflichtigen Individuen (oder Fa-

milien). Die kultrelevante Kompetenz der Pfarrerwahl wurde

hingegen von den Gemeinden reklamiert. Vgl. Pfister, Konfessi-

onskirchen, S. 206-208, 211-212.

47



Abbildung 9:

Palazzo Lavizzari, Mazzo di Valtellina, Portal im Innenhof.

muss er im gleichen Atemzug einräumen, dass der ei-

gentliche Träger der Religionsfreiheit die jeweilige Ge-

meinde-genauer: Kirchgemeinde-bzw. deren jeweili-

ge Mehrheit war. Individuelle Gewissensfreiheit ergab
sich zunächst nur aus dem individuellen Recht, in eine

andere Gemeinde abzuwandern; sodann auch aus dem
Minderheitenschutz für fremdkonfessionelle Gruppen
innerhalb der Gemeinden, wie vom Bundstag 1557 ge-
währleistet.

Ob nun die «Partikularen», die einzelnen Staatsan-

gehörigen, oder aber die Gemeinden die Adressaten der

bündnerischen Religionsfreiheit waren-die Veltliner
und ihre Gemeinden gehörten jedenfalls nicht dazu.

Dies betont zumindest Campell, wenn er die Satzung

von 1526 als politisches Ordnungselement, als Verfas-

sungsprinzip des Dreibündestaates hinstellt. Wäre es

dabei allein um Religion gegangen, so hätte man den

Untertanen die Wahlfreiheit nicht ohne weiteres vor-
enthalten können; schliesslich waren auch sie Christen-
menschen obgleich in der Irrlehre und im Aberglauben

befangen, so lange sie katholisch blieben). Aber wenn
nun die Veltliner die Satzung von 1526 heranziehen
und irrigerweise auf sich beziehen, dann verweist Cam-
pell sie auf ihren Platz und erinnert sie an ihre Untertä-
nigkeit, ihre Gehorsamspflicht.

7 Nun muss der Autor begründen, weshalb die
Bündner Obrigkeit ihre Aufgabe zur Reformierung der
Kirche im Veltlin während der letzten zwei Jahrzehnte,
seit in den Drei Bünden eine reformierte Mehrheit re-
giert, noch nicht durchgeführt hat. Er nennt als Grund
natürlich nicht die Schwerfälligkeit der bündnerischen
Regierung und ihre mangelnde Durchsetzungskraft,
sondern eine bewusste Politik der Milde. Durch Sanft-

mut und Güte hätten die katholischen Veltliner zur
freiwilligen Annahme der Reformation bewegt werden
sollen. Doch diese Politik ist an der Verstocktheit und
Verbohrtheit der katholischen Untertanen gescheitert.
Ihre Undankbarkeit und Unzugänglichkeit haben sie

durch ihr Verhalten reichlich bewiesen. Es folgt eine

Aufzählung widersetzlicher, aufrührerischer Handlun-
gen und Haltungen, deren sich die Untertanen in re-
ligionspolitischen Zusammenhängen schuldig gemacht
haben.

Ganz allgemein üben sie nicht die dem Paritätsprin-
zip entsprechende Toleranz, sondern diskriminieren
und drangsalieren die evangelische Minderheit. Dabei
hatten die beiden Bundstagsabschiede von 1557 aus-
drücklich verfügt, dass die Untertanen «des j/ozdw«
Zw/Zw ràz zzzzdraz zzz'ff sZzzzzzj?/zere?z zzocä mvzcfezz soZfezzd»;

dass sie einander weder « sfzzzzz^/zerezz zzocZ» zzz ezzzzcÄ wçg
zzzdjezz «zzd rez'föje»» sollten. Ja, die Religionsparteien
sollten einander «//y »er/ycrazzg de/? ZeAm zzzzd cozz/zsozftozz

oder zzez/id/zzKg dergzzeZ/er, weder »zzf worffezz zzoeÄ zzzzf wer£-
Z>ezz sftzz«£/zereK zzoeZ> drateezz», wird man ihnen auch 1585

nochmals einschärfen."'

Mit welchen Beleidigungen und Provokationen die
Katholischen im Veltlin die Evangelischen verfolgen,
verschweigt Campell nicht. Auch der Churer Pfarrer
Tobias Egli hat 1568 nach Zürich berichten müssen:

Im Veltlin spucken die Katholischen vor den Türen der

evangelischen Kirchen aus und lassen Fürze fahren; sie

krakeelen während der evangelischen Predigt; sie pin-

176 Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I, S. 274 -275.
177 Jecklin, Materialien II, Nr. 496, S. 52: Artikel der Bündner Fähn-

lein zu Chiavenna, Feb. 1585. Vgl. die Revisionsfassung vom 5.

Juni 1586; ebd., Nr. 507, S. 540.

48



sein männliche und weibliche Geschlechtsteile und am
Galgen aufgehängte evangelische Prediger und heften
diese Gemälde dann gut sichtbar an Kirchen- oder
Hauswände.

Sodann missachten die romtreuen Veltliner das Ver-
bot der Drei Bünde, fremde Geistliche aufzunehmen
oder gar anzustellen. Dieses Verbot war 1557 erlassen

worden, gekoppelt mit der Verkündung der Religions-
freiheit. Es bezog sich aufevangelische Prädikanten und
auf Messpriester gleichermassen. Diese wie jene sollten
in den Untertanenlanden nur zugelassen werden, wenn
sie erklärten, für mindestens ein Jahr bleiben zu wollen
(so dass die ab auswärtiger Basis zirkulierenden Bettel-
mönche und Fastenprediger ausgeschlossen waren). Vor
allem aber mussten sie sich zuerst von der zuständigen
kirchlichen Instanz examinieren lassen. Für die Prüfung
der Prädikanten sollte natürlich die rätische Synode

zuständig sein,"' für die Prüfung der Messpriester aber
die bischöfliche Kurie zu Chur (obwohl das Veltlin zur
Diözese Como gehörte). In den Jahren 1573 und 1576

- wie später noch öfters - bekräftigte der Bundstag das

Zulassungsverbot und die Landesverweisung der «/wwA
öj?» wö'wcA« ««;//>rzk$ter», wie es nun auf konfessionell

eindeutige Weise hiess.
Dass zugewanderte katholische Geistliche im Veltlin

Kulthandlungen vornehmen, ist für Campell sehr be-

denklich. In der Spendung von Sakramenten nach ka-

tholischer Auffassung äussert sich die priesterliche Mitt-
lerfunktion zwischen sündiger Menschheit und Gott,
und damit die römische Ekklesiologie, sehr deutlich.
Besonders die Beichte ist aber nicht nur aus dogmati-
sehen, sondern auch aus ganz pragmatischen Gründen
abzulehnen: Sie gibt feindlich gesinnten Klerikern die

Möglichkeit zur Manipulation der Gewissen, wodurch
Gewaltbereite vollends zu Gewalttätern werden.

Gefährlich sind die aus der Lombardei hereinströ-
menden Mönche und Priester gerade auch wegen ihres

lombardischen Hintergrunds: Sie wirken als Agenten des

Bischofs und des Inquisitors von Como sowie des Erz-
bischofs von Mailand, wobei diese Prälaten wiederum
mit den spanischen Beamten zusammenarbeiten. Unser
Autor zählt einige Übergriffe und Untaten auf, bei de-

nen Mönche im Veltlin als Spitzel oder Helfershelfer
der in Como, Mailand oder gar Rom herrschenden Ge-

walten agierten. Mit der 1562 in Mailand durchgeführ-
ten Beschlagnahme der Waren der Kaufmannsfamilie
Pellizzari aus Chiavenna und Piuro erwähnt Campell
nur den ersten konfessionspolitischen Eingriff in den
Handelsverkehr zwischen der Lombardei und Rätien.""

Die ebenfalls in Piuro residierenden Kaufleute Jeremi-
as Vertemate/Werthemann und Lorenzo Lumaga hat-

ten später unter den gleichen Repressalien zu leiden.""
Dabei war die Lehre des //Ar»;« romfra», des freien
Handels, um 1540 ausgerechnet von spanischen Theo-
retikern, darunter auch Dominikanermönchen, formu-
liert worden. "

Einen Tiefpunkt im Verhältnis zwischen den Kon-
fessionen im Veltlin markierte die Entführung des Prädi-
kanten Francesco Cellarm"" aus Morbegno. Am 5. Juni
1568 wurde der evangelische Prediger bei seiner Rück-
kehr von der in Zuoz abgehaltenen Synode überwältigt
und auf einem Schiff, das seine Häscher im Uferschilf
versteckt hatten, über den Comersee verschleppt. Die
Aktion wurde von einem Mitglied des Dominikaner-
konvents Morbegno, Fra' Angelo (Pietro Casanova),
geleitet, der auf direkten Befehl des Papstes handelte.
Dieser wiederum, Pius V. (Antonio Michele Ghislieri,
reg. 1566-1572, heiliggesprochen 1712), war selbst Do-
minikaner gewesen und hatte in seinem Amt als Gross-

inquisitor auch das Veltlin heimgesucht, wo er aber
nichts hatte ausrichten können, weil ihm eben die Un-
terstützung der lokalen weltlichen Obrigkeit fehlte.""

Der Gefangene wurde zunächst nach Mailand ge-
bracht, wo sich der Kardinal-Erzbischof Borromeo von
seiner Folterung allerlei interessante Aufschlüsse über
die Drei Bünde erhoffte.""' Später wurde das Opfer nach
Rom geschleppt und dort im November 1571 am Pfahl
durch langsames Feuer zu Tode gebracht."" Solche Au-
todafés waren in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts
eine häufige Erscheinung in Rom. Die « Ketzer» wurden

178 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 98, S. 97, 21. Juni 1568.

179 Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I, S. 274, 276.
180 Jecklin, Materialien II, Nr.431 («Fwrtrag» auf die Gemeinden,

1573 o.D.) bzw. 450 (Abschied vom 27.Okt. 1576).
181 Vgl. Campell, Radias descriptio, S.429. Dazu Bundi, Gewissens-

freiheit, Anhang I: Bundstagsbeschluss vom 22. Jan. 1563 über

Gegenmassnahmen nach à Porta

182 Vertemate 1570 und Lumaga 1581 (letzteres kann Campell al-

lerdings noch nicht wissen ); Camenisch, Geschichte, S. 141.

183 Vor allem durch Francisco de Vitoria (1486-1546) und die

Schule von Salamanca. In kolonialistischer Absicht, gegen die

Indianer: Die Behinderung des freien Handels und Verkehrs zwi-
sehen den Völkern wie auch die Behinderung der freien Verkün-

dung des Evangeliums sind Kriegs- und Eroberungsgründe. Vgl.
Reinhard, Humanismus, S. 283.

184 Nicht: Michele C., wie in der Literatur oft angegeben.

185 Dazu Pastore, Valtellina, S. 144.

49



jeweils auf dem Campo de' Fiori, der Piazza Navona,
der Piazza Giudia und der Engelsbrücke verbrannt oder

gehenkt.'
Die Entführung des Cellario erregte bei den re-

formierten Bündnern natürlich grosses Aufsehen und
starken Unmut. Eine bündnerische Gesandtschaft pro-
testierte in Mailand, wo man alle Verantwortung nach

Rom abschob. Eine bündnerische Untersuchungskom-
mission ging nach Morbegno, um die Dominikaner zur
Verantwortung zu ziehen. Im Frühling 1569 verurteilte
sie die Mönche für die folgenden zwölfJahre zur Zah-

lung von jährlich dreissig Gulden Entschädigung an die

Ehefrau und die Kinder des Entführten.'*' Der Churer

Hauptpfarrer Egli, der gehofft hatte, dass wenigstens
das Kloster Morbegno aufgehoben würde, zeigte sich

enttäuscht über die zurückhaltende Massnahme.""

Die Kommissäre hätten sich wohl von den Mönchen
schmieren lassen, meinte er erbittert.'" Andererseits

würde auch eine Zerstörung des Klosters wenig nüt-

zen, so lange man nicht auf die schuldigen Personen

Zugriffe: Die mörderischen Mönche würden sich sonst
einfach ein neues «Drachenloch» suchen, dem dann,
wie der Büchse der Pandora, immer neues Unheil ent-
strömte.'"

Die Affäre Cellario wurde für die Churer Pfarrer,
aber auch für Bullinger in Zürich, zum mahnenden

Beispiel für die List und Tücke des Gegners.'" Campell
schrieb schon am 13.Juli 1568 aus Susch an Bullinger:
Die dominikanischen Niederlassungen in Morbegno
und Mese müssten aufgehoben, die Mönche vertrieben
und ihre Einkünfte beschlagnahmt werden. So würden
die Mittel, welche bisher zum grössten Schaden der

Bündner Kirche und des Bündner Staates, «rf eccfcäc

et m/wMc« «ew/r« », eingesetzt worden seien, künftig
besseren und frommeren Zwecken dienen.'" Mit die-

ser Stellungnahme empfahl sich Campell für eine Lei-

tungsfunktion in der evangelisch-rätischen Kirche: für
das Pfarramt an der Churer Regulakirche, das er auf
Bullingers und Eglis Fürsprache ja auch bald erhalten

sollte, während der vorherige Amtsinhaber, Johannes
Gantner, sich offenbar nicht für das Schicksal der refor-
mierten Kirche im Veltlin interessierte.'"

Ein grosser Veltliner Skandal war sodann der Mord-
anschlag aufeinen evangelischen Prediger in Morbegno,
im Februar 1572. Als Anstifter dieser Untat galten er-

neut die örtlichen Dominikaner, die über ihre Bestra-

fung im Cellario-Fall erbost waren. Beim Opfer han-

delte es sich um Lorenzo Soncini aus Chiavenna, der

sonst vor allem im Nachbardorf Mello predigte.'" Der

Handlungsablaufwurde seinerzeit von Piuro nach Chur
und von da nach Zürich gemeldet - mit allen schockie-
renden Einzelheiten: Zwei Morbenner stellen sich mit
geladenen Musketen aussen an der Kirche vor ein Fens-

ter und legen auf Soncini an, der auf der Kanzel steht.

Da wird dieser vom Gemeindeältesten, einem gewissen
Giacomo Cornelio (oder auch: Jakob Schermelin),
durch Zuruf von der Kirchentür her gewarnt. Soncini
bückt sich rasch, und der Schuss geht fehl. Nun läuft
der eine Meuchler zum greisen Cornelio und erdolcht
ihn. Der andere feuert nochmals auf den von der Kan-
zel herabeilenden Prediger und verwundet ihn schwer.

Doch als die beiden ein weiteres Mal schiessen wollen,
versagt das Gewehr."' Die feigen Täter fliehen; Soncini

186 « Qwe/ /raf<? pngiowe è soggetto <zf£o /wrai de//e cose d/ twtfo

gwesfostafo»: Borromeo am 21. Juli 1568 an den Kardinal Garn-

bara; zit. ebd., S. 145, Anm. 20.

187 Zur ganzen Affäre Camenisch, Geschichte, S. 34 und Pastore,

Valtellina, S. 145-146.
188 Vgl. Welti, Kleine Geschichte, S. 34.

189 Tobias Egli an Heinrich Bullinger, 21. Juni 1568; Bullingers Kor-

respondenz III, Nr. 98, S. 96-98.
190 Der bündnerische Obrigkeit hatte immerhin die Verfolgung der

Kidnapper versucht und ein Kopfgeld auf sie ausgesetzt; man be-

schloss auch frühzeitig, die Mönche mit ihrem Vermögen für die

Rückkehr Cellarios haften zu lassen; vgl. Bundi, Gewissensfrei-

heit, Anhang I, S. 315 Beitagsbeschluss vom 20. Juli 1568

191 Ebd., Nr. 147,148 und 157 (21. Jan., 24. Jan. und 20. Apr. 1569

Der Vorwurf bezieht sich besonders auf Baptista von Salis, der

schon als Gesandter nach Mailand in der Cellario-Sache nichts

erreicht hatte. Salis war dann gleich nach Rom weitergereist, um
sich vom Papst den Ritter-Titel verleihen zu lassen. Dafür wurde

er im April 1572 von einem bündnerischen Strafgericht mit Ver-

bannung bestraft; vgl. Campell, Historia Rtetica II, S. 552-553.
192 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 104 (26. Juli 1568).
193 Ebd., Nr. 126 und 266 (Egli an Bullinger, 26. Okt. 1568 und 22.

Nov. 1571); Nr.280 und 419 (Bullinger nach Chur, 14.März
1572 und 23. Apr. 1574); S.531, 534, 539 (Beilage: Rundschrei-

ben von Egli und Campell an die Bündner Pfarrer, 7. Jan. 1572

194 Ebd., Nr. 102.

195 Ebd.,Nr. 224,225,232:CampellserfolgreicheKandidaturinChur.
196 Daraus ergaben sich Verwechslungen: Egli sagt in seinem aus-

führlichen Bericht vom 18. Feb. 1572, es sei auf Scipione Ca-

landrini, den eigentlichen Nachfolger des Cellario in Morbegno,
geschossen worden; am 26. Feb. 1572 berichtigt er: das Opfer

war Lorenzo Soncini; ebd., Nr.276-277. - Campell, Raetias

discriptio, S. 427-428 stimmt damit überein, sucht den Tatort
aber in Mello. - Pastore, Valtellina, S. 112 identifiziert das Opfer
mit Calandrini; die Tat hätten zwei Mönche aus Morbegno in

Mello verübt, wo Calandrini aushilfsweise predigte. - Zum Vor-

fall auch Camenisch, Geschichte, S. 34,141, 149 Anm. 212.

50



wird nach Hause getragen, und ein Chirurg, den man
aus dem Bergell holt, operiert die Kugel heraus.

Nebst den erwähnten Fällen veranlassten italieni-
sehe Kleriker etliche weitere Erpressungen, Entführun-
gen und Morde an Veltliner Reformierten; die meisten
davon erst nach dem Zeitpunkt von Campells Darstel-
lung. Der Kaufmann Giovanni Antonio de Pero aus

Chiavenna-ein Neffe des Hercules von Salis - wurde
1569 in Bologna von Inquisitoren eingekerkert, seiner
Barschaft beraubt und erst aus der Haft entlassen, als

seine Familie ein hohes Lösegeld zahlte.''* Lorenzo Son-
cini, der das Attentat von 1572 überlebt hatte, wurde
sechzehn Jahre später entführt und in Mailand ermor-
det.'"

Schliesslich wirft Campell den Veltliner Geistlichen

vor, dass sie päpstliche Bullen verkündeten oder durch
Maueranschlag publizierten, obwohl der Bundstag zu
Banz 1562 gegen den Protest eines päpstlichen Ge-

sandten ein Bullen-Publikationsverbot erlassen bzw.

bestätigt habe. Diese Angabe ist nicht ganz präzise.
Zusammen mit einem Gesandten des Königs von Spa-

nien verlangte der päpstliche Legat Bernardino Bianchi
am 7.Juni 1561 vor dem Beitag in Chur unter anderem,
die Veröffentlichung von Bullen im ganzen Gebiet
der Drei Bünde zuzulassen. Die Bündner Amtsleute
im Veltlin hatten das Gegenteil verfügt, um päpstliche
Provisionen-Verleihungen von Kirchenämtern - zu
verhindern und so das Pfarrwahlrecht der (bislang)
katholischen Veltliner Kirchgemeinden zu gewährleis-
ten.'"" In seinem Entwurf für die den beiden Gesandten

zu erteilende Antwort unterstützte Heinrich Bullinger
das kommunale Pfarrwahlrecht und hielt fest, dass die

Bündner nicht verpflichtet seien, «<z& & ro ««r
Äow », zu akzeptieren.' Tatsächlich

wies der Bundstag zu Ilanz am 23. Oktober 1561 alle

päpstlich-spanischen Ansinnen zurück-ganz im Sin-

ne Bullingers, wenn auch etwas kürzer gefasst als die-

ser und ohne nochmals besonders auf die Bullen-Frage

einzugehen.*
Im vorliegenden Traktat bezieht sich Campell auf

Bullen, die einen Ablass verheissen, etwa anlässlich
eines Heiligen Jahres. Ein derartiges Jubelfest ist 1575,

also erst kürzlich, begangen worden, und entsprechend
heftig ist Campells Empörung über die Dreistigkeit,
mit welcher der Papst die theologisch haltlosen, alles

andere als heilswirksamen Gnadenmittel seiner Kirche

propagiert und popularisiert. Einen gewissen Erfolg darf
Campell spät noch erleben, als der Bundstag am 16.

Januar 1581 den Untertanen verbietet, «

oz/cr «kzcA /zzMü'/zw wo« Ao«z» ins Land zu bringen, zu
verkaufen oder zu kaufen.*"'

Die Missbilligung des Ablasswesens paart sich bei

Campell mit der Sorge über den Fanatismus und die

Gewaltbereitschaft, die er bei den schwer bewaffneten

Jubiläumspilgern beobachtet. Ihm scheint sich daraus

eine konkrete Bedrohung der Reformierten zu ergeben.
Und tatsächlich wird den Gläubigen, die anlässlich des

Jubiläums 1575 nach Como pilgern, vierzig Tage Ablass

zugesichert, wenn sie in der Kirche San Paolo am Tag der

Apostel Petrus und Paulus « für die Erhöhung der katholi-
sehen Kirche, die Ausrottung der Ketzer und den Frieden

unter den christlichen Fürsten » beten.* Ketzerhass und
Mordlust, aufgerüstete Prozessionen, mit Waffen hantie-
rende Kleriker - das Massaker der Pariser Bartholomäus-
nacht, 1572, liegt nicht weit zurück; die (von Spanien
finanzierte) katholische Liga wird noch zwei Jahrzehnte
später Paris terrorisieren; und der (von Spanien geförder-
te) «Sacro Macello» wird fast fünfzig Jahre später durch
die Veltliner Dörfer rasen... Indem Campell hier eine

nur allzu realistische Schreckensvision heraufbeschwört,
erweist er sich als zuverlässiger Unglücksprophet.

Folglich entrüstet er sich sehr über die Bitte der Veit-
liner Untertanen, italienische Geistliche dennoch zuzu-
lassen. Wenn er die feindlichen Kleriker mit «Wölfen»
vergleicht, die man keinesfalls ins Land lassen darf, son-
dern abwehren muss, dann greift er das Wort des Evan-
gelisten auf: «Seht euch vor vor falschen Propheten, die
in Schafskleidern zu euch kommen, innerlich aber sind
sie reissende Wölfe» (Mt 7,15). Diese Bibelstelle ist im

197 Offenbar hatten die beiden Mordschützen nicht Zeit, richtig
nachzuladen (was ja nach jedem Schuss notwendig war).

198 Camenisch, Geschichte, S. 141, Anm. 196; Bundi, Gewissensfrei-

heit, S. 107. Zu den Übergriffen der Inquisition auf reformierte
Kaufleute aus den Bündner Untertanenlanden vgl. auch Bundi,

Beziehungen, S. 157-1.59.
199 Camenisch, Geschichte, S. 149.

200 Vortrag des päpstlichen bzw. spanischen Gesandten: Jecklin,
Materialien II, Nr. 313, S. 311 und Nr. 314, S. 315. Zu dieser Ge-

sandtschaft vgl. Blumenthal, Drei Bünde, S. 235-240.
201 Jecklin, Materialien II, Nr. 321, S. 323.

202 Ebd., Nr. 322; hiernach auch Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang
1, S. 281.

203 Jecklin, Materialien II, Nr. 476; hiernach auch Bundi, Gewis-

sensfreiheit, Anhang I, S. 291.

204 « Pro exd/tar/owe, /7d?r<?s«m £A7/rp<3t/o«£ tfc

ptfee mter prmc/pes cr/sr/tfwos»; notarieller Ablassbrief vom
25. Juni 1575, zit. nach Pastore, Valtellina, S. 33, Anm. 55.

51



Konfessionellen Zeitalter sehr beliebt; Seelsorger auf
beiden Seiten benutzen sie jeweils zur Denunziation
des Widersachers. So der Churer Antistes Tobias Egli
1569 gegenüber dem Zürcher Antistes Heinrich Bullin-

ger, gemünzt auf die Dominikaner von Morbegno."""
So aber auch schon der Jesuit Bobadilla 1558 gegenüber
dem Kardinal Farnese: Im Veltlin gilt es, «z-wütere zz//z

/zz/zz /zzrfimzzzz, ZzzzzZo zzz/z^nzznz».""' Und so schliesslich der

Kardinal Borromeo um 1580 in einer Ermahnung an
den Bischof von Como: Die katholischen Schäfchen

im Veltlin entbehren leider des Hirten, « cA c>/>/wzzg/>z

zz//h rzzfcz z/e' &/>/ ».*"

Campells Warnungen und Mahnungen sollten letzt-
lieh nichts bewirken. Der Zustrom der fremden Mönche
und Priester ins Veltlin setzte sich in unverminderter
Stärke fort. Dies ist auch an den bundstäglichen Verbo-

ten abzulesen: Sie mussten dauernd wiederholt werden,
weil sie wirkungslos blieben. Einschlägige Erlasse sind

aus den Jahren 1577, 1581, 1586, 1591, 1597 und 1598

überliefert.'""

8 Die Wahrnehmung des Konfessionalisierungs-
rechts im Veltlin ist für die Bündner ein zwingendes

politisches Erfordernis. Erst mit der Durchsetzung der

richtigen, reformierten Glaubenslehre in den Unterta-
nenlanden wird dort Loyalität zum herrschenden Staat

geschaffen. Eine konfessionell einheitliche, rechtgläu-
bige Untertanenschaft ist die Voraussetzung für Ruhe

und Ordnung, Stabilität und inneren Frieden. Und nur
reformierte Pfarrer sind überhaupt staatsloyale Kirchen-
männer. Campell gebraucht hier lauter staatspolitische

Argumente. Mit Emphase verwendet er den Begriff « r«-
/zzzMczz»; mit Selbstverständlichkeit bezieht er ihn auf
die Drei Bünde.

9 Das Begehren der katholischen Untertanen, aus-

wärtige Geistliche beiziehen und anstellen zu dürfen,
ist damit aber offenbar noch nicht erledigt. Campell
sieht sich gezwungen, die einzelnen proklerikalen Argu-
mente zu widerlegen. Diese beziehen sich einerseits auf
die Gerechtigkeit im Vergleich mit den evangelischen
Untertanen, andererseits auf die erforderliche Mindest-

qualität einer Pastoral, einer geistlichen Behirtung.
Die ungebremste Zuwanderung katholischer Geist-

licher aus der Lombardei erscheint immer mehr nicht
nur als Hauptproblem der Veltliner Politik in der zwei-

ten Hälfte des 16. Jahrhunderts, sondern auch als eigent-
liches Hauptthema von Campells Traktat. Die Geneh-

migung dieser Schrift durch die Synode Mitte Januar

1577 fällt zwischen zwei Bundstage, die sich mit der

gleichen Frage befassen. Sowohl an der Oktobersession
in Davos 1576 wie an der Februarsession in Chur 1577

tragen Vertreter der Untertanen ihr Anliegen vor, wobei
sie die erwähnten Argumente benutzen. Hier bekom-

men wir den unmittelbaren Anlass für Campells Schrift,
ihre tagesaktuelle Motivation zu fassen.

Als ihren Fürsprecher schicken die katholischen
Untertanen im Herbst 1576 einen bedeutenden katho-
lischen Bundsmann vor. «7»z zzzzztztzzot z/e/? gzzzzfeezz f/zzz/s

VrA/ezVzr zzzzz/ ^rzz^sc/zzz^? C/ç^êzz zzzzz/ Worwfe, zzzze/> zzzzre-

zïtz jy/Twzzwezz zzzzz/czt/wzzezz», plädiert Gallus de Mont
(1537-1608), ein Vertreter jener Familie, welche den
Viehhandel des Oberen Bundes mit der Republik Vene-

dig kontrolliert.'" '

De Mont, der langjährige Landrichter
des Oberen Bundes und vormalige Landeshauptmann
des Veitlins,beklagt die schlechte Versorgung mit
Geistlichen in den Untertanenlanden. Man könne lcei-

ne evangelischen Prädikanten bekommen, ausser frem-
de, und es herrsche auch Mangel an einheimischen
Messpriestern. Damit wird in geschickter Weise die

Gleichbehandlung der Konfessionen postuliert, auf die

Gleichberechtigung der katholischen Mehrheit mit der

evangelischen Minderheit gepocht. So dann auch expli-
zit: « f/zzftT?« ^zV/wzzwezz, &A:zz zzzzz&rrf'zzzzz'zz z/er/zzz/vz/zrAzz

re/zjgz'ozz» möge man doch «^/ez'cMc/z zz^? z/ezzezz ez/zzzzge/z-

refezz» die Berufung auswärtiger Geistlicher erlauben.""
Doch die Bundstagsmehrheit durchschaut die List.

Sie wird auch «zzozz »z//«z eÄr/zefezz/zzzzzzZ^q/iezzgeœMrzzezA,

z/zzz zzzzzzz ro/Z /zzogezz, z/z «zzz/er z/«zz rr/iez'zz z/er/zrez/z'czzzzZezz z/e/?

Z>ez7. Wor/Z GoZZer fezzz Jfezzz^z/ezz zzzo'zzzAezz zzoe/z />rz'erfer zzzr

/zzzzz/l &oz7zz7zezz /zz/?ezz zzzzz/ z/zzrzzzz/"ro/Zezz ®zr gzzZ zzc/zZ /rzzfezz. »

Unter den bestehenden konfessionspolitischen Bedin-

gungen wäre eine Gleichbehandlung der Protagonisten
beider Konfessionen viel zu gefährlich. Der Bundstag

205 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 148, S. 144 24.Jan. 1569

Ähnlich ebd., Nr. 274, S. 299 9. Feb. 1572

206 Zit. nach Pastore, Valtellina, S. 168, 170.

207 Zit. ebd., S. 34.

208 Jecklin, Materialien II, Nr. 451, 476, 507, 528, 529 bzw. Bundi,

Gewissensfreiheit, Anhang I, S.291, 296-297, 301.

209 Vgl. Bundi, Beziehungen, S. 177.

210 Das Strafgericht von Thusis setzte ihn 1573 kurz vor Ende der

Amtsperiode) ab, weil er das Landeshauptmann-Amt erkauft

hatte. In den 1580-90er Jahren amtierte er als Commissari zu

Chiavenna, Vicari zu Sondrio und nochmals als Landeshaupt-

mann zu Sondrio; Collenberg, Amtleute, S. 36, 38, 40, 42.

211 Abschied vom 27. Okt. 1576; Jecklin, Materialien II, Nr. 450.

52



Abbildung 10:
Kirche San Pietro
in Berbenno.

verweist auf seine früheren Erlasse. Ein Referendum

über den Antrag de Mont will er vorläufig nicht durch-
führen: Auch dies wäre zu gefährlich; denn die Gemein-
den sind möglicherweise schlecht informiert, anfällig
für Desinformation.^

Nichts Neues bringt demgegenüber der Bundstags-
abschied vom 6. Februar 1577. Die katholischen Veit-
liner, die inzwischen die diplomatische Unterstützung
der katholischen Orte der Eidgenossenschaft geniessen

(was Campells Seitenhiebe gegen die Konfessionspoli-
tik der letzteren erklärt), haben wieder verlangt, dass die

Sache auf die Gemeinden ausgeschrieben werde. Dies
kann gelegentlich geschehen, und zwar auf ihre, der

Untertanen, Kosten. Es ist allerdings schon öfters darü-
ber gemehrt und stets Idar entschieden worden: Frem-
de Messpriester und Mönche werden nicht zugelassen.

Jene alten Erlasse und der Abschied vom vergangenen
Oktober werden somit bestätigt. Eine Ausnahme wird
zugestanden für Veltliner Landeskinder, die bisher in der
Fremde gelebt haben, nun aber auf Dauer heimkehren
wollen und dies auch zu beschwören bereit sind - sofern
es sich nicht um rechtmässig Verbannte, eigentliche
«Banditen», handeltEin entsprechendes Entgegen-

kommen gibt es 1581 für Priester aus der katholischen
Eidgenossenschaft: Sie dürfen sich im Veltlin nieder-
lassen, wenn sie schwören, ihr Lebtag zu bleiben, und
wenn sie die Satzungen der Drei Bünde beeiden^'"

Die Notwendigkeit, auswärtige Geistliche beizuzie-
hen, wird von den katholischen Veltlinern damit be-

gründet, dass die vorhandenen einheimischen Kleriker
zur Seelsorge unfähig oder unwillig seien. Ohne geistli-
che Anleitung aber drohe die katholische Bevölkerung
geistig und sittlich zu verrohen. So lauten die Klagen
der Veltliner Katholiken gegenüber den Bündnern (in
der Wiedergabe der Bündner): Man habe im Veltlin
zwar «/b/zz/r/wözzcfezz z/zziipm&jgCT"», aber diese seien «/zzc^Z

z» zz/zz/ja, «M/z //»zZrfe/z/ft» sei «z&zzzz

gz/1». Die Priester seien zum Dienst vor Ort «zzzf Az^zzc-

wze», weil «zz/zz/m7z z&r Az'zrMz g^cwzzzfez zz/zz/>feraz zzzzz/

o^zczV/z zz/zz/mro/zMz»/"

212 « D/ew?e// d/e s#c/? ebera schwer /s£ «rad fi7//c/?£er d/e graemdew m'f

ftfs* wwd m/o/?/ bene/?*»; ebd.

213 Jecklin, Materialien II, Nr. 451.

214 Ebd., Nr. 476, Bundstagsbeschluss von Ilanz, 16. Jan. 1581.

215 Ebd., Nr. 450-451.

53



Diese pauschale Klage überrascht ein wenig, zumal
sie hier den Reformierten vorgetragen wird. Es scheint
sich indessen um ein reales Problem gehandelt zu ha-

ben. Die Priester, welche die Veltliner Pfarrstellen inne-
hatten, waren oft nicht auf diesen Stellen anzutreffen;
sie vernachlässigten ihr Amt und ihre Residenzpflicht,
um weitere Pfründen zu sammeln. Solche Pfründenak-
kumulation verband sich nicht selten mit der Führung
weltlicher Geschäfte und allgemein mit einer unkanoni-
sehen Lebensführung/"

DerJesuit Bobadilla beklagte 1558 gegenüber seinen

Ordensoberen in Rom «/<2 wzt/h ^ .Mcm/oto,

co/wf /äj'co.v» im Veltlin. Die lokale Priesterschaft sei dem
Fleische und dem Geize ergeben, was die «Lutheraner»
stärke/" Mit der starken Konkurrenz der Reformierten

rechtfertigte der Bischofvon Como gegenüber dem Erz-

bischof von Mailand, und dieser wiederum gegenüber
der römischen Inquisition, die schwache Leistung des

katholischen Klerus im Veltlin/" Wandte sich Carlo
Borromeo aber tadelnd und mahnend an den Bischof

von Como, Giovanni Antonio Volpi, dann stellte er die

Sache umgekehrt dar: Die Erfolge der Reformierten ver-
dankten sich nur der Disziplinlosigkeit des lokalen Nie-
derklerus und dem fehlenden Durchgreifen Volpis/"Ja,
sogar gegenüber den Bündnern verwies Borromeo auf
die schlechte Qualität der vorhandenen Veltliner Pries-

ter: Mit diesem Argument verwarf er 1584 den bünd-
nerischen Vorschlag eines Moratoriums, nämlich dass

im Veltlin von keiner der beiden Konfessionen mehr
fremde Seelsorger aufgenommen werden sollten.''" Die
durchaus mangelhafte, sittlich fragwürdige Aufführung
der Veltliner Priester-nicht zuletzt ihre Gewohnheit,
sich Konkubinen zu halten-wird auch in den Visita-
tionsberichten des päpstlichen Visitators Bonhomini,
1578, sowie des neuen Bischofs von Como, Feliciano

Ninguarda, 1590, gerügt.'"
Hierbei ist zu berücksichtigen, dass die von der tri-

dentinischen Kirchenreform verlangte Kontrolle und

Disziplinierung des Klerus natürlich auch mit rheto-
rischen Mitteln gefördert werden musste. Jene Kreise,
welche um 1600 die Heiligsprechung des Borromäus

betrieben, hoben gern den Reformbedarf hervor, den

der grosse Seelenhirte an den von Häresie infizierten
Rändern seiner Kirchenprovinz vorgefunden und dem

er so energisch abgeholfen hatte. Tatsächlich gehörte
die zentrale Priesterausbildung zu den wichtigsten Inst-

rumenten des Metropoliten/"
Im kritischen Urteil über die traditionelle katholi-

sehe Priesterschaft im Veltlin waren sich der Mailän-

der Kirchenfürst und der Bündner Prädikant also einig.
Wenn dagegen die katholischen Veltliner, laut Cam-

pells Traktat, versicherten, dass sie einheimischen Pries-

ternachwuchs nach katholisch-reformerischen Stan-
dards ausbilden lassen wollten, dann wirkte dies auf
die Bündner Reformierten schwerlich beruhigend. Eine

Schulung am « Collegium Helveticum » in Mailand, wo

gegen Ende des 16. Jahrhunderts tatsächlich einige Veit-
liner studieren sollten, konnte aber noch nicht gemeint
sein; Borromeo gründete dieses Institut erst 1579.'" Ge-

rade zu jener Zeit plante man auch im Veltlin wieder die

Gründung eines Priesterseminars oder eines Jesuitenkol-
legs. Diese Projekte wurden aber weder von der mailän-
dischen und römischen Kirchenleitung noch von der
Bündner Obrigkeit unterstützt.""

Den Sittenwandel betreffend, schätzt Campell die

aus dem Süden ankommenden Kleriker keineswegs
höher ein als die schon im Veltlin befindlichen. Sein

Hauptargument für die Abweisung fremder Priester ist
aber nicht deren Mangel an persönlicher Sittlichkeit,
sondern die von ihnen ausgehende Gefährdung der öf-
fentlichen Sicherheit. Sie sind weder rechtschaffen noch
redlich; vor allem aber sind sie politisch gefährlich. Sie

hetzen gegen die evangelischen Untertanen, und zu-
gleich wühlen sie gegen den bündnerischen Staat. Cam-
pell argumentiert hier, ganz modern und sehr explizit,
mit dem Staatsinteresse, das allen Einzelinteressen über-

geordnet ist: «/oft'z« ra/iaMc« zzh/zto ».

10 Die Forderung der Untertanen, das Zulassungs-
verbot für fremde Priester aufzuheben, verrät die Un-
wissenheit oder Unverschämtheit derjenigen, welche

216 Pastore, Valtellina, S. 55, 60.

217 Zit. ebd., S. 166.

218 Bischof Volpi an Kardinal Borromeo, 1569, sowie Borromeo an

den Inqusitionskardinal Rebiba, 1570; ebd., S.32 bzw. 47.

219 Nach Borromeos «Jsfrattiowe» für Volpi, um 1580; ebd.,
S. 33-34.

220 Ebd., S. 48.

221 Ebd., S. 45 bzw. 48-50. Während Giovanni Francesco Bonho-

mini, Bischof von Vercelli, durch Borromeo sorgfältig instruiert
wurde, stammte Ninguarda selbst aus dem Veltlin aus Morbe-

gno).
222 Vgl. Filippo Bareggi, Stato e riforma, bes. S. 60: Die Kontrolle

des Klerus war das grössere, dringendere Problem als die Kont-
rolle der Laienschaft.

223 Pastore, Valtellina, S. 61, 74- 77.

224 Ebd., S. 180-181.

54



diese Forderung erheben. Umso wichtiger ist es für die

Bündner Landesherren, die Reformation endlich konse-

quent im ganzen Veltlin durchzusetzen (wovon dann
allerdings auch dort einheimische Priester betroffen
sein werden). Landesherrliche Entscheidungsmacht ist
durchaus mit elterlicher Erziehungsbefugnis zu verglei-
chen; in beiden Fällen kann die Verantwortung gegen-
über Unmündigen die Anwendung von sanftem Zwang
erfordern. Die Reformierung des Veitlins dient einem
dreifachen Ziel: Erziehung der Untertanen zum Gehör-

sam; Gewinnung staatsloyaler Geistlicher; Verbreitung
des wahren Glaubens bei den Untertanen.

Auch in dieser Phase von Campells Argumentati-
on haben staatlich-politische Zwecke nicht weniger
Gewicht als kirchlich-theologische Ziele. Erneut wird
das Staatsinteresse und die damit verknüpfte Pflicht
zur vorsorglichen Gefahrenabwehr beschworen. Die
Ausdrucksweise ist wiederum sehr modern: Man ist

versucht, «ra/wMc« raß'o» mit « Staatsraison » zu über-

setzen-ein ganzes Dutzend Jahre bevor dieser Begriff
in der europäischen Staatsphilosophie aufkommt. Der
Jesuit Giovanni Botero (1544-1617), zuzeiten Privatse-

kretär des Kardinals Borromeo, später Erzieher der sa-

voyischen Prinzen, wird 1589 eine Abhandlung «ZA7A

<7z rtato » verfassen. Für Botero steht der Staat nicht
etwa über den Konfessionen, sondern er realisiert sich

erst vollständig mit der Durchsetzung der einen wah-

ten Konfession. Alle Gegner der Monokonfessionalität
sind zum vornherein unbotmässige Untertanen."' « Erst
die unlösbare Verbindung der beiden an sich konträren

Prinzipien, Staatskonfession und Staatsräson, hat dem

Obrigkeitsstaat in der zweiten Hälfte des 16.Jahrhun-
derts sein unverwechselbares Gesicht und seine spezi-
fische Stärke gegeben», stellt der Verfassungshistoriker
fest."' Vor diesem Hintergrund verkörpert unser Autor,
der Angehörige eines auch nach zeitgenössischen Krite-
rien unmodernen Staates, geradezu die Speerspitze der

staatstheoretischen Entwicklung seiner Zeit.

Gegen den Schluss dieses Abschnitts veredelt Cam-

pell seine Rhetorik mit der Paraphrasierung eines klas-

sischen Dichters. Lässig gekonnt streut er einen halben
Homervers ein: «umsonst die Erde belastend» (II.
18.104, nach Voss).'"

11 Der Autor verweilt beim Thema. Denn das An-
sinnen der Veltliner Katholiken, ungeachtet aller bis-

herigen Verbote ausländische Geistliche anstellen zu
dürfen, kann gar nicht nachdrücklich genug zurückge-
wiesen werden. Der Vergleich zwischen obrigkeitlicher

und väterlicher Autorität wird wiederholt: Weisheit und
fürsorgliche Liebe wird weder verblendete Untertanen
noch unvernünftige Kinder eigenmächtig entscheiden

lassen, wenn es um die wichtigsten Dinge geht. Dieser

Patriarchalismus, der die hausväterliche Gewalt als Mo-
dell für die Staatsgewalt nimmt und beide fast unum-
schränkt herrschen lassen will, ist bezeichnend für die

um Sozialdisziplinierung bemühte Literatur des Refor-
mationszeitalters."®

Die Sorge der Untertanen, ohne engagierte ka-

tholische Seelsorger spirituell zu verkommen, findet
bei Campell nun eine fast sarkastische Antwort. Auf
ähnliche Weise sarkastisch hatte schon der Churer
Hauptpfarrer Johannes Fabricius reagiert, als sich die

Untertanen 1569 über den wegen der Cellario-Affare
drohenden Beschluss zur Ausweisung aller Mönche
entsetzten und klagten, dies würde den Ruin ihres Va-
terlandes bedeuten. Gewiss, den Ruin: nämlich wegen
des bevorstehenden Verlustes päpstlicher Subsidien, so

Fabricius damals trocken."' Und nun bemerkt Campell
ebenso trocken: Die befürchtete geistliche Verrohung
ist bei den katholischen Untertanen ja längst eingetre-

ten; kaum einer von ihnen kann das Unser Vater, das

Apostolische Glaubensbekenntnis und die Zehn Gebo-

te aufsagen. Derweil hätte wohl jeder reformiert erzo-

gene junge Mensch in den Drei Bünden diese heiligen
Texte rezitieren können, gehörten sie doch zum Inhalt
des evangelischen Bündner Katechismus von 1537;

ausserdem wurden sie zu Beginn jedes Gottesdienstes
verlesen."" Im bikonfessionellen Chiavenna wurden

Vaterunser, Credo und Zehn Gebote von den Bündner
Amtsleuten als letzte - aber letztlich ausreichende - ge-
meinsame Basis christlichen Lebens betrachtet und den

Untertanen anempfohlen."'

225 Vgl. Reinhard, Humanismus, S. 252; Wolgast, Konfessionalisie-

rung, S. 203.

226 Willoweit, Verfassungsgeschichte, S. 134.

227 Ein Homer-Zitat gelegentlich auch bei Bèze, Magistrats,
S. 15-16.

228 Hsia, Social Discipline, bes. S. 143-144. Auch bei Bèze, Magis-

trats, S. 87 erscheint die Vater-Regent-Metapher; doch hier geht

es bezeichnenderweise gerade um eine Beschränkung des Ver-

pflichtungs- und Unterordnungsverhältnisses.

229 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 148, S. 145 (24.Jan. 1569).

230 Vgl. Camenisch, Katechismus bzw. Truog, Synode, S.21.

231 Filippo Bareggi, Stato e riforma, S. 202.

55



Hier begegnen wir jenem Aspekt der Konfessio-
nalisierung, den Ulrich Pfister besonders hervorhebt
und am bündnerischen Beispiel demonstriert."^ Die
traditionelle Glaubenspraxis, die mit ihrer nonverbal-
magischen bzw. sakramentalen Prägung ganz in der lo-
kalen Volkskultur aufgegangen ist, wird durch ein ver-
bal bzw. katechetisch ausgerichtetes, universalistisches
und territorial einheitlich organisiertes Glaubenswissen

verdrängt. Etwas allgemeiner ausgedrückt: Durch die

Konfessionalisierung sind die Veltliner - aber auch die
Bündner - erst eigentlich christianisiert worden.'" Erst
die Reformation und bis zu einem gewissen Grad auch

die katholische Reform haben uns aus der spätmittel-
alterlichen Volksfrömmigkeit, jenem dunkelbunten
Zauberwald des Aberglaubens, herausgeholt. Dass die

Protestanten vor den Katholiken in diesen Akkultura-

tionsprozess eingestiegen sind, ja dass sie ihn initiiert
haben und darin einen uneinholbaren Vorsprung besit-

zen, ist Campell nur allzu bewusst. Dieses Bewusstsein

führt bei ihm zu einem Gefühl der kulturellen Überle-

genheit.
So lässt er, in eindrücklichem Kontrast zur Unwis-

senheit und religiösen Unbildung der katholischen Un-
tertanen, noch einmal seine humanistische Bildung auf-

leuchten, indem er jene Unwissenheit als «eimerische»

Finsternis-ja, gar noch finsterer als «eimerisch »-be-
klagt. Das bedauernswerte Volk der Cimerier lebte be-

kanntlich am äussersten Rand der antik-hellenischen

Welt, am Eingang zur Unterwelt, in immerwährender

Dämmerung.

12 Die Argumentation zeigt mittlerweile einen ver-
stärkten Zug ins Katechetische, Dogmatische. Es geht

um die Grundlagen der Rechtgläubigkeit und Heilsge-
wissheit. Campell stellt klar, dass es nebst der wahren

Offenbarung) die gute theologische Begründung ist,

was eine Glaubenslehre gültig und sicher macht. Eine

Überzeugung hingegen, die bloss auf irgendeiner Tra-

dition beruht, ist naiv, illusionär und nichtig, wie das

Beispiel der Juden und der Muslime zeigt."" Dabei gibt
es allerdings verschiedene Grade des Irrtums: Die meis-

ten Katholiken hegen denn doch weniger irrige und ab-

wegige Glaubensüberzeugungen als die Juden und die

Muslime.
Indem Campell die Mehrzahl der Katholiken als

irrende Christen von den eigentlich Ungläubigen ab-

hebt, lässt er ihnen eine viel freundlichere Einschät-

zung angedeihen als die katholische Inquisition sie

für die Protestanten übrig hat. Die Gegenreformation

bekräftigt nämlich die mittelalterliche Wertung, wo-
nach die «Ketzer» («Hteretici», Verfechter dogma-
tischer Irrtümer) im innersten Kreis der Hölle schmo-

ren, während die Juden und Muslime (monotheistische
« Infideles » die « Götzenanbeter » und « Heiden » poly-
theistische «Idolâtres» oder «Pagani»), die christlichen
«Heuchler» und die christlichen «Sünder» graduell ab-

gestuft in den äusseren, nicht ganz so heissen Zonen
des Infernos leiden und büssen."" Dieser mittelalter-
liehen und zugleich gegenreformatorischen Auffassung
huldigt etwa der Veltliner Karmelitermönch C. Fer-

rari Legnani, ein begeisterter Teilnehmer des «Sacro

Macello»."' In seinem Nachruf auf den Herzog von
Feria, den spanischen Statthalter in Mailand, der auf
höchst fromme und gottgefällige Weise die «Ketzer»
aus dem Veltlin vertrieben habe, ruft der Mönch 1621

aus: «Pçggz'o /W rotfo/wto zzg/z /ArcZza « Gz'zzzfe) «

Aforz, zz TzzzrÄz £ zz /z/o/zztrz».'"

13 Nun erklärt Campell, weshalb die katholischen
Untertanen nicht das Widerstandsrecht beanspruchen
dürfen, um eine von der Bündner Obrigkeit durchge-
führte Reformation der Untertanenlande zu bekämp-
fen. Es könnte ihnen ja einfallen, sich nach dem Bei-

spiel der Evangelischen im Reich und der französischen
Calvinisten auf bestimmte Bibelworte zu berufen: auf
Mt 22,21 «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
gebt Gott, was Gottes ist», sowie auf Apg 5,29 «Man
muss Gott mehr gehorchen als den Menschen »-die
c/zzzz.w/zz A'/rz, denn so heisst diese Stelle bei den Exege-

ten des Staatskirchenrechts. (Campell pflegt nur die Ka-

pitel der biblischen Bücher, nicht die einzelnen Verse,

anzugeben. Seine Randglosse «^c/. 4, 5» bedeutet also:

«Acta Apostolorum», Kap.4 und Kap.5. Denn bereits

232 Pfister, Konfessionskirchen, S. 205, 226, 228, 231-232.
233 Hinsichtlich der Veltliner: Pastore, Valtellina, S. 185; Xeres, Po-

poli, S. 61.

234 Für die Muslime verwenden die Europäer zu Campells Zeit
uneinheitliche Bezeichnungen: Man spricht von « Türken » oder

von « Mauren », je nachdem ob einem die islamische Glaubens-

gemeinschaft im Osten oder im Süden entgegentritt.
235 Zu den traditionellen Kategorien der Ungläubigkeit bzw. Nicht-

Rechtgläubigkeit vgl. Guggisberg, Wandel, S. 138.

236 Seine verzückten Visionen von Blutströmen und ganzen Bergen

getöteter Reformierter - « torrent/ de/ /oro s#ngwe », « mowfi de /

/or crtdtft'en wsepo/t/ » - hatten geholfen, das Massaker zu inspi-
rieren. Zit. nach Pastore, Valtellina, S. 19.

237 Ebd.

56



m Apg 4,19 antworten Petrus und Johannes, nachdem
ihnen der Hohe Rat verboten hat, im Namen Jesu zu re-
den und zu lehren: «Urteilt selbst, ob es vor Gott recht
ist, dass wir euch mehr gehorchen als Gott.»)

Die /U/7 ist das felsenfeste Fundament des

christlichen Widerstandsrechts."® Dabei hat sich zu-
nächst nur die Frage gestellt, ob der Widerstand passiv
bleiben muss oder ob er auch aktiv werden darf. Zu
Campells Zeiten ist diese Frage beantwortet: Im äus-

sersten Fall, bei schlimmster Glaubensunterdrückung,
ist den (wahren) Christen aktiver Widerstand erlaubt.®"

Campells Begründung dafür, dass die katholischen
Untertanen das Widerstandsrecht nicht beanspruchen
dürfen, ist nun vorhersehbar: Allein die Bekenner des

wahren Glaubens sind zum Widerstand gegen die Un-
terdrücker ihres Glaubens berechtigt, wobei es-wie
oben gezeigt-natürlich nicht gilt, wenn man sich bloss

einbildet, den wahren Glauben zu haben.
Die Lehre vom legitimen Widerstand, wie sie Theo-

dor Beza entwickelt hat, wird bei Campell nur sehr ober-
flächlich gestreift; eine Diskussion wird geflissentlich
vermieden. Die Idee eines ist Campell fremd,
sobald es um die Untertanen geht. Dass das Volk nicht
für die Obrigkeit da ist, sondern vielmehr die Obrig-
keit für das Volk: Solche Gedanken kann er in seinem

Argumentationszusammenhang nicht brauchen. Denn
es ist ja klar, dass die Bündner Herrschaft über das Veit-
lin, Bormio und Chiavenna nicht auf dem Konsens
des beherrschten Volkes, sondern auf der militärischen
Aktion von 1512 beruht. Eroberer, Unterdrücker ihrer
Nachbarvölker erfüllen nun aber genau die Definition
tyrannischer, also illegitimer Herrscher.®®"

Demgegenüber bemüht sich Campell, die Bünd-
ner Obrigkeit als eine gottesfürchtige, gottgefällige und

gottgewollte darzustellen. Auffallenderweise macht er
aber dieses Argument nicht so stark wie er könnte. Er
verzichtet darauf, jene Bibelstellen heranzuziehen, wel-
che die Einsetzung aller Obrigkeit durch Gott behaup-
ten und den Gehorsam als Christenpflicht postulieren
(Rom 13,1; Tit 3,1; 1 Petr 2,13). Stattdessen fuhrt er
Mt 22,21 «Gebt dem Kaiser...» dermassen breit und
beredt aus, dass es für einen Augenblick fast scheint, er
wolle aus der Rolle fallen und ein obrigkeitskritisches
Plädoyer halten.

Diese Inkonsequenz ist tatsächlich nur durch eine
Art Roileninkonsistenz zu erklären. Wenn es nämlich
um seine Unterengadiner Heimat geht, dann tritt Cam-
pell als juristisch versierter Gegner der landesherrlichen
Ansprüche des Erzherzogs von Österreich auf. Die

«T/zUo/vä A/rtoz» enthält dazu lange rechtshistorische
Erörterungen.®®' So erklärt es sich, dass unser Autor da-

vor zurückscheut, yig/z'cfe Obrigkeit als gottgewollt zu
bezeichnen, und dass ihm der Widerstandsgedanke of-
fenbar nicht inyUfe» Fall unsympathisch ist. Dies impli-
ziert allerdings, dass der Habsburger als Landesherr des

Unterengadins für Campell, jenseits aller Polemik, eine
ernstzunehmende Denkmöglichkeit gewesen wäre...

Es gibt aber noch eine andere, näher liegende
und zugleich brisantere Erklärung für die obrigkeits-
kritische Tendenz, die in Campells Traktat-Rhetorik

ganz unverhofft hörbar wird. In ihrer Auseinander-

Setzung mit dem allein auf Ruhe und Ordnung-und
auf seine Autorität-bedachten Bundstag, 1572/73,
erinnerten sich die aktivistischen Prädikanten Campell
und Egli an das Gebot, dem «Kaiser» nur so lange
zu gehorchen, als dies den Gehorsam gegenüber Gott
nicht beeinträchtige, und sie zitierten die /ft/zw/Z/z ft-
r/7?®® Damit wollten sie natürlich nicht die Bündner
Obrigkeit grundsätzlich in Frage stellen, sondern nur
bestimmte Bundstagserlasse relativieren (oder auch:
bestimmte Bundstagserlasse herbeiführen). Jedenfalls
beharrten sie mit Entschiedenheit auf dem Recht
und der Pflicht, ihre Stimme zur Verteidigung der
Bündner Kirche zu erheben. Eine eher genferische
als zürcherische Position, ja noch deutlicher akzen-
tuiert als die genferische: ganz konfessionell, aber
nicht mehr ganz staatskirchlich, sondern eher schon
theokratisch.®®"

238 « // se /dwt so«i/e«/> de eesfe ptfro//<» des Apostres, // i/dwf m/ewx
obe/> d D/e« gw'tfwx Pommes»; Bèze, Magistrats, S. 6.

239 Reinhard, Humanismus, S. 277; Wolgast, Konfessionalisierung,
S. 191.

240 Ebd., S. 18.

241 Campell, Historia Rsetica II, S. 603-604, 668-676.
242 «facettas Qesar/ ptfrewdwm, gwtffewws obed/ewt/Te De/ w/b/7 de-

cesser/7, g«od d/Vws Petras sao tempore et /oco probe obseri/z/r/t,

cam Deo p/as obed/eatäe ga^ra boram/bas pnestaadara esse d/-

.risse/.» Egli am 21.Jan. 1572 an Bullinger; Bullingers Korres-

pondenz III, Nr. 272, S. 287. - Auf diese Stelle weist schon Head,
Social power, S. 74, mit Anm. 27 hin.

243 Vgl. Truog, Synode, S. 27; Pfister, Konfessionskirchen, S. 219.

Die von Campell beispielhaft bzw. offiziell vertretene Linie der

evangelisch-rätischen Synode hatte die institutionelle Schwäche

des Dreibündenstaates zur Voraussetzung.

57



14 Der letzte, aber nicht unwichtigste Einwand der
katholischen Untertanen lautet, dass Gewalt kein (reli-
giöses Argument ist, dass es in Glaubensfragen keinen

Zwang geben kann: Der Glaube lässt sich nicht erzwin-

gen, das Gewissen nicht bezwingen.
Der Glaube als freies Geschenk Gottes, der sich

obrigkeitlich-dogmatischem Machtgebot entzieht: Hier
vernehmen wir die Stimme von Campells altem Geg-

ner Gantner. Dieser war aber nicht der einzige religiöse
«Liberale» seiner Zeit. Etliche europäische Juristen und

Staatsphilosophen - Theologen allerdings weniger-wa-
ren im 16.Jahrhundert für das Problem der Gewissens-

freiheit sensibilisiert.
Die ausdrückliche Forderung, dass die Obrigkeit kei-

ne Macht über die Religion der Untertanen haben solle,

war zunächst vom radikalen Flügel der evangelischen

Bewegung gekommen. Im Vorfeld des Augsburger Re-

ligionsfriedens 1555 rangen die evangelischen Fürsten

dem Reichsoberhaupt die Garantie ab, dass kein luthe-
rischer Protestant « Ar /U/zjro« /m/A» zmzZ Ar 77m/, £chm/-

ft££r oAr z/z zzzzArer Wçg, œ>z'Ar /«z/z CozzsczVzz/z zzzzz/

W/Azz» bedrängt werden dürfe. Und auf dem Reichs-

tag, der den Religionsfrieden schliesslich verabschie-

dete, forderten einige protestantische Stände sogar die

völlige Religionsfreiheit für die Untertanen; dies jedoch
vergeblich. Gegen den Gewissenszwang in den Terri-
torien verfügte der Religionsfriede dann wenigstens das

z'zzr mzjgrzwzA, das Recht des freien Abzugs für Anders-

gläubige. Verglichen mit dem Ketzerrecht war dies doch
ein Fortschritt."'

Auch in Westeuropa wurde nach der Jahrhundert-
mitte das Postulat der Gewissensfreiheit öfters erhoben.

In den multikonfessionellen Niederlanden galt religio-
se Toleranz als Bedingung für wirtschaftliche Prosperi-
tät."® Als Leiter der Genfer Kirche erklärte Theodor Be-

za feierlich, dass sich Religion nicht mit Waffengewalt
durchsetzen lasse, weil man die Gewissen nicht zwingen
könne."'

Vor dem Hintergrund der europäischen Entwick-

lung, wie auch aus Rücksicht auf die bündnerischen

Traditionen, darf Campell also keine Gewaltanwen-

dung fordern, um seine religionspolitischen Ziele zu
erreichen. Er verlangt denn auch nicht eigentlich die

zwangsweise Bekehrung der katholischen Untertanen.
Diese sollen nur dazu verpflichtet werden, Bekehrungs-

predigten anzuhören, und sie dürfen der Ausbreitung
der Reformation keinen Widerstand entgegensetzen.

Damit ist Campell auf der theoretischen Höhe des

internationalen Reformiertentums. Für Calvin hat der

Staat die reine Lehre der richtigen Gottesverehrung zu
schützen. Es ist zwar nicht seine Aufgabe, unmittelbaren
Glaubenszwang auszuüben, «jedoch durchaus, die Ver-
ächter des Wortes Gottes mit weltlichen Mitteln zu un-
terdrücken und in diesem Sinne eine wenigstens äusse-

re Religionskonformität im eigenen Herrschaftsbereich
herzustellen. »"" Beza pflichtet bei: Der Landesherr, der
seine Untertanen vom Götzendienst und Aberglauben
zum wahren Glauben bekehren will, hat die Pflicht,
sie gut unterrichten zu lassen, « /«yä/rz? fe» zks/rzzz're /Mr
Zwzr Umgekehrt sind die Untertanen
verpflichtet, der Vernunft und Wahrheit zu folgen, « A
Aw»er /zfzz ä wiso» U» zzm//». Gegen diejenigen, welche
sich aus reiner Halsstarrigkeit, «/Mr r«A o/>z«zA/rr//», der

Einrichtung des wahren Glaubens widersetzen, muss
der Landesherr zweckmässige Erlasse auf- und durchset-

zen, « Amer e»/re/e»z'r A 7o»r Tü/zA »."'

15 Schlusswort: Der vorliegende Traktat sollte auf-

zeigen, wie die reformierten Bündner im Konfessionellen
Zeitalter ihre Verantwortung gegenüber Gott und den

Untertanen, aber auch gegenüber sich selbst, das heisst

gegenüber dem eigenen Staat, am besten wahrnehmen.
Die Ausführlichkeit der Darlegung ist der Vorwegnah-
me und Widerlegung von Einwänden geschuldet. Die
Gegenüberstellung von These und Antithese verleiht
dem Werk seine dialektische Struktur und insgesamt
den Charakter einer theologisch-staatsphilosophischen
Disputation.

244 Zum Folgenden Guggisberg, Wandel, S. 135-140.
245 Passauer Vertrag 1552, zit. nach Willoweit, Verfassungsge-

schichte, S. 127.

246 Ebd., S. 125.

247 Wolgast, Konfessionalisierung, S. 197.

248 Guggisberg, Wandel, S. 144.

249 « Qwe /# Re//g/o« eowcertttfwr /es co«sc/e«ces, gwz «e se pewz/e«/

wifwis /orcer, 1/ s'ercsw/f g«'e//e «e se pez/r p/zmfer pdr drraes. »

Bèze, Magistrats, S. 116.

250 Wolgast, Reformierte Konfession, S. 10-11.
251 Bèze, Magistrats, S. 121.

58



Bibliographie

Quellen
- Bèze Théodore de, Du Droit des Magistrats sur

leurs subjets. Traitté tres-necessaire en ce temps

pour advertir de leur devoir, tant les Magistrats que
les Subiets, La Rochelle (La veuve Berton et Jean

Portau) 1575. - Neudruck Paris (Editions d'Histoire
Sociale) 1977. - (1. Ausg.: Heidelberg [Jean Mare-

schal] 1574 und Genf [Jacob Stoer] 1574.)

- Bèze Théodore de, Les vrais pourtraits des hommes
illustres en piété et doctrine, traduicts du latin,
Genf (Jean de Laon) 1581. - Neudruck Genf (Slat-
kin Reprints) 1986. - (1. Ausg. lateinisch: Icônes, id
est verat imagines virorum doctrina simul et pietate
illustrium, Genf [Jean de Laon; angeblich Jean Re-

my in Antwerpen] 1580.)

- Ulrici Campelli Rastia: alpestris topographica
descriptio, hrsg. auf Veranstaltung der Schweize-

rischen Geschichtforschenden Gesellschaft von
C.I.Kind (Quellen zur Schweizer Geschichte, 7),
Basel 1884.

- Ulrici Campelli Historia Raetica, hrsg. auf Veran-

staltung der Schweizerischen Geschichtforschenden

Gesellschaft von Placidus Plattner, 2 Bde. Quellen

zur Schweizer Geschichte, 8-9), Basel 1887-90.

- a Porta Petrus Dominicus Rosius, Historia Refor-

mationis ecclesiarum Raeticarum, 2 Bde., Lindau
1771/77.

- Schiess Traugott (Hrsg.), Bullingers Korrespon-
denz mit den Graubündnern, 3 Bde. (Quellen zur
Schweizer Geschichte, 23-25), Basel 1904-06.

- Jecklin Fritz (Hrsg.), Materialien zur Standes- und

Landesgeschichte Gem. III Bünde (Graubünden)
1464-1803, 2 Bde., Basel 1907-09.

- Anhang I—II, in: Bundi Martin, Gewissensfreiheit

und Inquisition (s. unten), S. 253-309.

Literatur
- Blumenthal Duri, Die Drei Bünde 1535 bis

1565. Unter besonderer Berücksichtigung der

Bündnisverhandlungen mit Frankreich und Mai-
land, Zürich 1990.

- Bonorad Conradin, Die Engadiner Reformato-

ren Philipp Gallicius, Jachiam Tütschett Bifrun,
Durich Chiampell. Voraussetzungen und Mög-
lichkeiten ihres Wirkens aus der Perspektive der

Reformation im allgemeinen, Chur 1987.

- Bundi Martin, Frühe Beziehungen zwischen Grau-
bünden und Venedig 15./16.Jahrhundert) (Quel-
len und Forschungen zur Bündner Geschichte, 2),
Chur 1988.

- Bundi Martin, Gewissensfreiheit und Inquisition
im rätischen Alpenraum. Demokratischer Staat und
Gewissensfreiheit. Von der Proklamation der «Religi-
onsfreiheit» zu den Glaubens- und Hexenverfolgun-

gen im Freistaat der Drei Bünde 16.Jahrhundert),
hrsg. vom Verein für Bündner Kulturforschung,
Bern, Stuttgart, Wien 2003.

- Burkhardt Johannes, Das Reformationsjahrhun-
dert. Deutsche Geschichte zwischen Medienrevolu-
tion und Institutionenbildung 1517-1617, Stuttgart
2002.

- Camenisch Emil, Notizen über Ulrich Campell aus
seinen letzten Lebensjahren nach dem Synodalpro-
tokoll von 1571 bis 1608, in: BM 1920, S.79-83.

- Camenisch Emil, Der erste evangelische Bünd-

ner Katechismus 1537, in: Aus fünf Jahrhunderten
Schweizerischer Kirchengeschichte. Festschrift Paul

Wernle, Basel 1932, S. 39-72.

- Camenisch Emil, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation in den italienischen Südtälern
Graubündens und den ehemaligen Untertanenlan-
den Veltlin, Chiavenna und Bormio, Chur 21950.

- Collenberg Adolf, Die Bündner Amtsleute in
der Herrschaft Maienfeld 1509-1799 und in den
Untertanenlanden Veltlin, Bormio und Chiavenna
1512-1797, in: JHGG 129, 1999, S. 1-118.

- Dennert Jürgen, Einleitung, in: Beza, Brutus, Hot-
man. Calvinistische Monarchomachen (Klassiker
der Politik, 8), übers, von Hans Klingelhöfer, hrsg.
und eingel. von Jürgen Dennert, Köln und Opladen
1968, S. IX-LXXV.

- Filippo Bargeggi Claudia Di, Stato e riforma della
chiesa fra '500 e '600. Il Ticino e le Tre Leghe a con-
fronto, in: Jäger/Pfister, Konfessionalisierung und

Konfessionskonflikt, S. 183-205.

- Graf Werner, Die Ordnung der Evangelischen Sy-

node in Graubünden von der Reformation bis 1980,

in: JHGG 112, 1982, S.7-93.

- Guggisberg Hans R., Parität, Neutralität und Tole-

ranz, in: Zwingliana 15, 1979/82, S. 632-649.

- Guggisberg Hans R., Wandel der Argumente für
religiöse Toleranz und Glaubensfreiheit im 16. und
17. Jahrhundert, in: ders., Zusammenhänge in histo-
rischer Vielfalt - Humanismus, Spanien, Nordame-
rika (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

59



14), Basel und Frankfurt a. M. 1994, S. 135-156.
(Erstveröffentlichung 1977).

- Handbuch der Bündner Geschichte, hrsg. vom Ver-

ein für Bündner Kulturforschung im Auftrag der

Regierung des Kantons Graubünden, 4 Bde., Chur
2000.

- Head Randolph C., Religiöse Koexistenz und kon-
fessioneller Streit in den Vier Dörfern. Praktiken
der Toleranz in der Ostschweiz, 1526-1615, in: BM
1999, S. 323-344.

- Head Randolph C., «Nit alss zwo Gemeinden,
oder Partheyen, sonder ein Gmeind». Kommuna-
lismus zwischen den Konfessionen in Graubünden,
1530- 1620, in: Kümin Beat (Hrsg.), Landgemeinde
und Kirche im Zeitalter der Konfessionen, Zürich

2004, S.21-57.

- Head Randolph C., At the Frontiers of Theory.
Confession Formation, Anti-Confessionalization
and Religious Change in the Valtellina, 1520-1620,
in: Jäger/Pfister, Konfessionalisierung und Kon-

fessionskonflikt, S. 163-179.

- Head Randolph C., «cetera sunt politica et ad nos
nihil». Social power, legitimacy and struggles over
the clerical voice in post-Reformation Graubünden,
in: Schorn-Schüttle Luise und Tode Sven (Hrsg.),
Debatten über die Legitimation von Herrschaft. Po-

litische Sprachen in der Frühen Neuzeit (Wissens-
kultur und Gesellschaftlicher Wandel, 19), Berlin

2006, S. 67-85.

- Hitz Florian, Landesherrschaft und Gemeinde-
kirche. Heterodoxie und politischer Widerstand.
Schiers an der Schwelle zur Konfessionalisierung,
in: Jäger/Pfister, Konfessionalisierung und Konfes-

sionskonflikt, S.45-77.

- Hsia Ronnie P., Social Discipline in the Reformati-

on: Central Europe 1550-1750, London und New
York 1989.

- Huizinga Johan, Das Problem der Renaissance,

in: ders., Das Problem der Renaissance. Renais-

sance und Realismus (Libelli, 6), Tübingen 1953,

S.5-64. (Holländ. Erstausg. 1920, dt. Erstausg.

1928.)

- Jäger Georg und Pfister Ulrich (Hrsg.), Kon-
fessionalisierung und Konfessionskonflikt in Grau-

bünden, 16.-18.Jahrhundert. Confessionalizzazio-

ne e conflittualità confessionale nei Grigioni
fra '500 e '700. Akten der historischen Tagung
des Instituts für Kulturforschung Graubünden Po-

schiavo, 30. Mai bis l.Juni 2002, Zürich 2006.

- Kingdon Robert M., Introduction, in: Bèze, Théo-
dore de, Du Droit des Magistrats (Les Classiques de

la pensée politique, 7), Genf 1970, S. VII-XLVII.
- Klueting Harm, Das Konfessionelle Zeitalter

1525-1648, Stuttgart 1989.

- Maissen Thomas, «Die Gemeinden und das Volck
als höchste Gewalt unsers freyen democratischen
Stands». Die Erneuerung der politischen Sprache
in Graubünden um 1700, in: JHGG 131, 2001,
S. 37-84.

- Pastore Alessandro, Nella Valtellina del tardo ein-

quecento: fede, cultura, società (Biblioteca di storia
lombarda moderna e contemporanea, Studi e Ri-
cherche, 3), Mailand 1975.

- Pfister Ulrich, Konfessionskirchen und Glaubens-

praxis, in: Handbuch der Bündner Geschichte II,
S. 203-236.

- Reinhard Wolfgang, Vom italienischen Huma-
nismus bis zum Vorabend der Französischen Re-

volution, in: Fenske Hans et ab, Geschichte der

politischen Ideen. Von Homer bis zur Gegenwart,
Frankfurt 1987, S. 241-376.

- Reinhard Wölfgang, Geschichte der Staatsgewalt.
Eine vergleichende Verfassungsgeschichte Europas
von den Anfängen bis zur Gegenwart, München
22000 (Erstveröffentlichung 1999).

- Scaramellini Guglielmo, Die Beziehungen zwi-
sehen den Drei Bünden und dem Veltlin, Chiavenna
und Bormio, in: Handbuch der Bündner Geschichte

II, S. 141-171.

- Scaramellini Guglielmo, Zu den frühen Beziehun-

gen zwischen den Drei Bünden und ihren «Unter-
tanenlanden». Die verschwundenen Verträge von
1512-13, in: BM2001, S.35-60.

- Scaramellini Guglielmo, La questione religiosa e

le tensioni conseguenti, in: Scaramellini/Zoia I,
S.301-314.

- Scaramellini Guglielmo e Zoia Diego (a cura di),
Economia e Società in Valtellina e contadi nell'Età
moderna, 2 tomi (Collana Storica, 12/1-2), Sond-

rio 2006.

- Schilling Heinz, Die Konfessionalisierung im
Reich. Religiöser und gesellschaftlicher Wandel in
Deutschland zwischen 1555 und 1620, in: ders.,

Ausgewählte Abhandlungen zur europäischen Re-

formations- und Konfessionsgeschichte, hrsg. von
Luise Schorn-Schütte und Olaf Mörke, Berlin 2002

(Historische Forschungen, 75), S. 504-540 (Erstver-
öffentlichung 1988).

60



Schilling Heinz, Karl V. und die Religion. Das Rin-

gen um Reinheit und Einheit des Christentums, in:
Soly Hugo (Hrsg.), Karl V. 1500-1558 und seine

Zeit, Köln 2000, S. 285-363.
Truog Jakob Rudolf, Die Bündner Prädikanten
1555-1901 nach den Matrikelbüchern der Synode,

in:JHGG 31, 1901, S. 1-58.
Truog Jakob Rudolf, Die Dekane und Assessoren

der evangel.-rätischen Synode, in: JHGG 60, 1930,
S. 1-58.

Truog Jakob Rudolf, Die Pfarrer der evangelischen
Gemeinden in Graubünden und seinen ehemaligen

Untertanengebieten, in: JHGG 64-65, 1934-35,
S. 1-298.
Truog Jakob Rudolf, Aus der Geschichte der evan-

gelisch-rätischen Synode 1537-1937, Chur 1937.

Vasella Oskar, Österreich und die Bündnispolitik
der katholischen Orte 1527-1529 (Freiburger Uni-
versitätsreden, NF 11), Freiburg i.Ü. 1951.

Welti Manfred E., Kleine Geschichte der italieni-
sehen Reformation Schriften des Vereins für Refor-

mationsgeschichte, 193), Gütersloh 1985.

Wendland Andreas, Der Nutzen der Pässe und die

Gefährdung der Seelen. Spanien, Mailand und der

Kampf ums Veltlin 1620-1641 Zürich 1995.

Wenneker Erich, Heinrich Bullinger und der Gant-

nerhandel in Chur (1570-1574), in: Zwingliana 24,

1997, S.95-115.
Willoweit Dietmar, Deutsche Verfassungsgeschich-

te. Vom Frankenreich bis zur Wiedervereinigung
Deutschlands, 3. erw. Aufl. München 1997.

Wolgast Eike, Konfessionalisierung und Religions-

krieg, in: Assmann Jan und Harth Dietich, Kultur
und Konflikt, Frankfurt a. M. 1990, S. 180-214.

Wolgast Eike, Reformierte Konfession und Politik
im 16.Jahrhundert. Studien zur Geschichte der Kur-

pfalz im Reformationszeitalter, Heidelberg 1998.

Xeres Saverio, « Popoli pieghevoli alla buona disci-

plina». Mentalità religiosa tradizionale e normaliz-
zazione tridentina in Valtellina, Chiavenna e Bor-

mio, tra i Sei e Settecento, in: Scaramellini/ZoiaII,
S. 45-169.
Zucchini Giampaolo, Riforma e società nei Gri-

gioni. G. Zanchi, S.Florillo, S.Lentulo e i conflitti
dottrinari e socio-politici a Chiavenna (1563-1567),
Chur 1978.

Bildkommentare und -nachweise

Abbildung 1

Rätien-Karte von Ioannes Matalius Metellus Sequanus

(Jean Matal, um 1517 -1597), Kupferstich, Köln 1594. Die
westorientierte Karte zeigt das Gebiet zwischen Langen-,

Luganer- und Comersee (links) und Bodensee (rechts):
Graubünden dehnt sich über einen breiten vertikalen

Mittelstreifen, flankiert vom Veltlin und vom Tessin

im Süden - falsch beschriftet: «VyVcvtrzo», Norden -
sowie von den tatsächlich im Norden anschliessenden

voralpinen Gegenden. Durch das dünne Papier des At-
lasbandes scheint der Text der vorhergehenden und der

folgenden Seite, mit der Uberschrift « AA/Ä/ü,
Grawfomi oz&r QwrawÄfez ».

Orcar, C«rte>gra/>^zü zA>//zz Tüzzü, Vä&7/z>ZÄ

- - Grzgz'ozzz. E/wtorwcÄe förtoz A/ifzezzL,

ITM» - - Gra«f»räzfez, Aforèççwo fSe/te-
wr/agj 2006, TVr. 4.

Abbildung 2

Castel Masegra, Sondrio. Die den Veltliner Hauptort
dominierende Festung wurde im 15.Jahrhundert von
den lokalen Adelsfamilien der Capitanei und Beccaria

zur schlossartigen Residenz ausgebaut. Mit den Beccaria

verschwägert war Rudolfvon Marmels, der zweite Bünd-
ner Landeshauptmann des Veltlins, der hier 1515 seinen

Amtssitz aufschlug. Das Schloss blieb aber im Besitz
der Familie Beccaria, bis diese es wegen eines Streites

mit den Bauern von Sondrio um alte Zehntrechte auf-

geben musste. Im 17. und 18. Jahrhundert gehörte die

Liegenschaft der Familie von Salis; im 19.Jahrhundert
wieder einer Veltliner Adelsfamilie, den Guicciardi. In
den Revolutionskriegen um 1800 sowie im 20. Jahrhun-
dert wurde das Castel Masegra als Kaserne und Militär-
büro benutzt. Heute gehört es der Gemeinde Sondrio.
Toto; Azz/m'co /W/züz, vi/fowziggzü SO

Abbildung 3
Piuro und Umgebung vor dem Bergsturz vom 4. Sep-
tember 1618 (23. August nach dem alten Julianischen
Kalender): Ölgemälde eines unbekannten Künstlers

aus dem 17. Jahrhundert in der Villa Vertemate (Palaz-

zo Vertemate Franchi), Cortinaccio di Piuro. Rechts im
Bild die seither verschüttete Ortschaft an der Mera (410

m), mit Palazzi und Gärten. In seiner «Topographie»
rühmt Campell die Gebäude und Plätze, mit denen das

Dorf schon mehr einer Stadt ähnelte; desgleichen die

61



Fruchtbarkeit der Gegend mit ihren Wein- und Baum-

gärten sowie wild wachsenden Feigen- und Lorbeer-
bäumen. Links von der Bildmitte das Tobel der Acqua
Freccia mit Sturzbach; daneben hoch oben das Dorf-
chen Savogno (932 m). Im Mittelgrund links die Villa
Vertemate.

Foto: F^rzVo Po/fe/, SO

Abbildung 4
Wallfahrtskirche Madonna di Tirano. Neben dem aus

dem frühen 16.Jahrhundert stammenden Kirchenge-
bäude wuchs ab 1576 der monumentale Campanile, der

in den unteren Geschossen auf mittelalterliche Stilfor-

men zurückgreift und sich erst im krönenden Abschluss

zur Renaissance bekennt. 1571 erhielt die Kirche den

- z.T. im Puschlav liegenden - Besitz der Hospize San

Remigio und Santa Perpetua zugeteilt. 1580 besuchte

der Kardinalerzbischof von Mailand, Carlo Borromeo,
das Marienheiligtum. Noch vor 1600 wurden die Kup-
pel über dem Zentralbau und das Stuckdekor des Innen-

raums realisiert.
Foto: FferAo Po/fer, yï/fewggto SO

Abbildung 5

Kirche San Rocco, Tirano. Die bei Rasiga am Talein-

gang zum Puschlav erbaute Kirche hat einen acht-

eckigen Grundriss und auffallend dicke Mauern. Es soll
sich um einen getarnten Wehrbau handeln, den Gian
Giacomo de' Medici, der Kastellan von Musso am Co-

mersee, im ersten oder zweiten «Müsserkrieg», 1526

oder 1531, erstellen liess. Doch die Bündner entdeck-

ten die List des Feindes und verhinderten damals die

Fortführung des Baus. So wurde dieser erst im frühen
17. Jahrhundert vollendet.
Foto: Ffefeo FoZ/zVzz, SO

Abbildung 6
Heinrich Bullinger (1504-1575) und Josias Simler

(1530-1576), Holzschnitte, Genf 1580. Bullinger stand

dem Zürcher Kirchenwesen vor und lehrte an der Hoch-
schule in Zürich, wo auch sein Paten- und Schwieger-
söhn Simler als Professor wirkte. Beide befassten sich

ausser mit Theologie auch mit der Geschichte der eid-

genössischen und zugewandten «Orte». Bullinger war
der politisch-theologische Berater Campells (sowie al-
1er reformierten Prädikanten seiner Zeit); Simler war
der Anreger bzw. Auftraggeber von Campells grossen
Schriften, «Tfefe to/>o,gra/>fezz 4ferz/>/z'o» und
« Ffotonzz Fzr/zoz ».

ßfe, 77>/o4ore z/e, F« wfe pozzr/razA 4« äozzzzzz« z/feto«
e» pzZf/ et zfetofe, tofezzz'cfo 4zz fez'zz, Gezz/" (/rzzzz 4c LzzozzJ

75# 7, fer S. 94 zzW 707. - A/m7rz«F Gezzf7 9# 6.

Abbildung 7

Beginn des Textes von Campells Traktat «Dr o/Jzcz'o zzzzz-

gzrfratzzr» im Synodalprotokoll 1577, von der Hand des

Synodalschreibers Nicolaus Cheselius. Die Unterstrei-
chungen und die Zeilenzählung, in roter Tinte, sind
Zusätze eines Bearbeiters aus dem 20.Jahrhundert.
Fzwzzg. Syzzo447- zzzz4 TGVfezzzwrfe, Cfer, Co4?x Fi,
pzzg. 27

Abbildung 8
Text von Campells Traktat «Dr o^zrz'o »MgzVra/z«» im
Synodalprotokoll 1577, letzte Doppelseite.
Fwazz^. Syzzo4z4- zzzz4 TGrfezzzzrrfe, C5zzr, Coz/rx ßd,
pzzg. d4-d5.

Abbildung 9
Palazzo Lavizzari, Mazzo di Valtellina, Portal im Innen-
hof. Die in Sgrafitto- und Freskotechnik ausgeführte
Fassadendekoration zeigt die Wappen der Drei Bünde
mit der Inschrift INVICTA RETORVM VNITAS - un-
besiegte Einigkeit der Bündner. Pietro Angelo Lamber-

tenghi bestellte diesen Fassadenschmuck, nachdem er
den Palazzo 1530 erworben hatte. Der Veltliner Edel-

mann demonstrierte damit seine Loyalität gegenüber
den Bündner Landesherren.

Foto: Frz/rrzro Po/7zzzz, ^4/fezzggz7z SO

Abbildung 10
Kirche San Pietro in Berbenno. Die alte Taufkirche, die
nicht im Dorf, sondern unterhalb in der Talsohle steht,
wurde zwischen 1560 und 1590 im Renaissance-Stil neu
errichtet. Die erzpriesterliche Pfründe lag jahrzehntelang
in den Händen des Bartholomäus Hieronymus von Salis

1501 -1570), derzugleich Erzpriester von Sondrio, Pries-

ter von Montagna (bei Sondrio) und Domherr zu Chur
war. Die Seelsorge in der weitläufigen Pfarrei Berbenno

war derweil einem Karmelitermönch überlassen. Für die

achtzig bis hundert Personen zählende evangelische Ge-

meinde von Berbenno, welche die Kirche Sant'Abbondio
im oberen Teil des Dorfs benutzte, wirkte ein reformierter
Prädikant - zuletzt, 1618-1620, Georg Jenatsch. Bei San

Pietro sollten sich im Mai 1797 unter Führung des dama-

ligen Erzpriesters die Veltliner Patrioten treffen, welche
die Befreiung von der Bündner Herrschaft anstrebten.
Foto: Fferzco Po/Fzzz, SO

62


	Im Veltlin die Reformation durchsetzen : ein Traktat von Ulrich Campell, 1577

