Zeitschrift: Jahrbuch / Historische Gesellschaft Graubiinden
Herausgeber: Historische Gesellschaft Graubiinden

Band: 140 (2010)

Artikel: Im Veltlin die Reformation durchsetzen : ein Traktat von Ulrich Campell,
1577

Autor: Hitz, Florian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im Veltlin die Reformation durchsetzen.
Ein Traktat von Ulrich Campell, 1577

Florian Hitz
| Qg”omao MAGISTRATVS
g R ~enya J;dlc{?w’ or Juor cﬁan 17105, 17 velf -
516’1# eaqﬁ in tpforam ja
{uterm .

wﬂﬂff ay fzxj, f'ff e fmam d Rhai d'afmf j;;y; ‘& fufle
biedlos cogere Jior muzr éc?yma%a ’hﬁaﬂz saledicere, in fefukfmm/
7 /Fm’ ﬁ wrficular monach a;:% dispittere, c€ e, uera g&&%ﬁa € orb Bed =
mrc{afzf admittcre a(:cﬁ audive &e- Comxmm{zéy in Rhorin &mﬂc&

(g,}’ }m’mﬂ %,



Titelbild:
Ausschnitt aus der ersten Seite von Campells Traktat «De officio magistatus».
Evang. Synodal- und Kirchenarchiv, Chur, Codex B 3, pag. 27



Inhalt

Einleitung. . . .........ooiiiiiian, e 0 B e e e o 9
Konfessionalisierung in den Drei Binden? . .. ...................... 9
Konfessionalisierung in den Untertanenlanden?. .. ................. 10
Eroberung und Verwaltung der Untertanenlande . ................. 10
Reformatoren und Nonkonformisten . ........... .. ... ... ... .... 12
Kaufleute, Grundbesitzer und Handwerker ....................... 13
Oberschicht... . ... . e 14
.undMinderheit . ... 15
BISERE S sus wms s s snusnmpssscinnnanss sy suowRmsi 1 s EHEREUEY 5§ 35 16
undMonche ..o 16
CUiUSregio . ..t e 17
PAfital  wswmms s s s cmmmmus 5 8 s emmmuns § o5 $H GRS RE § 8 8 EHEHEHE B 886 19
Synodale Disziplinargewalt und Bekenntniszwang. ... .............. 19
Campell als Kirchenpolitiker . . ...... ... ... . i 20
Campell als Vordenker der Synode — Erfolgsphase .. ............... 21
Campell als Vordenker der Synode — kritische Phase. . .............. 22
Campells letzte Jahre —Bilanz. . . . .. ... ... oo 23
Campells Gbriges Werk. ... ... .o i 24
Zeitgenodssische Staatstheorie: Obrigkeit — Gehorsam — Widerstand . . .26
Staststheorie bei Campell. ..« s cssmnsnsssscvmnmnssssaamamsssss 27
Zur Wiirdigung von Campells Traktat. . ........c.coiin ... 28
Textliberlieferung und Edition ............. ... .. ... ... ... .. .. 29
Transkription und Ubersetzung...........ccoiiiveeinnninn.n. 31
EHBURSIUNGEN o s v s s sonawmssni s anwmmanuus s s ananeass s ssian 45
Bibliographie s s s issvsvaisiinnsnissiais s nansassass ounes 59
OPEllER s usmwnss s rasBEnes s ¢ s SHMEE I 55 s ARERRS ¢ S BHAELS ¥ § 59
Literatur .. 59
Bildkommentare und -nachweise...............ccviiiiiinnn 61






Einleitung

Konfessionalisierung in den Drei Biinden?

Die Abhandlung «De officio magistratus erga subditos
suos charissimos» (Von der Pflicht der Obrigkeit gegen-
iber den lieben Untertanen), verfasst vom evangeli-
schen Prediger Ulrich Campell (um 1510-um 1582),
wurde 1577 von der Versammlung seiner Amtsbriider,
der evangelisch-ritischen Synode, gutgeheissen. Cam-
pell forderte, dass die biindnerische Obrigkeit in den
siidlichen Untertanenlanden der Drei Biinde ein- und
durchgreife, um die immer noch mehrheitlich katho-
lische Bevolkerung zur Annahme der Reformation
zu bewegen - zu ihrem eigenen Vorteil, aber auch im
Interesse des biindnerischen Staates.

Massnahmen der Staatsgewalt fiir das Seelenheil
der Untertanen: Dieses Prinzip, dieses Programm ist
kennzeichnend fiir den Vorgang der Konfessionalisie-
rung, wie er im spiten 16.Jahrhundert in ganz Europa

Abbildung 1: Reetia-Karte von Jean Matal, Kupferstich, Kéln 1594.

A

zu beobachten ist." Um sich durchzusetzen und zu be-
haupten, ist die konfessionelle Religion auf den Staat
angewiesen. Nur dieser kann den betreffenden Konfes-
sionsstatus und die religiose Uniformitit der Staatsun-
terworfenen, der Untertanen, garantieren. Das gliltige
Dogma und die Form der kirchlichen Organisation wird
daher vom Staat bestimmt.”

Die von Staat und Kirche gemeinsam vorgenom-
mene Disziplinierung der Untertanen fordert auf der
anderen Seite wieder die Staatsbildung. So erscheint die
«staatskirchliche Konfessionalisierung » als «erste Phase
der Sozialdisziplinierung durch die werdende Staatsge-
walt.»’ Kurz — Konfessionalisierung ist ein «gesellschaft-
licher Fundamentalvorgang», der in «Verzahnung mit

1 Die Biindner Synode lag also im «confessionalizing mainstream »
der Zeit; Head, Frontiers, S. 173.

2 Vgl. Wolgast, Konfessionalisierung, S.200 —201.

3 Reinhard, Staatsgewalt, S. 269, in Prizisierung des bekannten An-

satzes der « Sozialdisziplinierung» von Gerhard Oestreich.




der Herausbildung des frithmodernen Staates und mit
der Formierung einer neuzeitlich disziplinierten Unter-
tanengesellschaft» abliuft.’

Fiir die Drei Biinde treffen diese Charakterisierun-
gen allerdings nur mit Einschrinkungen zu. So hatten
jedenfalls allein die Bewohner der Untertanenlande,
also des Veltlins und der Grafschaften Bormio und
Chiavenna,’ den Status von Untertanen, nicht aber die
«Bundsleute», die Angehorigen der bundnerischen Ge-
meinden. Dies ist an sich logisch und klar genug - es
bedeutet aber auch, dass innerhalb der Drei Biinde, in
den «herrschenden Landen », eine Konfessionalisierung
nach tiblichem Muster kaum méglich war. Hier fehlte es
sowohl an einer zentralen, autoritiren Staatsgewalt wie
an geeigneten Disziplinierungsobjekten. Die Biindner
waren nur in den Gemeinden und durch die Gemein-
den zu disziplinieren; und auch dies sollte noch viel
Zeit erfordern. Zudem konnte sich in den Drei Biinden
gerade wegen der Gemeindeherrlichkeit keine Konfessi-
on vollig durchsetzen; das Staatswesen blieb insgesamt
parititisch. Und die Autoritit, welche der Gesamtstaat
und die einzelnen Gemeinden iiber die Kirche(n) aus-
iibten, blieb unvollkommen.

Ulrich Pfister, der sich mit der Frage eingehend be-
schiftigt hat, konstatiert «das weitgehende Scheitern
des Biindner Staatskirchentums» — und spricht zugleich
von einer «Konfessionalisierung beider Kirchen» im
alten Graubiinden. Die Annahme einer doppelten
Konfessionalisierung ist theoretisch insofern einleuch-
tend, als der Konfessionalisierungsbegriff ohnehin die
Konfessionen miteinander parallelisiert. Bei der refor-
mierten und der katholischen Konfessionalisierung
(wie bei allen anderen Spielarten dieses «Fundamen-
talvorgangs») handelt es sich um parallel verlaufende,
funktional dquivalente Prozesse: so lautet der Leitsatz
der Konfessionalisierungsforschung.”

Konfessionalisierung in den
Untertanenlanden?

Kann man aber auch dort noch von Konfessionali-
sierung sprechen, wo die Konfessionsbildung geger die
Staatsmacht erfolgte? Dies war in den biindnerischen
Untertanenlanden der Fall, wie Randolph C. Head aus-
fuhrt. Mit dem Veltliner Aufstand gegen die bundneri-
sche Herrschaft 1620 versuchten die lokalen Aristokraten
die staatliche Kontrolle abzuschiitteln. Die Konfessiona-
lisierungsbemithungen der reformierten Bindner waren

10

zur ideologischen Triebfeder des Aufstands geworden
— aber die katholische Vormacht Spanien sollte gemiss
dem Willen der Veltliner Elite nicht die Herrschaft im
Tal Gibernehmen. Nach dem Aufstand setzte sich im
Veltlin die katholische Reform und die Gegenreformati-
on erst richtig durch. Die dadurch gefestigte konfessio-
nelle Identitit blieb erhalten, auch nachdem 1639 die
Biindner Herrschaft wieder etabliert worden war. Die
Biindner Untertanenlande bieten somit das Beispiel
einer unstaatlichen, staatsfernen Konfessionsbildung.
Wegen dieser Staatsferne und -feindlichkeit kann man
hier, statt von Konfessionalisierung, geradezu von Anti-
Konfessionalisierung sprechen.’

Wenigstens einige historische Augenblicke, in denen
die bindnerischen Untertanenlande eine «strong con-
fessionalization », eine von der Staatsgewalt betriebene
Konfessionalisierung (oder doch Versuche dazu) erleb-
ten, lassen sich nach Head aber ausmachen. In solchen
Phasen arbeitete die evangelisch-ritische Synode erfolg-
reich mit dem Bundstag zusammen, der in diesem Zu-
sammenhang als biindnerische Obrigkeit gelten darf.”

Campells Traktat von 1577 bezeugt ein geschirftes
staatspolitisches Bewusstsein der Synode und den Wil-
len zur Konfessionalisierung. Die Abhandlung entstand
jedoch zu einer Zeit, als das gute Einvernehmen zwi-
schen Pridikanten und Bundstag schon etwas getriibt
war.

Eroberung und Verwaltung
der Untertanenlande

Das Veltlin, Bormio und Chiavenna waren bis zur
Eroberung durch die Biindner 1512 drei separate mai-
lindische Territorien, deren jedes {iber eine besondere

Schilling, Konfessionalisierung, S. 508.

Die Herrschaft Maienfeld fillt hier ausser Betracht.

Pfister, Konfessionskirchen, S.206.

Schilling, Konfessionalisierung, S.508; Reinhard, Staatsgewalt,
S.269; Burkhardt, Reformationsjahrhundert, S.132; Pfister, Kon-
fessionskirchen, S. 206.

8 Head, Frontiers. In Anlehnung an den deutschen Sprachgebrauch

N N v N

kontrastiert der Autor «confession-formation» (Konfessionsbil-
dung) mit «confessionalization » (Konfessionalisierung). Diese
auf Ernst Walter Zeeden zuriickgehende Differenzierung wird in
der jiingeren Forschung aufgenommen; vgl. etwa Burkhardt, Re-
formationsjahrhundert, S. 77.

9 Head, Frontiers, S. 170-171.



Abbildung 2:
Castel Masegra, Sondrio.

Rechtstradition verfugte. Mit jeder Talgemeinde traten
die Eroberer in ein besonderes Vertragsverhiltnis, wo-
bei die Uberlieferung allerdings unsicher ist, die Einzel-
heiten unklar bleiben. Schlossen die Biindner mit dem
Valchiavenna und besonders mit dem Val San Giaco-
mo, mit dem gesamten Veltlin und besonders mit der
Gemeinde Teglio sowie mit Bormio je einen Unterwer-
fungsvertrag oder aber ein Biindnis? Die Eidesleistung
war ja beiden Formen gemeinsam.” Das Ritual einer
regelmissigen Privilegienbestitigung konnte sich in der
Folge aber nicht entwickeln — schon deshalb nicht, weil
die Biindner Herren ihren Untertanen nur selten eine
Wiederholung des Treueeides abforderten.

Mit der formellen Ubernahme der bischéflich-chu-
rischen und der mailindischen Rechtsanspriiche, 1530
bzw. 1531, festigte sich die Herrschaft der Drei Biinde
in den Untertanenlanden. Bis zur Jahrhundertmitte
wachten die Biindner tiber die Erneuerung der lokalen
Rechtstradition; sie veranlassten eine Revision der Velt-
liner Statuten und deren Druck."

Wihrend die lokale und regionale Selbstverwaltung
der Gemeinden und des Talrats erhalten blieb, zeigte
das Verhiltnis zwischen Herren und Untertanen ein zu-

nehmendes Gefille. Die Biindner begannen sich selbst,
oder vielmehr ihren Staat, als «Fiirsten » der Veltliner zu
bezeichnen.” Mit diesem unrepublikanisch wirkenden
Begriff wollten sie die Herrschergewalt ihrer Republik
uber die sidlichen Vorlande herausstreichen.

Die Biindner Verwaltung der Untertanenlande hatte
ithren Hauptsitz in Sondrio: Hier amtierten der Landes-
hauptmann oder Gubernator sowie der Vicari als Unter-
suchungsrichter. In Bormio, Tirano, Teglio, Morbegno,
Traona und Piuro sass je ein Podesta als Richter; derje-
nige in Chiavenna trug den Titel Commissari.

Die Biindner Amtsleute galten als korrupt. Ihre
Rechtsprechung kostete (die Rechtsuchenden) viel
Geld; die Miihle der Biindner Justiz musste mit aller-
hand Gebiihren geschmiert werden. Die Steuerlast hin-
gegen war nicht driickend. Wie in den «herrschenden
Landen» gab es auch in den untertidnigen keine ordent-

10 Scaramellini, Beziehungen, S. 143, 148; Scaramellini, Frithe Bezie-
hungen, bes. S.36 - 37.

11 Scaramellini, Beziehungen, S. 149.

12 Wendland, Nutzen, S. 48, 50.

11



lichen, sondern nur ausserordentliche Steuerumlagen.
Die Haupteinnahmen des Biindner Fiskus stammten
aus dem Zoll in den Untertanenlanden.”

Reformatoren und Nonkonformisten

Die evangelische Bewegung in den biindnerischen
Untertanenlanden war durch italienische Zuwanderer
getragen, die manchmal schon nach kurzem Aufenthalt
weiter zogen."

Fur Evangelische aus Italien gab es zwei Wege in
die protestantischen Stidte und Liander: Der eine fihr-
te durch die Savoyer Alpen nach Lyon und Genf; der
andere durch die Ritischen Alpen nach Ziirich und Ba-
sel.” Nun waren aber die Drei Biinde selbst schon ein
grossenteils protestantisches Gebiet — und ihre Unter-
tanenlande die einzige Gegend in Italien, wo religitse
Toleranz herrschte; oder dies doch insofern, als hier ein
evangelisches Bekenntnis, vorerst noch ohne dogmati-
sche Einengung, zugelassen war."

Die reformatorischen Regungen in Italien waren
ausgepragt «evangelistischer» oder «spiritualistischer»
Art. Als 1542 die romische Inquisition reaktiviert wur-
de,” gingen diese Bewegten in den Untergrund oder ins
Exil. Thre Zufluchtshifen waren die Drei Binde, Zi-
rich, Genf, Basel. Eine zweite Emigrationswelle folgte
um 1560, ausgelost durch die Verfolgungen unter Papst
Paul IV.; nun hiessen die Fluchtorte Genf, London,
Krakau. Die dritte Welle, um 1575, war schon sehr ab-
geschwicht; ihre Ausliufer verebbten in Transsylvanien
oder Polen."

Zu den «Exulanten», die ab den 1540er Jahren ihr
reformatorisches Wirken in den Biindner Untertanen-
landen, aber auch in den Siidtilern der Drei Biinde
selbst entfalteten, gehorten Bartolomeo Maturo, ehe-
mals Dominikanerprior in Cremona, der im Veltlin,
im Bergell, im Oberengadin und schliesslich im Dom-
leschg predigte; Agostino Mainardi, ein ehemaliger Au-
gustinerbruder aus dem Piemont, der die reformierte
Kirche von Chiavenna griindete; Giulio della Rovere
aus Mailand, der jahrzehntelang in den Valli das Evan-
gelium verbreitete; Pier Paolo Vergerio, vormals Bischof
von Capodistria (Venetien), Kardinal und pipstlicher
Nuntius im Deutschen Reich, der zunichst nach Chi-
avenna kam, dann vor allem im Bergell wirkte und in
Poschiavo bei der Druckerei Landolfi zahlreiche Streit-
schriften publizierte. Vergerio fand schliesslich zur lu-
therischen Theologie und ging nach Tibingen, wo er

12

sich als herzoglich-wiirttembergischer Rat niederliess.”

In der evangelischen Gemeinde Chiavenna gab es
alsbald Streit: Spater ankommende Exulanten - so Ca-
millo Renato, ein ehemaliger Franziskanerbruder aus
Sizilien - vertraten antitrinitarische und anabaptisti-
sche Uberzeugungen. Sie glaubten nicht an die Gott-
lichkeit Jesu und verstanden Taufe wie Abendmahl in
einem frithchristlichen Sinn. Zugunsten Mainardis und
der «orthodox» reformierten Lehre intervenierten die
Biindner Synode und Heinrich Bullinger, der Vorsteher
der Ziircher Kirche.” Bullinger beklagte sich sodann in
Genf, bei seinen Kollegen Jean Calvin und Théodore
de Béze, Uiber die unruhigen Italiener von Chiavenna.”
Streng reformiert Gesinnte wie der Prediger Alessandro
Trissino aus Vicenza iibersiedelten aber natiirlich auch
spiter noch von Chiavenna nach Genf.”

Auf besonders radikale Weise dusserten sich die Spi-
ritualisten im benachbarten Piuro. Da verspotteten ein
Filippo Valentini aus Modena und ein Battista Bovini
aus Bologna das Trinititsdogma und bestritten (konse-
quenterweise) der Staatsgewalt das Recht, Todesurteile
gegen Ketzer zu fillen. «Piuro muss sich in jenen Jahr-
zehnten zu einem wahren Bollwerk der <Hiresie» gegen
das orthodoxe Chiavenna entwickelt haben », meint ein
Reformationshistoriker.”

Die Front diirfte aber nicht so eindeutig verlaufen
sein: Der Hilfsprediger und Lateinlehrer Francesco Ne-
gri aus Bassano, der noch von Zwingli selbst fur den
Einsatz in Stidbiinden empfohlen worden war und als

13 Pastore, Valtellina, S. 16 — 17, 21; Wendland, Nutzen, S. 51.

14 Wendland, Nutzen, S.58; Scaramellini, Questione religiosa,
S.304.

15 Vgl. Welti, Geschichte, S.91. Die Gotthard-Route wurde den
evangelischen Exulanten durch das spanische Mailand und die
ebenso katholische Innerschweiz versperrt.

16 Pastore, Valtellina, S. 7.

17 Diese Zisur wurde noch verstirkt durch die Anerkennung des
Jesuitenordens in Rom 1540, den Tod des evangelisch gesinnten
Humanisten Juan de Valdés in Neapel 1541 und die Einberufung
des Konzils von Trient 1542.

18 Welti, Geschichte, S.23 - 26, 135 — 136.

19 Camenisch, Geschichte, S.29 — 39, 50 — 54, 68 — 77; Pastore, Val-
tellina, S.76 — 77; Welti, Geschichte, S. 92 - 93; Bundi, Beziehun-
gen, S.150 — 152, 155 — 156.

20 Welti, Geschichte, S.40-41, 92; Pfister, Konfessionskirchen,
S.217.

21 Pastore, Valtellina, S. 86.

22 Zucchini, Riforma, S. 42, Anm. 88.

23 Welti, Geschichte, S. 94.



Abbildung 3:

Piuro und Umgebung
vor dem Bergsturz
vom 4.September 1618
(Olgemalde aus

dem 17.Jahrhundert).

eine Stiitze der Orthodoxie in Chiavenna galt,” gehorte
1550 zu den Besuchern des Tauferkonzils von Venedig.”
Er war also ein Nikodemit, der sich in Dissimulation
tibte — eher die Ausnahme unter den Nonkonformisten
in den biindnerischen Untertanenlanden.

Kaufleute, Grundbesitzer und Handwerker

Die Reformierten in Chiavenna waren sehr wohl-
habend. Im blithenden Markt- und Gewerbeort an der
Transitroute, dem Knotenpunkt eines internationalen
Geschifts- und Kommunikationsnetzes, oblagen sie
vor allem dem Seidenhandel. Aber im benachbarten
Piuro waren Kapital und Beziehungskapital woméglich
noch stirker konzentriert.” Hier sassen die miteinander
verschwigerten Kaufmannsfamilien Pellizzari, Vertema-
te (Vertema, Werthemann), Camulio (Camogli) und
Lumaga. Die drei erstgenannten waren jeweils auch in
Basel niedergelassen. Die Handelsgesellschaft Pellizzari
hatte zudem eine Filiale in Lyon. Ja, eine Gruppe von
Plurser Seidenhindlern soll sogar Zweigstellen auf Sizi-
lien, in Palermo, unterhalten haben.

Lorenzo Lumaga, der Alteste der reformierten Ge-
meinde Piuro, der geschiftlich in Genua, Venedig,
Como, Chur, Augsburg, Lyon und Paris verkehrte,
verheiratete seine Tochter mit Girolamo Zanchi, einem

bedeutenden Theologen und Juristen, der in Genf stu-
diert und in Strassburg gelehrt hatte, fiir die reformier-
te Gemeinde Chiavenna predigte und als Prediger der
italienisch-reformierten Gemeinde von Lyon vorgese-
hen war, schliesslich aber einem Ruf an die Universitit
Heidelberg folgte. Auf der Durchreise in Basel wurde
Zanchi gelegentlich von dem aus Genua stammenden
Kaufmann Niccoldo Camulio beherbergt, der oft auch
in Vicenza oder in Paris anzutreffen war und im iibrigen
als hartnickiger Antitrinitarier und Anabaptist galt.”
Auch im eigentlichen Veltlin, im Addatal, gab es
Reformierte — sowie wahrscheinlich Nonkonformisten;
denn Camillo Renato hatte auch hier gepredigt.” Die

24 In seiner bekannten «Tragedia del libero arbitrio», 1550, bestritt
er die von Valentini und Bovini hochgehaltene Willensfreiheit. —
Nach Camenisch, Geschichte, S.29 erfolgte das «evangelische
Aufleuchten » in Chiavenna schon Anfang der 1530er Jahre: dank
Negri. Dieser, nicht Mainardi, sei der Griinder der evangelischen
Gemeinde an der Mera gewesen.

25 Welti, Geschichte, S. 84, 93.

26 Zum Folgenden Pastore, Valtellina, S.92 - 95; Bundi, Beziehun-
gen, S. 159, 177 - 179,

27 Zu Lumaga, Camulio und Zanchi vgl. bes. Zucchini, Riforma,
S.15-16, 20, 36; Welti, Geschichte, S. 92, 94.

28 Besonders in Caspano (unteres Terzier), vgl. Campell, Retize
descriptio, S.427. Dazu Welti, Geschichte, S.95

13



Familie Sadoleto, die um 1570 aus Modena, also aus
dem Kirchenstaat, nach Chiavenna gefliichtet war, re-
sidierte ab 1590 in Morbegno, im unteren Terzier des
Veltlins. Um 1600 siedelte sie nach Genf tber. In Mor-
begno waren auch die mit den Sadoleto verschwigerten
Moscone niedergelassen, die von der Adriakuste zuge-
zogen waren.”

In Teglio, der «terzierfreien » Gemeinde, die dem gan-
zen Val-Tellina den Namen gegeben hat, sassen die altein-
heimischen und grossenteils reformierten Adelsfamilien
Besta und Guicciardi. Als Lehen der Gemeinde hatten
die Guicciardi die Giiter der ehemaligen Humiliaten-
Propstei SS.Orsola e Margareta inne. Der seinerzeitige
Inhaber dieser Giiter, der Erzpriester Pietro Guicciardi,
war 1555 zum reformierten Glauben {ibergetreten. Da-
raufhin hatten die Drei Biinde das Propsteivermogen
sdkularisiert und die Zinsen einem evangelischen Kir-
chen- und Schulfonds zugewiesen. Doch nachdem einige
Humiliatenbriider 1569 ein (erfolgloses) Attentat auf den
Kardinal Borromeo veriibt hatten, hob Papst Pius V. den
ganzen Orden auf und beauftragte den Dr. iur. Johann
von Planta zu Rhizins, die Veltliner Propsteigiter zu-
handen der katholischen Kirche einzuziehen. Dies fihr-
te zu einer biindnerischen Staatsaffire: Weil Planta eine
pépstliche Bulle angenommen hatte, die ihn zu Eingrif-
fen in die biindnerische Landeshoheit ermichtigen soll-
te, wurde er des Hochverrats angeklagt und 1572 in Chur
hingerichtet. Die beiden reformierten Pfarrer von Chur,
Tobias Egli und Ulrich Campell, hatten Plantas Verhalten
von der Kanzel herab angeprangert, welil sie fuirchteten,
dass «die probsty wider uff der pdbstischen syten zur abgottery
gestelt wurde». Sie glaubten nicht schweigen zu diirfen;
denn dies hiesse, «den babst lafSen in unseren kirchen und ge-
meinden also triumphieren». Doch «mitt rechter ordnung solle
man dise ding abstellen und des babsts tyrrany weren. »”

In Teglio hatten sich ausserdem Exulanten-Familien
aus dem padanischen Cremona angesiedelt.” Die Testa-
mente, die einige ihrer Angehorigen aufsetzten, zeugen
von betrichtlichen Vermégen. Es gab aber auch drmere
Reformierte in Teglio, besonders in der Fraktion Boalzo.
Sie wurden in jenen Vermichtnissen beriicksichtigt.”

Einfachen, biirgerlichen Standes waren die im Markt-
ort Tirano niedergelassenen Exulanten, eine Gruppe von
iber hundert Personen. Sie waren 1570 vom Bischof von
Brescia aus ihrer Heimat, Gardone in der Val Camonica,
vertrieben worden. Nicht wenige von ihnen waren als
Biichsenmacher titig. Thre gefihrlichen Produkte wiir-
den aus Tirano stracks nach Genf geliefert, wihnte der
Erzbischof von Mailand, Carlo Borromeo.”

14

Oberschicht...

Eine weitere Exulanten-Familie aus dem Bresciani-
schen war wiederum adligen Standes: die Grafen Marti-
nengo di Barco.”

Lorenzo und Alberto Martinengo waren nachein-
ander Pfarrer von Stampa im Bergell; ihre kumulierte
Amtszeit reichte von 1549 bis 1662.” Im Veltlin wirkten
die Gebriider Celsus und Ulysses Martinengo; insbe-
sondere letzterer. Celsus, ehemals Augustinerchorherr
im toskanischen Lucca, hatte das Evangelium in Mai-
land gepredigt; in den 1550 er Jahren tat er dasselbe in
Locarno und Tirano; schliesslich wurde er Pfarrer der
italienischen Gemeinde in Genf. Ulysses kam um 1560
nach Chiavenna; spiter wohnte er in Morbegno, Piuro
und Sondrio, wo er ab 1584 einen Palazzo baute. 1564
hielt er sich in Genf auf, wo inzwischen sein Schwieger-
vater, ein Graf Balbani aus Lucca, als Exulantenpfarrer
amtete.”

Ulysses Martinengo war in den biindnerischen Un-
tertanenlanden fast allgegenwirtig — und doch nirgends
zu fassen, wie vierzig wackere Puschlaver Katholiken
erfahren mussten, die 1584 dem Kardinal Borromeo
zuliebe nach Chiavenna marschierten, um den Grafen
Ulysses in seinem dortigen Haus zu Gberfallen; doch da
war dieser schon in Lyon.”

29 DPastore, Valtellina, S. 114 - 115.

30 Rundschreiben vom 7. Januar 1572 an die Biindner Pridikanten;
Bullingers Korrespondenz III, S. 528-540, hier S. 529. Vgl. ausser-
dem die Schreiben der beiden Churer Prediger nach Ziirich vom
27.Juli, Anfang Nov., 21. und 22.Nov., 18.Dez. 1571 und 31.
Mirz 1572; ebd., Nr.254, 264, 265, 266, 268, 290. Sowie Campell,
Historia Ratica 11, S.517-542, und Campell, Ratize descriptio,
S.423-424.

31 Pastore, Valtellina, S. 97; Welti, Geschichte, S. 62.

32 Pastore, Valtellina, S. 103. Dass die meisten « Hiretiker » von Te-
glio bloss «Plebejer» waren, wird durch den Visitationsbericht
des Bischofs von Como 1590 bestitigt; Camenisch, Geschichte,
S.39, Anm. 39.

33 «Le archibugi che qui si mandano a Geneva»; im Juli 1584 an den
Kardinal Savelli; zit. nach Pastore, Valtellina, S. 117.

34 Die folgenden familien- und personengeschichtlichen Angaben
allgemein nach Pastore, Valtellina, S.105-109 und Bundi, Bezie-
hungen, S. 129-130, Anm. 100, sowie S. 152.

35 Alberto Martinengo (1563-1664) iibte sein Amt wihrend 78 Jah-
ren aus: «an Amtsjahren der Methusalem der Biindner, wohl auch
der Schweizer Pfarrer »; Truog, Pfarrer, S.217.

36 Ulysses selbst versah in Morbegno ein Pfarramt: 1568/69 als Stell-
vertreter des von Katholiken entfithrten Francesco Cellario; vgl.
unten, Erlduterungen zum Text, Abschnitt 7.

37 Hierzu Pastore, Valtellina, S.110-111.



Ulysses holte seine Mutter Laura aus Brescia nach
Sondrio, wo sie 1570 auf offenem Platz aus der Bibel
vorlas. Sein Vater Alexander blieb derweil in Venedig,
seinem stindigen Wohnsitz. Ulysses’ Schwester Hor-
tensia wurde mit Abundius von Salis (1534-1567) ver-
heiratet (wodurch die Namen Ulysses und Hortensia
in die Familie Salis kamen).” Abundius war ein Sohn
des Herkules von Salis (1503 - 1578 ), der zusammen mit
seinem Schwiegervater Paolo Pestalozza als Schutzherr
der reformierten Gemeinde von Chiavenna wirkte.”
Herkules von Salis, seinerzeit Landeshauptmann des
Veltlins,” war mit dem spiritualistischen Grosskauf-
mann Niccold Camulio in Piuro verschwigert, zudem
natiirlich mit den meisten ritischen Adelsfamilien ver-
wandt: etwa mit den Guicciardi von Teglio, aber auch
mit den Planta-Wildenberg von Rhiziins. Er besass das
Schloss Rietberg im Domleschg, das sein Enkel Herku-
les (1566 -1620) spiter mit den Planta teilte. Dieser jun-
gere Herkules, Sohn des Abundius und der Hortensia,
der sich in Griisch im Prittigau niederliess, wurde zum
Haupt der venezianischen Partei in den Drei Biinden.
Sein Sohn Ulysses (1594 - 1674), franzosischer Feldmar-
schall, sollte die Linie Salis-Marschlins griinden.

...und Minderheit

In den biindnerischen Untertanenlanden gab es um
1600 achtzehn reformierte Gemeinden." Die Reformier-
ten sassen vor allem in den Hauptorten: in Chiavenna
und Sondrio. In Chiavenna machten sie ein Drittel der
Bevolkerung aus. Sie siedelten aber nicht nur in diesem
Stidtchen und in Piuro, sondern auch in den Dérfern
Mese und Novate. Ahnlich verhielt es sich in Sondrio:
Im Flecken selbst und in Sondrio Monte sowie im Val
Malenco lebten sieben- bis achthundert Reformierte,
was einem Drittel der lokalen Bevdlkerung entsprach.
Von den bisher genannten Orten abgesehen waren Re-
formierte vor allem in den Dérfern des unteren Veltlins,
im Bereich von Traona sowie in Berbenno, niédergelas-
sen. Im oberen Terzier waren sie, ausser in Tirano, nur
in Grosotto anzutreffen. Die Grafschaft Bormio blieb
vollig katholisch. Der Anteil der Reformierten an der
gesamten Bevélkerung der Biindner Untertanenlande,
deren Zahl im 16.]Jahrhundert zwischen 60000 und
80000 schwankte, betrug hochstens 5 Prozent.

Der Gegensatz zwischen dieser relativ kleinen Grup-
pe und der breiten Bevolkerung, zwischen dieser wirt-
schaftlichen und kulturellen Elite und der tibrigen, ganz

landlich-konservativ gepriagten Gesellschaft, darf nicht
unterschitzt werden.” Das Beispiel der seit dem 13. Jahr-
hundert im unteren Bergell ansissigen, im 16. Jahrhun-
dert aber europaweit vernetzten Familie Vertemate, die
u.a. mit Gold und Silber handelte und in Venedig eine
Miinzpragestitte betrieb, lasst die Verschiedenheit der
Lebensverhiltnisse erahnen.” Die 1577, also im Ent-
stehungsjahr von Campells Traktat, unweit von Piuro
erbaute Villa Vertemate beeindruckt noch heute mit
ithrem reprisentativen Spitrenaissance-Stil — und dabei
handelt es sich nur um das Landhaus, wihrend die ei-
gentlichen Plurser Palazzi mit der tibrigen Ortschaft im
Bergsturz von 1618 untergegangen sind...

Der konfessionelle Gegensatz zwischen elitirer
Minderheit und breiter Mehrheit wurde vom katholi-
schen, biindnerfeindlichen Veltliner Adel im Aufstand
vom Juli 1620 ideologisch ausgenutzt. Der instrumenta-
lisierte Volkszorn richtete sich gegen die «Ketzer» und
die «Deutschen» zugleich: Mit der religidsen Minder-
heit sollte der «Sacro Macello» auch die Vertreter und
Unterstiitzer der Biindner Fremdherrschaft beseitigen.
Das Massaker forderte etwa vierhundert Opfer, zu rund
90 Prozent einheimische Veltliner Reformierte.” Die
rauschhafte Mordaktion war lange vorbedacht; doch ein-
mal ausgefiihrt, sollte sie nicht wiederholt werden. Die
Biindner Herrschaft war abgeschiittelt, und damit hatten
die Urheber des Aufstands ihr Ziel erreicht; weitere Un-
ruhen konnte der neu etablierte «Consiglio Reggente»
nicht brauchen. Dabei wurden schon im Herbst 1620 aus
Berbenno, Sondrio und Teglio «riickfillige » Reformierte
gemeldet: aus Teglio immerhin siebzig Personen.”

38 Ulysses, lat. fur Odysseus, ist ein homerischer Name. Die (katho-
lischen ) Briider des Ulysses Martinengo hiessen dementsprechend
Nestor, Achilles und Aiax.

39 Hierzu Camenisch, Geschichte, S.30; Pastore, Valtellina, S.84;
Zucchini, Riforma, S. 41, Anm. 87; Welti, Geschichte,

40 Nach Collenberg, Amtsleute, S. 36 war jener Herkules von Salis,
der das Schloss Rietberg besass und 1571 Landeshauptmann in
Sondrio wurde, ein Vertreter der «jungeren Churer Linie » und in
Chur wohnbhaft.

41 Zum Folgenden: Wendland, Nutzen, S.61-62; Scaramellini, Be-
ziehungen, S. 146, 149. Zur geographischen Verteilung der Kon-
fessionen vgl. Campell, Reetiz discriptio, S.419-429. Dazu Came-
nisch, Geschichte, S.31-41; sodann Pastore, Valtellina, S. 47, 61,
93.

42 Vgl. Pastore, Valtellina, S. 83-84.

43 Bundi, Beziehungen, S. 178.

44 Scaramellini, Beziehungen, S. 156-158. Zur ideologischen Instru-
mentalisierung des Glaubenshasses auch Head, Frontiers, S. 175.

45 Xeres, Popoli, S. 69.

15



Bischofe...

Die biindnerischen Untertanenlande gehorten zur
Didzese Como. Der Bischof hatte im Addatal auch
grundherrliche Rechte und eine entsprechende nie-
dere Gerichtsbarkeit. Seine Lehensgiiter wurden ihm
allerdings zunehmend von den Pichtern entfremdet,
die Zinsen vorenthalten.” Die Biindner stiessen sich
derweil an seiner geistlichen Gerichtsbarkeit.” Ent-
sprechend den Verhiltnissen, die sie im Bistum Chur
schon mit dem Ersten Ilanzer Artikelbrief 1524 geschaf-
fen hatten, fithrten sie nun auch gegen den Comasker
eine Sikularisierungspolitik. Sie hielten den Besitz der
Lehensgiiter den Pichtern zu, und in den spiten 1540 er
Jahren hoben sie die geistliche Gerichtsbarkeit im Velt-
lin formell auf.*

In spiritueller Hinsicht war das katholische Adda-
tal wihrend langer Abschnitte des 16.Jahrhunderts un-
terversorgt: Die Priester waren oft absent, die Bischofe
kaum je prisent.” Doch nach dem Abschluss des Kon-
zils von Trient 1563 sollte sich dies andern. Schon zwei

Abbildung 4:
Wallfahrtskirche Madonna di Tirano.

e

Jahre spiter schlug der Erzbischof von Mailand, Kar-
dinal Carlo Borromeo, seinen stindigen Wohnsitz in
der Ambrosianischen Stadt auf. Da entfaltete er eine
Wirkung, die auch das Veltlin und Teile Siidbiindens
einbezog. Katholische Biindner versuchte der Kirchen-
furst durch Bestechung fur die Gegenreformation zu ge-
winnen. Das hehre Ziel, «la sanita d’Italia circa la fede»,
rechtfertigte die etwas anriichigen Mittel.”

Ein wichtiges Instrument der Disziplinierung in tri-
dentinischem Geiste waren bischofliche Visitationen.
Die Drei Biinde gestatteten allerdings nur den aus dem
Veltlin selbst stammenden Bischofen Ninguarda (1589)
und Archinto (1614) die Durchfithrung von Pastoral-
visiten im Addatal.” Unter dem Vorwand, er wolle in
den Bidern von Bormio sein Podagra kurieren, visitierte
der pipstliche Nuntius Giovanni Francesco Bonhomini
1578 das Veltlin. Die Biindner Amtleute erlaubten ihm,
wo er schon da war, Messen zu zelebrieren, nicht aber
zu predigen oder Sakramente zu erteilen. Diese Aufla-
gen hielt er nicht allzu streng ein.” Der Erzbischof Bor-
romeo besuchte das Veltlin im Herbst 1580 unter dem
Titel einer Pilgerreise nach Madonna di Tirano: Rasch
stiess er aus dem Val Camonica iiber den Apricapass
vor, und ebenso rasch zog er sich auf dem gleichen Weg
wieder zuriick.”

...und Ménche

Die Veltliner Kloster erlitten im 15. und 16.Jahr-
hundert eine Krise, die in manchem Fall zur vélligen
Auflosung fithrte. Die Biindner Obrigkeit forderte
diese Tendenz noch: 1558 erneuerte der Bundstag die
Bestimmung des Zweiten Ilanzer Artikelbriefs, welche
es den Klostern verbot, Novizen oder fremde Monche
aufzunehmen. Die klosterlichen Einkiinfte wurden den
Weltgeistlichen in den Pfarreien zugewiesen - falls sie
sich wirklich dort aufhielten. Jeder sollte das gleiche Sa-

46 Pastore, Valtellina, S.22-23.

47 Wendland, Nutzen, S. 64-65.

48 Bundi, Gewissensfreiheit, S. 56-58.

49 Pastore, Valtellina, S.21.

50 Borromeo am 15.Juli 1570 an den Inquisitionskardinal Rebiba
bzw. um 1580 an Bischof Volpi von Como ( hier das Zitat ); Pasto-
re, Valtellina, S. 18.

51 Wendland, Nutzen, S. 65, 67.

52 Pastore, Valtellina, S. 34-40.

53 Ebd., S.41.



lir von vierzig Kronen jihrlich bekommen.™ So wolle
man die Kloster «absterben lassen », hiess es 1573 in einer
Bestitigung des Beschlusses.”

Diesen prekiren Verhiltnissen zum Trotz sah das
Veltlin nach der Jahrhundertmitte einen eigentlichen
«controattacco degli ordini religiosi», wie Alessandro
Pastore bemerkt.*

Die bedeutendste klosterliche Niederlassung in den
biindnerischen Untertanenlanden war der Dominika-
nerkonvent von Morbegno: in den Miisserkriegen
ein Stiitzpunkt der biindnerfeindlichen Partei, dann
voriibergehend ein Sitz der romischen Inquisition. Die
Bindner wie die Ziircher Kirchenleitung erkannte hier
ein gefihrliches Zentrum der Gegenreformation.”

Verhiltnismissig frith erschien der Jesuitenorden im
Veltlin. Ein erster Pater wirkte 1552/53 fiir anderthalb
Jahre in Morbegno, wo er prompt mit den Dominika-
nern in Streit geriet.” Er rapportierte noch direkt dem
Ordensgriinder, Ignatius von Loyola. Ein weiterer Jesuit
hielt sich von Herbst 1558 bis Frithling 1559 in Ponte
auf: Nicolas Alonso, genannt Bobadilla. Zusammen
mit dem einheimischen Aristokraten Dr. med. Marc
Antonio Quadrio, der als Leibarzt Kaiser FerdinandsI.
in Wien lebte, plante Bobadilla die Errichtung eines Je-
suitenkollegs in Ponte. Quadrios Patient, der Kaiser per-
sonlich, verwendete sich auf dem Reichstag von Augs-
burg im Mai 1559 beim Biirgermeister von Chur fiir das
Vorhaben.” In Chur und in Ziirich machte man sich
wegen des «Jesuiterhandels» grosste Sorgen.” Quadrio
zogerte noch bis November 1559 mit der Ausfiuhrung
der Stiftung. Ein Jahr spiter konnte die Schule den Be-
trieb aufnehmen; doch im Februar 1561 wurde sie vom
Bundstag per Dekret geschlossen. Quadrios Schenkung
wurde annulliert, und die Patres wurden ausgewiesen.

Der Pater Bobadilla hatte das Veltlin schon frither
verlassen. Seine Berichte an die Oberen verraten Bestiir-
zung {ber die Armut der Talschaft. In der Ordenszen-
trale verglich man das Veltlin darauthin mit «las Indi-
as», also mit der Karibik.* Die Provinzialitit der biind-
nerischen Untertanenlande verriet sich auch dann, als
die Leute von Ponte vierzehn Jugendliche nach Rom
schickten, damit sie dort zu Jesuiten erzogen wiirden.
Der elitire Orden schickte alle, bis auf einen, als unge-
eignet zuriick. Bobadillas nichstes Ziel war Dalmatien,
die heisse Grenze zu den Tiirken und den Serbisch-
Orthodoxen.”

Ein weiterer Reformorden des Konfessionellen Zeit-
alters waren die Kapuziner. Sie begannen ihre Mission
in den Biindner Untertanenlanden um 1570. Thre Pre-

digttitigkeit wurde von der katholischen Bevolkerung
gewiinscht; jedenfalls gingen entsprechende Bittschrif-
ten an Borromeo. Eine populire Gestalt war der Padre
Bormio (Francesco Sermondi aus Bormio), der 1581
das Kloster Altdorf und die schweizerische Kapuziner-
provinz griindete. Schliesslich sind die Franziskaner-
Minoriten zu erwihnen, die im Veltlin hiufig als Kapla-
ne wirkten und offenbar tiichtiger waren als die meisten
Weltpriester.*

Cuius regio

Auf drei Jahrzehnte religionspolitischen Streit, ja auf
einen eigentlichen Religionskrieg,* folgte im Deutschen
Reich 1555 der Augsburger Religionsfriede. Darin wur-
de die lutherische Konfession neben der katholischen
anerkannt, das Kirchenregiment in den Territorien aber
den einzelnen Landesherren iiberlassen, nach dem
Grundsatz: «cuius regio, eius religio», der Landesherr be-
stimmt die Konfession in seinem Land. Dies bedeute-
te konfessionelle Koexistenz auf der Reichsebene und
Konfessionalisierung in den einzelnen Lindern; «Bi-
konfessionalitit im Reich, Monokonfessionalitit in den
Einzelterritorien ».

Nach Randolph C. Head wire das «cuzus-regio »-Prin-
zip zuerst in den Drei Biinden formuliert worden, und
dies schon 1526.% Verfiigte doch der Zweite Ilanzer Ar-

54 24 Porta, Historia Reformationis I, S. 286-287.

55 Jecklin, Materialien II, Nr.431, 1573 ( ohne Tages- und Monatsda-
tum ).

56 Pastore, Valtellina, S. 138.

57 Campell, Ratie discriptio, S.428-429. Dazu Pastore, Valtellina,
S.144-148.

58 Das Folgende ebd., S.160-167, 174-179.

59 Bullingers Korrespondenz II, Nr. 172, 22. Mai 1559: der Churer
Hauptpfarrer Fabricius an Bullinger.

60 Ebd., Nr.174, 197, 198, 209, 215, 293, 299, 311, 314: 29. Mai
1559 — 14.Feb. 1561.

61 Xeres, Popoli, S. 62-63, mit Anm. 41.

62 Pastore, Valtellina, S. 169-172.

63 Ebd., S.149-159.

64 Der Schmalkaldische Krieg 1546-48 war der «erste Religions-
krieg im Reich », vom Kaiser gegen die evangelischen Fiirsten «im
Sinne von Reichsacht und Ketzerrecht » gefihrt; Klueting, Zeital-
ter, S. 131. «Der Krieg war fiir den Kaiser die ultima ratio gegen
die Konfessionsbildung und in diesem Sinne durchaus ein Religi-
onskrieg. » Burkhardt, Reformationsjahrhundert, S. 147.

65 Wolgast, Konfessionalisierung, S. 197.

66 Head, Kommunalismus, S.25.

17



tikelbrief, dass jede Biindner Gemeinde durch Mehr-
heitsentscheid iiber ihre Konfession bestimmen diirfe.

Die kirchlichen und konfessionellen Verhiltnisse in
den Untertanenlanden waren damals aber noch nicht
ins Blickfeld gertickt.

Ebenfalls ins Jahr 1526 lassen sich die ersten Anfinge
des « Cuius» im Reich zuriickverfolgen: Auf dem Reichs-
tag von Speyer hatten die Reichsstinde den kaiserlichen
Bescheid erhalten, sie sollten in ihrem jeweiligen Land
tun, was sie sich vor Gott und dem Kaiser zu verantwor-
ten getrauten. Diese Formel wurde dann «von den evan-
gelischen Reichsstinden zur Rechtsgrundlage fiir eine
Kirchenreform auf Landesebene stilisiert. »” Die Biind-
ner waren also doch nicht dermassen weit voraus in der
Entwicklung staatskirchenrechtlicher Grundsitze.

Wenigstens die Eidgenossen waren den ({ibrigen)
Reichsstinden aber insofern voraus, als sie gut zwel
Jahrzehnte frither zu einer konfessionellen Friedensrege-
lung fanden. Dies, nachdem sie zwei Jahrzehnte frither
zum Konfliktaustrag geschritten waren: Mit den beiden
Kappelerkriegen 1529/31 hatten sie «die ersten neuzeit-
lichen Religionskriege {iberhaupt » ausgefochten.®

Parallel zum Zweiten Kappelerkrieg hatten die Biind-
ner den Zweiten Musserkrieg gefuhrt und dabei ihre

18

Abbildung 5:
Kirche San Rocco, Tirano.

Herrschaft iiber das Veltlin gesichert. Thr besiegter Geg-
ner, der « Miisser» — Gian Giacomo de’ Medici, der Herr
von Musso am Comersee — war mit den Habsburgern
verbiindet; nicht anders als die im Kappelerkrieg siegrei-
chen katholischen Eidgenossen.” Spitestens nach dieser
Erfahrung hitte eine reformierte Mehrheit der Biindner
die Reformation in den Untertanenlanden vorantreiben
miissen, so wiirde man riickblickend erwarten. Doch die
reformatorische Bewegung kam in den ritischen Alpen
allzu langsam voran: Erst in den 1540 er Jahren gab es
eine evangelische Minderheit in den Untertanenlanden,
und erst in den 1550 er Jahren eine reformierte Mehrheit
unter den Biindner Gemeinden.” Diese Phasenverschie-
bung, diese Verspitung machte die Realisierung von
Campells Vision zum vornherein unwahrscheinlich.

67 Burkhardt, Reformationsjahrhundert, S. 94.

68 Ebd., S.131.

69 Dazu Vasella, Osterreich.

70 Zum Durchbruch der Reformation im Oberengadin, Bergell und
Vorderprittigau ab 1550 vgl. Pfister, Konfessionskirchen, S.209
(Karte).



Paritit

Eine wichtige Wegmarke fiir die Entwicklung in Ri-
tien war der Bundstagsbeschluss vom 26.Januar 1557.
Danach durfte in den Untertanenlanden «das géttlich
wort und evangelium durch die predicanten und verkiinder des
worts Gotles, verkiindt und gepredigt werden». Die Evange-
lischen diirfen die vorhandenen Kirchen mit benutzen.
Wo es nur eine Kirche im Dorf gibt, diirfen sie nach
der katholischen Messfeier ihren Gottesdienst abhalten.
Wo es aber mehrere Kirchen gibt, miissen sie mit ei-
ner der tbrnig bleibenden vorlieb nehmen, nachdem die
Katholiken die ihnen zusagende fiir sich reserviert ha-
ben.” Dass die Evangelischen auch an den betreffenden
Kirchengiitern beteiligt werden sollten, war die logische
Folge.” Problematisch war allerdings die Ausfithrung
dieser Bestimmung, die konkrete Auf- und Zuteilung
der Pfrundverméogen.

«Eine klare Verletzung des Mehrheitsprinzips in re-
ligidsen Dingen», bemerkt Head kritisch zu alldem.”
Nach diesem Prinzip hitte ja eben die Mehrheit einer
Biindner Gemeinde iiber die Konfession der ganzen
Gemeinde entscheiden sollen. Doch die Veltliner Ge-
meinden waren den Biindner Gemeinden nun einmal
nicht gleichgestellt; sie waren eben untertinig, nicht
zur Selbst- und Mitregierung berechtigt. Vor allem aber
wurde 1557 das Mehrheitsprinzip in religiésen Dingen
auch fiir die «herrschenden» Gemeinden relativiert:
Am 18.Januar, eine Woche vor dem zitierten Abschied,
hatte der Bundstag beschlossen, dass reformierte und
katholische Kongregationen innerhalb einer Gemein-
de die vorhandenen Kirchen und das Kirchengut unter
sich teilen sollten.”

In zeitgenossischer Juristensprache ausgedriickt: Ab
1557 war in den Drei Biinden und deren Untertanenlan-
den beiden Konfessionen nebeneinander das exercitium
Publicum, der offentliche Gottesdienst, erlaubt. Eine be-
scheidene Vorstufe dazu war die Erlaubnis zum exerci-
tium privatum, zur Hausandacht, gewesen. Diese hatte
der Bundstag den Evangelischen im Veltlin bereits am
24, Juni 1544 gewihrt: mit der Erlaubnis, auf eigene Kos-
ten Lehrer und Pridikanten anzustellen. Bei den letzte-
ren handelte es sich natiirlich vor allem um Exulanten,
denen in den biindnerischen Untertanenlanden, wie in
den Drei Biinden selbst, Asyl zugesichert wurde.”

1557 ging es also um die Einfithrung einer echten Pa-
nitit oder Bikonfessionalitit, mit flankierendem Minder-
heitenschutz, im ganzen Dreibiindestaat. In grundsitz-
licher Formulierung bekriftigt dies der Bundstagserlass

vom 9.Juni 1586 (nach einer militirischen Intervention
gegen rebellierende Veltliner 1585): Es «sollenndt die 2
religionen, namlich evangelisch und catholisch, frey sein, wie
von dem altenn bar kommen ist, gleich so wol in Gmeinen 3
Piinthen, als ouch in derselbigen underthonen lannden. »

Bis um 1600 hatte sich die Bikonfessionalitit in den
«herrschenden Landen» mit einem bestimmten Krif-
teverhiltnis verfestigt: 34 Gerichtsgemeinden waren
reformiert, 18 katholisch.” Der konfessionelle Schliis-
sel «zwei zu eins» sollte als Amter-Proporz gar noch
in der Kantonsverfassung von 1814 verankert werden.”
Leicht lebbar war diese Paritat allerdings nicht; gerade in
der Zeit ab 1600 wurden parititische Biindner Gemein-
den von Konflikten erschiittert.” Immerhin bildete das
biindnerische Modell der Paritit eine originelle Losung,
die sonst in kaum einem Territorialstaat anzutreffen
war.” Im 16.Jahrhundert musste man, von Glarus ein-
mal abgesehen, bis nach Siebenbiirgen oder Polen wan-
dern, um dhnliches zu finden.”

Synodale Disziplinargewalt und
Bekenntniszwang

Der wichtigste Schrittmacher auf dem Weg zu einer
evangelischen Bindner Landeskirche war die Synode.
Bereits am 14. Januar 1537 hatten die «erwiirdigen wolge-
lerten predicanten und hirten des evangeliums unnserer dryen
piindten landen» vom Bundstag die Erlaubnis erhalten,
sich alljahrlich ein- bis zweimal zu versammeln, um
neue Bewerber um Pfarrstellen auf ihre Fihigkeit und

71 Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I, S.275-276.

72 Ein entsprechender Artikel wurde am 10. Okt. 1558 auf die Ge-
meinden ausgeschrieben und von diesen offenbar gutgeheissen;
vgl. Jecklin, Materialien II, Nr. 285.

73 Head, Koexistenz, S. 329.

74  Jecklin, Materialien II, Nr. 278, 5.272.

75 a Porta, Historia Reformationis I, S. 38. Bestitigung dieses Erlas-
ses, unter dem Vorbehalt der Examination und Zensur durch die
Synode, auf dem Bundstag zu Davos, 1. Nov. 1552: Jecklin, Mate-
rialien II, Nr. 259. Dazu Truog, Synode, S. 36.

76 Jecklin, Materialien II, Nr. 507: Revisionsfassung der Artikel der
Bundner Fihnlein in Chiavenna, Feb. 1585. Im iibrigen lehnt sich
der Wortlaut von 1586 eng an denjenigen von 1557 an.

77 Head, Social power, S. 69.

78  Art. XXVIII; dazu Graf, Ordnung, S. 39.

79 Beispiele in Head, Koexistenz, S. 331-340 und Head, Kommuna-
lismus, S.42-47.

80 Vgl. Wolgast, Konfessionalisierung, S. 197.

81 Guggisberg, Wandel, S. 143.

19



Wiirdigkeit zu priifen und fehlbare Kollegen zu diszi-
plinieren. Letztere wollte man dusserstenfalls «pannen,
usschlieflen und des ampts untuglich unnd unwirdig schetzen
unnd halten ».*

Als Institution, in ihren Organen, wird die Syno-
de dabei gar nicht niher beschrieben. So ist denn auch
ihre erste Abhaltung nicht vor 1547 iiberliefert.” Die
Versammlung trat zundchst vor allem in Chur zusam-
men und wurde daher von den beiden Churer Pfarrern
geleitet. Diese, nimlich der lokale Reformator Johannes
Comander und sein Kollege Johannes Blasius, hatten
auf den Grundungsakt hin einen Katechismus verfasst.
Die an die sanktgallischen und ziircherischen Vorbilder
angelehnte Unterweisungsschrift behandelte vor allem
Taufe und Abendmahl.*

Eine weitere Stufe der dogmatischen und organi-
satorischen Festigung bildete die «Confessio Retica».
Nachdem dieses Regelwerk in Zirich gebilligt worden
war, wurde es im Frithling 1553 von der Synode ange-
nommen und im Herbst desselben Jahres vom Bunds-
tag genehmigt. Sein Verfasser war Philipp Gallicius, der
Nachfolger des Blasius an der Regulakirche in Chur. Den
ersten Teil des Werks bildet das eigentliche Bekenntnis,
die Definition der « Fides»: zwanzig Glaubenssitze tiber
die Pridestination und die beiden Sakramente. Der
zweite Teil ist eine Kirchen- oder Predigerordnung, be-
titelt « Placita synodi» (also eigentlich: Synodalbeschliis-
se). Hier werden der Ablauf der Synode, die Feier der
Festtage sowie die Kontrolle der Pfarrer hinsichtlich ih-
rer Amtsfilhrung und ihres Lebenswandels geregelt.”

Die Confessio Rxtica entstand aus einer bestimmten
Absicht, zu einem bestimmten Zweck, nimlich als In-
strument zur Disziplinierung der eigenwilligen Exulan-
ten in den Untertanenlanden und in Stidbiinden. De-
ren Ansichten iiber Gnadenwahl und Willensfreiheit,
tber die Menschlichkeit Jesu, tiber die Entbehrlichkeit
der Sonntagsfeier sowie iiber die Sakramentslehre wur-
den verworfen.” In diesem Zusammenhang verfiigte
der Bundstag noch im Herbst 1552 — als die Confessio
erst provisorisch erarbeitet war -, dass die italienischen
Exulanten von der Synode examiniert werden mussten,
bevor sie in bindnerischen Landen predigen durften.
Damit wurde das «Toleranzedikt» von 1544 Uber Asyl
und Predigterlaubnis fiir Exulanten bestitigt, aber auch
eingeschrinkt.” Dass die Confessio Retica tatsichlich
eine repressive Tendenz hatte, zeigt sich in der Reaktion
des Pier Paolo Vergerio: Er protestierte schon im Herbst
1552, und im Frithling 1553, als nichts mehr zu indern
war, ging er ins (nichste ) Exil.*

20

Bald musste sich jeder Biindner Pridikant, jeder
neu in die Synode Aufgenommene, mit Gelobnis und
Unterschrift zu beiden Teilen der Confessio Ratica be-
kennen. So entstand die Biindner Synodalmatrikel: Die
ab 1555 laufende Serie der Unterschriften wurde zum
abschliessenden Personalverzeichnis.” Einige weitere
italienische Exulanten, nebst Vergerio, verweigerten die
Unterschrift und emigrierten anderswohin.”

Campell als Kirchenpolitiker

Die Gemeinde Chiavenna wurde bekanntlich oft
von dogmatischen Streitigkeiten heimgesucht. Girola-
mo Zanchi, ihr Pfarrer seit 1564, hatte unter neu zu-
gewanderten Spiritualisten etliche Anhinger. Dagegen
wehrten sich die orthodoxen Alteingesessenen, die im
Kirchenrat tiberwogen. Im Frihling 1567 zog die Syn-
ode den Dauerkonflikt an sich. Die von der Versamm-
lungsleitung gefundene «Versohnungsformel» sprach
Zanchis Gegner vom Vorwurf des Schismas frei, ohne
aber Zanchi in seinem Amt zu bestitigen — worauf die-
ser nach Heidelberg ging.

Wer die Synode vom Mai 1567 in Chur leitete, ist
nicht ganz klar; fir diese Zeit sind noch keine eigentli-
chen Protokolle iiberliefert. Nebst dem Churer Haupt-
pfarrer Tobias Egli wird auch Ulrich Campell, damals
noch Pfarrer in Zuoz, als «minister synodi » erwihnt. Je-
denfalls unterstiitzte er entschlossen die Chiavennasker
Orthodoxen (die ihn fiir seinen Aufwand mit 1 Gulden
entschidigten).”” Anders Johannes Gantner, der Nach-

82 Bundstagsabschied vom 14.Jan. 1537; zit. nach Truog, Synode,
S.11. Vgl. auch Graf, Ordnung, S.10-20.

83 Truog, Synode, S.12-13.

84 Camenisch, Katechismus; Wenneker, Gantnerhandel, S. 98.

85 Truog, Pridikanten, S.3; Truog, Synode, S.17-18; Graf, Ord-
nung, S.21-25; Pfister, Konfessionskirchen, S.218.

86 Diese Zweckbestimmung der Confessio Ratica wurde von Gal-
licius gegeniiber Bullinger ausgesprochen; zudem ist sie in der
Priaambel des Werks angedeutet. Vgl. Truog, Synode, S. 16; Graf,
Ordnung, S.20-21.

87 Vgl. oben, Anm. 57.

88 Wenneker, Gantnerhandel, S. 99, Anm. 21, sowie S. 101.

89 Truog, Pradikanten, S. 3.

90 Wenneker, Gantnerhandel, S. 101.

91 Zucchini, Riforma, S. 52-60 sowie Appendix 16, S. 104 (Campell
als Zahlungsempfinger). Campell behauptet allerdings, dass sich
der Streit nicht eigentlich um Glaubenssitze, «won tamen de dogmate
fidei », gedreht habe; Campell, Ratiz descriptio, S.408.



folger des Gallicius an der Churer Regulakirche, der als
Synodalschreiber fungierte: er setzte sich fiir die Dul-
dung der Spiritualisten ein.

Zeitgleich mit dem Chiavennasker Kirchenstreit
spielte sich der Churer Gantnerhandel ab.” Der Pridi-
kant Gantner stand einem tiuferischen Kreis nahe, der
sich in Chur um den Buchhindler Georg Frell gebildet
hatte. Als Frell die Taufe eines Kleinkindes verweiger-
te, wurde er vom Churer Rat aus der Stadt verbannt;
als Gantner den Frell verteidigte, wurde er im Oktober
1570 vom Rat abgesetzt. Gantner forderte individuelle
Gewissensfreiheit: Die weltliche Obrigkeit hatte sich
nicht in theologische Lehrfragen einzumischen. Dage-
gen donnerte Heinrich Bullinger aus Ziirich: Niemand
diirfe sich anmassen, einen offensichtlichen Ketzer zu
verteidigen oder die Obrigkeit in der Ausiibung ihres
Amtes zu hindern.

Fur Gantners Nachfolge an der Regulakirche kandi-
dierten zwei sehr unterschiedliche Minner: Johannes
Mohr, Pradikant in Griisch und Fanas, der Gantners he-
terodoxe Einstellung teilte, sowie Ulrich Campell, den
Bullinger empfahl. Campell wurde mit knapper Mehr-
heit gewihlt. Er trat das Amt im Frithling 1571 an.”

Mitte 1570 und Anfang 1571 erliess der Bundstag
auf Begehren der Synode mehrere Dekrete gegen «Ari-
aner» und « Wiedertiufer». Er beschloss, dass «alle secien
usserthalb evangelischer und catholischer regilion [!] ufS den
landen verwysen werden».” Und dabei blieb es: Nur die
reformierte und die katholische Konfession waren in
den Drei Biinden zugelassen; nur auf sie hatte sich die
Glaubensfreiheit von jeher bezogen. « Die uberigen secten
sind verbotten. »”

Campell als Vordenker der Synode -
Erfolgsphase

Die Richtigkeit und Notwendigkeit dieses Vorgehens
wurde von der Synode in feierlicher Sentenz am 12. Juni
1571 bestitigt. Demnach hatte die weltliche Obrigkeit
die Pflicht, den Hiretiker kraft ihrer Macht, mit ihrem
von Gott verliehenen Schwert, von der Verbreitung sei-
nes Giftes abzuhalten und ithn auch dann, wenn er zwar
Schweigen gelobte, aber die heiligen Predigten und die
Sakramente der Eucharistie und der Taufe doch verach-
tete, zur Ordnung zu zwingen und nach Massgabe seiner
Stinde sowie in Ansehung seiner Person zu bestrafen.”

Die Sentenz richtete sich zunichst gegen Gantner,
der aus der Synode ausgeschlossen wurde. Er wurde

also «gebannt», fiir amtsunwiirdig erklart. Thm wurde
Schweigen geboten; das Predigen, die Vornahme von
Taufen und die Abhaltung des Abendmahls war ihm
verboten. Dies ist jene Mindest- oder Schrumpfform re-
ligioser Toleranz, welche gerade noch diesseits der Ket-
zerverfolgung liegt. Dem Abweichler wird gestattet, «als
hereticus quietus zu leben, ohne sich am Gottesdienst der
Staatsreligion beteiligen zu miissen, aber auch, ohne sei-
nen abweichenden Glauben praktizieren zu diirfen.»”
Dabei war nicht einmal klar, inwiefern Gantner selbst
sich dogmatischer Abirrungen schuldig gemacht hatte.
Sicher war nur, dass er Toleranz gegeniiber «Ketzern»
gezeigt und gefordert hatte.

Mit Gantner wurden auch Mohr sowie funf itali-
enische Exulanten, darunter Niccold Camulio, vom
Bannstrahl der Synode getroffen.” Fiir die letzten evan-
gelischen Fliichtlinge aus Italien war Ritien damit als
Zielgebiet unattraktiv geworden - ein allzu steiniges
Asylland.”

Die iibrig gebliebenen Synodalen mussten die Sen-
tenz vom 12.Juni 1571 unterschreiben. Mit der be-
kenntnishaften Unterzeichnung des Spruchs verband
sich eine Neuimmatrikulation der Pridikanten: Die seit
1555 geleisteten Eintrige wurden wiederholt."” Als ers-
ter unterschrieb Ulrich Campell, «assessor ecclesiasticus »,

92 Zum Folgenden: Truog, Synode, S.28-30; Wenneker, Gantner-
handel, S. 105-111; Bundi, Gewissensfreiheit, S. 87-89. Aus ers-
ter Hand und dezidiert parteiisch: Campell, Historia Retica II,
S. 469-490.

93 Hierzu und zur Laufbahn des Mohr vgl. Hitz, Landesherrschaft,
S.63-68. Zu Gantners weiteren Schicksalen auch Truog, Pfarrer,
S. 34; Wenneker, Gantnerhandel, S. 112-113.

94 Staatsarchiv Graubiinden, AB IV 1/3, S.15: Bundstagsprotokoll
zum 5.Feb. 1571. = Zu den entsprechenden Beschliissen vom 27.
Mai und 28. Juni 1570 vgl. Jecklin, Materialien I, Nr. 898; Bundi,
Gewissensfreiheit, S. 84.

95 Artikel der Fihnlein in Chiavenna, Feb. 1585; Jecklin, Materialien
I, Nr. 498.

96 « Magistratus debeat talem pro potestate sua, gladio sibi divinitus con-
cesso, coércere, ne alios suo veneno inficiat; et etiam taciturnitatem
promittentem et nihilo minus tamen conciones sacras et sacramenta
baptismi et eucharistice contemnentem, in ordinem redigere punie-
reque semper pro ratione peccati et persone etc. »; zit. nach Truog,
Pridikanten, S. 9.

97 Wolgast, Konfessionalisierung, S. 196.

98 Camulio wirkte demnach auch als Prediger — anders wiiren seine
Ansichten kaum bekannt und relevant geworden.

99 Pastore, Valtellina, S. 86-87.

100 Die Unterschriftenreihe beginnt allerdings erst am 21. Mai 1573
zu laufen; Truog, Pridikanten, S. 9.

21



Co-Leiter der Synode. Erst an zweiter Stelle folgte To-
bias Egli, der eigentliche «minister» oder Vorsitzende.™
Campell diirfte die Sentenz selbst verfasst haben. Wie
stark er sich im Gantnerhandel engagierte, wie sehr er
in dieser Phase der synodalen Politik eine Fithrungsrolle
wahrnahm, geht auch aus seinem Werk « Historia Rati-
ca» hervor."™

Dogmatische Hilfestellungen empfing die Biindner
Predigerversammlung, wie gewohnt, aus Ziirich. Josias
Simler, Professor fiir Exegetik, sandte einen den Drei
Biinden gewidmeten Traktat gegen Anabaptisten und
Antitrinitarier nach Chur. Im November 1571 wurde
das «schin werck wider die ketzer und lester» vom Beitag
verdankt; im Mai 1572 iibersandte man dem Autor ein
Geschenk, einen silbervergoldeten Becher.” In ihrer
Auffassung vom «weltlichen Schwert» ging die Biind-
ner Synode konform mit dem in Ziirich vorgelebten
staatskirchlichen Modell, wie es Bullingers «Confessio
Helvetica posterior» entsprach.'

Campell als Vordenker der Synode -
kritische Phase

Das um 1570 erreichte enge Zusammenwirken zwi-
schen Synode und Bundstag kam bereits 1572 ins Sto-
cken.'” Eglis und Campells offensive Stellungnahme
im «Bullenhandel» gegen Johann von Planta-Rhiziins
verdross die Staatsmanner. Aus einem Strafgericht, wie
es gegen Planta eingesetzt wurde, konnte sich leicht ein
allgemeines Antikorruptionstribunal entwickeln...

So ermahnte der Bundstag schon am 3. Januar 1572
die Geistlichen beider Konfessionen: Sie sollten «kbein
wytter unrbuw anstyffien, sonder gemeyne unsere land in frid,
wolstand und eynigkeyt erbalten helffen»." Dieser Appell
fruchtete nichts. Auch im Folgejahr, als der Planta-
Prozess lingst abgeschlossen war, erregten die eifrigen
Pridikanten wieder Anstoss. Der Bundstag befand, man
miisse «mit beyden religions geistlichen predicanten und pfaf-
fen ernstlichen reden», damit sie «sich allein ierer dmpteren
und kheiner weltlichen sachen (wie dan ein zytt lang geschechen
syn mochte ) beladen sollen »."”

Die Synode hatte nimlich darauf gedringt, dass der
Bundstag den mit dem Kirchenbann belegten Pridikan-
ten Gantner nun auch mit staatlicher Achtung bestrafe:
Gantner sollte aus buindnerischen Landen ausgewie-
sen werden. Doch der Bundstag war dazu nicht bereit.
Schliesslich war Gantner kein italienischer Exulant, son-
dern ein angesehener und vermogender Churer Biirger.

22

Als eine Delegation von drei Synodalen ihre Forderung
den Bundstagsabgeordneten direkt vortragen wollte,
wurde ihnen der Auftritt an der politischen Versamm-
lung verwehrt. Dies wiederum bewog Campell, den
Spruch von 1571 naher auszufuhren: Es war die Pflicht
der Landesobrigkeit, auch in geistlichen Dingen die
oberste Disziplinargewalt wahrzunehmen. Campells
Gutachten «de officio magistratus» - er sollte diesen Titel
bald nochmals benutzen — wurde dem Synodalproto-
koll 1573 angefiigt.'”

Hier trafen zwei unterschiedliche Ansitze der Kon-
fessionalisierung aufeinander. Campell meinte, es sei
seine Schuldigkeit als Diener am Wort Gottes, den
Bundstag an dessen obrigkeitliche Verantwortung im
kirchlichen Bereich zu erinnern. Die Bundstagsmehr-
heit fand dagegen, dass Interventionen wie diejenigen
Campells nicht zu den Standespflichten der Prediger
gehorten, sondern eine ungehorige Einmischung in die
Staatsgeschifte darstellten — weshalb die Prediger zu dis-
ziplinieren seien.

Im Herbst 1573 erging nochmals ein bundstiglicher
Ordnungsruf an die « beyden religions predicanten », womit
aber wieder vor allem die reformierten gemeint waren:
Geistliche sollten «weder uf der kantzell noch anderschwo »
gegeneinander polemisieren, sondern «ein yeder in syn-
er religion allein dz reyn wortt Gotts predigen». Im tibrigen
wurden sie — und jetzt waren eindeutig nur noch die

101 Ob es neben Campell 1571 noch einen weiteren «assessor eccle-
siasticus » gab, ist nicht bekannt. Zu den Inhabern der synoda-
len Leitungsidmter: Truog, Pfarrer, S.33-34.

102 Campell, Historia Retica II, S. 474 -488.

103 Bundi, Gewissensfreiheit, S.89 und Anhang I, S.286-287 (aus
der Einleitung von Simlers Traktat); Bullingers Korrespondenz
III, Nr. 265, S.271 (Ankiindigung des Geschenks durch Cam-
pell, 21. Nov. 1571).

104 Eine Bundner Delegation hatte schon auf dem Reichstag von
Augsburg 1566, wo die neue Ziircher Bekenntnisschrift prisen-
tiert worden war, zu den annehmenden Parteien gehort; Wenne-
ker, Gantnerhandel, S. 102.

105 Vgl. Head, Social power, S. 72: Bis 1570 verhielt sich die Synode
zuriickhaltend und zeigte sich der Obrigkeit gegeniiber gehor-
sam; ab 1572 wurde sie politisch aktiv und erhob kontroverse
politische Forderungen.

106  Jecklin, Materialien II, Nr. 410.

107  Zit. nach Head, Social power, S.73, Anm.25. — Head nimmt
an, dass die Massregelung der Pridikanten in den Artikeln der
Fihnlein, 1585/86, wiederholt worden sei. Der dortige Text wie-
derholt aber bloss die Bestimmung (von 1557), dass die beiden
Religionsparteien einander nicht plagen sollen.

108  Truog, Dekane und Assessoren, S.27.



Reformierten gemeint — verpflichtet, alljahrlich «capitell
zu halten», wobei aus dem Bundstag jeweils zwei Mann
an die Versammlung delegiert werden sollten. Es ging
hier weniger um die Institutionalisierung der Synode
als vielmehr um die Kontrolle der synodeninternen Vor-
ginge: «darmit man wiise, wz ghandlet». Erwartet wurde,
dass die Prediger keine Politik trieben, sondern einander
«examinieren und corrigieren», so dass kein Unwiirdiger
«uf die kanntzell gesteltt werde».'"”

Aus der bundstiglichen Abordnung an die Synode
sollte sich die Einrichtung der «assessores politici» oder
weltlichen Beisitzer entwickeln." Der Kirchenhistoriker
Jakob Rudolf Truog hat sicher recht, wenn er annimmt,
dass die Massnahme durch « Misstrauen gegen die Pfar-
rer» motiviert war."' Aber das Misstrauen richtete sich
nicht nur gegen Pfarrer vom Typus Gantner — wie Truog
denkt -, sondern viel mehr noch gegen solche vom Ty-
pus Campell.

Umgekehrt liessen sich die fithrenden Synodalen
von der Einrichtung des Assessorats dermassen irritie-
ren, dass sie im Jahr 1574 iiberhaupt keine Synode ein-
beriefen. Erst gegen Ende jenes Jahres versohnten sich
Kirchen- und Staatsminner, so dass die Synode 1575
wieder tagte, und zwar in konsolidierter Form: mit dem
«minister synodi» an der Spitze, mit zwei geistlichen so-
wie natiirlich zwei weltlichen Assessoren, mit drei De-
kanen - einem pro Bund - und mit dem Schreiber. Als
Versammlungsleiter fungierte 1575 Ulrich Campell. To-
bias Egli war im Vorjahr gestorben; dessen Nachfolger
hatte das Amt an der Martinskirche noch nicht ange-
treten.'"?

Campells letzte Jahre - Bilanz

Dass Campell 1575 (wieder) der Synode vorstand,
bedeutete keinen reinen Triumph fiir ihn; die Prediger-
versammlung war ja nun von der weltlichen Obrigkeit
zuriickgebunden worden. Ausserdem hatte er inzwi-
schen seine Stelle in Chur verloren."” Der Stadtrat hat-
te thn im Juni 1574 abgewihlt. Johannes Gantner und
dessen Familie waren lokal michtige Gegner, und auf
der anderen Seite war Campell mit seiner Strenge und
seinem anstrengenden Predigtstil in der Gemeinde nie
richtig beliebt geworden. Sein Abgang aus Chur erfolg-
te noch vor dem Stadtbrand vom 23.Juli und vor dem
Tod des Tobias Egli an der Pest im November 1574."
Campell zog nach Tschlin, in die unterste und kleinste
Gemeinde des Unterengadins.

In der Leitung der Synode konnte Campell sich
aber halten: Bis zu seinem Tod, 1582 oder 1583, war er
noch mehrmals «assessor ecclesiasticus», neben Johannes
Pontisella d.]., seinem Nachfolger an der Regulakirche,
und neben Johannes Conz Bisaz, dem Pfarrer von Zu-
oz-Madulain, die beide abwechselnd auch Dekane des
Gotteshausbunds waren.'”

Am Ende hatte aber sein grosser — und scheinbar
besiegter — Kontrahent die erfolgreichere Karriere. Der
Bundstag weigerte sich standhaft, Johannes Gantner zu
verbannen, obwohl die Synode bis 1582 noch viermal
darum ersuchte. Gantner behielt sein Churer Biirger-
recht, und er blieb in der Stadt; ja die beiden Churer
Pfarrer wurden sogar Paten seiner Kinder."* Und nicht
allzu lange nach Campells Tod, 1586, wurde Gantner
wieder in die Synode aufgenommen, wofiir er allerdings
Reue bekunden und die Synodalordnung unterschrei-
ben musste."” Er amtete dann als Pfarrer von Maienfeld
und Jenins, wurde schon 1591 Dekan des Zehngerichten-
bundes und 1596 Pfarrer an der Martinskirche in Chur.
In diesem Amt verstarb er 1606: der alte Ketzerfreund
als Antistes.

Auch Pontisella und Bisaz erlebten den Beginn des
17. Jahrhunderts, tiberlebten also Campell um lange Jah-
re. Bisaz hatte sich 1580 - 1608 dauerhaft als Minister
der Synode installiert. Pontisella allerdings wurde 1606,
nach iber drei Jahrzehnten Dienst, von der Synode
ausgeschlossen, und zwar «propter hispanismum », wegen
Hispanismus."® Denn inzwischen hatten sich die Biind-
ner Pradikanten, und besonders eine jiingere Generati-
on unter ihnen, der venezianischen, antispanischen Par-
tei angeschlossen. Diese politisierten Pridikanten waren
gewissermassen Campells Erben — obwohl er selbst den
dusseren Allianzen, wegen Zwinglis Verdikt Gber die
Solddienste, kritisch gegeniibergestanden hatte. Aber
wenn ein bundnerisches Dekret 1607 die Geistlichen

109  Jecklin, Materialien II, Nr. 431.

110 Truog, Dekane und Assessoren, S.26-29.

111  Ebd., S.27.

112 Zur Institutionengeschichte ebd., S.31-32. Zur Abfolge der
Churer Pfarrer Truog, Pfarrer, S. 38.

113 Zum Folgenden allgemein Camenisch, Notizen,

114  Vgl. Wenneker, Gantnerhandel, S. 114.

115 Zu den synodalen Amtern und den Laufbahnen der Genannten
vgl. Truog, Dekane und Assessoren, S.33-34, 36 bzw. Truog,
Pfarrer, S.38-39, 121.

116 Truog, Synode, S.31.

117 Ebd., S.32.

118 Truog, Pridikanten, S. 9.

23



«beider Religionen» davon abmahnen musste, sich ins
weltliche Regiment zu mischen, dann erinnert dies doch
sehr an einen fritheren politischen Aktivismus..."

In den spiten 1570 er Jahren widmete sich Campell
nochmals dogmatischen Fragen. Stefan Domenig, der
Pfarrer von Lavin, war in den Verdacht geraten, die Prade-
stinationslehre anzuzweifeln.'” Es wurde eine synodale
Untersuchungskommission eingesetzt, der auch Cam-
pell angehorte. Nachdem er der Synode im Januar 1577
schon einen staatskirchenrechtlichen Traktat geschenkt
hatte, verfasste der Unermiidliche bis Anfang Juni des
gleichen Jahres noch eine umfangreiche Abhandlung
«De Providentia simul atque Pradestinatione» (Uber die
Vorsehung und zugleich iiber die Vorherbestimmung).
Davon billigten seine Biindner Amtsbriidder und die
Ziircher Professoren allerdings nur den ersten, unpro-
blematischen, Teil.”™ Der Beschluss, diesen ersten Teil
- in kleinere Abschnitte portioniert — von allen Kanzeln
des Engadins verlesen zu lassen, blieb unausgefiihrt; zu
gross war das Widerstreben in den Gemeinden.'”

Auf den ersten Blick kaum erfolgreicher war jene
andere in Campells Spitzeit fallende Unternehmung:
der Versuch, die Gemeinde Bergiin vollends der Refor-
mation zuzufihren. Eine starke Minderheit evangelisch
Gesinnter hatte ihn eingeladen. Sein Erscheinen in
Bergiin erregte grosstes Aufsehen, galt er doch lingst als
Schrecken der Papisten. Er predigte im Freien und auf
einer Tenne; dann wurde er von der immer noch alt-
gldubigen Mehrheit verjagt. Seine Auftritte hatten aber
den evangelischen Berglinern so viel Mut gemacht, dass
sie gestiitzt auf die Satzung von 1557 einen Anteil an der
Kirche und der Pfrund forderten und damit schliesslich
den Umschwung erreichten.'”

Campell verkorpert den Prozess der 1570er Jahre,
in dem die Synode sich institutionalisierte, die einzel-
nen Pridikanten ihrer Kontrolle unterwarf, die Dog-
matik in calvinistischem Sinn schirfte und gegeniiber
dem Bundstag als Vertreterin eigener Standesinteressen
auftrat.” Obwohl sie damit auch Riickschlige erlitt -
Biindner Staatsminner zeigten bisweilen antiklerikale
Anwandlungen -, behielt sie doch eine freiere, selb-
standigere Stellung als die sonst vorbildhafte Ziircher
Kirche, die bekanntlich «im Rathaus» stand.'”

Campells tibriges Werk

Durich Chiampell wurde um 1510 in Susch gebo-
ren.”” Eine Ausbildung in alten Sprachen und evangeli-

24

scher Theologie erhielt er bei seinem Verwandten Philipp
Gallicius, der die erste Generation reformierter Prediger
im Engadin anftihrte. In den 1550 er Jahren wirkte Cam-
pell selbst als Reformator der Engadiner Gemeinden,
von Susch bis und mit Zuoz. 1562 - im Erscheinungs-
jahr des Genfer Psalters — publizierte er die Psalmen und
weitere geistliche Lieder auf ritoromanisch, und zwar
bei Jakob Kiindig in Basel.”” Um die gleiche Zeit tat er
sich auch als Verfasser populirer Bibeldramen hervor,
deren Texte leider nicht erhalten sind.

Zu Jahresbeginn 1568 wurde Campell in den ausge-
dehnten Briefwechsel Heinrich Bullingers (1504 -1575)
einbezogen. Oder vielmehr bezog er sich selbst ein: Er
schickte aus Susch das Manuskript eines Traktats «De
scripture sancte anthoritate» an Bullinger, mit dem Hin-
weis, dass er das Werk gern gedruckt sihe. Ein Ziircher
Drucker, dem er die Schrift zuvor schon geschickt hatte,
wollte sie nicht auf eigene Kosten drucken.'” Als be-
sagter Drucker auch nach Bullingers Intervention noch
ablehnte, bat Campell um eine Empfehlung in Genf."”
Doch auch diese war erfolglos; anscheinend hatte Theo-

119  Zur Politik der Pridikanten um 1607 und um 1617 vgl. Head,
Social power, S. 72 und 78, mit Anm. 43.

120 Zum Folgenden ausfithrlich Campell, Historia Retica II,
S.614-647.

121 « Vera atque Christiana solido verbi dei fundamento nitens, vel uni-
ca scripturce sanctee authoritate firmata, de divina Providentia simul
atque Praedestinatione fidei confessio [ ... |, authore Huldricho Cam-
pello, Calini die 7 Junij an. d. 1577 »; StAGR, B 143 (S. 85: Unter-
schriften der den ersten Teil approbierenden Synodalen).

122 Gemiss Pfister, Konfessionskirchen, S.218 wire im Nachgang
zum Unterengadiner Pridestinationsstreit «eine verbindliche
Glaubensformel erarbeitet worden », und zwar «auf der Basis
eines Traktats von Campell ». Das lisst sich aber in dieser Form
nicht erhirten.

123 Dazu Head, Kommunalismus, S. 39-40.

124  Vgl. Pfister, Konfessionskirchen, S.206-207,217-218.

125 «Kilch ist uff dem rothus », nach einem Ausspruch des Reforma-
tors Oswald Myconius; vgl. Welti, Geschichte, S. 102.

126  Zur Biographie vgl. Bonorand, Reformatoren.

127 «Un cudesch da psalms chi suun fatts e miss da chiantar in ladin
[...] proa quai alchiiinas uschélgoe saingchias chiantzuns spiritualas,
impart trattas our dalg tudaischk éd impart fattas da noew in ladin
[...] tuot trat aqui insemmel in iin coarp e dritzad a chiantar in ro-
maunsch traas Durich Chiampel », Basel 1562; Kantonsbibliothek
Graubiinden Chur, Aa 62. Weitere Ausgaben 1606 in Basel und
in Lindau.

128  Bullingers Korrespondenz III, Nr. 61, 2. Jan. 1568: Campell aus
Susch.

129 Ebd., Nr.94, 2. Juni 1568 und Nr. 102, 13. Juli 1568: Campell
aus Zuoz bzw. Susch.



HENRI BVLLINGER, DE BREM-
GARTEM EN SVISSE, MINISTRE DE
L'EGLISE DE.ZVRICH.

IOSIAS SIMLER, DE CAPEL-
LE EN SVISSE, PROFESSEVR DE
THEOLOGIE A ZVRICH.

Abbildung 6:

Heinrich Bullinger (1504-1575) und Josias Simler (1530-1576), Holzschnitte, Genf 1580.

dor Beza am Text etwas auszusetzen.” Diese Vorginge
wirken wie ein boses Omen fur Campells weitere pu-
blizistische Tatigkeit: Die Hauptmasse seiner Schriften
sollte erst postum, drei Jahrhunderte nach seinem Tod,
gedruckt werden.

Im Jahre 1570, zeitgleich mit seiner von Bullinger
geforderten Wahl an die Regulakirche in Chur, begann
Campells eigentliche schriftstellerische Tatigkeit. Der
Schreibauftrag war aus Ziirich ergangen. Der Polyhis-
tor Josias Simler (1530-1576), Bullingers Paten- und
Schwiegersohn, plante eine umfassende Darsteéllung der
Eidgenossenschaft. Als Vorarbeiten dienten seine eige-
nen Schriften « Vallesiw descriptio» (Beschreibung des
Wallis, 1574),"" « De Alpibus commentarius» (Kommentar
Uber die Alpen, 1574) und «De republica Helvetiorum »
(1576, deutsche Ausgabe noch im gleichen Jahr: «Regi-
ment gmeiner loblicher Eydignoschafft»). In den Einleitun-
gen zu diesen gedruckten Werken erwidhnte Simler das
grosse Projekt. Dieses war, wie viele vergleichbare huma-
nistische Werke, zweiteilig angelegt: Ein synchron-syste-
matischer Teil wurde durch einen diachron-historischen
erganzt.

Auch Campells Beitrag zeigt diese zwei Aspekte, den
geographischen und den geschichtlichen. Unser Autor
verfasste zunichst eine «Ratie alpestris topographica de-
scriptio» (Ortskundliche Beschreibung des alpinen Riti-
en) und anschliessend eine « Historia Retica» (Ratische
Geschichte).

Die «Topographie» enthilt eine Fiille naturkund-
licher und humangeographischer Angaben. Die «Ge-
schichte» ist vor allem fir Campells Lebenszeit infor-
mativ, wobei die Darstellung der kirchenpolitischen
Kimpfe recht subjektiv und ausfiihrlich geraten ist.

Mit Bullingers und Simlers Tod, 1575/76, wurde
das Gesamtprojekt in Zurich eingestellt. Fiir Campell,
der iibrigens der einzige auswirtige Projektmitarbeiter
gewesen war, schwanden die Publikationsaussichten

130 Ebd., Nr. 132, 27. Nov. 1568: Campell aus Susch.

131  Moderne Ausgaben: Die Alpen - De Alpibus commentarius,
neu hrsg. vom Deutschen Alpenverein, Pforzheim 1984; De Al-
pibus commentarius — Commentario delle Alpi, a cura di Carlo
Carena, Locarno 1998.

25



dahin. Nachdem er 1577 die «Historia Retica» fertig-
gestellt hatte, bat er den buindnerischen Bundstag um
das Imprimatur und einen Druckkostenzuschuss. Die
Anfrage blieb pendent; es wurde wohl eine Gutachter-
kommission bestellt, die aber nie zu einer Empfehlung
gelangte. Die Staatsminner liessen die Sache versanden,
wahrscheinlich aus finanziellen Griinden."™

Zeitgenossische Staatstheorie:
Obrigkeit - Gehorsam — Widerstand

Mit seinem Titel « De officio magistratus erga subiectos »
erinnert Campells politischer Traktat von 1577 stark an
den Titel einer Abhandlung von Theodor Beza, die ein
Jahr zuvor gedruckt worden war: « De iure magistratuum
in subditos», mit dem Nachsatz «et officio subditorum erga
magistratus».

Beide Titel spielen mit einer interessanten Um-
kehrung. Wenn Campell sich auf die «Pflicht» der
Obrigkeit bezieht, dann meint er eigentlich ein obrig-
keitliches Recht, ein Herrschaftsrecht, dem eine Gehor-
samspflicht der Untertanen entspricht. Und wenn Beza
das «Recht» der Obrigkeiten — sowie im Untertitel die
«Pflicht» der Untertanen — behandelt, dann umschreibt
er in Wahrheit die Grenzen politisch-staatlicher Herr-
schaft, an denen das Widerstandsrecht der Untertanen
beginnt. Dass die zentralen Begriffe bei den beiden
Autoren vertauscht sind, beruht natiirlich auf der un-
terschiedlichen Perspektive: Campell schreibt im In-
teresse der herrschenden Biindner Reformierten, Beza
hingegen als Vertreter der unterdriickten franzosischen
Calvinisten. Bemerkenswert ist aber jene rhetorische
Vertauschung, die beide Autoren gleichermassen vor-
nehmen: Sie vermeiden es, ihren eigentlichen Zentral-
begriff im Titel zu nennen; stattdessen wahlen sie einen
Ausdruck, der ihrem jeweiligen Widerpart entgegenzu-
kommen scheint.

Ein weiterer wichtiger Begriff, den beide Autoren ver-
wenden, ist offensichtlich magistratus. Campell nimmt
thn im Singular, weil er etwas Singulires meint: den
Mehrheitswillen der Bundner Gemeinden. Die refor-
mierten Gemeinden zur gemeinsam agierenden Einheit
zu biindeln, die ein bestimmtes Regierungshandeln an
den Tag legt, ist gerade sein Ziel. Beza hingegen denkt
bei magistratus an die General- und Provinzialstinde, an
die Gouverneure, Kapitine, Baillis, Seneschalle sowie
an die Stadtrite in ganz Frankreich, weshalb er den Plu-
ral benutzt.

26

Mit seinem Traktat «De iure magistratuum» gehort
Theodor Beza (Théodore de Beéze, 1519-1605), der
Prisident des Genfer Predigerkollegiums, zu den be-
deutenden Monarchomachen, wortlich: «Alleinherr-
scherbekimpfern». Nach der Bartholomausnacht, dem
Massaker an den Hugenotten 1572, diskutierten die cal-
vinistischen Monarchomachen das Widerstandsrecht,
um ihren Konfessionsangehorigen in Frankreich einen
Freiraum zu verschaffen. An dieser Publizistik beteiligte
sich neben Beza zunichst vor allem Francois Hotman
(Franciscus Hotomanus, 1524-1590), der im Verlauf ei-
nes unsteten Lebens als Rechtsgelehrter in Paris, Lyon,
Lausanne, Strassburg, Valence, Bourges und Genf sowie
schliesslich in Basel wirkte. Aus der Bartholomiusnacht
floh er nach Genf, wo er sein Werk « Franco Gallia» pu-
blizierte."”

Die Diskussion des Widerstandsrechtes hatte eine
protestantische Tradition, die von Beza gleich einlei-
tend explizit aufgegriffen wird: Als die lutherische Stadt
Magdeburg 1550 von kaiserlichen Truppen belagert
wurde, postulierten die Pfarrer ein Widerstandsrecht
fiur den Fall, dass ein Monarch zum Tyrannen entar-
te. Ein solches Recht hatte Martin Luther schon frither,
1539, gefordert: Gegeniiber einem Kaiser, der sich zum
Verbiindeten des apokalyptischen Ungeheuers (des
Papstes) machte, hitten die Reichsfirsten nicht nur
das Recht, sondern sogar die Pflicht zum Widerstand.
Waren sie doch keine blossen Untertanen, die ihrer Ob-
rigkeit unbedingt Gehorsam schuldeten, sondern selbst
Obrigkeiten: «magistratus inferiores» (wahrend der Kai-
ser das Amt des « magistratus superior » auf gerechte Weise
hitte ausfillen sollen). Die Magdeburger dehnten diese
Theorie dann einfach auf weitere Gewalten aus: Auch
der Rat von Magedburg war ein «magistratus inferior»."*

Der Magistratsbegriff, wie auch der mit ihm korres-
pondierende Gehorsamsbegriff, war stark rémisch-recht-
lich geprigt.”” Bei Calvin, der von seiner Ausbildung
her Jurist war, sind die Obrigkeiten mit gottlicher Au-
toritit ausgestattet, wihrend fir das Volk vor allem die
Gehorsamspflicht gilt."” Eher «z6gernd, mehr gedringt

132 Nach a Porta, Historia Reformations I, S. 8. Das Bundstagspro-
tokoll schweigt sich tiber die Vorginge aus.

133 Dennert, Einleitung, S. XXVIIL; Kingdon, Introduction, S. XX-
VII-XXVIII; Reinhard, Humanismus, S. 279.

134 Was allerdings, in der Konsequenz, die Magdeburger Biirger zu
einfachen Untertanen gemacht hitte. — Reinhard, Humanismus,
S.277-278.

135  Dennert, Einleitung, S. XLIII.

136 Reinhard, Humanismus, S.274-275.



von den historischen Umstinden als iiberzeugt»,"”
raumt Calvin ein Widerstandsrecht der «populares ma-
gistratus» ein: Stindeversammlungen haben das Recht
und die Pflicht, gegen die Bedriickung des Volkes durch
die Kénige einzuschreiten."

Auch Beza sieht die Regierungen von Gott einge-
setzt - so lange sie nimlich gut und gerecht sind.”” Doch
letztlich beruht Herrschaft auf einem wechselseitigen
Verpflichtungsverhiltnis. Ein willkiirlicher, tyrannischer
Herrscher bricht den Vertrag mit dem Volk. Denn das
Volk war vor der Obrigkeit da und ist nicht um ihret-
willen da; sondern umgekehrt.”’ Aus dieser naturrecht-
lichen Auffassung vom Herrschaftsvertrag leitet sich
ohne weiteres das Recht auf Widerstand gegen einen
tyrannischen Herrscher ab. Beza und Hotman argumen-
tieren aber auch historisch und beziehen sich auf das
Lehnsrecht und seine mutuellen Treuebeziehungen.™

In der Einschrinkung des Widerstandsrechts auf
die Magistrate bleiben die beiden Monarchomachen
den lutherischen und calvinischen Vorgaben treu. Ein-
fache, amtlose Privatpersonen kommen als «magistrats
inférieurs» und damit als Trager des Widerstandsrechts
natiirlich nicht in Betracht. Dasselbe gilt aber auch fir
lindliche Gemeinderite. Die Hugenotten gehorten
dem Adel oder dem wohlhabenden Biirgertum an; in
der einfachen Stadt- und Landbevolkerung hatten sie
kaum Anhinger.

Die soziale Beschrinkung des Widerstandsrechts wie
andererseits eine gewisse Hochschitzung des Gehorsams
trotz allem, ist typisch fiir die calvinistischen Staatstheo-
retiker der 1570 er Jahre. Die katholischen Monarchoma-
chen der 1590 er Jahre kannten solche Skrupel nicht: Fir
sie war auch der Pobel zum Widerstand berechtigt, und
sie propagierten ungescheut den Tyrannenmord."™

Staatstheorie bei Campell

Theodor Beza verfasste seinen Traktat im Sommer
1573, wohl zunichst auf Lateinisch. Die Veroffentli-
chung gestaltete sich schwierig. Aus diplomatischen
Griinden wollte der Rat von Genf, wie auch derjeni-
ge der «Schutzmacht» Bern, den franzésischen Konig
nicht mit Vorwiirfen zur Bartholomiusnacht konfron-
tieren. Auch in Ziirich war man unentschlossen. Bullin-
ger und Simler hatten eine Abschrift aus Genf zuge-
schickt bekommen; Simler empfahl den Druck, konnte
aber weder in Ziirich noch in Basel noch in Graubiin-
den einen Drucker finden, der den Auftrag bedenkenlos

angenommen hitte. Schliesslich organisierte der Autor
die Drucklegung selbst. Im Jahr 1574 reiste Beza nach
Heidelberg, um das Manuskript in die Presse zu geben.
Jean Mareschal, der kiirzlich aus Lyon in die Kurpfalz
gezogen war, druckte den Traktat anonym, in franzosi-
scher Sprache. Zwei Jahre spiter produzierte er auch die
erste lateinische Ausgabe.'

Bezas Werk hatte welthistorische Wirkung. Er be-
einflusste die Unabhingigkeitserklirung der nordnie-
derlindischen Provinzen 1581 und indirekt auch die
Unabhingigkeitserklirung der Vereinigten Staaten von
Amerika 1776. Da der Traktat ja beinahe (?) in Poschi-
avo gedruckt worden wire, stellt sich erneut die Frage
nach seinem Einfluss auf Campell.

Der Biindner Prediger untermauert seine Primisse -
die Verantwortung eines christlichen Landesherrn fiir die
Konfession des Landes und das Seelenheil der Unterta-
nen — mit historischen Beispielen. Verweise auf Herrscher
der Vergangenbheit, die sich um das Kirchenwesen kiim-
merten, besonders aber auf die alttestamentlichen Pro-
pheten und Konige, die weltliche mit geistlicher Macht
verbanden, sind in solchen Zusammenhingen iblich."
Bei Beza erscheinen die biblischen Propheten, wie auch
die Apostel, ebenfalls schon als Referenzhorizont fiir
moderne konfessionspolitische Fragen. Dariiber hinaus
geht der Genfer auf die Geschichte der alten Griechen
und Romer ein,'”’ was der Biindner kaum tut.

Hinsichtlich der politischen Ideen und Begriffe er-
scheint Campell im Vergleich mit Beza unreflektiert.
Er liefert keine Legitimititsbegriindung fiir die biind-
nerische Herrschaft im Veltlin. Entweder halt er diese

137 Dennert, Einleitung, S. LXV.

138 Reinhard, Humanismus, S.278.

139 Beéze, Magistrats, S. 15, 19.

140 « C’est assavoir que le peuple a esté devant aucun Magistrat, et que le
peuple n’est point pour le Magistrat mais le Magistrat pour le peup-
le. » Beze, Magistrats, S. 42. Sowie bereits S. 13: «Ie di donc, Que
les peuples ne sont point issus des magistrats. »

141 Dennert, Einleitung, S. XLIII; Reinhard, Humanismus, S. 280.

142 Dennert, Einleitung, S.XII, XLV; Kingdon, Introduction,
S. X-XI, XXXVII, XXXIX, XL, XLII; Wolgast, Konfessionalisie-
rung, S. 192; Wolgast, Reformierte Konfession, S.12.

143 Weitere franzdsische Ausgaben: ebenfalls 1574 und anonym in
Genf; 1575 in La Rochelle. Die Drucker der anonymen Ausga-
ben blieben ebenfalls anonym; die Biicherforschung hat sie u.a.
anhand ihrer Typen identifiziert. Vgl. Kingdon, Introduction,
S. XXVII, XXIX, XXX, XXXII.

144 Head, Social power, S. 75, Anm. 29, und 81, Anm. 56 ( nach Ter-
rence Kirby).

145  Beze, Magistrats, S. 44-51.

27



Herrschaft gar nicht fiir legitimationsbediirftig, oder
aber er zieht es aus taktischen Griinden vor, die Frage
nicht zu diskutieren. So lange er nicht an eine Rechtfer-
tigung von Herrschaft denkt, ist fiir thn auch jegliche
Herrschaftskritik undenkbar.

Nichtsdestoweniger verrit er in einer bestimmten
Passage seiner Abhandlung, dass ihm die Lehre vom
Widerstandsrecht und deren Anwendung in konfessi-
onspolitischen Zusammenhingen vertraut ist.'* Als
Triger des Widerstandsrechts kimen in den biindneri-
schen Untertanenlanden theoretisch die Gemeinden in
Frage, eher aber noch der Talrat - ja, dieser wire wohl
gar als «magistratus inferior» qualifiziert. Campell lisst
zwar durchblicken, dass die Veltliner sich politisch arti-
kulieren, dass sie etwa Petitionire an den biindnerischen
Bundstag senden; doch er verschweigt die Existenz von
Gemeinden und Talrat im Veltlin. Fiir ihn gibt es da nur
einen Magistrat, den «magistratus superior»: den bundne-
rischen Landesherrn, die Biindner Gemeinden in ihrer
Mehrheit. Veltliner Reprisentationsgremien anzuerken-
nen, wire gefihrlich; enthilt doch der Reprisentations-
gedanke schon die Wurzel des Widerstandsbegriffs.

Zur Wiirdigung von Campells Traktat

In der Forschungsliteratur finden sich Uberlegungen
zu den Zielen, die Campell mit seinem Traktat verfolg-
te, sowie natiirlich allgemein zur Frage einer Konfessio-
nalisierung der biindnerischen Untertanenlande.

Andreas Wendland bemerkt, dass die Durchsetzung
der Reformation im Veltlin gegen den Willen der katho-
lischen Biindner Gemeinden jedenfalls nicht moglich
gewesen wiire. Beim Vergleich mit den (siidalpinen) Un-
tertanengebieten anderer schweizerischer Landsgemein-
dedemokratien fallt auf, dass sie allesamt katholisch wa-
ren: «In allen diesen Gebieten hatten die herrschenden
katholischen Landsgemeinden dafiir gesorgt, dass ihre
Untertanen der romischen Kirche treu blieben.»" Das
parititische, aber vorwiegend reformierte Land Glarus
hatte indessen dafur gesorgt, dass seine Vogtei Werden-
berg im Rheintal reformiert wurde.

Thomas Maissen nimmt an, dass die reformierte
Mehrheit der Bindner Gemeinden nach Campells Wil-
len nicht nur die Untertanen, sondern auch die katholi-
schen Biindner zum neuen Glauben hitte fiihren sollen.
Denn mit den «subiecti» des Traktats «meint Campell
nicht nur die Veltliner, sondern auch die Leute, die eben
noch den entsprechenden Magistrat wihlen durften.»"*

28

Diese Interpretation scheint ziemlich gewagt. Bestimmt
fiel es Campell nicht ein, die katholischen Biindner
als Untertanen zu bezeichnen. Eine noch grossere re-
formierte Gemeindemehrheit in den «herrschenden
Landen» wire flir die Reformierung der untertinigen
Kirchgemeinden allerdings vorteilhaft gewesen. Die Be-
kehrungsmethoden, die Campell im Veltlin hitte an-
wenden wollen, unterschieden sich {ibrigens kaum von
denen, die er in Berglin tatsichlich anwendete - nur
dass die katholischen Untertanen den evangelischen Be-
kehrungsprediger nicht hitten fortschicken diirfen.

Ferner fithrt Maissen aus, dass Campell die Biind-
ner «Demokratie» nicht als «konsensorientierte Regie-
rungsform mit Minderheitenschutz », sondern als « Mit-
tel zum Zweck (der Bekehrung)» angesehen habe. Dass
Campells Einstellung gegeniiber dem biindnerischen
Staatswesen diesen zweckrationalen Charakter hatte,
ist kaum zu leugnen - auch wenn der Diener am Wort
Gottes seinen Zweck gewiss als den hochstmoglichen
betrachtete. Dass Campell den Minderheitenschutz in
den «herrschenden Landen » hitte beseitigen wollen, st
unwahrscheinlich. Die Untertanenlande hingegen woll-
te er nicht demokratisch und konsensorientiert regiert
wissen; dies hitte dem «subiecti»-Begriff aufs schirfste
widersprochen.

Campell orientierte sich am «Prinzip der Religions-
einheit als Grundlage staatlicher Ordnung», das zu sei-
ner Zeit «axiomatische Giiltigkeit» hatte. Angesichts re-
ligidser Gruppen, die zur politisch herrschenden Kirche,
der werdenden Staatskirche, in Opposition standen,
«erhob sich die Frage: <Kann ein Untertan, der nicht
die gleiche Religion hat wie die Obrigkeit, trotzdem ein
loyaler Untertan sein?> Wenn diese Frage negativ beant-
wortet wurde, setzten Glaubenszwang und Verfolgung
ein.»”” Campell stellte sich diese Frage, und er beant-
wortete sie negativ. Glaubenszwang auszutben, war er -
in gewissen Massen — bereit; zur wirksamen Verfolgung
fehlten ihm zumindest die Mittel.

Konfessionelle Zwangsmassnahmen unterblieben
im allgemeinen dann, wenn «ein Fiirst oder Magistrat
einsah, dass die Erhaltung der politischen Ordnung
wichtiger war als die der kirchlichen Einheit und dass
der religiose Pluralismus fiir den Bestand des Staates

146  Vgl. unten, Erliuterungen zum Text, Abschnitt 13.
147 Wendland, Nutzen, S.72.

148  Maissen, Erneuerung, S. 40.

149 Guggisberg, Wandel, S. 137, 142.



keine Gefahr bedeutete.»* Eine Einsicht war es aber
auch, wenn Campell die religiése Differenz zwischen
den «herrschenden» und den Untertanenlanden als Be-
drohung fiir den Bestand des Gesamtstaates erkannte.

Schliesslich weist Randolph C. Head darauf hin,
dass Campell « entirely conventional ideas» hegte, wih-
rend die biindnerischen Gegebenheiten vollkommen
originell waren.” Campells Ideen waren konventionell
—und auf der Hohe der Zeit; sie waren aber, auf die Drei
Biinde und das Veltlin bezogen, zugleich unrealistisch.

So erscheint Campell letztlich als gescheiterter Mo-
dernisierer. Er scheiterte an der Besonderheit der biind-
nerischen Verhiltnisse, und vielleicht auch an der Ei-
genwilligkeit der Biindner.

Textiiberlieferung und Edition

Der Text von Campells Traktat wurde dem Synodal-
protokoll 1577 einverleibt und ist in der entsprechenden
Handschrift iiberliefert, wobei der Codex im Foliofor-
mat die Protokolle von 1571 bis 1608 umfasst.”” Von
diesem ganzen Band fertigte 1773 der Reformationshis-
toriker Petrus Dominicus Rosius a Porta (1734-1806)
eine Abschrift im Quartformat an.'™

Das Synodalprotokoll 1577 vermerkt ausdriicklich,
dass die Versammlung den Text des Campell gutgehei-
ssen habe und dass jeder Synodale eine Abschrift davon
besitzen solle, um seine Gemeinde zu gegebener Zeit
daraus belehren zu konnen.” Der Text diente also der
kirchen- und konfessionspolitischen Unterweisung, wel-
che die Pridikanten zu leisten hatten.

Als Synodalschreiber wirkte ab dem Einsetzen der
fortlaufenden Protokolle 1571 Nicolaus Kesel oder Che-
sel von Celerina, der 1569 in die Synode aufgenommen
worden war. Er amtete ab 1573 zwanzig Jahre lang als
Pfarrer in Valendas (zeitweilig auch in Castrisch) und
war in dieser Phase mehrmals Dekan des Oberen Bun-
des. Nach einem kurzen Zwischenspiel in seiner Heimat
Celerina schloss Kesel ab 1594 noch vierzehn Dienst-
jahre in Sondrio Monte an." Sein Notat von Campells
Text nimmt neun Seiten des Protokollbuchs ein."** Die
hiufigen Wortabkiirzungen erinnern an scholastische
Gewohnheiten.”” Die fast typographisch wirkende
Schriftgestaltung bildet einen «Satzspiegel» mit Ab-
sdtzen (Einzugen) und Abschnitten (Leerzeilen). Der
Titel ist eingemittet und durch Versalien ausgezeichnet.
In der ersten Hilfte des 20.]Jahrhunderts hat Pfr. Jakob
Rudolf Truog (1865-1953), der von 1908 bis 1924 De-

kan des Zehngerichtenbundes war'* und die Geschichte
der Synode erforschte, mit roter Tinte eine Zeilennum-
merierung hinzugefiigt.

Unsere zeichengetreue Transkription enthilt samt-
liche Akzentsetzungen der Handschrift. Vokalisches v
wird als u wiedergegeben; Wortabkiirzungen werden
aufgelést; die Interpunktion ist modernisiert. Vom
Original abweichend, wird der ganze Text in fiinfzehn
nummerierte Abschnitte gegliedert. Die Abschnitt-
Nummerierung wird in den anschliessenden Erliute-
rungen wieder aufgenommen, was die Orientierung
erleichtern soll.

150 Ebd., S. 142.

151 Head, Social power, S. 76.

152 Evang. Synodal- und Kirchenarchiv, Chur, Codex B 3.

153 StAGR, B721. Auf pag. 31— a Porta iibernimmt die Paginierung
der Vorlage - sind zwolf Worter ausgelassen, da der Abschreiber
sich in der Zeile geirrt hat.

154 « Ut suo tempore a ministro synodali admoniti, eo dexterius suos
quisque populos de eo instruere possit »; Evang. Synodal- und Kir-
chenarchiv, Chur, Codex B 3, pag. 27. Dazu Head, Social power,
S.75, Anm. 28.

155 Truog, Pfarrer, S. 105; Truog, Dekane und Assessoren, S. 35.

156 Pag.27 - pag.3S.

157  Stark abgekiirzt werden Partikeln wie « igitur » und « oportet », Ver-
ben wie « ostendere » und « respondere », Substantive wie« animal »,
«animus », « genus », « homo », « naturalis », « oratio» und «ratio ».

158  Truog, Dekane und Assessoren, S. 38.

29



,m{zfmf /;,,f z&,
: fzaﬂe uale edicere, i, efultrmrm

"’“zﬂmlftrz,cf Ira uera cﬁc‘?mza & @b Bt '

a? amﬁm Le- Comamfa@r i &ﬁo‘m Sa%zﬁ- :

i v,-’;z;?,’"<"' 3 . SRR,
j £

73/ g?"; 3/!.132/ ﬁg{, ftc acn/zfzrcélh- :
Ae,ad e b comli curer /
zﬁm‘eﬁt%f, mjﬁr m{(ﬂ_néf d;;ﬁ a&«?:rJ

a:‘;fm H ol fak :f
kre ¢ me a fuij ?z
te wisilr. 1 mxkz A piard, a’i 7

fm’7 Noe, miﬂfm }fﬂaﬂ, Iataﬁr Is
7, Izﬁnéecm’lownm

: "";\zﬂmﬁ@“ c?k iftoriy gdde vcﬁm t«( T mﬂé
d' Jtce&mﬂmf - Chafhdn, g Jok, il ‘%o/mcf " Cetunoms; 1=

qan’ Sc{gfmd crmiwr rcha’ e/'m A ,ab'emm ?fmj,‘
9 imul Lregiicr, Coffatin fnagni thca;oa(mﬁmamm ot

‘f%z{m R100r Fhdends, saxoﬂm Ducit, fﬁn

v, & dunedi; L elfzabetha A o & 5@~_ i
7 &crfm’ &aﬂom émt% (:%/ vf

mﬁf
m%f% i
o Sl

f maf‘rc

Q‘

Abbildung 7:
Text von Campells Traktat « De officio magistratus» im Synodalprotokoll 1577, erste Seite.



Transkription

Evangelisches Synodal- und Kirchenarchiv, Chur, Codex B3,
pag. 27 - 35,

[...] pius ille vir, D. Huldrychus Campellus, libellum de
officio pii magistratus erga subditos conscripsit, quem
tractatum cum synodus approbaret describi decrevit,
ideoque illum verbotim hic inserere volui.

TITULUS
DE OFFICIO MAGISTRATUS
erga subjectos suos charissimos,
in religionis causa, in ipsorum
salutem

1 Rationes argumentaque super eam sententiam,
qua domini Rheti debeant et possint pié et iuste subiec-
tos cogere suos, prave doctrinz cum superstitione va-
ledicere, impietatis ministros sacrificulos monachosque
dimittere, et contra veram doctrinam, et verbi Dei mi-
nistros synodales admittere atque audire, etc. Commu-
nitatibus in Rhetia Evangelicis proponenda.

2 Omnium vere piorum Christianorumque est, Dei
gloriam verbumque eius sicque veritatis doctrinam,
veram fidem, Deique cognitionem ad eos, qui suz com-
missi curx et fidei sunt, suo parentes imperio, parentes
nempe ad filios suos atque domesticos, magistratus ad
populos, domini ad subiectos denique suos propagare
atque provehere: idolatriam autem vicissim, cum om-
ni impietate et falsa perversaque doctrina, impietatis
magistra, imo matre, tollere ¢ medio et a suis maxime
quam longissime abigere ac profligare, idque pro sua
quasque parte virili.

3 Idque, iuxta exemplum piorum, divinitusque hinc
laudatorum parentum, dominorum, magistratuum:
Noe, Abrahami, Isaaci, Iacobi, Iosephi, Mosis, Iosuz,
Gedeonis, Samuelis, Davidis, losaphati, lehu, Eze-
chiz, Iosiz, Danielis, Nabuchodonozoris iam conversi;
atque istorum quidem veteris populi vel Testamenti,
horum autem iam dicendorum novi: Christi domini,
Petri Apostoli, Philippi, Cornelii centurionis, Lidie
purpurissz, Abgari Edessenz civitatis toparcha, Helenz

Ubersetzung

[...] jener fromme Mann, Herr Huldrych Campell, hat
eine Schrift verfasst Uber die Pflicht einer frommen
Obrigkeit gegeniiber den Untertanen. Die Synode hat
verfiigt, dass dieser Traktat, den sie billigte, abgeschrie-
ben werde. Deshalb méchte ich den Text hier wortlich
einfiigen.

TITEL
VON DER PFLICHT DER OBRIGKEIT
gegeniiber den lieben Untertanen
in Glaubenssachen, zu deren eigenem
Seelenheil

1 Begriindung und Rechtfertigung des Satzes: Die
Herren Biindner missen und diirfen frommer- und
gerechterweise ithre Untertanen zwingen, der falschen
Lehre und dem Aberglauben zu entsagen, Opferpries-
ter und Ménche - die Verbreiter des Unglaubens und
Feinde der wahren Lehre - zu entlassen und Diener des
Gotteswortes, Mitglieder der Synode, anzunehmen und
anzuhoren, usw. Den evangelischen Gemeinden in Ri-
tien vorzulegen.

2 Die Pflicht aller frommen Christen ist es, Got-
tes Ruhm und sein Wort, die Lehre der Wahrheit, den
wahren Glauben, die Kenntnis von Gott all denjenigen,
welche ihrer Obhut und viterlichen Gewalt anbefohlen
sind, zu bringen und beizubringen. Diese Pflicht haben
Eltern gegeniiber ihren Kindern und dem Hausgesinde,
Behorden gegeniiber der Bevélkerung, vor allem aber
Herrscher gegeniiber ihren Untertanen. Auf der ande-
ren Seite bedeutet dies, den Gétzendienst, der wie jede
falsche und verkehrte Lehre eine Lehrmeisterin, ja die
eigentliche Mutter des Unglaubens ist, zu beseitigen
und nach Kriften so weit wie nur mdglich von den Sei-
nen fernzuhalten.

3 Ein Beispiel dessen haben fromme und gottes-
furchtige Viter, Landesherren und Obrigkeiten immer
wieder gegeben: Noah, Abraham, Isaak, Jakob, Josef,
Mose, Josua, Gideon, Samuel, David, Josafat, Jehu,
Ezechiel, Hosea, Daniel und Nebukadnezar nach sei-
ner Bekehrung. Und wie im alten Volk oder Testament,
so auch im und seit dem Neuen Testament: Christus,
der Herr selbst; der Apostel Petrus sowie Philippus;
der Hauptmann Kornelius; die Purpurhindlerin Lydia;

31



Adiabenorum reginz, Ibenorum item regis simul et re-
ginz; Constantini magni praterea, Valentinianorum,
Gratiani, Theodosit Imperatorum; denique Friderici et
loannis Friderici Saxoniz Ducum, Philippi Chatorum
Landgravii, Eduardi et Elizabethz Angliz regis et re-
ginz, Regisque Scotiz, Comitis Palatini ad Rhenum et
allorum piorum nostrz ztatis principum, atque adeo
Helvetiorum denique nobis confcederatorum, eorum
quidem, qui Evangelicam religionem eandemque no-
biscum doctrinam profitentur. Et non modo 1uxta pio-
rum hominum principumque exempla, sed ex expresso
pracepto Dei id pii homines hodie debent, Exo. 10, 12,
13; Deu. 13, 17; Lev. 24; Nu. 15 etc.

4 lam cum in Rhetia (ubi democraticus viget ma-
gistratus, id est, ubi potior suffragiis populorum pars
quam supremo magistratu agnoscitur atque imperat)
populi communitates, qui Evangelicam fidem ample-
xi eam confitentur, diversam Papistarum in foederata
Rhetia partem non suffragiorum modo, sed ut virorum
numero longé superent: sicque cum magistratus, si mo-
do velint, obtineant, debent iuxta supranotata piorum
principorum hominumque in scriptura laudatorum ex-
empla, et verbi Dei authoritatem, gloriam Dei, et veri-
tatis doctrinam propagare apud subiectos suos hosque
ad illam amplectendam, et eius ministros audiendos;
ad impietatem verd cum ministris illius dimittendam
adigere, sicque salutem illorum procurare; perniciem
verd ab illis arcere, ut domini ac patres eorum, ni malint
Deo maledicti et execrabiles existentes cum impiis prin-
cipibus veritatisque hostibus Pharaone, Maximiniano et
aliis populi Dei hostibus simul atque hypocritis misere
xternum perire.

5 Nec habent propterea subiecti ipsorum quod de
illis hinc conquarantur, velut inclementer in se consu-
lentibus, quum potius illis ignorantibus nolentibusque
ex officio tamen benefaciunt atque salutem eorum ope-
rantur; quum et qui Papisticam retinent adhuc religio-
nem et falsam superstitionem, licet ignorantes, regant
sibi subiectos homines quantumvis invitos, illam una
secum observare et colere, etiamsi non in salutem eo-

32

Abgar, der Stadtherr von Edessa; Helena, die Konigin
der Adiabener; der Koénig und die Konigin der Ibener.
Sodann die romischen Kaiser Konstantin der Grosse,
die Valentinianer, Gratian und Theodosius. Schliesslich
Friedrich und Johann Friedrich, Herzoge von Sachsen;
Philipp, Landgraf von Hessen ; Kénig Eduard und Kéni-
gin Elisabeth von England; der Kénig von Schottland;
der Kurfiirst von der Pfalz; sowie andere fromme Fiirs-
ten unserer Zeit; nicht zuletzt aber die Schweizer Eid-
genossen, unsere Verbiindeten — wenigstens diejenigen
von ihnen, welche die evangelische Religion bekennen
und der gleichen Lehre wie wir anhingen. Heutzutage
halten sich die Frommen nicht nur nach dem Vorbild
rechtgliubiger Mianner und Fiirsten, sondern in Befol-
gung von Gottes ausdriicklichem Gebot daran: Ex 10, 12
und 13; Dtn 13 und 17; Lev 24; Num 15 usw.

4 Da nun in Ritien (wo eine demokratische Obrig-
keit regiert, das heisst, wo der in Volksabstimmungen
siegreiche Teil als oberste Behorde gilt und herrscht) die-
jenigen Gemeinden, welche das Evangelium angenom-
men haben und es bekennen, die gegnerische Partei der
Papisten nicht nur nach dem Stimmenverhiltnis, son-
dern auch nach der Bevolkerungszahl weit iibertreffen,
so haben sie — wenn sie nur wollen - die Obrigkeit inne.
Deshalb miissen sie gemidss den obgenannten, in der
heiligen Schrift bezeugten Beispielen frommer Minner
und Fiirsten die Geltung von Gottes Wort, seinen Ruhm
und die Lehre der Wahrheit bei den Untertanen verbrei-
ten, so dass diese Lehre gerne angenommen wird und
Gottes Diener angehort werden. Es geht aber auch da-
rum, die Untertanen zur Aufgabe des Unglaubens und
zur Entlassung von dessen Dienern zu dringen und da-
mit ihr Seelenheil zu férdern und ihr Verderben abzu-
wenden. Als Herren und Viter ihrer Untertanen miissen
die reformierten Bindner dafiir sorgen, dass jene nicht
als von Gott Verfluchte und Verworfene mit gottlosen
Fiirsten und Feinden der Wahrheit und Heuchlern wie
einem Pharao oder einem Maximinian in Ewigkeit elen-
diglich zugrunde gehen.

5 Die Untertanen beklagen sich i{iber die Biind-
ner, als ob diese hart gegen sie vorgehen wiir-
den. Dabei tun diese ihnen, den Unwissenden und
Widerstrebenden, aus Pflichtgefithl heraus Gutes
und wirken zu ithrem Heil. Das Gegenteil geschieht
bei jenen unwissenden Herren, welche immer noch
an der papistischen Religion und am Aberglauben
festhalten:



rum, sed potius in utrorumque pariter certam perdi-
tionem id faciant, quum hic contrarium fiat, atque
illud quidem non illi modo, qui a nobis longinque
habitant, sed et qui propinque nobis et confeederati
sunt: Helvetiorum nempe, illi qui pontificiam mordi-
cus adhuc retinent religionem. Atque id quidem illos
subiectos suos, quibus non minus diversa Evangelica
scilicet religionis foederatii Helvetii quoque, nunc ipsis
in comune perinde iura dant imperantque; propterea
nempe quod iure suffragia ferendi potiores quam alteri
Partes habeant: quantumvis hi (Evangelici inquam)
opibus ac inventute bellica illis nihil cedant, imo viro-
'um numero illos multd etiam superant. Atque 1id
Propterea ita, ut si quis subiectorum pro Evangelica
religione vel contra Papisticam vel hiscat, multo inc-
lementius quam Evangelici in suos in quos ipsi soli
Mmerum et mixtum habent imperium consulant, imo
Ulos etiam tyranorum more persequantur. Quandoqui-
dem ipsi etiam Rheti, dum apud ipsos qui pontificiz
erant superstitionis suffragiis superiore erant, subiectos
suos Volturenenses et Clavennenses cogebant Papisti-
Cam superstitionem observare, ita ut nemo quantum-
vis nolens contra vel hiscere liberé posset, nihil eos
Rhetorum morati interim, qui Evangelicz religionis,
subiectorum domini, licet pauciores, perinde atque
alteri erant, donec Evangelici apud feederatos Rhetos
ipsi tandem suffragiis superiores evadentes, Evangeli-
cam fidem amplecti apud subiectos cupientibus iugum
hactenus illorum cervicibus alligatum aliquanto relaxa-
rant, adversz partis apud illos ferociam pauld magis
hactenus coercitam, sed plus satis etiamnum indulgen-
ter. Quare tempus tandem monet ut illi sua potestate
libertateque pro Dei gloria et ipsorum subiectorum
salute utantur.

6 Sed dixerit hic aliquis, vel ipsi subiecti: Si ad hunc
modum illi cogantur a sua religione discedere et doctri-
nam istam Evangelicam sib1 hactenus novam et inaudi-
tam 1nviti et audire, pugnare hoc cum ipsa Rhetorum
lege, quam olim ut justam et 2quam tullerint: nempé
ut in omnibus locis, ubi potior pars populi alterutram
duarum religionum habere voluerit, possit illam habere
libere ac retinere, ita ut nemo interim quod sux consci-
entiz adversum in rebus fidei facere cogatur.

Respondemus: Legem quidem illam olim & domi-
nis Rhetis latam esse inter se invicem servandam, idque
propter bonum pacis, quod dicitur, id est, ut pax ac

Sie beherrschen ihre Untertanen gegen deren Willen
und beachten doch die Irrlehre gemeinsam mit ihnen,
wenn auch nicht zu ihrem Heil, sondern vielmehr zum
beiderseitigen und gleichermassen sicheren Verderben.
Dies geschieht nicht nur in weit entfernten Staaten, son-
dern auch in solchen, die uns nahe und mit uns ver-
biindet sind: bei jenen Eidgenossen nimlich, welche bis
jetzt verbissen an der pépstlichen Religion festhalten.
Sie kénnen den Untertanen eher das Recht vorschrei-
ben als die verbiindeten Eidgenossen evangelischer Re-
ligion, da sie bei Abstimmungen leichter die Mehrheit
gewinnen, obwohl die Evangelischen ihnen an Macht
und in der Kriegskunst keineswegs nachstehen und sie
in der Volkszahl sogar weit iibertreffen. Aussert sich nun
ein Untertan fiir den evangelischen und gegen den pa-
pistischen Glauben, dann gehen die papistischen Eidge-
nossen sehr viel ungnadiger als die evangelischen gegen
jene vor, die threr uneingeschrinkten Gewalt unterste-
hen; ja sie verfolgen sie nach Tyrannenart. Haben doch
sogar die Biindner selbst, so lange bei ihnen die Anhin-
ger des papstlichen Aberglaubens in der Mehrheit wa-
ren, die Veltliner und Chiavennasker zur Beibehaltung
dieses Aberglaubens gezwungen, so dass niemand, wie
sehr es ihm auch widerstrebte, dagegen aufmucken durf-
te. Die iibrigen, gemissigten oder evangelischen Biind-
ner konnten dagegen nichts ausrichten; sie waren zwar
gleichfalls die Herren der Untertanen, befanden sich
aber eben in der Minderheit. Bis endlich die Evangeli-
schen in den biindnerischen Mehren obenaus schwan-
gen: Nun linderten sie das Joch, das auf dem Nacken
der evangelischen Untertanen gelastet hatte, und die
gegnerische Partei musste ihren bisher kaum geziigelten
Ubermut doch betrichtlich mildern. Deshalb ist es nun
hohe Zeit, dass die Biindner ihre Herrschaftsgewalt und
Unabhingigkeit fiir Gottes Ruhm und zum Seelenheil
ithrer Untertanen nutzen.

6 Hier mag nun aber irgendwer, vielleicht auch ein
Untertan, einwenden: Wenn die Untertanen auf diese
Weise gezwungen werden, ihre Religion aufzugeben
und die ihnen bis dahin neue und unerhéorte evange-
lische anzuhéren, dann widerspricht dies doch jener
Satzung, welche die Biindner einst als gut und gerecht
angenommen haben, dass nimlich an allen Orten, wo
der grossere Teil der Bevolkerung eine der beiden Reli-
gionen haben mdochte, er diese frei haben und behalten
konne, so dass in Glaubenssachen niemand etwas gegen
sein Gewissen zu tun gezwungen werde.

Wir antworten: Dieses Gesetz wurde einst von den

33



concordia inter eos, qui eodem iure essent, conserva-
retur, et ne tumultus vel bellum inter ipsos qui eadem
omnes libertate utuntur, oriretur, et sicut liberi essent
et domini, liberé etiam agere possent. Verum non con-
tinuo hinc sequi, quod libertas, qua domini utuntur,
etiam subiectorum zque esse debeat, ad quos hxc nihil
pertinent, quorum est iussis obtemperare, non imperare
vel dominari. Quod verum esse, vel hinc planum sit,
quod etiamsi olim iuxta supradictam legem inter ipsos
confcederatos Rhetos viveretur, ut dominos, apud sub-
iectos tamen interim diu, nulli eorum, qui Evangelicz
religioni favebant et adhzrere cupiebant, integrum erat,
vel uno verbo mentis suz significationem dare aut pon-
tifice religioni obstrepere, quod imperio dominorum
Rhetorum maiore ex parte adhuc pontificiz religione
adhzrentium pressi cogerentur religionem sibi minus
probatam, vellent, nollent, observare atque ad hzc mus-
sare.

7 Quod autem postquam qui apud Rhetos Evange-
lium amplexi sunt, potiores numero evasere, nihilomi-
nus subiecti in Volturena et Clavennz permissi sunt,
qui modo id vellent, pontificiam retinere hactenus
religionem: factam esse non iure aliquo, quo id face-
re coacti sint vel concedere, sed magis ex indulgentia,
nempe ut animi illorum magis magisque emmolliren-
tur et erga alios vicinos suos, licet diversz professionis,
pariter subiectos mitigarentur, ad eos eo maiore amore
in dominorum tam erga se clementium gratiam com-
plectendos atque ad ipsos etiam dominos hoc maiore
honore persequendos, tam in se propitios, donec ita illi
paulatim molliti ac mitigati, tandem suapte sponte ve-
ritatis luci cederent, et solito rigore cum obstinatione
remisso, eam amplecterent atque a falso vera hactenus
a se credita fide discederent. Verum illos dominorum
suorum clementia vel indulgentia abusos, illam in ma-
ioris contumaciz ac superbiz occasionem rapuisse, et
in ipsorum dominorum contemptum contumaciamgque
convertisse, qui inde mansuetiores obsequentioresque
fieri debebant, ferociores contumacioresque in dies ma-
gis evaserunt, quod multis iam annis, non uno modo,
ostenderint.

Namque cum domini Rheti, quo suz simul et su-
orum in Volturena et Clavennensi comitatu subiecto
tranquillitati ac securitati necessarid constituerunt,
nempeé ut neutra pars apud subiectos, alteram diversz
utique religionis, vel quemquam illius partis, iniuria in-
sectari ac afficere deberet, et peculiariter ne Evangelici

34

Herren Biindnern fiir ihr Verhiltnis untereinander erlas-
sen, und zwar um des lieben Friedens willen: damit also
Friede und Einigkeit zwischen ithnen, die gleichen Rech-
tes sind, bestehe und nicht Aufruhr oder Krieg unter
ihnen, die alle die gleiche Freiheit geniessen, entstehe.
In ihrer Eigenschaft als Freie und zugleich als Herren
sollen sie auch frei handeln kénnen. Daraus folgt nun
aber keineswegs, dass die Freiheit, welche die Herren
geniessen, auch den Untertanen zukime. Diese sind da-
von iiberhaupt nicht beriihrt; sie haben Befehlen zu ge-
horchen, nicht selbst zu befehlen oder zu herrschen. Es
ist nun aber offensichtlich: Wihrend bei den Biindnern,
den Herren, jenem Gesetz nachgelebt wurde, durfte bei
den Untertanen lange Zeit niemand, der die evangeli-
sche Religion annehmen wollte, seiner Uberzeugung
Ausdruck verleihen und die pipstliche Religion stéren.
Durch die mehrheitlich pipstlich gesinnten Biindner
Herren sah er sich gezwungen, nach aussen hin den ihm
nicht zusagenden Glauben zu bezeigen.

7 Nachdem nun aber die Anhinger des Evangeliums
bei den Biindnern die Mehrheit gewonnen haben, ist
es den Untertanen im Veltlin und in Chiavenna nichts-
destoweniger erlaubt geblieben, die pipstliche Religion
beizubehalten, so sie das denn wollen. Dies jedoch nicht
aufgrund irgend eines Rechtes, das die Biindner ihnen
hitten gewihren miissen, sondern aus reiner Nachsicht.
Dadurch hitten sich die Gemiiter der noch pipstlich
gesinnten Untertanen zusehends beruhigen und gegen-
tiber ihren Nachbarn, den bereits evangelisch geworde-
nen Untertanen, besinftigen sollen. Ihren Herren aber
sollten sie ob deren Milde und Gewogenheit umso gro-
ssere Liebe entgegenbringen und ihnen mit umso gro-
sserem Ehrgefiihl folgen. Alsbald véllig beruhigt und
besinftigt, hitten sie sich dem Licht der Wahrheit aus
freiem Willen ergeben; und nachdem sich ihr gewohn-
ter Starrsinn gelost, hitten sie jenes Licht angenommen
und den bisher filschlicherweise fiir wahr gehaltenen
Glauben abgelegt. Tatsichlich aber missbrauchten sie
die Milde und Geduld ihrer Herren. Trotzig und frech
ergriffen sie die Gelegenheit, um sich mit Widerspens-
tigkeit und Verichtlichkeit gegen thre Herren zu wen-
den. Diejenigen, welche gefiigiger und gehorsamer hit-
ten werden sollen, wurden jeden Tag unfligsamer und
aufsissiger. Und so haben sie sich nun wihrend etlicher
Jahre erwiesen.

Alsnimlich die Bundner Herren im Veltlin und in der
Grafschaft Chiavenna ihre Rechte sowie Ruhe und Ord-
nung wiederhergestellt hatten, verfiigten sie, dass keine



in suis sacris coetibus, dum vel conciones audirent, vel
Sacramenta baptismi et Ccenz domini celebrarent, vel
mortuos suos sepelirent, ab alteri ullo contumeliarum
genere impeti deberent. Nec ullos exteros monachos
vel sacrificulos pontificiz ibi religionis homines admit-
terent, qui sibi confessiones peccatorum criminumve
occultas audirent, concionarentur, in sacrisve sibi mi-
nistrarent. Ne ullas item Papa bullas literasvé apud se
publice figi, promulgarive paterentur: quod ipsi etiam
Papz legato id flagitanti, publico Ilantii facto decre-
to denegatum sit anno domini 1562. Et ut uno verbo
me expediam, ut neutri alteros in religionis exercitio
et Deum colendi ritu illorum impedirent atque quum
Nunquam compertum sit, in illis omnibus quicquam ab
Evangelicz partis hominibus nungam esse peccatum,
illos tamen a Papisticis 2 multis iam annis huc usque
mnumeris non ferendis iniuriis, probris et contumeliis
impetitos esse affectosque, dum vel ipsi vel conciona-
tores eorum, ab illis vel vituperiis proscissi, proiectis
lapidibus petiti, pulsati ac verberati sunt: alii rursus in
templo dum religioni vacabant, itidem lapidibus et bu-
bulis stercoribus missis petiti atque famosis picturis ad
valvas adis sacra factis atque concionatorem in patibu-
lo suspensum referentibus lacessiti, idque haud dubio
etusmodi perhibitis exteris monachis, vel forte etiam
indigenis, eiusmodi perniciem procurantibus, qui et
nunquam cessant homines se sequentes ad rebellan-
dum extimulare excitareque, ne dominis Rhetis (quos
Caprarios ignominiz ergo appellitant) parere animum
inducant et ne ullum commercium cum vicinis diversa
religionis (quos hareticos Lutheranos vocant) exerce-
ant, persuadere nituntur. Cuiusmodi item authoribus
concionantibus Pelliceariorum merces & monachis Me-
diolani intercepta, Morbenniensis Evangelicus concio-
nator Franciscus Cellarius a Rhetorum finibus abrep-
tus et Romam ad carnificinam abductus fuerit et alius
deinde concionator Mellii in templo tormentis ferreis
petitus vulneratusque atque ibi lacobus Cornelius per-
emptus ab iisdem sicariis. Qua omnia et alia id genus
plura, etsi non ab omnibus in Volturena Papistis patrata
sint, ab illis tamen sunt designata, qui illorum sunt re-
ligionis omnia, ad quz omnes qui illius sunt religionis
conniverunt, in sinu hinc gavisi, quod constat.

Cuius rei fidem vel eo demum obsignarunt, quod
superiore anno et in dominorum suorum ignominiam,
simul atque in Deum ipsum omnium dominum imma-
ni impietate designarunt, dum Bullam Papz Iubileum
offerentem et omnium peccatorum remissionem, om-
nibus non in nomen Iesu Christi, sed in Papa Bullam

der beiden Religionsparteien der anderen mit Krinkun-
gen zusetze und dass im besonderen die Evangelischen
bei ihren Gottesdiensten, wihrend sie Predigten horten,
die Sakramente der Taufe bzw. des Abendmabhls feier-
ten oder ihre Toten begruben, keinerlei Beschimpfun-
gen zu erleiden hitten. Ferner ordneten sie an, dass die
Leute keine fremden Ménche oder pipstliche Priester
zuliessen, welche Siindern und Verbrechern insgeheim
die Beichte abnihmen, predigten oder Kulthandlungen
verrichteten. Es durften auch keine pipstlichen Bullen
offentlich angeschlagen oder verkiindet werden: Dies
hatte der Bundstag zu Ilanz 1562, entgegen den dringen-
den Forderungen eines pdpstlichen Gesandten, verbo-
ten. Kurz - keine der beiden Parteien sollte die andere in
der Glaubensiibung und im Gottesdienst hindern. Dass
sich die Evangelischen irgendwelche Verstosse gegen
diese Grundsitze hitten zuschulden kommen lassen, ist
nicht bekannt. Dagegen werden sie, die Evangelischen,
seit nunmehr vielen Jahren seitens der Papisten mit un-
gezihlten und gar nicht einzeln aufzahlbaren Schand-
taten und Schmihungen verfolgt: Sie selbst oder ihre
Prediger werden mit Beschimpfungen und Steinwiirfen
eingedeckt, geschlagen und gestossen; sie wurden her-
ausgefordert, indem man ihre Andachtsstitten wihrend
des Gottesdienstes mit Mistbrocken bewarf und die Tii-
ren mit schindlichen Kritzeleien beschmierte, die den
Prediger am Galgen zeigten. Dahinter stehen zweifellos
die erwihnten fremden, vielleicht aber auch einheimi-
schen Monche, die stets Verderben stiften und niemals
aufhéren, ihre Gefolgsleute zum Aufruhr zu reizen. Sie
verleiten diese dazu, ihren Herren, den Biindnern (von
ihnen «Ziegenhirten» geschimpft), den Gehorsam zu
verweigern und jeglichen Umgang mit ihren Nachbarn
anderen Glaubens (von ihnen «lutherische Ketzer» ge-
heissen) einzustellen. Aufgrund solcher durch Monche
betriebenen Hetze wurde das Pellizzarische Handelsgut
in Mailand beschlagnahmt; der evangelische Prediger
von Morbegno, Francesco Cellario, von biindnerischem
Gebiet weg nach Rom aufs Blutgeriist entfiihrt; der Pre-
diger von Mello durch in die Kirche hineingefeuerte
Schiisse schwer verletzt und Giacomo Cornelio daselbst
von den gleichen Meuchelmérdern umgebracht. Solche
und viele andere derartige Untaten sind zwar nicht von
allen Papisten im Veltlin, aber stets von deren Glaubens-
genossen veriibt worden, und alle haben sie dabei durch
die Finger gesehen und sich heimlich dariiber gefreut;
soviel steht fest.

Zum Zeugnis dessen haben sie sich im vergange-
nen Jahr unterstanden, entgegen der ausdriicklichen,

35



credentibus, et Iubilzum in Christi ignominiam visi-
tantibus promittentem, contra dominorum Rhetorum
manifestam super eo legem ac publicum edictum, sus-
ceperunt et Jubilzum illud provinciale, quodam furore
correpti, aperto capite, discalceati, saccis circundati et
interim armati vel gladiis accincti, visitarunt; et ita se
gesserunt, ut satis aperuerit, illos undique ansam contra
Evangelicam fidem ac doctrinam profitentes homines
captasse; ita ut si hi etiam ab illis irritati contumeliisque
lacessiti, contumeliam contumeliz apposuissent et sibi
factas iniurias devorare voluissent, qua modestia omnia
tolerarunt, illi parati essent, illos ad unum omnes in-
ternicione excindere, nisi Deo prohibuisset: cuiusmodi
etiam voces haud ambiguz zditz fuerunt, et exauditz
satis clare.

Atque id quidem omne egerunt, rursusque procul
dubio ab id genus sacrorum ministris ac in religione ma-
gistris, monachis sacrificulis instigatis, quos sibi peregre
contra publicum expressumque dominorum mandatum
et edictum his contemptis accersere vel suscipere quot-
tannis hactenus nunquam destiterunt. Et quod contuma-
ciam suam atque in proprios dominos contemptum tes-
tatiorem faciant, nunc demum venire audent, nescitur
unde adiuvati, atque flagitare ut decretum, tam gravibus
de causis, de etusmodi lupis usque suz pariter atque su-
biectorum suorum saluti ac libertati nequiter insidianti-
bus non admittendis neque ferendis, sed a septis ditionis
suz arcendis repellendisque factum, penitus tollant et
aboleant: scilicet id est, ut a sua divinitus sibi concessa
potestate sponte abeuntes, dominium sibi et monachis
suis per manus tradant, illosque pro dominis suis agnos-
cant, ipsi domini (si Deo placet) subiectos vel servos.

8 Tempus est igitur etiam hanc ob causam, ut tan-
dem expergefacti et tanta subiectorum contumacia ex-
citati Rheti, suam dignitatem tueantur adversus illius
contemptores, et sua qua pollent potestate, subiectos
cogant se (Rhetos inquam) pro dominis suis agnoscere;
ita ut potestate sua, non ut tyranni, sed ut clementes

36

gerade hieriiber erlassenen Satzung der Biindner, also
zur Schande ihrer Herren und zugleich mit ungeheu-
rer Ruchlosigkeit gegen unser aller Herrn, den Herrgott
selbst, eine Bulle des Papstes anzunehmen: jene Bul-
le, welche ein Jubeljahr ausrief und all jenen, die zu
Christi Schimpf ans Jubilium pilgern - allen nicht an
Jesu Christi Namen, sondern an die Bulle des Papstes
Glaubenden -, einen Ablass ihrer simtlichen Stinden
verhiess. Und sie sind zu besagtem Provinzialjubila-
um gereist, von einer Art Raserei gepackt, barhiuptig,
barfiissig, mit Sicken angetan und doch bewaffnet, mit
Schwertern umgtrtet. Derart haben sie sich betragen,
dass ganz deutlich geworden ist: Sie wiirden jegliche
Handhabe gegen die den evangelischen Glauben beken-
nenden Menschen ergreifen; und wenn letztere tiber sie
erziirnt und von ihren Beleidigungen gereizt, die Krin-
kungen mit Krinkungen erwidern und das bisher mit al-
ler Bescheidenheit ertragene Unrecht vergelten wollten,
so wiaren jene entschlossen, sie alle auf einmal durch
Massenmord auszurotten, wenn Gott es nicht verhi-
tete. Entsprechende, ganz unzweideutige Ausserungen
hat man klar genug vernehmen kénnen.

Zu all dem haben sie sich ohne Zweifel wieder durch
jene fremden Kleriker und Religionslehrer, Monche und
Priester authetzen lassen, die sie ganz entgegen dem of-
fentlichen, ausdriicklichen Erlass ihrer Herren bis heu-
te dauernd zu sich holen. Ja, um ihre Geringschitzung
gegeniiber den eigenen Herren noch deutlicher zu zei-
gen, kommen sie nun an - wer weiss woher ermutigt
- und verlangen ohne weiteres die Abschaffung des aus
so schwerwiegenden Griinden beschlossenen Erlasses,
dass die dem Heil und der Freiheit der Herren wie der
Untertanen heimtickisch auflauernden Woélfe nicht
hereinzulassen und zu dulden, sondern von unserem
Hoheitsgebiet abzuwehren und fernzuhalten seien.
Diese Forderung zu erfiillen, wiirde fur die Bindner ja
heissen, ihre von Gott verliehene Herrschaftsgewalt frei-
willig aufzugeben und die Herrschaft den Ménchen zu
iiberantworten, die Untertanen als Herren zu anerken-
nen und selbst von (so Gott will) Herren zu Knechten
zu werden.

8 Deshalb ist es nun an der Zeit, dass die endlich
erwachten, vom Trotz der Untertanen aufgeweckten
Biindner ihre Wiirde gegen deren Verichter beschiit-
zen und mit ihrer ganzen Macht die Untertanen dazu
zwingen, sie als ihre Herren anzuerkennen. Damit ge-
brauchen sie ihre Macht nicht als Tyrannen, sondern



domini patresque in subiectorum utilitatem ac salutem
utantur: hincque illos cogant ab omni sua superstitione
et illius ministris parum reipublice Rheticz fidis, imo
inutilibus abstinere et Evangelicam doctrinam ab Evan-
gelicis ministris, reipublicz et ipsis subiectis fidelibus
audire atque discere, atque ad hunc modum illos una
cum reliqua Evangelica nempé parte, in eundem po-
pulum dominis suis morigerum, eorum et reipublicz
amantem observantemque atque eodem denique ani-
mo, eademque vera Christiana fide, unum solum verum
Deum colentem, publiceque amicum pacis tranquillita-
tisque studiosum coalescere.

9 Obiiciunt hic, quod petant sibi licere exteris pres-
byteris et religionis magistris qui suz sint religionis uti,
id se ideo facere, quod censeant petitionem illam ius-
tam et zquitati consentaneam esse, ut sicut aliis diversz
professionis hominibus licet exteris ministris doctori-
busque uti, qui se in sua religione instituant, ita etiam
id sibi concedatur, dum ex indigenis alant educentque,
qui ad hanc functionem sint idonei, maximé cum quos
in praesentiarum habent presbyteros tali fungendo mu-
neri minime sint pares, sed penitus inepti, ita ut nisi sibi
concedatur externos doctores accersere, interim sit sibi
penitus obrutescendum, et cogantur necessario brutis
animalibus similes tandem evadere. Hicque non iniuria
se postulare, ut semel lata lex, qua ed necessitatis adi-
gantur et peiori loco quam alii esse cogantur, ut iniqua
aboleatur, aut tantisper relaxetur.

Ad hac Evangelice Rhetorum communitates re-
spondere hoc modo possunt. Se quod Evangelicis sub-
lectis concesserint peregrinis in religione ministris doc-
toribusque certis suis proscriptis legibus uti (qu etiam
hactenus ad amussim observantur), optimo iure et in-
signi cum et ipsorum subiectorum et totius reipublica
utilitate fecisse. Nam praeterquam quod illi veraces ver-
amque Deo placentem fidem atque doctrinam sincere
fideliterque tradunt (veluti quam certo Dei verbo niten-
tem nemo adhuc alicuius erroris convincere unquam
potuit) quam et ipsi (domini Rheti inquam, maiori ex
parte) hinc amplexi sint et retineant et nullam laborem
subterfugiunt, quo parvos simul et adultos homines ut-
riusque sexus, tum doctrina, tum sanctz vitz conversa-
tione, in omni pietate et integris moribus instituant, nec
quenquam prava vite exemplo offendant (an vulgare
et contemnendum hinc ad omnes manat emolumen-
tum?), preter hac inquam, nunquam hactenus depre-

als milde Herren und Viter zum Nutzen und zum
Heil der Untertanen. Sie zwingen diese namlich, von
jeglichem Aberglauben und dessen Priestern, die dem
biindnerischen Staat schwerlich treu sind, wie auch von
allen unniitzen Unternehmungen abzulassen und die
evangelische Lehre von evangelischen Pfarrern, die dem
biindnerischen Staat und den Untertanen treu sind, an-
und aufzunehmen. Gemeinsam mit dem evangelischen
Bevolkerungsteil verschmelzen sie so zu einem einzigen,
seinen Herren willfihrigen Volk, das den herrschenden
Staat ehrt und letztlich im gleichen Sinn und Geiste,
den gleichen christlichen Glauben bekennend und den
einen, wahren Gott anbetend, den offentlichen Frieden
liebt und die politische Ruhe erstrebt.

9 Sie werden hier einwenden, dass sie nur um die
Erlaubnis biten, fremde Priester und Religionslehrer,
welche thres Glaubens seien, anzustellen, weshalb sie
jenes Ersuchen fur recht und billig hielten. Gleich wie
es den Leuten des anderen Bekenntnisses erlaubt sei,
fremde Priester und Lehrer anzustellen, die sie in ihrem
Glauben unterwiesen, so moge dies auch ihnen zuge-
standen werden. Unterdessen liessen sie einheimische
Studenten, welche fur diese Aufgabe geeignet seien, aus-
bilden; denn die Priester, welche sie gegenwirtig hitten,
seien zur Ausiibung des Amtes kaum geeignet, ja so-
gar hochst ungeeignet. Sofern ihnen also nicht erlaubt
werde, auswirtige Lehrer zu berufen, miissten sie vollig
verrohen, wilden Tieren gleich. Sie wiirden nichts Un-
rechtes verlangen, sondern allein dies: Das nun einmal
erlassene Gesetz, durch das sie zwangsliufig gegeniiber
den anderen benachteiligt wiirden, sei als unbillig auf-
zuheben oder wenigstens einstweilen zu mildern.

Hierauf konnen die evangelischen Biindner Ge-
meinden folgendermassen antworten. Wenn sie den
evangelischen Untertanen erlaubt haben, auslindische
Pfarrer und Lehrer nach bestimmten Vorschriften (die
bisher peinlich genau eingehalten werden) anzustellen,
so haben sie dies mit dem allerbesten Recht und zum
Nutzen der Untertanen wie auch des gesamten Staates
getan. Denn abgesehen davon, dass jene wahrheitslie-
benden Minner den wahren, gottgefilligen Glauben
aufrichtig und getreu verkiinden (wie denn einer, der
auf Gottes sicheres Wort baut, noch von keinem eines
[rrtums Uberfihrt werden konnte), jenen Glauben nim-
lich, den die Herren Biindner mehrheitlich selbst ange-
nommen haben und beibehalten, wobei sie keine Mii-
he scheuen, die jungen wie die erwachsenen Menschen
beiderlei Geschlechts darin zu unterrichten, bald durch

37



hensi sunt pravi vel perfidi aut ignominiosi, aliquid mo-
liti in Rhetorum rempublicam, sed potius hanc amasse
et omnis virtutis genere ornasse, huius item statum in
omnibus et per omnia salvum et promotum cupivisse
et cupere.

Rursus autem, quod legem illam decretumve attinet
contra exteros monachos vel pontificiz religionis sacri-
ficulos a finibus Rhetiz ditionis arcendos, factum non
minus iustis et gravibus causis, se ad hoc esse motos et
maxime quod illis tuto fidi non possit: veluti qui Rhetis
propter fidem infensissimi, nunquam non et ubique per-
niciel aliquid et nefande perfidiz illis creare machinen-
tur, quod ipsa experientia magistra iam satis didicimus,
quod ex supradictis abunde liquet. In summa, propter
id, quod multi ex illis inhonesta vitz conversatione et
parum pudicis integrisque moribus, tetrum foetorem
in omnium bonorum naribus, imd animis excitarunt
et omnibus scandalo fuére, ut in quibus nonnulli de-
prehensi sint, qui vel ob proditionem vel alia nefanda
horrendaque flagitia 4 se perpetrata extremo supplicio
affecti sunt, satis exploratum iam olim habetur. Illos ad
nil aliud aptos vel utiles esse, quam ad eos, qui aures sibi
prazbent, ad seditionem adversus proprios dominos ir-
ritandos eosque incitandos, ut vicinos suos Evangelicz
fidei perperam nullis non iniuriis itidem in dominorum
Rhetorum ignominiam onerent obruantque, et tandem
penitus extirpent. Neque nos tam obesz se esse naris vel
stupidos, ut non intelligant dum subiecti sui Evangelici
propter fidem, quam et ipsi colant, contumeliis affici-
untur, per illorum latus se fidemque suam peti confi-
gique et ignominia affici. Cur igitur tam sibi infensos
pestilenterque homines, imo beluas, a suis finibus non
repellant? Et rursus, quid causa est, cur illos tam vicis-
sim frugi homines non admittant?

38

Belehrung, bald durch tugendhafte Lebensfithrung, in
aller Frommigkeit und mit unverdorbenen Sitten, da-
mit sie niemanden durch das Beispiel einer schlechten
Lebensfiihrung krinken (und gereicht denn das Ge-
wohnliche und Verichtliche tiberhaupt zum allgemei-
nen Vorteil?) — hiervon abgesehen, sage ich, hat man
noch nie gefunden, dass jene Minner unredlich oder
unehrenhaft gewesen wiren oder Schidliches gegen den
biindnerischen Staat ausgeheckt hitten; vielmehr haben
sie diesen Staat geliebt und ihn mit jeglicher Tugend
geziert und daher auch gewiinscht — und wiinschen es
noch -, dass er gegeniiber allen Michten sicher und in
allen Dingen erfolgreich sei.

Was nun jenes Gesetz betrifft, das auslandischen
Mbonchen und Priestern der pipstlichen Religion den
Zutritt zu biindnerischem Gebiet verwehrt, so ist es aus
durchaus wichtigen Griinden erlassen worden, vor al-
lem auch deshalb, weil jenen tiberhaupt nicht zu trauen
ist — sind sie doch den Bindnern wegen des Glaubens
iberaus feindlich gesinnt und fithren jederzeit und
tiberall etwas Boses und gottlos Hinterhiltiges gegen sie
im Schilde, wie uns die Erfahrung zur Geniige lehrt und
auch aus dem oben Gesagten im Uberfluss hervorgeht.
Kurzum deshalb, weil viele von ihnen wegen ihrer un-
ehrenhaften Lebensfithrung und schamlos verdorbenen
Sitten einen ekelhaften Gestank in die Nasen aller Gut-
gesinnten verstromen, weil sie die Gemiiter aufreizen
und bei jedermann Anstoss erregen. Dass etliche von ih-
nen wegen Verrats oder anderer schauderhafter Schand-
taten hingerichtet worden sind, ist ja lingst bekannt.
Sie sind zu nichts anderem tauglich und niitze, als die-
jenigen, welche ihnen Gehor schenken, zum Aufruhr
gegen ihre Herren zu reizen und sie dazu anzustacheln,
thre Nachbarn evangelischen Glaubens, den Biindner
Herren zum Schimpf, mit Gewalttaten zu uberhiufen,
zu erdriicken und schliesslich ganz auszurotten. Nun
sind die evangelischen Biindner nicht so urteilslos oder
dumm, dass sie nicht verstinden: Wenn ihre evangeli-
schen Untertanen wegen des Glaubens, den auch sie,
die Biindner, selbst bekennen, verfolgt werden, dann
wird ihr eigener Glaube angegriffen, dann werden sie
selbst in der Flanke durchbohrt und mit Schande be-
deckt. Weshalb also sollten sie Leute, die ihnen so feind-
lich gesinnt und gefihrlich, ja die reinsten Untiere sind,
nicht an der Grenze abweisen? Und weshalb sollten sie
umgekehrt jene so braven Manner nicht aufnehmen?



10 Quoniam autem subiecti in Volturena, item, pon-
tificii vel Papistz rationem tam utilis, necessariz, iusta
et zquae dominorum legis ac decreti intelligere nolunt,
vel pre mentis pinguitudine (libet nos id crassz plzro-
rum illorum ignorantiz magis, quam destinate malitiz
ducere apponereque) nequeunt considerare, atque su-
um erga dominos officium et quam illis debeant reve-
Tentiam agnoscere renuunt, ignari utique sortis sux ac
conditionis, sed insolenter se efferentes poscere audent,
ut dominorum magnificentia, reipublicz ratio et vitan-
dorum periculorum incumbens necessitas suz super-
biz, imperitiz et stultz (ne noxiz dicam) superstitioni
cedant; inde hinc sapientes Rhetorum, communitates
ac populi moventur monenturque, ut suam dignitatem
severius pauld quam hactenus sit factum, simul et ius-
tius tueantur (quum sicut ex nimia patrum indulgentia
filiorum lascivia licentiaque: sic ex nimia dominorum
ad servos familiaritate et clementia horum in illos con-
temptus oriatur) et suum ad subditos officium aliquan-
to diligentius faciant: hincque illos cogant non modo
ab externis, sed internis vel indigenis quoque monachis
ac sacrificulis simul et ab illorum falso Christiana credi-
ta religione vel rectius superstitione abstinere et Evan-
gelicorum ministrorum opera tantum cum reliquis eius
professionis hominibus uti et veré Christianam demum
religionem ab illis discere.

Idque triplici ratione, iam superius satis e1, qui dili-
genter observaverit, adumbrata. Primo ut qui subiecti
hactenus nimis indulgenti dominorum imperio impedi-
ti discere non potuerunt, iam saltem tardé discant suam
quippe agnoscere conditionem et quod subditorum sit
servire non imperare, sed dominorum imperio obtem-
perare et obedire, in rebus piis et 1ustis, In impiis autem
et iniquis non item. Secunda ratio non est ut a docto-
ribus magistrisque non modo de perfidia suspectis et
hinc et dominis et subiectis pariter tandem pernitiosis
futuris, sed et ineptis prorsus inutilibusque depellantur
et fides simul et peritis atque idoneis magistris audiendis
asuescant operam dare. Tertia denique ratio est non mi-
nima, ut iidem subiecti falsa et pestilenti doctrina relicta
ab illa penitus abstracti, sola vera atque salutari doctri-
na omnes simul imbuantur: potissimum cum indigen,
quibus pro sacrorum ministris monachis et presbyteris
in Volturena et Clavenna utuntur, ipsorum et Papistitiz
religionis subiectorum testimonio, quod superius pauld
audivimus, plane inepti ad docendum sint inutiles, et nil
nisi, ut poeta dixit, telluris inutile pondus, ita ut propter
illorum imperitiam sit in proclivi, ut omnes in bestias
degenerent vel brutis animalibus similes evadant.

10 Weil aber die papistischen Untertanen im Veltlin
den Vorteil des so nitzlichen, notwenigen, gerechten
und unparteiischen Gesetzes der Herren nicht einsehen
wollen und aus der Dumpfheit ihres Geistes (wir wollen
eher die rohe Unwissenheit, unter der die meisten von
ithnen leiden, als bewusste Boswilligkeit verantwortlich
machen) ihre Pflicht gegeniiber den Herren verkennen
und nicht einsehen, dass sie diesen Ehrerbietung schul-
den, bleiben sie vollig ahnungslos, was ihren eigenen
Stand und Rang betrifft. So iberheben sie sich frech und
verlangen, dass die Erhabenheit der Herren, das Interesse
des Staates und die dringende Notwendigkeit, Gefahren
zu vermeiden, ihrem Ubermut, ihrer Unwissenheit und
ithrem einfiltigen (um nicht zu sagen, striflichen) Aber-
glauben weichen sollen. Daher mégen doch die Ein-
sichtsvollen unter den Biindnern, die Gemeinden und
das ganze Volk sich bewogen fiihlen, ihre Ehre etwas
ernsthafter und angemessener als bisher zu verteidigen
(denn wie allzu grosse Nachgiebigkeit seitens der Eltern
bei den Kindern nur Leichtfertigkeit und Ziigellosig-
keit hervorruft, so bewirkt ein allzu vertraulicher und
milder Umgang seitens der Herren bei den Knechten
nur Geringschitzung) und ihre Pflicht gegeniiber den
Untertanen um einiges gewissenhafter wahrzunehmen.
Sie sollten diese also zwingen, nicht nur von auswirti-
gen, sondern auch von einheimischen Ménchen und
Opferpriestern abzulassen und damit auch von ihrem
filschlicherweise fiir christlich gehaltenen, tatsichlich
jedoch abergldubischen Kult abzustehen, um gemein-
sam mit dem evangelischen Bevolkerungsteil die Diens-
te der evangelischen Prediger zu beanspruchen und die
wahrhaft christliche Religion zu erlernen.

Dies zu einem dreifachen Zweck, der fiir den auf-
merksamen Leser schon weiter oben klar genug aufge-
zeigt wurde. Erstens, damit die Untertanen, die von einer
allzu milden Herrschaft gehindert, es bisher nicht haben
lernen kénnen, nun wenigstens spat noch lernen, Gebot
der Herren zu folgen und zu gehorchen, in frommen
und gerechten, nicht aber in unfrommen und ungerech-
ten Dingen. Zweitens, damit sie von Lehrern und Rat-
gebern, die der Treulosigkeit verdichtig sind und daher
sowohl den Herren wie den Untertanen gleichermassen
schidlich werden kénnen, aber auch von solchen, die
vollig unbrauchbar und unniitz sind, abgebracht wer-
den und sich daran gewdhnen, treuen, erfahrenen und
tauglichen Lehrern mit Fleiss zu lauschen. Drittens und
vor allem, damit die Untertanen, nachdem sie die falsche
und verderbliche Lehre ganz und gar aufgegeben haben,
allesamt mit der allein wahren und heilsamen Lehre ver-

39



Annon hxc 1usta et pia sunt simul et dominis pariter
et subiectis tuta et fructuosa?

11 Obiiciunt rursus, se praterea quod indigenz 1p-
sorum sacrificuli nimis sint rudes, postulare, ut sibi pe-
regrini permittantur qui se tantisper instituant, dum illi
discant et apti ad docendum efficiantur. Respondetur
ad hoc: Illud ipsis minimé propter causas iam indicatas
esse concedendum, quod ipsis sit pernitiosum futurum
et reipublicz parum tutum. Et ut prudentis patris quan-
tumvis ad filios indulgentis est, non filiorum arbitrio
permittere, quem sibi pedagogium eligerent et bonarum
sanctarum ignarum et in se et in parentem malignum
quem pra mentis inopia ipsi forté mallent, sed ut ipse
pueros suos magistro committat quem qua est pruden-
tia novit doctum simul atque sibi et filiis amicum et
fidelem: ita pii etiam et probi magistratus prudentisque
est, vel proborum dominorum qui patris ingenio ad
populum referri debent, haud magistros doctoresque
populo permittere sibi et populo inimicos parumque
fidos, simul atque imperitos quales vulgus itidem ru-
de et imperitum cuperet, sed eos dare mittereque atque
populo quantumvis invito praficere, quos ipsi magist-
ratus agnoscit, sibi pariter et populo amicos et fideles
simul et peritos, et minimeé cum studiis populi affecti-
bus cupit obsequi indulgere, quod novit illorum saluti
esse contrarium et sibi et illis pernitiosum concedere,
maximé quum ipsi fateantur, se in illis qua ad cultum
Dei pertineant, imperitia brutis animalibus esse similes,
ubi illos vera de se predicare, vel ex eo apparet, quod in
vulgo 1bi hominum verum unum ¢ mille invenire liceat,
ex adultis etiam, qui orationem dominicam, symbolum
Apostolorum et legis divinz decalogum rité et lingua
sibi intellecta et perceptibili simpliciter ad verbum sal-
tem recitare queant ac noverint. O tenebras, Cimeriis
tenebris crassiores.

40

traut gemacht werden. Dies am besten zusammen mit je-
nen Einheimischen, die im Veltlin und in Chiavenna als
Messpriester und Ménche wirken und die ja nach Aussa-
ge der papistischen Untertanen selbst (wie wir vorhin ge-
hort haben) zum Unterricht vollig ungeeignet sind - eine
nutzlose Last des Erdbodens, wie der Dichter sagt -, so
dass es wegen ihrer Unwissenheit bald dazu kime, dass
alles auf die Stufe tierischen Stumpfsinns zuriickfiele.
Sind diese Ziele nicht gerecht und fromm zugleich

und fiir Herren wie Untertanen gleichermassen sicher
und lohnend?

11 Sie werfen ein, dass sie, weil ithre einheimischen
Priester allzu ungebildet seien, die Zulassung auslindi-
scher forderten, durch die sie einstweilen unterrichtet
werden sollten, wihrend jene noch lernten und zum
Unterricht tauglich gemacht wiirden. Darauf ist zu ant-
worten: Dies kann ihnen aus den bereits angegebenen
Griinden auf keinen Fall zugestanden werden, da es ih-
nen kiinftig Schaden bringen und fiir den Staat eine
Gefihrdung bilden wiirde. Ein kluger Vater, und sei er
noch so nachgiebig gegeniiber seinen S6hnen, darf es
diesen nicht tberlassen, sich nach Gutdiinken selbst
einen Schulmeister zu wihlen, der womoglich der hei-
ligen Dinge unkundig ist und sowohl ihnen wie den
Eltern iibel will - auch wenn die Kinder in ihrer geis-
tigen Unreife wohl lieber selbst entscheiden wiirden.
Vielmehr wird der Vater seine Knaben einem Erzieher
anvertrauen, von dem er aufgrund seiner Umsicht weliss,
dass er gelehrt und zugleich thm selbst wie den Kindern
freundschaftlich gesinnt und treu ist. So ziemt es einer
frommen und umsichtigen Obrigkeit, also den recht-
schaffenen Minnern, die im Geiste des Vaters dem Vol-
ke Rechenschaft abzulegen haben, dass sie keine Lehrer
dulden, die ihnen und dem Volk feindlich gesinnt und
untreu sind, die zudem unerfahren sind, wie ein ebenso
unerfahrener und roher Pobel es haben méchte. Son-
dern man wird den Leuten, trotz ihres Widerstrebens,
solche vorsetzen, welche bei der Obrigkeit als treu so-
wohl ihr wie dem Volk gegentiber bekannt sind.

Dass die Lehrer den Leidenschaften des Volkes fro-
nen, wiinscht die Obrigkeit durchaus nicht, da sie weiss,
dass dies dem Wohl des Volks abtriglich wire und ihr
selbst wie den einfachen Leuten schaden kdnnte — wenn-
gleich letztere klagen, dass sie hinsichtlich der Gottes-
verehrung aus Unwissenheit den rohen Tieren dhnlich
wiirden. Dabei predigen sie allerdings die Wahrheit tiber
sich selbst, ist es doch offenkundig, dass in diesem Hau-
fen kaum ein Mensch aus tausend — auch Erwachsenen



12 Qua igitur fronte tales iactare audent, se non
minus de fidei suz certitudine veritateque esse persua-
s0s, de qua tamen quasiti, nullam certam rationem vel
fundamentum ostendere possunt, quam nos de nostrae
fidei certitudine veritateque certos nos esse audemus as-
severare, quam certo solidoque scripturz sanctz funda-
mento unicé in omnibus niti tam luculenter ostendere
Possumus. Non multo pluris itaque usque adeod vanam
iactationem facimus, quam Iudzos vel Turcas nomina-
mus, quum et ipsi mira quedam de fidei utrique suz
certitudine super modum magnifice, sed perinde vane
venditant. Quanquam fatemur ingenue Turcarum et
Iudzorum vulgus longe remotius a Christo et via salutis
abesse quam plerosque vulgarium Papistarum.

13 Obiiciunt autem porro: Homines tamen etiam
Evangelic professionis qui aliorum imperio pareant,
dominis suis, ea qua fidei ipsorum adversantur impe-
rantibus dum obtemperare renuunt, responsare solent
illud Petri Act. 4, 5: Obedire optimo Deo magis quam
hominibus; et illud Christi, Mat. 22: Reddite qu sunt
Casaris Csari, et quaz sunt Dei Deo. Eodem igitur
lure et ipsos idem Rhetis dominis suis respondere pos-
se, przcipientibus, ut sua religione, qua hactenus Deum
coluerint, repudiata, eam quam ispi domini volunt, am-
plectantur.

Responsio est: Istos nequaquam hoc eodem iure,
quo illos respondere. Namque quando vel parentes li-
beris suis, vel domini subditis, doctrinas observandas
tradunt, qua non nisi pracepta sunt hominum, quibus
domino Mat. 15, Isa. 29 teste, frustra Deus colitur, et ita
quz cum Dei voluntate et verbo pugnant, et ideo inius-
ta et impia imperant, qualia feré sunt, qua Evangelicis
hominibus a Papisticis dominis przcipiuntur, tunc in-
quam, subiecti dominis, et filii parentibus iure respon-
dunt: Dum iubetis ut Casari, id est vobis, debemus qua
Cesaris, id est vestras, sunt, non Dei, illa omnia vobis
dare debemus, et in illis omnibus nos obedire debere ag-
noscimus. Sed quandoquidem ea nobis imperatis, qua

- zu finden ist, der das Vaterunser, das Apostolische
Glaubensbekenntnis und die Zehn Gebote auf rechte
Weise, in begriffener und verstindlicher Sprache, Wort
fiir Wort aufzusagen wiisste. O Finsternis, dunkler als
jede Todesnacht!

12 Mit welcher Frechheit also wagen jene zu prahlen,
sie seien von der Gewissheit und Wahrheit ihres Glau-
bens iiberzeugt, fiir den sie, auch wenn man nachfragt,
doch keine sichere Begriindung, keine sichere Grundla-
ge angeben konnen - nicht weniger tiberzeugt als wir es
fiir uns selbst hinsichtlich der Gewissheit und Wahrheit
unseres Glaubens zu versichern wagen, fiir den wir uns
einzig und allein auf die sichere und gewisse Grundlage
der heiligen Schrift stiitzen, wie wir umso glinzender
darlegen konnen. Keineswegs jedoch ergehen wir uns
in hohlen Prahlereien, wofiir wir die Juden und Tiirken
nennen, wenn sie gewisse wunderbare Dinge betreffend
die Gewissheit ihres jeweiligen Glaubens tiber die Mas-
sen wichtigtuerisch, aber ebenso grundlos anpreisen. In-
dessen riaumen wir gerne ein, dass die Masse der Juden
und Tirken noch viel weiter von Christus und seinem
Heilsweg entfernt ist als die Mehrzahl der gewdhnlichen
Papisten.

13 Sie wenden ferner ein: Die Menschen evangeli-
schen Bekenntnisses, die fremder Herrschaft unterste-
hen, weigern sich doch, ihren Herren in dem zu gehor-
chen, was diese ihrem Glauben entgegen anordnen; sie
pflegen mit jenem Petruswort zu entgegnen, Apg. 5,29:
Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen;
oder mit jenem Christuswort, Mt. 22,21: Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist. Mit
dem gleichen Recht kénnten nun die Untertanen der
Blindner ihren Herren antworten, wenn diese verfiigen,
dass die Untertanen, nachdem ihre Religion verworfen
wurde, diejenige der Herren annehmen.

Die Antwort lautet: Sie diirfen keinesfalls mit dem
gleichen Recht wie die Evangelischen so sprechen. Denn
wenn Eltern ithren Kindern oder Herren ihren Unterta-
nen Glaubenslehren zu befolgen geben, die bloss von
Menschen gemachte Vorschriften sind — wovon Mt 15
und Jes 29 zeugen -, dann wird Gott vergeblich verehrt;
ebenso bei allem, was sie gegen Gottes Willen und Wort
und daher ungerechter und unfrommer Weise befeh-
len — und solcher Art ist es meistens, was evangelischen
Menschen von papistischen Herren vorgeschrieben
wird. In diesen Fillen, sage ich, antworten die Unterta-
nen den Herren und die Kinder den Eltern mit Recht:

41



verbo et voluntati Dei adversa sunt, et ita vobis sumitis
quz non vestra, sed Dei sunt, queque nos Deo, non
vobis debemus: illa Deo dabimus, cui obedire oportet
magis quam vobis. Et non vobis dabimus qua non ves-
tra, sed Dei sunt, et quz Deo debemus.

Verum quando parentes filiis vel domini iis, qui suo
subsunt dominio przcipiunt, que ipse Deus in verbo
suo iubet et flagitat, iusta et pia, et inderdiciunt, qua De-
us ipse prohibet, cuiusmodi pia et impia sunt, quz domi-
ni Rheti hic subiectis suis Papisticis imperant et vetant,
nempe ut a falsis hominum doctrinis praceptisque disce-
dentes eaque reiicientes solam veram certoque nitentem
doctrinam amplectantur atque observent: faciunt sic
domini atque parentes quod ex officio Deo debent. Et
dum liberi parentibus hic, et subiecti dominis dicto sunt
audientes, Deo ipsi obediunt, et recté ita faciunt, Deo
dantes quz Dei sunt, non recte facturi, si secus facerent.

Nil autem hic dixerint, qui dicerent, se perinde certd
credere pontificiam quam ipsi teneant veram fidem es-
se, atque Evangelici id de sua fide certo se scire iactant,
quam veré nostri pontificii id iactent atque quo funda-
mento sic magis opinentur quam credant; satis semel
superius est responsum.

14 Quod si autem dixerint ad ultimum Papistici sub-
iecti, fidem salutiferam veramque, quz donum Dei esse
dicitur, nemo potest alteri vi ulla aut alio pacto persua-
dere, quod neque in aliis quidem rebus quisquam vi aut
quocumgque alio modo efficerent, ut alius suo arbitrio
veré et ex animo ea credat, quz non intelliget, nedum
non in rebus salutis. Non igitur debent Rheti, quantum-
vis domini, ea erga nos subiectos suos conari, quz sibi
in manu non sunt neque penes suum arbitrium.

Hic respondebunt domini Rheti: Non tentamus vo-
bis fidem vi aut modo alio indere intrudereve, quod
opus spiritus sancti solumodo est, sed hoc requirimus,
et omnino obtentum a vobis volumus habere, ut ea,

42

Wenn ihr bestimmt, dass wir dem Kaiser, also euch, das-
jenige schulden, was tatsichlich des Kaisers, also euer
und nicht Gottes ist, dann mussen wir euch all dies ge-
ben, und wir anerkennen, dass wir euch in allen diesen
Dingen gehorchen miissen. Aber da ihr uns nun einmal
das befehlt, was gegen das Wort und den Willen Gottes
ist, und euch dessen anmasst, was nicht euer, sondern
Gottes 1st, und was wir Gott und nicht euch schulden:
da geben wir dies Gott, dem man mehr gehorchen muss
als den Menschen. Und nicht euch werden wir geben,
was nicht euer, sondern Gottes ist, und was wir Gott
schulden.

Wenn aber Eltern ihren Kindern oder Herren ihren
Untertanen das vorschreiben, was Gott selbst mit sei-
nem Wort befiehlt und fordert, das Rechte und Fromme
namlich, und das untersagen, was Gott selbst verbietet,
dann erfiillen die Herren und die Eltern ihre Pflicht ge-
geniiber Gott — wie fromm oder unfromm es nun ist,
was die Herren Biindner ihren papistischen Untertanen
befehlen und verbieten, nimlich dass sie von falschen,
menschengemachten Lehren und Vorschriften ablassen
und diese verwerfen und die allein wahre und sicher be-
griindete Lehre annehmen und befolgen. Wenn die Kin-
der ihren Eltern und die Untertanen ihren Herren aufs
Wort gehorchen, dann sind sie Gott selbst gehorsam.
Und sie tun das Rechte, wenn sie Gott geben, was Got-
tes ist, das Unrechte aber, wenn sie anders handeln.

Nichts jedoch haben diejenigen gesagt, welche da
sagen, sie hielten ihren papstlichen Glauben mit der
gleichen Gewissheit fir wahr wie die Evangelischen es
von ihrem Glauben aussagen; denn wie sehr sich unsere
Pipstlichen damit briisten mogen, so ist es auf dieser
Grundlage doch mehr ein Wihnen als ein Glauben.
Darauf ist oben ein fiir allemal hinreichend geantwortet
worden.

14 Schliesslich aber werden die papistischen Unter-
tanen sagen: Niemand kann den heilbringenden und
wahren Glauben, den man ein Geschenk Gottes nennt,
mit Gewalt indern oder anderswie tiberwinden. Wie
auch in anderen Dingen keiner mit Gewalt oder wel-
cherart auch immer zu bewirken vermag, dass jemand
nach seiner Willkiir aus dem Herzen heraus glaubt, was
er nicht versteht: so erst recht nicht in Dingen, die das
Seelenheil betreffen. Deshalb diirfen die Biindner, ob-
gleich Herren, gegeniiber ihren Untertanen nichts ver-
suchen, was nicht wirklich in threr Macht steht.

Hierauf werden die Herren Biindner antworten: Wir
versuchen nicht, mit Gewalt oder anderswie in euren



quz Deo ipse instituit, quibus velit mediis ad fidem
animis infundendam uti plaerumque velit, admittatis et
hequaquam respuatis, id est, ut verbum Dei verum ex
illis qui syncere illud proponunt, audiatis, idque facere
minime recusetis, cum fides, quz Dei donum est, ex au-
ditu sit, auditus autem per verbum Dei, Ro. 10. Item hoc
a vobis exigimus, ut iis in universum valedicatis quibus
vera fides impeditur, Deum ex animo oretis ut vobis
veram servantem fidem largiri, animisque vestris spiri-
tus sui sancti gratia persuadere dignetur. Alioquin satis
nobis in manu non esse scimus, fidem cuiquam nec vi
nec mandatis nostris infundere intruderevé: non magis
quam penes patrem aliquem naturalem est, vitam filiis
suis indere vel inditam conservare, quantumvis volen-
tem; quod utrumque perinde ut illud, Dei solius est.

Nihilominus, si parens filium haberet, quem videret
ita furore correptum, ut ab omni cibo abstinere, et ita
inedia sibi ipse vitam eripere constitutisset; vel quod
serpentem devorare aut alias venenum nulla non sua-
vium jucundorumque aromatum specie perite condi-
tum haurire pre animi inficitia avidé cuperet; nonne
Pro parte sua virili prohiberet eum 2 serpente vel alias
veneno, eumque vero naturali cibo vesci cogeret, quan-
tumvis etiam nolentem? Ut ita illi, Dei virtute pro ci-
bum operante, vita conservaretur alias perituro? Ita et
nos patres vestri ex officio agere cupientes, nobis quan-
tumvis parum gratis filiis, consulere ut debemus deside-
ramus: modo supradicto vos a veneno falsz doctrinz
Ingenuosissimé condito arcendo et verbum Dei verum
animarum cibum vobis attribuendo et ut illud audiatis
mandando.

15 Ita quod ab initio proposuimus, Rhetos domi-
nos ad subiectos suos ex officio debere, probavimus
his rationibus: ut gloriam Dei et veritatis doctrinam,
quantumvis in ipsis est, provehant; ipsorum subiec-
torum utilitatem ac salutem promoveant, contrarium
verd prohibeant atque amoveant; atque, ut propriam
denique dignitatem tueantur, utilitatemque item atque
securitatem suam procurent, hisque rebus suis consu-

Glauben einzugreifen; dies ist allein das Werk des Hei-
ligen Geistes. Doch wir verlangen und wollen durchaus
von euch erlangen, dass ihr das, was Gott selbst anord-
net und womit er den Glauben in die Herzen vieler
giessen will, annehmt und nicht verschmiht. Thr sollt
also Gottes wahres Wort anhoren von denen, die es
aufrichtig verkiinden, und sollt in keiner Weise verhin-
dern, dass dies geschieht. Denn der Glaube kommt aus
dem Predigen, das Predigen aber durch das Wort Chris-
ti; Rom 10,17. Ebenso verlangen wir von euch, dass ihr
ganz allgemein dem entsagt, was dem wahren Glauben
hinderlich ist, und dass ihr von Herzen zu Gott betet,
er moge euch den wahren, reinen Glauben schenken; er
moge eure Seelen mit der Gnade seines heiligen Geistes
tiberzeugen. Im iibrigen wissen wir zur Geniige, dass es
nicht in unserer Hand liegt, irgendjemandem mit Ge-
walt oder Vorschriften in den Glauben einzugreifen -
nicht mehr als es in der Macht eines Vaters steht, sich
in das Leben seiner Kinder zu mengen oder solche Ein-
griffe abzusichern, wie sehr er dies auch wolle. Das eine
wie das andere steht allein Gott zu.

Nichtsdestoweniger: Wenn ein Vater sihe, dass sein
Sohn von einem derartigen Wahn ergriffen ist, dass er
jede Nahrung zuriickweist und sich zu Tode hungern
will; oder dass er in geistiger Verblendung eine Schlange
oder sonst etwas Giftiges, das aber listig gewiirzt ist und
siiss und angenehm zu duften scheint, begierig vertilgen
mochte: wiirde ihn da der Vater nicht nach Kriften von
der Schlange oder dem anderen Gifttier abhalten und
ithn auch gegen sein Widerstreben zwingen, sich von na-
tiirlicher Speise zu nidhren? So dass dem Sohn, der sonst
umkommen miisste, das Leben doch bewahrt bleibt,
wenn die Giite Gottes anstelle der Speise wirkt. Und
so wiinschen auch wir, als eure Viter, unserer Pflicht ge-
madss zu handeln und euch - unsere allzu undankbaren
Kinder - zu beraten, wie wir es schuldig sind: indem wir
euch in der erwihnten Weise vor dem raffiniert gewiirz-
ten Gift der falschen Lehre schiitzen und euch die wah-
re Seelenspeise zuteilen dadurch, dass wir euch Gottes
Wort horen lassen.

15 Wie wir es uns am Anfang vornahmen, haben wir
bewiesen, was die Biindner als Herren ihren Untertanen
pflichtgemiss schulden, und zwar zu diesen Zwecken:
um Gottes Ruhm und die Wahrheit der Lehre zu ver-
breiten; um den Vorteil und das Heil der Untertanen
zu fordern, das Gegenteil jedoch zu verhiiten und fern-
zuhalten; um endlich die eigene Wiirde zu verteidigen
und fiir den eigenen Nutzen wie die eigene Sicherheit zu

43



lant argumentis ab expresso Dei verbo, ab utili et ho-
nesto, ab exemplis non modo sanctis inque scriptura
sancta laudatis, sed etiam hodie vulgaribus a similibus
maiori et minore ductis, rem et iis qua feré obiici pos-
sunt confutatis.

Quz licet fusius pauld przter spem tractata sint,
possunt tamen facile a volentibus in compendium con-
trahi, alias reposita ab H. C. 1577 die 12.Ian.

Soli Deo gloria.
Amen.

Abbildung 8:

sorgen. Mit diesen Beweisgriinden — abgeleitet aus dem
unmissverstindlichen Wort Gottes, aus dem Nitzlichen
und dem Ehrenhaften, aus frommen, in der heiligen
Schrift gelobten Vorbildern, aber auch aus Beispielen,
die dem einfachen Volk heute im Grésseren oder Klei-
neren vertraut sind — wird die eigene Sache vertreten
und die gegnerische, zusammen mit allfalligen Einwan-
den, widerlegt.

Wenn dies alles auch etwas ausfiihrlicher dargelegt
sein mag als erwartet, so kann es von Interessierten doch
leicht in Kurzform zusammengezogen werden. Abge-
fasst von H. C. am 12.Januar 1577.

Gott allein die Ehre.
Amen.

Text von Campells Traktat « De officio magistratus» im Synodalprotokoll 1577, letzte Doppelseite.

T

S & andemy affeserars, gui
o ity ittt (uguleter ofde poffi
z “u Wm{m‘x

f,ﬁ&ﬂ%f- §
i

g i i {uc =t
d;;%@i tﬁz}fm‘ (& a‘t{‘“n”:"g/ wobiydes

£ 11 e, lﬂﬂpfam/y‘fm oy, &in il aibg nor
s e’enm&; aﬁr_gm«m’a»f Mﬂ ‘
jmm(v‘ ]M m mrr'pw ﬂd t(dv z-\;
i ofedi R lmﬂ rm"f 6 wobe) du |

o4 uefJ;/Ty); ao
 ¢ & i [q'm&l ﬁf(d/m @/«a,

cftggmu

Mﬁ( ﬁfd/
ww{/j%fj é (/”:uf)

f£f &’ﬁ%ﬁ ff«, awﬁ

el it cv b nkr e Peiff, rrm s

ﬂ'ﬁfszﬂwm/yfmﬁ e cerlo md&e a (az P
jua e carts Je /< ae fac’

'y“mﬁﬁ &l ‘éﬁ:ﬂ‘a el ft{d ‘/1

ra&a%«ag 9o yndanict, tcmyyyﬁnm’f*’qmm (it Jals 1,

yint add limic gapifhes fubcedt, fide falad] ag,qud
ﬂ alfer ui 1’50/}' / xé'ftf ?m/_#f}‘{({"/

Y (Hﬁm“f%fw ﬂf(km o dio euc;rﬂ:/ L7 |

i ]

44

1ol «fm« o

c‘ n«!}fmms;{) :

- gue o rf’ infell
707, ja :cé

fuw
# ﬁ 2" O/llm 4 h{
r“nge [t tyﬁ(m;” weelit
ad’ tlakl 1 5/7 Ut 677 I deric a»(ﬂg'
am{mfzr, t( mmﬂzﬂrr rcmjdrr af ﬁ ,ym Dei d
2"! Ao lﬂ Ift d N /
«cmf vl lf nmcxamom'l
%{éfm‘ [ ack g tm{m K#m?“
@ fcc i fec ma a/zfﬂm' magi ”,
mf’ a{ya é rffwtém ot witi filr /7 m t«f rm{tﬁv tgfcraarv, aa/dmp;
%i i ilud, e oy ofF- Nehily
/4 wdwa&a finere, &’ﬂam 5%“‘"5" “‘oﬁ%ﬁ(
15 UC Momz, awt aéaramtfm m mtw atorria
Jm{g it o hfmumr tet ad ) cihd awide <upef m ¢ fua il

cm‘m el iy twencino, €l awm(a y,,
c/f:ﬁ,,{m& ;;:/ Ul ifa tﬂ’: mwnﬁt ao’a mc, mm ciferu %“ ﬂ,y fr;,
= Ifa & nos, fm
g tdera; j%‘t?a tora umma Jo&ﬁd %l
1Kt mru v ik <ibil by a izm{a,ﬁaf

tm e m
fsrtme
el
[(%‘{mk;{:zf: ofuinmy, g, Retor dior ad] ﬁ(‘«f’]vf jmrexa ] zﬁfgﬁwfﬁ
9 he 4‘7 el Luerital dodhiind, g witi 1 ip ﬁ‘-’fu
o forit a&rc&mf alr ar ﬁ(afé‘ IHOUCHT, cofnma aw i amoc
fecur

' ~
e ll/rﬁfa
ﬂ”’ ;‘:lm ﬁd 2 «/Iﬂ ol alf wr o/rm

7o el a 0 A o il
Jm‘hn j m 1 /il laudat, &ﬁm{n’m arily, & Tty maior i =
ducty; 7 ir: pacdd fier Jpe

llof' Conan,

jfflla( czm'

it cofufat mﬂan‘

 fer obid
20tradly it fi q/éwf (7 j;cr/ e n w&n 17 it cotrat; alrasyehofida abft.

C.trr7, z{m 1z. Tan.

Gafl"zltu foni
Ame.




Erlduterungen

Zur Uberschrift: Der Ausdruck «c(h)arissimi» ist
die den «lieben» Untertanen - gleich wie den «lieben »
Kindern - zustehende Titulatur und Anrede. Gleichbe-
deutend und mindestens so klassisch wire der Ausdruck
«dilectissimi»; doch Campell scheint sich hier an volks-
sprachliche Lautungen anzulehnen: italienisch «carissi-
mi» oder vallader «charischems ».

1 Inhalt und Zweckbestimmung des Traktats: Der
Verfasser hofft, dass die zwangsweise Einfithrung der
Reformation im Veltlin durch einen Referendumsent-
scheid der Biindner Gemeinden beschlossen werde. Er
baut also auf die reformierte Mehrheit unter den Ge-
meinden; diesen gegeniiber sollen die Pfarrer sein Argu-
mentarium einsetzen.

2-3 Die Schutzbefohlenen im wahren Glauben
zu erziehen und zu halten, ist die Pflicht aller guten
Haus- wie Landesviter. Fiir diese patriarchalische Ver-
antwortung stehen die biblischen Ur- und Erzviter
(Noah sowie Abraham, Isaak und Jakob), die Fiihrer
und Richter des Volkes Israel (Josef, Mose, Josua
sowie Gideon und Samuel), die Konige von Israel
und Juda (David, Josafat, Jehu), die israelitischen
Propheten (Hesekiel, Hosea, Daniel), ja sogar der
babylonische Konig Nebukadnezar, der zwar Juda
und Jerusalem verwiistete und viele Israeliten in die
Gefangenschaft fithrte, damit aber nur nach dem
Willen Gottes das untreue Gottesvolk ziichtigte, bis
er schliesslich selbst lernte, den Konig des Him-
mels zu ehren (Dan 4, 31-34). Die Erwihnung
des Nebukadnezar mag dennoch iiberraschen; diese
Gestalt dient sonst als Beispiel fiir einen Herrscher,
dessen glaubenswidrigen Erlassen man nach dem
Willen Gottes keinen Gehorsam schuldet.”” Doch un-
ser Autor konzentriert sich eben auf Nebukadnezars
gerechte Endphase.'’

In frithchristlicher Zeit treten, nach Christus selbst,
folgende Verkiinder des Glaubens und Hiiter der Gliu-
bigen auf: Petrus, der Leiter der Urgemeinde Jerusalem
(der angeblich als Apostel in Rom starb), und sein
Nachfolger Philippus; sodann der Centurio Cornelius
aus Czsarea und die Purpurhindlerin Lydia aus Thya-
tira, also die ersten Nichtjuden - ein Rémer und eine
Griechin - die sich mitsamt ihren Angehdrigen taufen
liessen. Diese Beispiele sind der biblischen Apostelge-
schichte entnommen.

Wie dann der erste Kirchenhistoriker, Eusebius von
Czsarea, im frihen 4. Jahrhundert berichtet, bekehrten
sich unter den Monarchen zunichst einige der halb-
autonomen Kleinkonige Vorderasiens zum Juden- bzw.
zum Christentum: Abgar von Edessa, Helena von Adi-
abene sowie das Herrscherpaar der kaukasischen Ibener.
Thnen folgten jene romischen Kaiser, die das Christen-
tum zur Staatsreligion erhoben: Konstantin I. (reg.
306-337), Valentinian [. (reg. 364-375 im Westen des
Imperiums), Gratian (reg. 375-383 im Westen) und
Valentinian II. (reg. 375-392, im Westen ) sowie Theo-
dosius I. (reg. 379-394 im Osten).

Indem er das katholische Mittelalter tiberspringt,
landet der Autor im 16.Jahrhundert. Kurfiirst Friedrich
[1I. «der Weise» (reg. 1486 —1525) und Johann Friedrich
I. «der Grossmiitige» von Sachsen (reg. 1532-1547 als
Kurfiirst, dann bis 1554 als Herzog) sowie Landgraf Phi-
lipp «der Grossmiitige» von Hessen (reg. 1518—-1567)
schittzten und unterstiitzten die evangelische Bewe-
gung im Reich. In England taten dies Konig Eduard
VI. (reg. 1547-1553) und seine Halbschwester Kénigin
Elisabeth I. (reg. 1558-1603), womit sich die Anglika-
nische Kirche herausbildete. In Schottland wurde 1560
die reformierte bzw. presbyterianische Konfession ein-
gefuhrt; doch geschah dies auf Anordnung der schot-
tischen Reichsstinde und auf Betreiben des mit Genf
verbundenen Reformators John Knox (um 1514 -1572),
sehr gegen den Willen der Kénigin Maria Stuart (reg.
1542-1567). Campells Nennung des «Konigs von
Schottland » bezieht sich auf Marias Sohn, den 1566 ge-
borenen Jakob VL. (reg. 1567 - 1625, ab 1603 auch Konig
von England), der von evangelischen Lehrern erzogen
wurde."” Mit dem Kurfiirsten von der Pfalz ist Friedrich
IIl. «der Fromme» (reg. 1559-1576) gemeint, der in
seinem Territorialstaat die reformierte Konfession nach
Ziircher Vorbild, unter deutlicher Absetzung von den

159  Vgl. etwa Béze, Magistrats, S. 4.

160 So aber auch schon bei Beze, Magistrats, S.119. Diese Stelle
macht eine Beeinflussung Campells durch Beza wahrscheinlich.

161 Theodor Beza widmet seine illustrierte Sammelbiographie be-
deutender Humanisten und Reformatoren 1580/81 dem jugend-
lichen Kénig Jakob, wobei er auf die Rolle jener Lehrer verweist
und die intensiven Verbindungen zwischen der schottischen und
der Genfer Kirche hervorhebt; Béze, Pourtraits, unpag. ( « Epist-
re»).

162 Die wesentlichen Schritte — Formulierung der Abendmahlsauf-
fassung, Katechismus, Kirchenordnung - geschahen in den Jah-
ren 1559 -64; Wolgast, Reformierte Konfession, S. 33-44.

45



Lutheranern, einfithrte.'” Die reformierten Orte der

Eidgenossen schliessen die Aufzihlung ab; denn es
geht dem Autor ja keineswegs nur um monarchische
Herrschaft, sondern um legitime staatliche Herrschaft
tiberhaupt, die sich eben darin dussert, dass eine got-
tesfurchtige Regierung ihre Verantwortung fur das See-
lenheil der Staatsangehérigen wahrnimmt."

So ist der Autor in seinem eigenen Zeitalter
und bei seiner eigenen Konfession angelangt. Die
Bibelpassagen, die er nun ziemlich pauschal als
Richtschnur fiir ein gottgefilliges Gemeinschaftsleben
empfiehlt, stammen aus dem 2., 3., 4. und 5. Buch
Mose und beziehen sich auf Gottesgefolgschaft, Kul-
tordnung und Ritualgesetze, geistliche Fihrung und
Strafdisziplin.

Die Reformation erscheint somit als Renaissance
eines biblischen, frithchristlichen und spitromischen
Staatskirchentums. Bei einem Humanisten und refor-
matorischen Aktivisten wie Campell wirkt diese Kom-
bination von biblischer und antiker Geschichte mit
Zeit- und Reformationsgeschichte nicht tiberraschend.
Der Unterschied zwischen «literarischen» und «bibli-
schen» Humanisten darf ja nicht {ibertrieben werden,
wie Johan Huizinga betont: «Die Ideen, die beide be-
seelen, tragen ein Wahrzeichen, wenn auch der Geist
der einen weniger fromm ist als der der andern. Alle
sind sie durchdrungen von einem Heimweh nach al-
ter, urspriinglicher Reinheit, von einem Streben nach
Erneuerung von innen heraus.»*

Noch viel wichtiger als fur Campell ist die ge-
schichtliche Argumentation fir die calvinistischen
Staatsdenker: Hotman und Beza beziehen sich da-
bei vor allem auf das frithe Mittelalter, wo sie die
Rechte des Volkes bzw. der Stinde gegeniiber den
Koénigen begriindet finden.'” Dagegen lassen sich die
Herrschaftsanspriiche der Bindner im Veltlin schwer-
lich aus einer langen historischen Tradition herlei-
ten-weshalb Campell dies gar nicht erst versucht.
Die regionale Geschichte vor der Unterwerfung des
Veltlins durch die Biindner interessiert ihn nicht.

4 Es folgen die zentralen politischen Argumente:
In der demokratischen Ordnung des Dreibiindestaa-
tes hat die Mehrheit der Gemeinden die Stellung und
Funktion des Landesherrn; ihr steht daher auch das
Kirchenregiment in den Untertanenlanden zu. Diese
Mehrheit - ibrigens nicht nur nach Gemeindestimmen,
sondern auch aufgrund des Volksmehrs-ist reformiert.
Aus Gottesfurcht und patriarchalischer Verantwortung

46

haben die reformierten Biindner fiir das Seelenheil ihrer
Untertanen zu sorgen und Verderbnis von thnen abzu-
wenden.

Die drohende Verderbnis hat hier auch einen sikula-
ren, politischen Aspekt. Denn als Vertreter des falschen
Glaubens werden jetzt nicht mehr nur katholische Kle-
riker, sondern gottlose Fiirsten genannt, zu vergleichen
dem Pharao, der die Israeliten zum Frondienst zwang
und nicht aus Agypten zichen lassen wollte (Ex 1-15),
oder dem romischen Kaiser Maximianus (Marcus Au-
relius Valerius Maximianus, reg. 285-305), der laut der
Legende die gesamte, aus lauter Christen bestehende
Thebiische Legion hinschlachten liess. Bei diesen Ver-
gleichen mag Campell an die zeitgendssische Gestalt
Konig Philipps II. von Spanien (reg. 1556 -1598) den-
ken, zu dessen Herrschaftsgebieten ja auch die Lombar-
dei sowie die Niederlande gehorten. Nachdem ersich in
Norditalien endgiiltig gegen seinen Hauptkonkurrenten,
den Franzosenkonig, durchgesetzt hatte, befiirchteten
manche reformierte Biindner, nun wiirde der Spanier,
vom Papst angefeuert, auch auf das Veltlin zugreifen."*
Hier lag jedoch nicht Philipps Hauptinteresse; stattdes-
sen benutzte er seine Heeresmacht zur Unterdriickung
der Niederlande. Gegen die dortigen Protestanten be-
gniigte er sich nicht etwa mit einer Vertreibungspolitik:
die Emigration war ihnen verboten; der katholische
Monarch zielte auf ihre physische Ausrottung ab.'”

5 Campell argumentiert weiter: Wenn die reformier-
ten Biindner ihr Kirchenregiment im Veltlin durchset-
zen, dann gehen sie keineswegs auf illegitime oder allzu
harte Weise vor. Wo die Staatsgewalt in katholischer

163 Im Gegensatz zu Beze, Magistrats, S. 59 und 121 liasst Campell
bei seiner Aufzihlung protestantischer Michte die nordischen
Koénigreiche Danemark und Schweden unerwihnt; dafiir nennt
er einige deutsche protestantische Fiirsten beim Namen.

164 Huizinga, Problem, S.47-48.

165 Vgl. Beze, Magistrats, S. 6368 zum Reich der Westgoten in Spa-
nien (7. Jh.) bzw. S. 71-74 zum Frank(en)reich der Merowinger,
Karolinger und frithen Kapetinger sowie S. 69 und 76 -79 zu den
arragonesischen bzw. franzésischen Reichsstinden des Spatmit-
telalters.

166 Laut dem Schreiben des Churer Pfarrers Johannes Fabricius an
den Ziircher Antistes Heinrich Bullinger, 5. Juni 1559. Die spani-
sche Hegemonie in Italien war im Friedensschluss von Cateau-
Cambrésis, 2. April 1559, besiegelt worden.

167 Die Vernichtungskampagne hatte nach der Jahrhundertmitte be-
gonnen, noch unter Kénig Philipps Vater, Kaiser Karl V. Dazu
Schilling, Karl V., S.341-344.



Hand liegt, verfihrt man ebenfalls nach diesem Prin-
zip-allerdings zum Vorteil des falschen Glaubens und
damit zum Nachteil der Gliubigen. So dulden die ka-
tholischen Orte der Eidgenossen keine Reformierten in
thren eigenen Gebieten und sorgen energisch fiir die
Zuriickdringung der Reformation in den Gemeinen
Herrschaften.]a, die Drei Biinde selbst haben, so lange
thre Gemeindemehrheit noch katholisch war, den evan-
gelischen Untertanen keine Glaubensfreiheit gewihrt.
Von dieser Unterdriickung sind die Untertanen erst
durch die Anderung der konfessionellen Mehrheitsver-
hiltnisse in den Biinden befreit worden.

Mit den letzten beiden Sitzen bezieht sich der Au-
tor zum einen auf den Durchbruch, den die Reforma-
tion wihrend der 1550er Jahre in mehreren Biindner
Talschaften erzielt hatte, zum anderen auf jenen Bunds-
tagsbeschluss vom 26. Januar 1557, wonach in den Un-
tertanenlanden «das gottlich wort und evangelium durch die
Predicanten und verkiinder des worts Gottes, verkiindt und ge-
Predigt werden moge».'

Doch nun sollen die Biindner noch viel weiter gehen.
Sie sollen das landesherrliche 7us reformandi oder Kon-
fessionalisierungsrecht im Veltlin wahrnehmen, und
zwar in ausschliesslich reformiertem Interesse, also un-
ter Beseitigung der Paritit. Sie sollen sich verhalten wie
ein deutscher Reichsfiirst gemiss der «cuius-regio»-For-
mel - oder auch wie ein eidgendssischer Stand; Campell
zieht letzteres Beispiel heran. Bei den Eidgenossen galt
das « Cuius» namlich schon seit 1531, seit dem Zweiten
Kappeler Landfrieden."” Demnach durfte jeder «Ort»
seine Konfession in seinem Gebiet, bei seinen Unter-
tanen durchsetzen. In den Gemeinen Herrschaften
sollte nur dort Paritit gelten, wo die Reformierten in
der Mehrheit waren. Wo sie in der Minderheit waren,
fand hingegen eine Rekatholisierung statt. Und ein
Konfessionswechsel aufgrund des Mehrheitsentscheids
einer Gemeinde war in den Gemeinen Herrschaften nur
dann zulissig, wenn die betreffende Gemeinde zur ka-
tholischen Kirche wechseln wollte. Dass die katholische
Partei hier durchwegs im Vorteil war, wird von Campell
natiirlich geriigt. Es lag dies am Ausgang des Zweiten
Kappelerkriegs.”™

6 Der Autor beginnt nun mit der Widerlegung
moglicher Einwinde. Ein Argument der Untertanen
kénnte sich eben auf die 1526 vom Bundstag verkiin-
dete Freiheit der Gemeinden in der Konfessionswahl
beziehen. In diesem Zusammenhang referiert Campell
in der « Historia Retica» einen Bundstagsbeschluss, der

sonst nirgendwo tberliefert ist.”" Er erzihlt: Im Jahre
1526 beschloss der Bundstag, dass alle im Gebiet der
Drei Biinde lebenden Menschen - beiderlei Geschlech-
tes und jeglichen Standes und Wesens —die ihnen zusa-
gende Religion, also evangelisch oder aber rémisch, frei
wihlen diirften.”” Ob diese Darstellung wohl so ganz
genau zutriftt? Eine ausdriicklich jedem Individuum
freigestellte Wahl wire, wenn auch auf zwei Konfessio-
nen beschrinkt, zu jener Zeit eine sehr bemerkenswerte
Errungenschaft gewesen.”” Als ideelles Postulat war die
Gewissensfreiheit des Einzelnen den Zeitgenossen zwar
nicht unvertraut.” Sie wurde aber damals kaum irgend-
wo praktiziert, geschweige denn gesetzlich verankert,
wie Campell es fur die Drei Biinde behauptet. Im Zwei-
ten Ilanzer Artikelbrief von 1526 ging es, soweit der Kult
oder dessen Anderung in Frage stand, nicht um Indivi-
dualrechte, sondern um die Rechte der Gemeinden.'”
Zwischen dem Abschluss des Manuskripts der
« Historia Retica» und der Niederschrift des vorliegen-
den Traktats «De officio magistratus» liegen nur wenige
Monate, und so Uberrascht es nicht, dass der Verfasser
auch im Traktat unterstellt, der Bundstag habe 1526
die individuelle Gewissensfreiheit garantiert. Und doch

168  Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang, I, S.275-276.

169  Hierauf hat etwa der Biindner Kirchenhistoriker Oskar Vasella
hingewiesen: Vasella, Osterreich, S.S55. Seither auch Klueting,
Zeitalter, S. 172.

170 Guggisberg, Paritit, S. 633.

171 a Porta, Historia Reformationis I, S. 146—147 referiert den Be-
schluss ebenfalls; doch gewohnlich schreibt dieser Autor den
Campell aus. Allerdings berichtet er gerade iiber den fraglichen
Bundstag von 1526 mit geringfiigigen Abweichungen, die darauf
hindeuten kénnten, dass er iiber eine weitere Vorlage verfiigte.
Vgl. Bundi, Gewissensfreiheit, S. 43 -44.

172 «Singulis utriusque sexus et cuiuscunque conditionis ac ordinis
hominibus, intra Foederatorum Reatorum ditionis fines incolen-
tibus » komme diese Wahlfreiheit zu; Campell, Historia Retica
II, S.161; hiernach auch Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I,
S.257.

173 Martin Bundi sieht hier tatsichlich «ein europaweit einzigar-
tiges Signal», «die erste europiische Proklamation relativer
Religionsfreiheit », « pionierhaft weltweit den ersten liberalen
Ansatz zur religiosen Toleranz »; Bundi, Gewissensfreiheit, S. 16,
41, 193.

174 Dazu unten, Abschnitt 13.

175 Die Abschaffung der Jahrzeitstiftungen und Zehnten lag aller-
dings im Interesse der abgabepflichtigen Individuen (oder Fa-
milien). Die kultrelevante Kompetenz der Pfarrerwahl wurde
hingegen von den Gemeinden reklamiert. Vgl. Pfister, Konfessi-
onskirchen, $.206-208, 211-212.

47



Abbildung 9:
Palazzo Lavizzari, Mazzo di Valtellina, Portal im Innenhof.

muss er im gleichen Atemzug einrdumen, dass der ei-
gentliche Triger der Religionsfreiheit die jeweilige Ge-
meinde —genauer: Kirchgemeinde-bzw. deren jeweili-
ge Mehrheit war. Individuelle Gewissensfreiheit ergab
sich zunichst nur aus dem individuellen Recht, in eine
andere Gemeinde abzuwandern; sodann auch aus dem
Minderheitenschutz fiir fremdkonfessionelle Gruppen
innerhalb der Gemeinden, wie vom Bundstag 1557 ge-
wihrleistet.

Ob nun die «Partikularen», die einzelnen Staatsan-
gehorigen, oder aber die Gemeinden die Adressaten der
buindnerischen Religionsfreiheit waren—die Veltliner
und ihre Gemeinden gehorten jedenfalls nicht dazu.
Dies betont zumindest Campell, wenn er die Satzung
von 1526 als politisches Ordnungselement, als Verfas-
sungsprinzip des Dreiblindestaates hinstellt. Wire es
dabei allein um Religion gegangen, so hitte man den
Untertanen die Wahlfreiheit nicht ohne weiteres vor-
enthalten kénnen; schliesslich waren auch sie Christen-
menschen (obgleich in der Irrlehre und im Aberglauben

48

befangen, so lange sie katholisch blieben). Aber wenn
nun die Veltliner die Satzung von 1526 heranziehen
und irrigerweise auf sich beziehen, dann verweist Cam-
pell sie auf ihren Platz und erinnert sie an ihre Unterti-
nigkeit, ihre Gehorsamspflicht.

7 Nun muss der Autor begriinden, weshalb die
Biindner Obrigkeit ihre Aufgabe zur Reformierung der
Kirche im Veltlin wihrend der letzten zwei Jahrzehnte,
seit in den Drei Biinden eine reformierte Mehrheit re-
giert, noch nicht durchgefiihrt hat. Er nennt als Grund
natiirlich nicht die Schwerfilligkeit der biindnerischen
Regierung und ihre mangelnde Durchsetzungskraft,
sondern eine bewusste Politik der Milde. Durch Sanft-
mut und Giite hitten die katholischen Veltliner zur
freiwilligen Annahme der Reformation bewegt werden
sollen. Doch diese Politik ist an der Verstocktheit und
Verbohrtheit der katholischen Untertanen gescheitert.
Ihre Undankbarkeit und Unzuginglichkeit haben sie
durch ihr Verhalten reichlich bewiesen. Es folgt eine
Aufzihlung widersetzlicher, aufrithrerischer Handlun-
gen und Haltungen, deren sich die Untertanen in re-
ligionspolitischen Zusammenhingen schuldig gemacht
haben.

Ganz allgemein iiben sie nicht die dem Parititsprin-
zip entsprechende Toleranz, sondern diskriminieren
und drangsalieren die evangelische Minderheit. Dabei
hatten die beiden Bundstagsabschiede von 1557 aus-
dricklich verflgt, dass die Untertanen «des glonbens
balben ein andren nitt stumpfieren noch verachten soltend»;
dass sie einander weder «stumpfieren noch in einich weg
miyen und reitzyen» sollten.” Ja, die Religionsparteien
sollten einander «&y verlyerung defs lebens und confiscation
oder verfallung der giietter, weder mit wortten noch mit werk-
hen stumpfieren noch draizen », wird man ithnen auch 1585
nochmals einschirfen.””

Mit welchen Beleidigungen und Provokationen die
Katholischen im Veltlin die Evangelischen verfolgen,
verschweigt Campell nicht. Auch der Churer Pfarrer
Tobias Egli hat 1568 nach Ziirich berichten miissen:
Im Veltlin spucken die Katholischen vor den Tiiren der
evangelischen Kirchen aus und lassen Fiirze fahren; sie
krakeelen wihrend der evangelischen Predigt; sie pin-

176  Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I, S.274-275.

177 Jecklin, Materialien II, Nr. 496, S. 52: Artikel der Biindner Fihn-
lein zu Chiavenna, Feb. 1585. Vgl. die Revisionsfassung vom 5.
Juni 1586; ebd., Nr. 507, S. 540.



seln minnliche und weibliche Geschlechtsteile und am
Galgen aufgehingte evangelische Prediger und heften
diese Gemilde dann gut sichtbar an Kirchen- oder
Hauswinde.”

Sodann missachten die romtreuen Veltliner das Ver-
bot der Drei Biinde, fremde Geistliche aufzunehmen
oder gar anzustellen. Dieses Verbot war 1557 erlassen
worden, gekoppelt mit der Verkiindung der Religions-
freiheit. Es bezog sich auf evangelische Pridikanten und
auf Messpriester gleichermassen. Diese wie jene sollten
in den Untertanenlanden nur zugelassen werden, wenn
sie erklirten, fiir mindestens ein Jahr bleiben zu wollen
(so dass die ab auswirtiger Basis zirkulierenden Bettel-
monche und Fastenprediger ausgeschlossen waren ). Vor
allem aber mussten sie sich zuerst von der zustindigen
kirchlichen Instanz examinieren lassen. Fiir die Priifung
der Pridikanten sollte natiirlich die ritische Synode
zustindig sein,"” fiir die Priifung der Messpriester aber
die bischofliche Kurie zu Chur (obwohl das Veltlin zur
Di6zese Como gehérte). In den Jahren 1573 und 1576
=~ wie spiter noch ofters-bekriftigte der Bundstag das
Zulassungsverbot und die Landesverweisung der « fremb-
den monchen und priester», wie es nun auf konfessionell
eindeutige Weise hiess.'™

Dass zugewanderte katholische Geistliche im Veltlin
Kulthandlungen vornehmen, ist fiir Campell sehr be-
denklich. In der Spendung von Sakramenten nach ka-
tholischer Auffassung dussert sich die priesterliche Mitt-
lerfunktion zwischen siindiger Menschheit und Gott,
und damit die romische Ekklesiologie, sehr deutlich.
Besonders die Beichte ist aber nicht nur aus dogmati-
schen, sondern auch aus ganz pragmatischen Griinden
abzulehnen: Sie gibt feindlich gesinnten Klerikern die
Méglichkeit zur Manipulation der Gewissen, wodurch
Gewaltbereite vollends zu Gewalttitern werden.

Gefihrlich sind die aus der Lombardei hereinstro-
menden Ménche und Priester gerade auch wegen ihres
lombardischen Hintergrunds: Sie wirken als Agenten des
Bischofs und des Inquisitors von Como sowie des Erz-
bischofs von Mailand, wobei diese Prilaten wiederum
mit den spanischen Beamten zusammenarbeiten. Unser
Autor zihlt einige Ubergriffe und Untaten auf, bei de-
nen Monche im Veltlin als Spitzel oder Helfershelfer
der in Como, Mailand oder gar Rom herrschenden Ge-
walten agierten. Mit der 1562 in Mailand durchgefiihr-
ten Beschlagnahme der Waren der Kaufmannsfamilie
Pellizzari aus Chiavenna und Piuro erwihnt Campell
nur den ersten konfessionspolitischen Eingrift in den
Handelsverkehr zwischen der Lombardei und Ritien.""

Die ebenfalls in Piuro residierenden Kaufleute Jeremi-
as Vertemate/Werthemann und Lorenzo Lumaga hat-
ten spater unter den gleichen Repressalien zu leiden."
Dabei war die Lehre des liberum commercium, des freien
Handels, um 1540 ausgerechnet von spanischen Theo-
retikern, darunter auch Dominikanerménchen, formu-
liert worden."™

Einen Tiefpunkt im Verhiltnis zwischen den Kon-
fessionen im Veltlin markierte die Entfithrung des Pradi-
kanten Francesco Cellario™ aus Morbegno. Am 5. Juni
1568 wurde der evangelische Prediger bei seiner Riick-
kehr von der in Zuoz abgehaltenen Synode tiberwiltigt
und auf einem Schiff, das seine Hischer im Uferschilf
versteckt hatten, tber den Comersee verschleppt. Die
Aktion wurde von einem Mitglied des Dominikaner-
konvents Morbegno, Fra’ Angelo (Pietro Casanova),
geleitet, der auf direkten Befehl des Papstes handelte.
Dieser wiederum, Pius V. (Antonio Michele Ghislieri,
reg. 15661572, heiliggesprochen 1712), war selbst Do-
minikaner gewesen und hatte in seinem Amt als Gross-
inquisitor auch das Veltlin heimgesucht, wo er aber
nichts hatte ausrichten konnen, weil ihm eben die Un-
terstiitzung der lokalen weltlichen Obrigkeit fehlte."

Der Gefangene wurde zunichst nach Mailand ge-
bracht, wo sich der Kardinal-Erzbischof Borromeo von
seiner Folterung allerlei interessante Aufschliisse iiber
die Drei Biinde erhoffte." Spiter wurde das Opfer nach
Rom geschleppt und dort im November 1571 am Pfahl
durch langsames Feuer zu Tode gebracht." Solche Au-
todafés waren in der zweiten Hilfte des 16.Jahrhunderts
eine hiufige Erscheinung in Rom. Die «Ketzer» wurden

178  Bullingers Korrespondenz 111, Nr. 98, S. 97, 21. Juni 1568.

179 Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang I, S. 274, 276.

180  Jecklin, Materialien 11, Nr. 431 ( « Fiirtrag» auf die Gemeinden,
1573 0.D.) bzw. 450 ( Abschied vom 27. Okt. 1576).

181 Vgl. Campell, Reetiz descriptio, S.429. Dazu Bundi, Gewissens-
freiheit, Anhang I: Bundstagsbeschluss vom 22. Jan. 1563 iiber
Gegenmassnahmen (nach a Porta).

182 Vertemate 1570 und Lumaga 1581 (letzteres kann Campell al-
lerdings noch nicht wissen ); Camenisch, Geschichte, S. 141.

183 Vor allem durch Francisco de Vitoria (1486—1546) und die
Schule von Salamanca. In kolonialistischer Absicht, gegen die
Indianer: Die Behinderung des freien Handels und Verkehrs zwi-
schen den Vélkern wie auch die Behinderung der freien Verkiin-
dung des Evangeliums sind Kriegs- und Eroberungsgriinde. Vgl.
Reinhard, Humanismus, S. 283.

184  Nicht: Michele C., wie in der Literatur oft angegeben.

185  Dazu Pastore, Valtellina, S. 144.

49



jeweils auf dem Campo de’ Fiori, der Piazza Navona,
der Piazza Giudia und der Engelsbriicke verbrannt oder
gehenkt.'™

Die Entfithrung des Cellario erregte bei den re-
formierten Biindnern natiirlich grosses Aufsehen und
starken Unmut. Eine biindnerische Gesandtschaft pro-
testierte in Mailand, wo man alle Verantwortung nach
Rom abschob. Eine biindnerische Untersuchungskom-
mission ging nach Morbegno, um die Dominikaner zur
Verantwortung zu ziehen. Im Frithling 1569 verurteilte
sie die Monche fiir die folgenden zwdlf Jahre zur Zah-
lung von jihrlich dreissig Gulden Entschidigung an die
Ehefrau und die Kinder des Entfiihrten." Der Churer
Hauptpfarrer Egli, der gehofft hatte, dass wenigstens
das Kloster Morbegno aufgehoben wiirde, zeigte sich
enttiuscht iiber die zuriickhaltende Massnahme."™
Die Kommissire hitten sich wohl von den Ménchen
schmieren lassen, meinte er erbittert.”’ Andererseits
wiirde auch eine Zerstorung des Klosters wenig niit-
zen, so lange man nicht auf die schuldigen Personen
zugriffe: Die morderischen Moénche wiirden sich sonst
einfach ein neues «Drachenloch» suchen, dem dann,
wie der Biichse der Pandora, immer neues Unheil ent-
stromte.'”

Die Affire Cellario wurde fiir die Churer Pfarrer,
aber auch fiir Bullinger in Ziirich, zum mahnenden
Beispiel fiir die List und Tiicke des Gegners."” Campell
schrieb schon am 13.Juli 1568 aus Susch an Bullinger:
Die dominikanischen Niederlassungen in Morbegno
und Mese miissten aufgehoben, die Monche vertrieben
und ihre Einkiinfte beschlagnahmt werden. So wiirden
die Mittel, welche bisher zum grossten Schaden der
Biindner Kirche und des Biindner Staates, «et ecclesize
et reipublice nostre», eingesetzt worden seien, kinftig
besseren und frommeren Zwecken dienen.™ Mit die-
ser Stellungnahme empfahl sich Campell fur eine Lei-
tungsfunktion in der evangelisch-ritischen Kirche: fur
das Pfarramt an der Churer Regulakirche, das er auf
Bullingers und Eglis Fursprache ja auch bald erhalten
sollte, wihrend der vorherige Amtsinhaber, Johannes
Gantner, sich offenbar nicht fiir das Schicksal der refor-
mierten Kirche im Veltlin interessierte."

Ein grosser Veltliner Skandal war sodann der Mord-
anschlag auf einen evangelischen Prediger in Morbegno,
im Februar 1572. Als Anstifter dieser Untat galten er-
neut die értlichen Dominikaner, die iiber ithre Bestra-
fung im Cellario-Fall erbost waren. Beim Opfer han-
delte es sich um Lorenzo Soncini aus Chiavenna, der
sonst vor allem im Nachbardorf Mello predigte."” Der

50

Handlungsablauf wurde seinerzeit von Piuro nach Chur
und von da nach Ziirich gemeldet — mit allen schockie-
renden Einzelheiten: Zwei Morbenner stellen sich mit
geladenen Musketen aussen an der Kirche vor ein Fens-
ter und legen auf Soncini an, der auf der Kanzel steht.
Da wird dieser vom Gemeindeiltesten, einem gewissen
Giacomo Comnelio (oder auch: Jakob Schermelin),
durch Zuruf von der Kirchentiir her gewarnt. Soncini
biickt sich rasch, und der Schuss geht fehl. Nun lauft
der eine Meuchler zum greisen Cornelio und erdolcht
ithn. Der andere feuert nochmals auf den von der Kan-
zel herabeilenden Prediger und verwundet ihn schwer.
Doch als die beiden ein weiteres Mal schiessen wollen,

versagt das Gewehr.'” Die feigen Titer fliehen; Soncini

186  «Quel frate prigione & soggetto atto a darci lumi delle cose di tutto
questo stato »: Borromeo am 21. Juli 1568 an den Kardinal Gam-
bara; zit. ebd., S. 145, Anm. 20.

187 Zur ganzen Affire Camenisch, Geschichte, S.34 und Pastore,
Valtellina, S. 145—146.

188  Vgl. Welti, Kleine Geschichte, S. 34.

189  Tobias Egli an Heinrich Bullinger, 21. Juni 1568; Bullingers Kor-
respondenz 111, Nr. 98, 5. 96-98.

190  Der biindnerische Obrigkeit hatte immerhin die Verfolgung der
Kidnapper versucht und ein Kopfgeld auf sie ausgesetzt; man be-
schloss auch frithzeitig, die Monche mit ihrem Vermégen fiir die
Rickkehr Cellarios haften zu lassen; vgl. Bundi, Gewissensfrei-
heit, Anhang I, S. 315 (Beitagsbeschluss vom 20. Juli 1568).

191 Ebd., Nr. 147, 148 und 157 (21. Jan., 24. Jan. und 20. Apr. 1569).
Der Vorwurf bezieht sich besonders auf Baptista von Salis, der
schon als Gesandter nach Mailand in der Cellario-Sache nichts
erreicht hatte. Salis war dann gleich nach Rom weitergereist, um
sich vom Papst den Ritter-Titel verleihen zu lassen. Dafiir wurde
er im April 1572 von einem bundnerischen Strafgericht mit Ver-
bannung bestraft; vgl. Campell, Historia Raetica II, S. 552 -553.

192 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 104 (26. Juli 1568 ).

193 Ebd., Nr. 126 und 266 (Egli an Bullinger, 26. Okt. 1568 und 22.
Nov. 1571); Nr.280 und 419 (Bullinger nach Chur, 14. Mirz
1572 und 23. Apr. 1574); S. 531, 534, 539 (Beilage: Rundschrei-
ben von Egli und Campell an die Biindner Pfarrer, 7. Jan. 1572).

194 Ebd., Nr. 102.

195 Ebd.,Nr.224,225,232: Campellserfolgreiche Kandidaturin Chur.

196 Daraus ergaben sich Verwechslungen: Egli sagt in seinem aus-
fithrlichen Bericht vom 18.Feb. 1572, es sei auf Scipione Ca-
landrini, den eigentlichen Nachfolger des Cellario in Morbegno,
geschossen worden; am 26. Feb. 1572 berichtigt er: das Opfer
war Lorenzo Soncini; ebd., Nr.276-277. — Campell, Raetiz
discriptio, S.427-428 stimmt damit iiberein, sucht den Tatort
aber in Mello. - Pastore, Valtellina, S. 112 identifiziert das Opfer
mit Calandrini; die Tat hitten zwei Monche aus Morbegno in
Mello veriibt, wo Calandrini aushilfsweise predigte. — Zum Vor-
fall auch Camenisch, Geschichte, S. 34, 141, 149 Anm. 212.



wird nach Hause getragen, und ein Chirurg, den man
aus dem Bergell holt, operiert die Kugel heraus.

Nebst den erwihnten Fillen veranlassten italieni-
sche Kleriker etliche weitere Erpressungen, Entfithrun-
gen und Morde an Veltliner Reformierten; die meisten
davon erst nach dem Zeitpunkt von Campells Darstel-
1ung. Der Kaufmann Giovanni Antonio de Pero aus
Chiavenna-ein Neffe des Hercules von Salis — wurde
1569 in Bologna von Inquisitoren eingekerkert, seiner
Barschaft beraubt und erst aus der Haft entlassen, als
seine Familie ein hohes Losegeld zahlte."” Lorenzo Son-
cini, der das Attentat von 1572 iiberlebt hatte, wurde
sechzehn Jahre spiter entfithrt und in Mailand ermor-
det."”

Schliesslich wirft Campell den Veltliner Geistlichen
vor, dass sie pipstliche Bullen verkiindeten oder durch
Maueranschlag publizierten, obwohl der Bundstag zu
Ilanz 1562 (!) gegen den Protest eines pipstlichen Ge-
sandten ein Bullen-Publikationsverbot erlassen bzw.
bestitigt habe. Diese Angabe ist nicht ganz prizise.
Zusammen mit einem Gesandten des Konigs von Spa-
nien verlangte der pipstliche Legat Bernardino Bianchi
am 7.Juni 1561 vor dem Beitag in Chur unter anderem,
die Veroffentlichung von Bullen im ganzen Gebiet
der Drei Binde zuzulassen. Die Biindner Amtsleute
im Veltlin hatten das Gegenteil verfligt, um pipstliche
Provisionen - Verleihungen von Kirchenimtern-zu
verhindern und so das Pfarrwahlrecht der (bislang)
katholischen Veltliner Kirchgemeinden zu gewihrleis-
ten.” In seinem Entwurf fiir die den beiden Gesandten
zu erteilende Antwort unterstiitzte Heinrich Bullinger
das kommunale Pfarrwahlrecht und hielt fest, dass die
Biindner nicht verpflichtet seien, «alle die bullen, so uns
von Rom geschikt werdend », zu akzeptieren.”' Tatsichlich
wies der Bundstag zu Ilanz am 23.Oktober 1561 alle
papstlich-spanischen Ansinnen zuriick-ganz im Sin-
ne Bullingers, wenn auch etwas kiirzer gefasst als die-
ser und ohne nochmals besonders auf die Bullen-Frage
einzugehen.””

Im vorliegenden Traktat bezieht sich Campell auf
Bullen, die einen Ablass verheissen, etwa anlisslich
eines Heiligen Jahres. Ein derartiges Jubelfest ist 1575,
also erst kiirzlich, begangen worden, und entsprechend
heftig ist Campells Emporung iiber die Dreistigkeit,
mit welcher der Papst die theologisch haltlosen, alles
andere als heilswirksamen Gnadenmittel seiner Kirche
propagiert und popularisiert. Einen gewissen Erfolg darf
Campell spit noch erleben, als der Bundstag am 16.
Januar 1581 den Untertanen verbietet, «abblassbrieffen

oder einich jubilium von Rom» ins Land zu bringen, zu
verkaufen oder zu kaufen.””

Die Missbilligung des Ablasswesens paart sich bei
Campell mit der Sorge iiber den Fanatismus und die
Gewaltbereitschaft, die er bei den schwer bewaftneten
Jubildumspilgern beobachtet. Thm scheint sich daraus
eine konkrete Bedrohung der Reformierten zu ergeben.
Und tatsachlich wird den Glaubigen, die anlisslich des
Jubildums 1575 nach Como pilgern, vierzig Tage Ablass
zugesichert, wenn sie in der Kirche San Paolo am Tag der
Apostel Petrus und Paulus «fuir die Ethhung der katholi-
schen Kirche, die Ausrottung der Ketzer und den Frieden
unter den christlichen Fiirsten» beten.”” Ketzerhass und
Mordlust, aufgeriistete Prozessionen, mit Waffen hantie-
rende Kleriker — das Massaker der Pariser Bartholomius-
nacht, 1572, liegt nicht weit zuriick; die (von Spanien
finanzierte) katholische Liga wird noch zwei Jahrzehnte
spiter Paris terrorisieren; und der (von Spanien geforder-
te) «Sacro Macello» wird fast flinfzig Jahre spater durch
die Veltliner Dorfer rasen... Indem Campell hier eine
nur allzu realistische Schreckensvision heraufbeschwort,
erweist er sich als zuverldssiger Ungliicksprophet.

Folglich entriistet er sich sehr iiber die Bitte der Velt-
liner Untertanen, italienische Geistliche dennoch zuzu-
lassen. Wenn er die feindlichen Kleriker mit « Wolfen»
vergleicht, die man keinesfalls ins Land lassen darf, son-
dern abwehren muss, dann greift er das Wort des Evan-
gelisten auf: « Seht euch vor vor falschen Propheten, die
in Schafskleidern zu euch kommen, innerlich aber sind
sie reissende Wolfe» (Mt 7,15). Diese Bibelstelle ist im

197 Offenbar hatten die beiden Mordschiitzen nicht Zeit, richtig
nachzuladen (was ja nach jedem Schuss notwendig war ).

198  Camenisch, Geschichte, S. 141, Anm. 196; Bundi, Gewissensfrei-
heit, S. 107. Zu den Ubergriffen der Inquisition auf reformierte
Kaufleute aus den Biindner Untertanenlanden vgl. auch Bundi,
Beziehungen, S. 157-159.

199 Camenisch, Geschichte, S. 149.

200 Vortrag des pipstlichen bzw. spanischen Gesandten: Jecklin,
Materialien I1, Nr. 313, S. 311 und Nr, 314, S, 315. Zu dieser Ge-
sandtschaft vgl. Blumenthal, Drei Biinde, S. 235-240.

201 Jecklin, Materialien I, Nr. 321, S.323.

202 Ebd., Nr.322; hiernach auch Bundi, Gewissensfreiheit, Anhang
I, S.281.

203 Jecklin, Materialien 11, Nr. 476; hiernach auch Bundi, Gewis-
sensfreiheit, Anhang I, S.291.

204 «Pro ecclesice catholica exaltatione, haresum extirpatione ac
pace inter principes cristianos»; notarieller Ablassbrief vom
25. Juni 1575, zit. nach Pastore, Valtellina, S. 33, Anm. 55.

51



Konfessionellen Zeitalter sehr beliebt; Seelsorger auf
beiden Seiten benutzen sie jeweils zur Denunziation
des Widersachers. So der Churer Antistes Tobias Egli
1569 gegeniiber dem Ziircher Antistes Heinrich Bullin-
ger, gemiinzt auf die Dominikaner von Morbegno.””
So aber auch schon der Jesuit Bobadilla 1558 gegeniiber
dem Kardinal Farnese: Im Veltlin gilt es, «resistere alli
lupt lutherant, tanto adversarii»” Und so schliesslich der
Kardinal Borromeo um 1580 in einer Ermahnung an
den Bischof von Como: Die katholischen Schifchen
im Veltlin entbehren leider des Hirten, «che opponghi
alla rabia de’ lupi»*”

Campells Warnungen und Mahnungen sollten letzt-
lich nichts bewirken. Der Zustrom der fremden Monche
und Priester ins Veltlin setzte sich in unverminderter
Stdrke fort. Dies ist auch an den bundstiglichen Verbo-
ten abzulesen: Sie mussten dauernd wiederholt werden,
weil sie wirkungslos blieben. Einschligige Erlasse sind
aus den Jahren 1577, 1581, 1586, 1591, 1597 und 1598
tiberliefert.””

8 Die Wahrnehmung des Konfessionalisierungs-
rechts im Veltlin ist fiir die Biindner ein zwingendes
politisches Erfordernis. Erst mit der Durchsetzung der
richtigen, reformierten Glaubenslehre in den Unterta-
nenlanden wird dort Loyalitit zum herrschenden Staat
geschaffen. Eine konfessionell einheitliche, rechtglau-
bige Untertanenschaft ist die Voraussetzung fiir Ruhe
und Ordnung, Stabilitit und inneren Frieden. Und nur
reformierte Pfarrer sind iiberhaupt staatsloyale Kirchen-
manner. Campell gebraucht hier lauter staatspolitische
Argumente. Mit Emphase verwendet er den Begriff «res-
publica»; mit Selbstverstindlichkeit bezieht er ihn auf
die Drei Buinde.

9 Das Begehren der katholischen Untertanen, aus-
wirtige Geistliche beiziehen und anstellen zu diirfen,
ist damit aber offenbar noch nicht erledigt. Campell
sieht sich gezwungen, die einzelnen proklerikalen Argu-
mente zu widerlegen. Diese beziehen sich einerseits auf
die Gerechtigkeit im Vergleich mit den evangelischen
Untertanen, andererseits auf die erforderliche Mindest-
qualitit einer Pastoral, einer geistlichen Behirtung.

Die ungebremste Zuwanderung katholischer Geist-
licher aus der Lombardei erscheint immer mehr nicht
nur als Hauptproblem der Veltliner Politik in der zwei-
ten Hilfte des 16. Jahrhunderts, sondern auch als eigent-
liches Hauptthema von Campells Traktat. Die Geneh-
migung dieser Schrift durch die Synode Mitte Januar

52

1577 fillt zwischen zwei Bundstage, die sich mit der
gleichen Frage befassen. Sowohl an der Oktobersession
in Davos 1576 wie an der Februarsession in Chur 1577
tragen Vertreter der Untertanen ihr Anliegen vor, wobei
sie die erwihnten Argumente benutzen. Hier bekom-
men wir den unmittelbaren Anlass fiir Campells Schrift,
thre tagesaktuelle Motivation zu fassen.

Als 1hren Fursprecher schicken die katholischen
Untertanen im Herbst 1576 einen bedeutenden katho-
lischen Bundsmann vor. «Im nammen defS gantzen thals
Veltleins und graffschafft Cleffen und Wormbs, auch unse-
ren gethrewwen underthanen», plidiert Gallus de Mont
(1537-1608), ein Vertreter jener Familie, welche den
Viehhandel des Oberen Bundes mit der Republik Vene-
dig kontrolliert.”” De Mont, der langjihrige Landrichter
des Oberen Bundes und vormalige Landeshauptmann
des Veltlins,” beklagt die schlechte Versorgung mit
Geistlichen in den Untertanenlanden. Man kénne kei-
ne evangelischen Priadikanten bekommen, ausser frem-
de, und es herrsche auch Mangel an einheimischen
Messpriestern. Damit wird in geschickter Weise die
Gleichbehandlung der Konfessionen postuliert, auf die
Gleichberechtigung der katholischen Mehrheit mit der
evangelischen Minderheit gepocht. So dann auch expli-
zit: « Unseren gethrediwen, lieben underthanen der pépstlichen
religion» moge man doch «gleichlich alf$ denen evangeli-
schen » die Berufung auswirtiger Geistlicher erlauben.”

Doch die Bundstagsmehrheit durchschaut die List.
Sie wird auch «wvor villen ehrlichen pundsgnofSen gewarneth,
daz man solt luogen, dz under dem schein der predicanten defs
beil. Wortt Gottes kein frembden monchen noch priester ins
landt kommen lafSen und darauf sollen wir gut acht haben. »
Unter den bestehenden konfessionspolitischen Bedin-
gungen wire eine Gleichbehandlung der Protagonisten
beider Konfessionen viel zu gefihrlich. Der Bundstag

205 Bullingers Korrespondenz III, Nr. 148, S.144 (24.Jan.1569).
Ahnlich ebd., Nr. 274, 5.299 (9. Feb. 1572).

206  Zit. nach Pastore, Valtellina, S. 168, 170.

207 Zit. ebd., S. 34.

208 Jecklin, Materialien 11, Nr. 451, 476, 507, 528, 529 bzw. Bundi,
Gewissensfreiheit, Anhang I, S.291, 296-297, 301.

209 Vgl. Bundi, Beziehungen, S. 177.

210 Das Strafgericht von Thusis setzte ihn 1573 (kurz vor Ende der
Amtsperiode) ab, weil er das Landeshauptmann-Amt erkauft
hatte. In den 1580-90er Jahren amtierte er als Commissari zu
Chiavenna, Vicari zu Sondrio und nochmals als Landeshaupt-
mann zu Sondrio; Collenberg, Amtleute, S. 36, 38, 40, 42.

211 Abschied vom 27. Okt. 1576; Jecklin, Materialien 11, Nr. 450.



Abbildung 10:
Kirche San Pietro
in Berbenno.

verweist auf seine fritheren Erlasse. Ein Referendum
liber den Antrag de Mont will er vorliufig nicht durch-
fithren: Auch dies wire zu gefihrlich; denn die Gemein-
den sind moglicherweise schlecht informiert, anfillig
fiir Desinformation.””

Nichts Neues bringt demgegeniiber der Bundstags-
abschied vom 6.Februar 1577. Die katholischen Velt-
liner, die inzwischen die diplomatische Unterstiitzung
der katholischen Orte der Eidgenossenschaft geniessen
(was Campells Seitenhiebe gegen die Konfessionspoli-
tik der letzteren erklirt), haben wieder verlangt, dass die
Sache auf die Gemeinden ausgeschrieben werde. Dies
kann gelegentlich geschehen, und zwar auf ihre, der
Untertanen, Kosten. Es ist allerdings schon ofters darii-
ber gemehrt und stets klar entschieden worden: Frem-
de Messpriester und Monche werden nicht zugelassen.
Jene alten Erlasse und der Abschied vom vergangenen
Oktober werden somit bestitigt. Eine Ausnahme wird
zugestanden fiir Veltliner Landeskinder, die bisher in der
Fremde gelebt haben, nun aber auf Dauer heimkehren
wollen und dies auch zu beschworen bereit sind - sofern
es sich nicht um rechtmissig Verbannte, eigentliche
«Banditen», handelt.”” Ein entsprechendes Entgegen-

kommen gibt es 1581 fiir Priester aus der katholischen
Eidgenossenschaft: Sie diirfen sich im Veltlin nieder-
lassen, wenn sie schworen, ihr Lebtag zu bleiben, und

wenn sie die Satzungen der Drei Biinde beeiden.”"

Die Notwendigkeit, auswirtige Geistliche beizuzie-
hen, wird von den katholischen Veltlinern damit be-
griindet, dass die vorhandenen einheimischen Kleriker
zur Seelsorge unfihig oder unwillig seien. Ohne geistli-
che Anleitung aber drohe die katholische Bevolkerung
geistig und sittlich zu verrohen. So lauten die Klagen
der Veltliner Katholiken gegeniiber den Biindnern (in
der Wiedergabe der Biindner): Man habe im Veltlin
zwar «landsmonchen und prediger», aber diese seien «nicht
zu dem guth und fichig»; ja, «<kein lantskindt» sei «dazu
gut». Die Priester seien zum Dienst vor Ort «nit beque-
me», weil «anderen der kirchen geborenden dmpteren und
officien underwunden»*"

212 «Dieweil die sach eben schwer ist und villichter die gmeinden nit
vast und wobl bericht »; ebd.

213 Jecklin, Materialien II, Nr. 451.

214 Ebd., Nr. 476, Bundstagsbeschluss von Ilanz, 16. Jan. 1581.

215 Ebd., Nr. 450-451.

53



Diese pauschale Klage tiberrascht ein wenig, zumal
sie hier den Reformierten vorgetragen wird. Es scheint
sich indessen um ein reales Problem gehandelt zu ha-
ben. Die Priester, welche die Veltliner Pfarrstellen inne-
hatten, waren oft nicht auf diesen Stellen anzutreffen;
sie vernachlissigten ihr Amt und ihre Residenzpflicht,
um weitere Pfriinden zu sammeln. Solche Pfriindenak-
kumulation verband sich nicht selten mit der Fihrung
weltlicher Geschifte und allgemein mit einer unkanoni-
schen Lebensfithrung.”

Der Jesuit Bobadilla beklagte 1558 gegeniiber seinen
Ordensoberen in Rom «la mala vida tanto de sacerdotes,
come laycos» im Veltlin. Die lokale Priesterschaft sei dem
Fleische und dem Geize ergeben, was die « Lutheraner»
stirke.”'” Mit der starken Konkurrenz der Reformierten
rechtfertigte der Bischof von Como gegeniiber dem Erz-
bischof von Mailand, und dieser wiederum gegeniiber
der romischen Inquisition, die schwache Leistung des
katholischen Klerus im Veltlin.*®* Wandte sich Carlo
Borromeo aber tadelnd und mahnend an den Bischof
von Como, Giovanni Antonio Volpi, dann stellte er die
Sache umgekehrt dar: Die Erfolge der Reformierten ver-
dankten sich nur der Disziplinlosigkeit des lokalen Nie-
derklerus und dem fehlenden Durchgreifen Volpis.”” Ja,
sogar gegeniiber den Bindnern verwies Borromeo auf
die schlechte Qualitit der vorhandenen Veltliner Pries-
ter: Mit diesem Argument verwarf er 1584 den biind-
nerischen Vorschlag eines Moratoriums, namlich dass
im Veltlin von keiner der beiden Konfessionen mehr
fremde Seelsorger aufgenommen werden sollten.”” Die
durchaus mangelhafte, sittlich fragwirdige Auffithrung
der Veltliner Priester—nicht zuletzt ihre Gewohnbheit,
sich Konkubinen zu halten-wird auch in den Visita-
tionsberichten des pépstlichen Visitators Bonhomini,
1578, sowie des neuen Bischofs von Como, Feliciano
Ninguarda, 1590, geriigt.”!

Hierbei ist zu beriicksichtigen, dass die von der tri-
dentinischen Kirchenreform verlangte Kontrolle und
Disziplinierung des Klerus natiirlich auch mit rheto-
rischen Mitteln gefordert werden musste. Jene Kreise,
welche um 1600 die Heiligsprechung des Borromaus
betrieben, hoben gern den Reformbedarf hervor, den
der grosse Seelenhirte an den von Hiresie infizierten
Rindern seiner Kirchenprovinz vorgefunden und dem
er so energisch abgeholfen hatte. Tatsichlich gehorte
die zentrale Priesterausbildung zu den wichtigsten Inst-
rumenten des Metropoliten.”

Im kritischen Urteil tber die traditionelle katholi-
sche Priesterschaft im Veltlin waren sich der Mailin-

54

der Kirchenfiirst und der Biindner Pridikant also einig.
Wenn dagegen die katholischen Veltliner, laut Cam-
pells Traktat, versicherten, dass sie einheimischen Pries-
ternachwuchs nach katholisch-reformerischen Stan-
dards ausbilden lassen wollten, dann wirkte dies auf
die Biindner Reformierten schwerlich beruhigend. Eine
Schulung am «Collegium Helveticum » in Mailand, wo
gegen Ende des 16. Jahrhunderts tatsichlich einige Velt-
liner studieren sollten, konnte aber noch nicht gemeint
sein; Borromeo griindete dieses Institut erst 1579.” Ge-
rade zu jener Zeit plante man auch im Veltlin wieder die
Griindung eines Priesterseminars oder eines Jesuitenkol-
legs. Diese Projekte wurden aber weder von der mailin-
dischen und romischen Kirchenleitung noch von der
Biindner Obrigkeit unterstiitzt.”

Den Sittenwandel betreffend, schitzt Campell die
aus dem Suden ankommenden Kleriker keineswegs
hoher ein als die schon im Veltlin befindlichen. Sein
Hauptargument fur die Abweisung fremder Priester ist
aber nicht deren Mangel an personlicher Sittlichkeit,
sondern die von ihnen ausgehende Gefihrdung der 6f-
fentlichen Sicherheit. Sie sind weder rechtschaffen noch
redlich; vor allem aber sind sie politisch gefihrlich. Sie
hetzen gegen die evangelischen Untertanen, und zu-
gleich wiihlen sie gegen den biindnerischen Staat. Cam-
pell argumentiert hier, ganz modern und sehr explizit,
mit dem Staatsinteresse, das allen Einzelinteressen iiber-
geordnet ist: «fotius reipublice utilitas».

10 Die Forderung der Untertanen, das Zulassungs-
verbot fiir fremde Priester aufzuheben, verrit die Un-
wissenheit oder Unverschimtheit derjenigen, welche

216 Pastore, Valtellina, S. 55, 60.

217  Zit. ebd., S. 166.

218  Bischof Volpi an Kardinal Borromeo, 1569, sowie Borromeo an
den Inqusitionskardinal Rebiba, 1570; ebd., S. 32 bzw. 47.

219  Nach Borromeos «Istruttione» fir Volpi, um 1580; ebd.,
S.33-34.

220 Ebd., S.48.

221 Ebd., S.45 bzw. 48-50. Wihrend Giovanni Francesco Bonho-
mini, Bischof von Vercelli, durch Borromeo sorgfiltig instruiert
wurde, stammte Ninguarda selbst aus dem Veltlin (aus Morbe-
gno).

222 Vgl. Filippo Bareggi, Stato e riforma, bes. S.60: Die Kontrolle
des Klerus war das grossere, dringendere Problem als die Kont-
rolle der Laienschaft.

223 DPastore, Valtellina, S. 61, 74-77.

224  Ebd., S.180-181.



diese Forderung erheben. Umso wichtiger ist es fiir die
Bindner Landesherren, die Reformation endlich konse-
quent im ganzen Veltlin durchzusetzen (wovon dann
allerdings auch dort einheimische Priester betroffen
sein werden ). Landesherrliche Entscheidungsmacht ist
durchaus mit elterlicher Erziehungsbefugnis zu verglei-
chen; in beiden Fillen kann die Verantwortung gegen-
tiber Unmiindigen die Anwendung von sanftem Zwang
erfordern. Die Reformierung des Veltlins dient einem
dreifachen Ziel: Erziehung der Untertanen zum Gehor-
sam; Gewinnung staatsloyaler Geistlicher; Verbreitung
des wahren Glaubens bei den Untertanen.

Auch in dieser Phase von Campells Argumentati-
on haben staatlich-politische Zwecke nicht weniger
Gewicht als kirchlich-theologische Ziele. Erneut wird
das Staatsinteresse und die damit verkniipfte Pflicht
zur vorsorglichen Gefahrenabwehr beschworen. Die
Ausdrucksweise ist wiederum sehr modern: Man ist
versucht, «rezpublice ratio» mit «Staatsraison» zu Uber-
setzen-ein ganzes Dutzend Jahre bevor dieser Begriff
in der europiischen Staatsphilosophie aufkommt. Der
Jesuit Giovanni Botero (1544 - 1617), zuzeiten Privatse-
kretir des Kardinals Borromeo, spiter Erzieher der sa-
voyischen Prinzen, wird 1589 eine Abhandlung «Della
ragion di stato » verfassen. Fiir Botero steht der Staat nicht
etwa iiber den Konfessionen, sondern er realisiert sich
erst vollstindig mit der Durchsetzung der einen wah-
ren Konfession. Alle Gegner der Monokonfessionalitit
sind zum vornherein unbotmissige Untertanen.’” «Erst
die unlosbare Verbindung der beiden an sich kontriren
Prinzipien, Staatskonfession und Staatsrison, hat dem
Obrigkeitsstaat in der zweiten Hilfte des 16.Jahrhun-
derts sein unverwechselbares Gesicht und seine spezi-
fische Stirke gegeben », stellt der Verfassungshistoriker
fest.” Vor diesem Hintergrund verkdrpert unser Autor,
der Angehorige eines auch nach zeitgenossischen Krite-
rien unmodernen Staates, geradezu die Speerspitze der
staatstheoretischen Entwicklung seiner Zeit.

Gegen den Schluss dieses Abschnitts veredelt Cam-
pell seine Rhetorik mit der Paraphrasierung eines klas-
sischen Dichters. Lissig gekonnt streut er einen halben
Homervers ein: «umsonst die Erde belastend» (I
18.104, nach Voss).””

11 Der Autor verweilt beim Thema. Denn das An-
sinnen der Veltliner Katholiken, ungeachtet aller bis-
herigen Verbote auslindische Geistliche anstellen zu
diirfen, kann gar nicht nachdriicklich genug zuriickge-
wiesen werden. Der Vergleich zwischen obrigkeitlicher

und viterlicher Autoritit wird wiederholt: Weisheit und
fursorgliche Liebe wird weder verblendete Untertanen
noch unverniinftige Kinder eigenmichtig entscheiden
lassen, wenn es um die wichtigsten Dinge geht. Dieser
Patriarchalismus, der die hausviterliche Gewalt als Mo-
dell fiir die Staatsgewalt nimmt und beide fast unum-
schrinkt herrschen lassen will, ist bezeichnend fiir die
um Sozialdisziplinierung bemiihte Literatur des Refor-
mationszeitalters.”

Die Sorge der Untertanen, ohne engagierte ka-
tholische Seelsorger spirituell zu verkommen, findet
bei Campell nun eine fast sarkastische Antwort. Auf
dhnliche Weise sarkastisch hatte schon der Churer
Hauptpfarrer Johannes Fabricius reagiert, als sich die
Untertanen 1569 iiber den wegen der Cellario-Affire
drohenden Beschluss zur Ausweisung aller Moénche
entsetzten und klagten, dies wiirde den Ruin ihres Va-
terlandes bedeuten. Gewiss, den Ruin: nimlich wegen
des bevorstehenden Verlustes papstlicher Subsidien, so
Fabricius damals trocken.”” Und nun bemerkt Campell
ebenso trocken: Die befiirchtete geistliche Verrohung
ist bei den katholischen Untertanen ja lingst eingetre-
ten; kaum einer von ihnen kann das Unser Vater, das
Apostolische Glaubensbekenntnis und die Zehn Gebo-
te aufsagen. Derweil hitte wohl jeder reformiert erzo-
gene junge Mensch in den Drei Blinden diese heiligen
Texte rezitieren kénnen, gehorten sie doch zum Inhalt
des evangelischen Biindner Katechismus von 1537;
ausserdem wurden sie zu Beginn jedes Gottesdienstes
verlesen.” Im bikonfessionellen Chiavenna wurden
Vaterunser, Credo und Zehn Gebote von den Biindner
Amtsleuten als letzte — aber letztlich ausreichende - ge-
meinsame Basis christlichen Lebens betrachtet und den
Untertanen anempfohlen.™

225 Vgl. Reinhard, Humanismus, S.252; Wolgast, Konfessionalisie-
rung, S.203.

226  Willoweit, Verfassungsgeschichte, S. 134.

227 Ein Homer-Zitat gelegentlich auch bei Béze, Magistrats,
S.15-16.

228 Hisia, Social Discipline, bes. S. 143-144. Auch bei Béze, Magis-
trats, S. 87 erscheint die Vater-Regent-Metapher; doch hier geht
es bezeichnenderweise gerade um eine Beschrinkung des Ver-
pflichtungs- und Unterordnungsverhaltnisses.

229  Bullingers Korrespondenz 111, Nr. 148, S. 145 (24. Jan. 1569).

230 Vgl. Camenisch, Katechismus bzw. Truog, Synode, S.21.

231 Filippo Bareggi, Stato e riforma, S.202.

55



Hier begegnen wir jenem Aspekt der Konfessio-
nalisierung, den Ulrich Pfister besonders hervorhebt
und am biindnerischen Beispiel demonstriert.” Die
traditionelle Glaubenspraxis, die mit ihrer nonverbal-
magischen bzw. sakramentalen Prigung ganz in der lo-
kalen Volkskultur aufgegangen ist, wird durch ein ver-
bal bzw. katechetisch ausgerichtetes, universalistisches
und territorial einheitlich organisiertes Glaubenswissen
verdrangt. Etwas allgemeiner ausgedriickt: Durch die
Konfessionalisierung sind die Veltliner — aber auch die
Biindner - erst eigentlich christianisiert worden.” Erst
die Reformation und bis zu einem gewissen Grad auch
die katholische Reform haben uns aus der spdtmittel-
alterlichen Volksfrommigkeit, jenem dunkelbunten
Zauberwald des Aberglaubens, herausgeholt. Dass die
Protestanten vor den Katholiken in diesen Akkultura-
tionsprozess eingestiegen sind, ja dass sie ihn initiiert
haben und darin einen uneinholbaren Vorsprung besit-
zen, ist Campell nur allzu bewusst. Dieses Bewusstsein
fithrt bei ihm zu einem Gefiihl der kulturellen Uberle-
genheit.

So lisst er, in eindricklichem Kontrast zur Unwis-
senheit und religidsen Unbildung der katholischen Un-
tertanen, noch einmal seine humanistische Bildung auf-
leuchten, indem er jene Unwissenheit als «cimerische »
Finsternis—ja, gar noch finsterer als «cimerisch»-be-
klagt. Das bedauernswerte Volk der Cimerier lebte be-
kanntlich am &ussersten Rand der antik-hellenischen
Welt, am Eingang zur Unterwelt, in immerwahrender
Dimmerung.

12 Die Argumentation zeigt mittlerweile einen ver-
stirkten Zug ins Katechetische, Dogmatische. Es geht
um die Grundlagen der Rechtgliubigkeit und Heilsge-
wissheit. Campell stellt klar, dass es (nebst der wahren
Offenbarung) die gute theologische Begrindung ist,
was eine Glaubenslehre giiltig und sicher macht. Eine
Uberzeugung hingegen, die bloss auf irgendeiner Tra-
dition beruht, ist naiv, illusionir und nichtig, wie das
Beispiel der Juden und der Muslime zeigt.”' Dabei gibt
es allerdings verschiedene Grade des Irrtums: Die meis-
ten Katholiken hegen denn doch weniger irrige und ab-
wegige Glaubensiiberzeugungen als die Juden und die
Muslime.

Indem Campell die Mehrzahl der Katholiken als
irrende Christen von den eigentlich Unglaubigen ab-
hebt, lasst er ithnen eine viel freundlichere Einschit-
zung angedeihen als die katholische Inquisition sie
fur die Protestanten iibrig hat. Die Gegenreformation

56

bekriftigt nimlich die mittelalterliche Wertung, wo-
nach die «Ketzer» («Haretici», Verfechter dogma-
tischer Irrtimer) im innersten Kreis der Holle schmo-
ren, wihrend die Juden und Muslime (monotheistische
«Infideles » ), die « Gotzenanbeter» und « Heiden » (poly-
theistische «Idolatres» oder «Pagani»), die christlichen
«Heuchler» und die christlichen «Siinder» graduell ab-
gestuft in den dusseren, nicht ganz so heissen Zonen
des Infernos leiden und biissen.”” Dieser mittelalter-
lichen und zugleich gegenreformatorischen Auffassung
huldigt etwa der Veltliner Karmeliterménch C. Fer-
rari Legnani, ein begeisterter Teilnehmer des «Sacro
Macello».”* In seinem Nachruf auf den Herzog von
Feria, den spanischen Statthalter in Mailand, der auf
hochst fromme und gottgefillige Weise die «Ketzer»
aus dem Veltlin vertrieben habe, ruft der Ménch 1621
aus: «Peggio lesser sottoposto agli Heretici che a Giudei, a
Mori, a Turchi e a Idolatri» >’

13 Nun erkldrt Campell, weshalb die katholischen
Untertanen nicht das Widerstandsrecht beanspruchen
dirfen, um eine von der Biindner Obrigkeit durchge-
fiuhrte Reformation der Untertanenlande zu bekimp-
fen. Es konnte ihnen ja einfallen, sich nach dem Bei-
spiel der Evangelischen im Reich und der franzosischen
Calvinisten auf bestimmte Bibelworte zu berufen: auf
Mt 22,21 «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
gebt Gott, was Gottes ist», sowie auf Apg 5,29 «Man
muss Gott mehr gehorchen als den Menschen»-die
clausula Petri, denn so heisst diese Stelle bei den Exege-
ten des Staatskirchenrechts. (Campell pflegt nur die Ka-
pitel der biblischen Biicher, nicht die einzelnen Verse,
anzugeben. Seine Randglosse « Act. 4, 5» bedeutet also:
«Acta Apostolorum», Kap.4 und Kap.5. Denn bereits

232 Pfister, Konfessionskirchen, S. 205, 226, 228, 231-232.

233 Hinsichtlich der Veltliner: Pastore, Valtellina, S. 185; Xeres, Po-
poli, S.61.

234 Fiir die Muslime verwenden die Europier zu Campells Zeit
uneinheitliche Bezeichnungen: Man spricht von « Tiirken » oder
von « Mauren », je nachdem ob einem die islamische Glaubens-
gemeinschaft im Osten oder im Siiden entgegentritt.

235 Zu den traditionellen Kategorien der Ungldubigkeit bzw. Nicht-
Rechtgliubigkeit vgl. Guggisberg, Wandel, S. 138.

236  Seine verziickten Visionen von Blutstrémen und ganzen Bergen
getoteter Reformierter — «torrenti del loro sangue », «monti de i
lor cadaveri insepolti » — hatten geholfen, das Massaker zu inspi-
rieren. Zit. nach Pastore, Valtellina, S. 19.

237 Ebd.



n Apg 4,19 antworten Petrus und Johannes, nachdem
thnen der Hohe Rat verboten hat, im Namen Jesu zu re-
den und zu lehren: «Urteilt selbst, ob es vor Gott recht
ist, dass wir euch mehr gehorchen als Gott.»)

Die clausula Petri ist das felsenfeste Fundament des
christlichen Widerstandsrechts.”® Dabei hat sich zu-
ndchst nur die Frage gestellt, ob der Widerstand passiv
bleiben muss oder ob er auch aktiv werden darf. Zu
Campells Zeiten ist diese Frage beantwortet: Im Zus-
sersten Fall, bei schlimmster Glaubensunterdriickung,
ist den (wahren ) Christen aktiver Widerstand erlaubt.”
Campells Begrindung dafiir, dass die katholischen
Untertanen das Widerstandsrecht nicht beanspruchen
diirfen, ist nun vorhersehbar: Allein die Bekenner des
wahren Glaubens sind zum Widerstand gegen die Un-
terdriicker ihres Glaubens berechtigt, wobei es-wie
oben gezeigt - natiirlich nicht gilt, wenn man sich bloss
einbildet, den wahren Glauben zu haben.

Die Lehre vom legitimen Widerstand, wie sie Theo-
dor Beza entwickelt hat, wird bei Campell nur sehr ober-
flichlich gestreift; eine Diskussion wird geflissentlich
vermieden. Die Idee eines pactum ist Campell fremd,
sobald es um die Untertanen geht. Dass das Volk nicht
fiir die Obrigkeit da ist, sondern vielmehr die Obrig-
keit fiir das Volk: Solche Gedanken kann er in seinem
Argumentationszusammenhang nicht brauchen. Denn
es ist ja klar, dass die Biindner Herrschaft iiber das Velt-
lin, Bormio und Chiavenna nicht auf dem Konsens
des beherrschten Volkes, sondern auf der militirischen
Aktion von 1512 beruht. Eroberer, Unterdriicker ihrer
Nachbarvélker erfiillen nun aber genau die Definition
tyrannischer, also illegitimer Herrscher.™

Demgegeniiber bemiiht sich Campell, die Biind-
ner Obrigkeit als eine gottesfirchtige, gottgefillige und
gottgewollte darzustellen. Auffallenderweise macht er
aber dieses Argument nicht so stark wie er konnte. Er
verzichtet darauf, jene Bibelstellen heranzuziehen, wel-
che die Einsetzung aller Obrigkeit durch Gott behaup-
ten und den Gehorsam als Christenpflicht postulieren
(Rém 13,1; Tit 3,1; 1 Petr 2,13). Stattdessen fiihrt er
Mt 22,21 «Gebt dem Kaiser...» dermassen breit und
beredt aus, dass es fiir einen Augenblick fast scheint, er
wolle aus der Rolle fallen und ein obrigkeitskritisches
Plidoyer halten.

Diese Inkonsequenz ist tatsichlich nur durch eine
Art Rolleninkonsistenz zu erkliren. Wenn es nimlich
um seine Unterengadiner Heimat geht, dann tritt Cam-
pell als juristisch versierter Gegner der landesherrlichen
Anspriiche des Erzherzogs von Osterreich auf. Die

«Historia Retica» enthilt dazu lange rechtshistorische
Erérterungen.”' So erklirt es sich, dass unser Autor da-
vor zurickscheut, jegliche Obrigkeit als gottgewollt zu
bezeichnen, und dass ihm der Widerstandsgedanke of-
fenbar nicht in jedem Fall unsympathisch ist. Dies impli-
ziert allerdings, dass der Habsburger als Landesherr des
Unterengadins fur Campell, jenseits aller Polemik, eine
ernstzunehmende Denkmoglichkeit gewesen wire...

Es gibt aber noch eine andere, niher liegende
und zugleich brisantere Erklirung fir die obrigkeits-
kritische Tendenz, die in Campells Traktat-Rhetorik
ganz unverhofft horbar wird. In ihrer Auseinander-
setzung mit dem allein auf Ruhe und Ordnung-und
auf seine Autoritit—bedachten Bundstag, 1572/73,
erinnerten sich die aktivistischen Pridikanten Campell
und Egli an das Gebot, dem «Kaiser» nur so lange
zu gehorchen, als dies den Gehorsam gegeniiber Gott
nicht beeintrichtige, und sie zitierten die clausula Pe-
tri** Damit wollten sie natiirlich nicht die Biindner
Obrigkeit grundsitzlich in Frage stellen, sondern nur
bestimmte Bundstagserlasse relativieren (oder auch:
bestimmte Bundstagserlasse herbeifiihren). Jedenfalls
beharrten sie mit Entschiedenheit auf dem Recht
und der Pflicht, ihre Stimme zur Verteidigung der
Biindner Kirche zu erheben. Eine eher genferische
als ziircherische Position, ja noch deutlicher akzen-
tuiert als die genferische: ganz konfessionell, aber
nicht mehr ganz staatskirchlich, sondern eher schon
theokratisch.”

238  «ll se faut souvenir de ceste parolle des Apostres, 1l vaut mieux
obeir a Dieu quw’aux hommes »; Béze, Magistrats, S. 6.

239 Reinhard, Humanismus, S.277; Wolgast, Konfessionalisierung,
S.191.

240  Ebd,, S. 18.

241 Campell, Historia Reetica 11, S. 603-604, 668-676.

242 «Eatenus Casari parendum, quatenus obedientie Dei nibil de-
cesserit, guod divus Petrus suo tempore et loco probe observarit,
cum Deo plus obedientie quam hominibus prastandum esse di-
xisset.» Egli am 21.Jan. 1572 an Bullinger; Bullingers Korres-
pondenz III, Nr. 272, S. 287. — Auf diese Stelle weist schon Head,
Social power, S. 74, mit Anm. 27 hin.

243 Vgl. Truog, Synode, S.27; Pfister, Konfessionskirchen, S.219.
Die von Campell beispielhaft bzw. offiziell vertretene Linie der
evangelisch-ritischen Synode hatte die institutionelle Schwiche
des Dreibiindenstaates zur Voraussetzung,.

57



14 Der letzte, aber nicht unwichtigste Einwand der
katholischen Untertanen lautet, dass Gewalt kein (reli-
gioses) Argument ist, dass es in Glaubensfragen keinen
Zwang geben kann: Der Glaube lisst sich nicht erzwin-
gen, das Gewissen nicht bezwingen.

Der Glaube als freies Geschenk Gottes, der sich
obrigkeitlich-dogmatischem Machtgebot entzieht: Hier
vernehmen wir die Stimme von Campells altem Geg-
ner Gantner. Dieser war aber nicht der einzige religiose
«Liberale» seiner Zeit. Etliche europiische Juristen und
Staatsphilosophen — Theologen allerdings weniger - wa-
ren im 16.Jahrhundert fur das Problem der Gewissens-
freiheit sensibilisiert.”*

Die ausdriickliche Forderung, dass die Obrigkeit kei-
ne Macht iiber die Religion der Untertanen haben solle,
war zunichst vom radikalen Fliigel der evangelischen
Bewegung gekommen. Im Vorfeld des Augsburger Re-
ligionsfriedens 1555 rangen die evangelischen Fiirsten
dem Reichsoberhaupt die Garantie ab, dass kein luthe-
rischer Protestant «der Religion halben mit der That, gewal-
tiger WeifS oder in anderer Weg, wider sein Conscientz und
Willen » bedringt werden diirfe.” Und auf dem Reichs-
tag, der den Religionsfrieden schliesslich verabschie-
dete, forderten einige protestantische Stinde sogar die
vollige Religionsfreiheit fur die Untertanen; dies jedoch
vergeblich.” Gegen den Gewissenszwang in den Terri-
torien verfiigte der Religionsfriede dann wenigstens das
ius emigrandi, das Recht des freien Abzugs fir Anders-
glaubige. Verglichen mit dem Ketzerrecht war dies doch
ein Fortschritt.””

Auch in Westeuropa wurde nach der Jahrhundert-
mitte das Postulat der Gewissensfreiheit 6fters erhoben.
In den multikonfessionellen Niederlanden galt religic-
se Toleranz als Bedingung fur wirtschaftliche Prosperi-
tit.”* Als Leiter der Genfer Kirche erklirte Theodor Be-
za feierlich, dass sich Religion nicht mit Waffengewalt
durchsetzen lasse, weil man die Gewissen nicht zwingen
koénne.*”

Vor dem Hintergrund der europiischen Entwick-
lung, wie auch aus Ricksicht auf die biindnerischen
Traditionen, darf Campell also keine Gewaltanwen-
dung fordern, um seine religionspolitischen Ziele zu
erreichen. Er verlangt denn auch nicht eigentlich die
zwangsweise Bekehrung der katholischen Untertanen.
Diese sollen nur dazu verpflichtet werden, Bekehrungs-
predigten anzuhoren, und sie diirfen der Ausbreitung
der Reformation keinen Widerstand entgegensetzen.

Damit ist Campell auf der theoretischen Hohe des
internationalen Reformiertentums. Fir Calvin hat der

58

Staat die reine Lehre der richtigen Gottesverehrung zu
schiitzen. Es ist zwar nicht seine Aufgabe, unmittelbaren
Glaubenszwang auszuiiben, «jedoch durchaus, die Ver-
ichter des Wortes Gottes mit weltlichen Mitteln zu un-
terdriicken und in diesem Sinne eine wenigstens iusse-
re Religionskonformitit im eigenen Herrschaftsbereich
herzustellen. »” Beza pflichtet bei: Der Landesherr, der
seine Untertanen vom Gotzendienst und Aberglauben
zum wahren Glauben bekehren will, hat die Pflicht,
sie gut unterrichten zu lassen, «les faire bien instruire par
bons & vifs argumens». Umgekehrt sind die Untertanen
verpflichtet, der Vernunft und Wahrheit zu folgen, «de
donner lieu a raison & verité». Gegen diejenigen, welche
sich aus reiner Halsstarrigkeit, «par seule opiniastreté », der
Einrichtung des wahren Glaubens widersetzen, muss
der Landesherr zweckmissige Erlasse auf- und durchset-
zen, «dresser ¢ entretenir de bons Edits ».>'

15 Schlusswort: Der vorliegende Traktat sollte auf-
zeigen, wie die reformierten Biindner im Konfessionellen
Zeitalter ihre Verantwortung gegeniiber Gott und den
Untertanen, aber auch gegeniiber sich selbst, das heisst
gegeniiber dem eigenen Staat, am besten wahrnehmen.
Die Ausfuhrlichkeit der Darlegung ist der Vorwegnah-
me und Widerlegung von Einwinden geschuldet. Die
Gegeniiberstellung von These und Antithese verleiht
dem Werk seine dialektische Struktur und insgesamt
den Charakter einer theologisch-staatsphilosophischen
Disputation.

244  Zum Folgenden Guggisberg, Wandel, S. 135-140.

245 Passauer Vertrag 1552, zit. nach Willoweit, Verfassungsge-
schichte, S. 127.

246 Ebd., S.125.

247 Wolgast, Konfessionalisierung, S. 197.

248  Guggisberg, Wandel, S. 144.

249  «Que la Religion concernant les consciences, qui ne se peuvent
iamais forcer, il s’ensuit qu’elle ne se peut planter par armes.»
Béze, Magistrats, S. 116.

250 Wolgast, Reformierte Konfession, S. 10-11.

251 Beze, Magistrats, S. 121.



Bibliographie

Quellen

Bize Tutopore DE, Du Droit des Magistrats sur
leurs subjets. Traitté tres-necessaire en ce temps
pour advertir de leur devoir, tant les Magistrats que
les Subiets, La Rochelle (La veuve Berton et Jean
Portau) 1575. - Neudruck Paris ( Editions d’Histoire
Sociale) 1977. - (1. Ausg.: Heidelberg [Jean Mare-
schal] 1574 und Genf [Jacob Stoer] 1574.)

Bize THEODORE DE, Les vrais pourtraits des hommes
illustres en piété et doctrine, traduicts du latin,
Genf (Jean de Laon) 1581. - Neudruck Genf (Slat-
kin Reprints) 1986. — (1. Ausg. lateinisch: Icones, 1d
est vere imagines virorum doctrina simul et pietate
illustrium, Genf [Jean de Laon; angeblich Jean Re-
my in Antwerpen| 1580.)

Urrict CampeLLi Ratiz alpestris topographica
descriptio, hrsg. auf Veranstaltung der Schweize-
rischen Geschichtforschenden Gesellschaft von
C.LKind (Quellen zur Schweizer Geschichte, 7),
Basel 1884.

Urrict CampeLir Historia Ratica, hrsg. auf Veran-
staltung der Schweizerischen Geschichtforschenden
Gesellschaft von Placidus Plattner, 2 Bde. (Quellen
zur Schweizer Geschichte, 8—9), Basel 1887-90.

A Porta Perrus Dominicus Rosius, Historia Refor-
mationis ecclesiarum Raticarum, 2 Bde., Lindau
1771/77.

Schiess Traucorr (Hrsg.), Bullingers Korrespon-
denz mit den Graubiindnern, 3 Bde. (Quellen zur
Schweizer Geschichte, 23-25), Basel 1904 -06.
JeckLIN Fritz (Hrsg.), Materialien zur Standes- und
Landesgeschichte Gem. III Biinde (Graubiinden)
1464-1803, 2 Bde., Basel 1907-09.

Anhang I-I1, in: Bunpr MarTIN, Gewissensfreiheit
und Inquisition (s. unten), S.253-309.

Literatur

BrumentHAL Duri, Die Drei Biinde 1535 bis
1565. Unter besonderer Beriicksichtigung der
Biindnisverhandlungen mit Frankreich und Mai-
land, Ziirich 1990.

BonoraDp ConrapiN, Die Engadiner Reformato-
ren Philipp Gallicius, Jachiam Tiitschett Bifrun,
Durich Chiampell. Voraussetzungen und Mog-
lichkeiten ihres Wirkens aus der Perspektive der
Reformation im allgemeinen, Chur 1987.

Bunpi MarTIN, Frithe Beziehungen zwischen Grau-
biinden und Venedig (15./16.]Jahrhundert) (Quel-
len und Forschungen zur Biindner Geschichte, 2),
Chur 1988.

Bunpr MartiN, Gewissensfreiheit und Inquisition
im ritischen Alpenraum. Demokratischer Staat und
Gewissensfreiheit. Von der Proklamation der «Religi-
onsfreiheit» zu den Glaubens- und Hexenverfolgun-
gen im Freistaat der Drei Biinde (16. Jahrhundert),
hrsg. vom Verein fiir Biindner Kulturforschung,
Bern, Stuttgart, Wien 2003.

BurkHARDT JoHANNES, Das Reformationsjahrhun-
dert. Deutsche Geschichte zwischen Medienrevolu-
tion und Institutionenbildung 1517-1617, Stuttgart
2002.

CameniscH Emii, Notizen tiber Ulrich Campell aus
seinen letzten Lebensjahren nach dem Synodalpro-
tokoll von 1571 bis 1608, in: BM 1920, S. 79 - 83.
CameniscH Emi, Der erste evangelische Biind-
ner Katechismus 1537, in: Aus funf Jahrhunderten
Schweizerischer Kirchengeschichte. Festschrift Paul
Wernle, Basel 1932, S.39-72.

CameniscH EmiL, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation in den italienischen Siidtilern
Graubtindens und den ehemaligen Untertanenlan-
den Veltlin, Chiavenna und Bormio, Chur 21950.
CoLLENBERG ApoLrr, Die Biindner Amtsleute in
der Herrschaft Maienfeld 1509-1799 und in den
Untertanenlanden Veltlin, Bormio und Chiavenna
1512-1797, in: JHGG 129, 1999, S.1-118.
DENNERT JURGEN, Einleitung, in: Beza, Brutus, Hot-
man. Calvinistische Monarchomachen (Klassiker
der Politik, 8), iibers. von Hans Klingelhofer, hrsg.
und eingel. von Jiirgen Dennert, Kéln und Opladen
1968, S. IX-LXXV.

FiLipro BarGeGcar Craupia Di, Stato e riforma della
chiesa fra ’500 e 600. Il Ticino e le Tre Leghe a con-
fronto, in: JAGER/PFISTER, Konfessionalisierung und
Konfessionskonflikt, S. 183 -205.

GRraF WERNER, Die Ordnung der Evangelischen Sy-
node in Graubiinden von der Reformation bis 1980,
in: JHGG 112, 1982, S.7-93.

GuGGIsBERG HaNs R, Paritit, Neutralitit und Tole-
ranz, in: Zwingliana 15, 1979/82, S. 632 -649.
GucaisBerG Hans R., Wandel der Argumente fiir
religiése Toleranz und Glaubensfreiheit im 16. und
17.Jahrhundert, in: ders., Zusammenhinge in histo-
rischer Vielfalt - Humanismus, Spanien, Nordame-
rika (Basler Beitrige zur Geschichtswissenschaft,

59



14), Basel und Frankfurt a. M. 1994, S.135-156.
(Erstveroffentlichung 1977).

Handbuch der Bundner Geschichte, hrsg. vom Ver-
ein fir Biindner Kulturforschung im Auftrag der
Regierung des Kantons Graubiinden, 4 Bde., Chur
2000.

Heap Ranporrn C., Religitse Koexistenz und kon-
fessioneller Streit in den Vier Dorfern. Praktiken
der Toleranz in der Ostschweiz, 1526 -1615, in: BM
1999, S.323-344.

Heap RanporpH C., «Nit alss zwo Gemeinden,
oder Partheyen, sonder ein Gmeind». Kommuna-
lismus zwischen den Konfessionen in Graubiinden,
1530-1620, in: KomiN Bear (Hrsg.), Landgemeinde
und Kirche im Zeitalter der Konfessionen, Ziirich
2004, S.21-57.

Heap Ranporer C., At the Frontiers of Theory.
Confession Formation, Anti-Confessionalization
and Religious Change in the Valtellina, 1520-1620,
in: JAGER/PrisTER, Konfessionalisierung und Kon-
fessionskonflikt, S. 163 -179.

Heap Ranporpu C., «cetera sunt politica et ad nos
nihil». Social power, legitimacy and struggles over
the clerical voice in post-Reformation Graubiinden,
in: ScHORN-ScHUTTLE Luisk und Tope Sven (Hrsg.),
Debatten iiber die Legitimation von Herrschaft. Po-
litische Sprachen in der Frithen Neuzeit (Wissens-
kultur und Gesellschaftlicher Wandel, 19), Berlin
2006, S. 67 -85.

Hitz Frorian, Landesherrschaft und Gemeinde-
kirche. Heterodoxie und politischer Widerstand.
Schiers an der Schwelle zur Konfessionalisierung,
in: JAGer/PrisTER, Konfessionalisierung und Konfes-
sionskonflikt, S.45-77.

Hsia Ronnte P., Social Discipline in the Reformati-
on: Central Europe 1550-1750, London und New
York 1989.

HuiziNGa JoHaN, Das Problem der Renaissance,
in: ders., Das Problem der Renaissance. Renais-
sance und Realismus (Libelli, 6), Tiibingen 1953,
S.5-64. (Holland. Erstausg. 1920, dt. Erstausg.
1928.)

Jicer GeorGc und Prister UrricH (Hrsg.), Kon-
fessionalisierung und Konfessionskonflikt in Grau-
biinden, 16.-18.Jahrhundert. Confessionalizzazio-
ne e conflittualita confessionale nei Grigioni
fra ’500 e ’700. Akten der historischen Tagung
des Instituts fur Kulturforschung Graubiinden Po-
schiavo, 30. Mai bis 1.]Juni 2002, Zirich 2006.

60

Kinepon RoserT M., Introduction, in: Béze, Théo-
dore de, Du Droit des Magistrats (Les Classiques de
la pensée politique, 7), Genf 1970, S. VII-XLVII.
Kwuerine Harm, Das Konfessionelle Zeitalter
1525-1648, Stuttgart 1989.

MaisseN TaoMas, «Die Gemeinden und das Volck
als hochste Gewalt unsers freyen democratischen
Stands». Die Erneuerung der politischen Sprache
in Graubiinden um 1700, in: JHGG 131, 2001,
S.37-84.

Pastore ALessaNDRO, Nella Valtellina del tardo cin-
quecento: fede, cultura, societa (Biblioteca di storia
lombarda moderna e contemporanea, Studi e Ri-
cherche, 3), Mailand 1975.

Prister ULrICH, Konfessionskirchen und Glaubens-
praxis, in: Handbuch der Biindner Geschichte II,
S.203-236.

ReinHARD WoLrGaNG, Vom italienischen Huma-
nismus bis zum Vorabend der Franzosischen Re-
volution, in: FENske Hans et al.,, Geschichte der
politischen Ideen. Von Homer bis zur Gegenwart,
Frankfurt 1987, S.241-376.

ReINHARD WoLFGANG, Geschichte der Staatsgewalt.
Eine vergleichende Verfassungsgeschichte Europas
von den Anfingen bis zur Gegenwart, Miinchen
22000 (Erstveroffentlichung 1999).

ScaraMELLINI GugLiELMO, Die Beziehungen zwi-
schen den Drei Biinden und dem Veltlin, Chiavenna
und Bormio, in: Handbuch der Biindner Geschichte
11, S. 141~ 171.

ScARAMELLINT GUGLIELMO, Zu den frithen Beziehun-
gen zwischen den Drei Biinden und ihren «Unter-
tanenlanden». Die verschwundenen Vertrige von
1512 -13, in: BM 2001, S. 35-60.

ScaraMELLINI GUGLIELMO, La questione religiosa e
le tensioni conseguenti, in: SCARAMELLINI/ZOIAI,
S.301-314.

ScarRaMELLINI GUGLIELMO e Zo1a DieGo (a cura di),
Economia e Societa in Valtellina e contadi nell’Eta
moderna, 2 tomi (Collana Storica, 12/1-2), Sond-
rio 2006.

ScuiLiNg HEeinz, Die Konfessionalisierung im
Reich. Religioser und gesellschaftlicher Wandel in
Deutschland zwischen 1555 und 1620, in: ders.,
Ausgewidhlte Abhandlungen zur europiischen Re-
formations- und Konfessionsgeschichte, hrsg. von
Luise Schorn-Schiutte und Olaf Mérke, Berlin 2002
(Historische Forschungen, 75), S. 504 - 540 (Erstver-
offentlichung 1988).



SchiLLing Heinz, Karl V. und die Religion. Das Rin-
gen um Reinheit und Einheit des Christentums, in:
Sory Huco (Hrsg.), Karl V. 1500-1558 und seine
Zeit, Koln 2000, S.285-363.

TruoG Jakos Ruporr, Die Biindner Pridikanten
1555-1901 nach den Matrikelbiichern der Synode,
in: JHGG 31, 1901, S. 1-58.

Truoc Jakos Ruporr, Die Dekane und Assessoren
der evangel.-ritischen Synode, in: JHGG 60, 1930,
S.1-58.

Truog JakoB RupoLr, Die Pfarrer der evangelischen
Gemeinden in Graubiinden und seinen ehemaligen
Untertanengebieten, in: JHGG 64-65, 1934-35,
S.1-298.

TruoG Jakos Ruporr, Aus der Geschichte der evan-
gelisch-ritischen Synode 1537-1937, Chur 1937.
VaseLLa Oskar, Osterreich und die Biindnispolitik
der katholischen Orte 1527-1529 (Freiburger Uni-
versititsreden, NF 11), Freiburg 1. U. 1951.

WEeLrt ManFReD E., Kleine Geschichte der italieni-
schen Reformation (Schriften des Vereins fiir Refor-
mationsgeschichte, 193), Giitersloh 1985.
WENDLAND ANDREAS, Der Nutzen der Pisse und die
Gefihrdung der Seelen. Spanien, Mailand und der
Kampf ums Veltlin (1620-1641), Ziirich 1995.
WENNEKER Erich, Heinrich Bullinger und der Gant-
nerhandel in Chur (1570-1574), in: Zwingliana 24,
1997, S.95-115.

WiLLowerT DieTMAR, Deutsche Verfassungsgeschich-
te. Vom Frankenreich bis zur Wiedervereinigung
Deutschlands, 3. erw. Aufl. Miinchen 1997.
WoLcast Eike, Konfessionalisierung und Religions-
krieg, in: AssMaNN Jan und Harth Dietich, Kultur
und Konflikt, Frankfurt a. M. 1990, S. 180-214.
WoLcast Eike, Reformierte Konfession und Politik
im 16. Jahrhundert. Studien zur Geschichte der Kur-
pfalz im Reformationszeitalter, Heidelberg 1998.
XeRres Saverio, « Popoli pieghevoli alla buona disci-
plina». Mentalita religiosa tradizionale e normaliz-
zazione tridentina in Valtellina, Chiavenna e Bor-
mio, tra i Sei e Settecento, in: SCARAMELLINI/Zo1AIl,
S.45-169.

ZuccHINI GiamraoLo, Riforma e societa nei Gri-
gioni. G.Zanchi, S.Florillo, S.Lentulo e i conflitti
dottrinari e socio-politici a Chiavenna (1563 - 1567),
Chur 1978. '

Bildkommentare und -nachweise

Abbildung 1

Ritien-Karte von Ioannes Matalius Metellus Sequanus
(Jean Matal,um 1517 -1597), Kupferstich, Kéln 1594. Die
westorientierte Karte zeigt das Gebiet zwischen Langen-,
Luganer- und Comersee (links) und Bodensee (rechts):
Graubiinden dehnt sich iiber einen breiten vertikalen
Mittelstreifen, flankiert vom Veltlin und vom Tessin
im Stden - falsch beschriftet: «Septentrio», Norden —
sowie von den tatsichlich im Norden anschliessenden
voralpinen Gegenden. Durch das diinne Papier des At-
lasbandes scheint der Text der vorhergehenden und der
folgenden Seite, mit der Uberschrift «Rbethia, vulgo
Grawbund oder Churwalden ».

Sceffer, Oscar, Cartographia Antiqua della Rezia, Valtellina
- Valchiavenna — Grigioni. Historische Karten Riiiens,
Veltlin — Valchiavenna — Graubiinden, Morbegno (Selbst-
verlag) 2006, Nr. 4.

Abbildung 2

Castel Masegra, Sondrio. Die den Veltliner Hauptort
dominierende Festung wurde im 15.Jahrhundert von
den lokalen Adelsfamilien der Capitanei und Beccaria
zur schlossartigen Residenz ausgebaut. Mit den Beccaria
verschwigert war Rudolf von Marmels, der zweite Biind-
ner Landeshauptmann des Veltlins, der hier 1515 seinen
Amtssitz aufschlug. Das Schloss blieb aber im Besitz
der Familie Beccaria, bis diese es wegen eines Streites
mit den Bauern von Sondrio um alte Zehntrechte auf-
geben musste. Im 17. und 18. Jahrhundert gehérte die
Liegenschaft der Familie von Salis; im 19.Jahrhundert
wieder einer Veltliner Adelsfamilie, den Guicciardi. In
den Revolutionskriegen um 1800 sowie im 20. Jahrhun-
dert wurde das Castel Masegra als Kaserne und Militar-
biiro benutzt. Heute gehort es der Gemeinde Sondrio.
Foto: Federico Pollini, Albosaggia SO

Abbildung 3

Piuro und Umgebung vor dem Bergsturz vom 4. Sep-
tember 1618 (23.August nach dem alten Julianischen
Kalender): Olgemilde eines unbekannten Kiinstlers
aus dem 17.Jahrhundert in der Villa Vertemate (Palaz-
zo Vertemate Franchi), Cortinaccio di Piuro. Rechts im
Bild die seither verschiittete Ortschaft an der Mera (410
m), mit Palazzi und Girten. In seiner «Topographie»
rihmt Campell die Gebiude und Plitze, mit denen das
Dorf schon mehr einer Stadt dhnelte; desgleichen die

61



Fruchtbarkeit der Gegend mit ihren Wein- und Baum-
garten sowie wild wachsenden Feigen- und Lorbeer-
biumen. Links von der Bildmitte das Tobel der Acqua
Freccia mit Sturzbach; daneben hoch oben das Dorf-
chen Savogno (932 m). Im Mittelgrund links die Villa
Vertemate.

Foto: Federico Pollini, Albosaggia SO

Abbildung 4

Wallfahrtskirche Madonna di Tirano. Neben dem aus
dem frithen 16.Jahrhundert stammenden Kirchenge-
biude wuchs ab 1576 der monumentale Campanile, der
in den unteren Geschossen auf mittelalterliche Stilfor-
men zuriickgreift und sich erst im kronenden Abschluss
zur Renaissance bekennt. 1571 erhielt die Kirche den
- z.T. im Puschlav liegenden - Besitz der Hospize San
Remigio und Santa Perpetua zugeteilt. 1580 besuchte
der Kardinalerzbischof von Mailand, Carlo Borromeo,
das Marienheiligtum. Noch vor 1600 wurden die Kup-
pel tiber dem Zentralbau und das Stuckdekor des Innen-

raums realisiert.
Foto: Federico Pollini, Albosaggia SO

Abbildung 5

Kirche San Rocco, Tirano. Die bei Rasiga am Talein-
gang zum Puschlav erbaute Kirche hat einen acht-
eckigen Grundriss und auffallend dicke Mauern. Es soll
sich um einen getarnten Wehrbau handeln, den Gian
Giacomo de’ Medici, der Kastellan von Musso am Co-
mersee, im ersten oder zweiten «Miisserkrieg», 1526
oder 1531, erstellen liess. Doch die Biindner entdeck-
ten die List des Feindes und verhinderten damals die
Fortfithrung des Baus. So wurde dieser erst im frithen
17.Jahrhundert vollendet.

Foto: Federico Pollini, Albosaggia SO

Abbildung 6

Heinrich Bullinger (1504-1575) und Josias Simler
(1530-1576 ), Holzschnitte, Genf 1580. Bullinger stand
dem Ziircher Kirchenwesen vor und lehrte an der Hoch-
schule in Zirich, wo auch sein Paten- und Schwieger-
sohn Simler als Professor wirkte. Beide befassten sich
ausser mit Theologie auch mit der Geschichte der eid-
genossischen und zugewandten «Orte». Bullinger war
der politisch-theologische Berater Campells (sowie al-
ler reformierten Pridikanten seiner Zeit); Simler war
der Anreger bzw. Auftraggeber von Campells grossen
Schriften, «Retie alpestris topographica descriptio» und
« Historia Reetica».

62

Béze, Théodore de, Les vrais pourtraits des hommes illustres
en piété et doctrine, traduicts du latin, Genf (Jean de Laon)
1581, bier S. 94 und 107. — Neudruck Genf 1986.

Abbildung 7

Beginn des Textes von Campells Traktat « De officio ma-
&istratus» im Synodalprotokoll 1577, von der Hand des
Synodalschreibers Nicolaus Cheselius. Die Unterstrei-
chungen und die Zeilenzihlung, in roter Tinte, sind
Zusitze eines Bearbeiters aus dem 20.Jahrhundert.
Evang. Synodal- und Kirchenarchiv, Chur, Codex B3,
pag.27.

Abbildung 8

Text von Campells Traktat «De officio magistratus» im
Synodalprotokoll 1577, letzte Doppelseite.

Evang. Synodal- und Kirchenarchiv, Chur, Codex B3,
pag. 34-35.

Abbildung 9

Palazzo Lavizzari, Mazzo di Valtellina, Portal im Innen-
hof. Die in Sgrafitto- und Freskotechnik ausgefiihrte
Fassadendekoration zeigt die Wappen der Drei Biinde
mit der Inschrift INVICTA RETORVM VNITAS - un-
besiegte Einigkeit der Biindner. Pietro Angelo Lamber-
tenghi bestellte diesen Fassadenschmuck, nachdem er
den Palazzo 1530 erworben hatte. Der Veltliner Edel-
mann demonstrierte damit seine Loyalitit gegeniiber
den Biindner Landesherren.

Foto: Federico Pollini, Albosaggia SO

Abbildung 10

Kirche San Pietro in Berbenno. Die alte Taufkirche, die
nicht im Dorf, sondern unterhalb in der Talsohle steht,
wurde zwischen 1560 und 1590 im Renaissance-Stil neu
errichtet. Die erzpriesterliche Pfrinde lag jahrzehntelang
in den Hinden des Bartholomaus Hieronymus von Salis
(1501 - 1570 ), der zugleich Erzpriester von Sondrio, Pries-
ter von Montagna (bei Sondrio) und Domherr zu Chur
war. Die Seelsorge in der weitldufigen Pfarrei Berbenno
war derweil einem Karmelitermonch tberlassen. Fiir die
achtzig bis hundert Personen zihlende evangelische Ge-
meinde von Berbenno, welche die Kirche Sant’Abbondio
im oberen Teil des Dorfs benutzte, wirkte ein reformierter
Pridikant - zuletzt, 1618-1620, Georg Jenatsch. Bei San
Pietro sollten sich im Mai 1797 unter Fithrung des dama-
ligen Erzpriesters die Veltliner Patrioten treffen, welche

die Befreiung von der Biindner Herrschaft anstrebten.
Foto: Federico Pollini, Albosaggia SO



	Im Veltlin die Reformation durchsetzen : ein Traktat von Ulrich Campell, 1577

