
Zeitschrift: Jahrbuch / Historische Gesellschaft Graubünden

Herausgeber: Historische Gesellschaft Graubünden

Band: 127-128 (1997-1998)

Artikel: Davos zwischen Sünde und Verbrechen : eine Langzeitstudie über die
Tätigkeit der geistlichen und weltlichen Gerichtsbarkeit (1644-1800)

Autor: Schmidt, Heinrich R. / Brodbeck, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-596006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-596006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Davos zwischen Sünde und
Verbrechen.
Eine Langzeitstudie über die
Tätigkeit der geistlichen und
weltlichen Gerichtsbarkeit
(1644-1800)

von Heinrich R. Schmidt und Thomas Brodbeck



Davos Dorf mit Kirche St.Theodul, um 1650.
Foto Dokumentationsbibliothek Davos



Inhaltsverzeichnis

I. Rahmenbedingungen und Forschungslage 147

1 «Kirche» und «Staat» im Zehngerichtenbund 147

1.1 Politische Freiheit und Selbstbestimmung 147

1.2 Religiöse Bindung der weltlichen Ordnung 149

1.3 Die Verfassung der Kirche 150

2 Die Forschung zu Sünden-und Verbrechensbekämpfung 153

2.1 Elitistische und etatistische Sicht 154

2.2 Die Sozialdisziplinierung als gemeindlich dominierter Prozess. 154

2.3 Gerichtsnutzung - das weltliche Gericht als Sozialregulierer. 156

2.4 Desiderate der Forschung - Folgerungen aus der Forschungslage 157

II. Sanktionierung abweichenden Verhaltens: der Fall Davos 158

1 Sanktionsinstanzen 158

1.1 Zivil- und Bussengericht 158

1.2 Geistliches Gericht 159

1.3 Ehegericht 160

2 Methodischer Zugang 160
2.1 Quellenlage 160

2.1.1 Kirchenzuchtbuch Davos 161

2.1.2 Angebrödel und Bussenrödel 161

2.1.3 Gerichtsprotokolle 161

2.2 Methode der Auswertung 161

3 Gesamtüberblick über die Praxis der Sanktionsinstanzen 163
3.1 Gesamtentwicklungen der Delinquenz 164

3.2 Geschlechterverhältnis vor den Sanktionsinstanzen 165
3.3 Soziale Schichtung 166
3.4 Massnahmen und Strafen 167

4 Regulierung von Nachbarschaftskonflikten 168
4.1 Soziale Konflikte vor dem Konsistorium 168
4.2 Soziale Konflikte vor dem Bussengericht 170
4.3 Ökonomische Konflikte vor dem Bussengericht 171

5 Sexualität und Ehe 172
5.1 «Eheversprechen» und «Ehe- und Hauszucht» 173
5.2 «Coitus anticipatus», Illegitimität und «Unzucht» 175

145



6 Religion und Obrigkeitsgehorsam 176

6.1 Religion 176

6.1.1 «Sabbatbruch» 177

6.1.2 «Kirchenbesuch» 178

6.2 Obrigkeitsgehorsam 178

6.2.1 «Aktiver Widerstand» gegenüber den weltlichen Instanzen 179

6.2.2 «Ungehorsam» gegenüber der geistlichen Instanz 180

6.3 Systemflexibilität und ihre Grenzen: das Tanzdelikt 180

III. Schluss 181

146



I. Rahmenbedingungen und Forschungslage

Eine Studie zur Sünden- und Verbrechensbekämpfung

in einer bedeutenden Graubündner

Gerichtsgemeinde wie Davos im Zehngerichtenbund
steht naturgemäss in einem dreifachen Kontext, einmal

in dem der Bündner Geschichte, dann in dem der

Kriminalitätsgeschichtsforschung, schliesslich in der

Konfessionalisierungsdebatte. Das Studium des Falles

Davos1 kann die internationale Forschung voranbringen,

weil sie einen bekannten Prozess wie die Konfes-

sionalisierung oder die Verrechtlichung von Konflikten

auf atypischem Territorium wiederfindet und die

im deutschen Reich oft obrigkeitlich initiierte
«Disziplinierung» der Gesellschaft durch Gesetze, Gebote

und Gerichte nun auch in einem «demokratischen»

Gemeinwesen vor sich gehen sieht.2 War die obrigkeitliche

Prägung der Disziplinierung, von Kirchen und

weltlichen Gerichten getragen, keine conditio sine qua

non? Oder hat sich in der Republik der Drei Bünde

eine andere Art der Konfessionalisierung und der

gesellschaftlichen Disziplinierung abgespielt? Gerade die

spezifische Verfasstheit der Bündner Gerichtsgemeinde

Davos kann diesbezüglich als Gegenprobe dienen

und der allgemeinen Geschichte der Frühen Neuzeit

helfen, ihre Forschungskonzepte weiterzuentwickeln.

Im folgenden wird ein solcher Beitrag versucht,

und zwar an einem Forschungsobjekt, das bisher so

gut wie unbekannt war: dem reformierten Presbyteri-

um/Konsistorium im Zehngerichtenbund.3 Es ist

noch 1996 gesagt worden, dass Bündner Presbyteri-

en, wo es sie überhaupt gegeben habe, «soweit

bekannt keine Akten hinterlassen haben».4 Um so wichtiger

wird die Tatsache zu bewerten sein, dass durch

die Studie Thomas Brodbecks für eine Gemeinde eine

relativ geschlossene Serie von Presbyterialakten seit

dem Beginn des 17. Jahrhunderts gefunden werden

konnte und in direktem Vergleich mit den Quellen der

weltlichen Gerichtsbarkeit ausgewertet worden ist.

1 «Kirche» und «Staat» im Zehngerichtenbund5

1.1 Politische Freiheit und Selbstbestimmung

An der Basis der politischen Organisation Bündens

standen die Dörfern oder Weilern entsprechenden

Nachbarschaften, die sich selbst über Dorfmei¬

ster verwalteten, Steuern erhoben und auch die
niedere Policey besorgten.6 Die Gerichtsgemeinden fass-

ten diese Kommunen zusammen und repräsentierten
sie.7 Neben der politischen Vertretung ist hier vor
allem die nieder- und hochgerichtliche Funktion der

Gerichtsgemeinden zu erwähnen. Satzungshoheit und

eigene Gerichtsbarkeit durch gewählte Richter und
Beisitzer machten den Kern der Selbstverwaltung
aus.8 Die Gerichtsgemeindeamter standen de jure
jedem offen und wurden, wie die Gesetze, von der

Landsgemeinde bestimmt. Für drei Gerichte im
Zehngerichtenbund, Davos, Langwies und seit 1613
Innerbelfort, war der Davoser Freiheitsbrief von 1289
die Grundlage ihrer Verfassung. In ihm wurde der

Gerichtsgemeinde neben der Wahl des Ammanns
auch die Satzungshoheit und die Gerichtshoheit über
Zivil- und Strafsachen übertragen.9 Die übrigen Ge-

Folgende Abkürzungen werden verwendet:

KZB Davos Kirchenzuchtbuch Davos, in: Kirchgemeindearchiv
Davos Platz (als Mikrofilm im Staatsarchiv Graubunden,

Chur)
LB Davos Landbuch der Landschaft und Hochgerichtsgemeinde

Davos im Eidgenossischen Stand Graubunden von
1695, Davos 1958

StAGR Staatsarchiv Graubunden, Chur

1 Die vorliegende Abhandlung ist aus der universitären Lehre entstanden.

Basis ist die Analyse serieller Gerichtsquellen, die Thomas
Brodbeck im Rahmen einer Lizentiatsarbeit an der Universität Bern
vorgelegt hat. Die Leistung Herrn Brodbecks tragt alle Aussagen zur
Davoser Sitten- und Verbrechenszucht (Teil II). Durch PD Dr. Heinrich

Richard Schmidt, der die Lizentiatsarbeit betreut hat, werden
die Ergebnisse in der internationalen und Graubundner Forschung
situiert (Teil I). Die Zusammenfassung (Teil III) ist das Produkt der

gemeinsamen Diskussion.
2 Vgl. den Forschungsuberblick bei Schmidt, H.R., Sozialdisziplinie-

rung? Ein Plädoyer fur das Ende des Etatismus in der Konfessionali-
sierungsforschung, in: Historische Zeitschrift 265 (1997), S. 639-682.

3 In den Quellen ist vom «Kirchenrat» oder dem «Konsistorium» die
Rede. Gemeint ist stets das lokale gerichtsgemeindliche Altestengre-
mium. Im folgenden Text wird meist der Begriff «Presbytenum» als

in der deutschsprachigen Forschung häufigste Bezeichnung dafür
verwendet. Vgl. zur Sachaussage Pfister, U., Reformierte Sittenzucht
zwischen kommunaler und territorialer Organisation: Graubunden,
16.-18. Jahrhundert, in: Archiv fur Reformationsgeschichte 87
(1996), S. 287-333, hier: S. 298 (Presbytenen nicht weit verbreitet).

4 Ebd., S. 316.
5 Wo immer möglich bezieht sich der folgende Text auf Davos oder

den Zehngerichtenbund, zu dem es gehört hat.
6 Farber, S., Der bundnensche Herrenstand im 17. Jahrhundert.

Politische, soziale und wirtschaftliche Aspekte seiner Vorherrschaft,
Diss. phil. Zurich, Zurich 1983, S. 24-27.

7 Ebd., S. 27-42.
8 Zum Verfassungsaufbau vgl. auch die gute Zusammenfassung bei

Wendland, A., Der Nutzen der Passe und die Gefahrdung der Seelen.

Spanien, Mailand und der Kampf ums Veltlin 1620-1641, Zurich
1995, S. 19-37.

147



richte gewannen erst mit dem Erwerb der habsburgi-
schen Herrschaftsrechte Mitte des 17. Jahrhunderts
dieselbe Stellung.10 1649 kauften sich Davos,
Klosters, Castels, Schiers-Seewis und Churwalden mit
75 000 fl., 1652 auch Beifort, St. Peter und Langwies
mit 21 500 Gulden von allen Pflichten frei, der
politische Emanzipationsprozess der Bundesglieder war
abgeschlossen.11 «Die 8 Gerichte waren jetzt völlig
autonome kleine Staatswesen geworden.»12

Die rätischen Bünde (Zehngerichtenbund,
Gotteshausbund und Grauer Bund) und der Gesamtbund

übten nur die Kompetenzen (v.a. aussenpoliti-
sche Befugnisse) aus, die ihnen ihre Glieder, die

Gerichtsgemeinden, zuwiesen; Gesetze und Verträge
waren dem gerichtsgemeindlichen Referendum
unterworfen. Besonders im Gerichtswesen zeigte sich

die republikanische Unabhängigkeit der einzelnen

Gerichtsgemeinden. Lediglich der Graue Bund
verfügte über einen gemeinsamen Appellationsgerichtshof

für zivilrechtliche Streitfälle.13 Peter Liver spricht
von einer «Gemeinden-Referendumsdemokratie».14
Einen «Apparat», überhaupt eine Zentralgewalt,
gab es nicht.15 Dennoch entwickelte sich ein gewisses
Mass an organisatorischer Verdichtung. Ausserhalb
der einmal jährlich stattfindenden Bundstage führten
die jeweiligen Vorsteher (Häupter) der drei Bünde

zusammen mit dem Stadtschreiber und der Kanzlei
Churs die laufenden Geschäfte. Die Beitage mit drei
bis fünf Vertretern der drei Bünde traten zudem
immer häufiger zur Behandlung wichtiger Geschäfte

zusammen, wobei auch ihre Beschlüsse dem
obligatorischen Referendum durch die Gerichtsgemeinden
unterlagen. «Der Zusammenschluss der rätischen
Bünde hatte einen freiheitlichen, republikanischen
Föderativstaat begründet, dessen Grundlage die
Souveränität und Egalität der Bündner Gerichtsgemeinden

war.»16

Die Wirren des Dreissigjährigen Krieges waren
Anlass fur eine breite öffentliche Diskussion in
Flugschriften. Radikale Schriftsteller, unter denen
reformierte Prediger herausragten, verherrlichten die

Bündner Demokratie als einzig wahrhaft gottgewollte

Verfassung. Sie leiteten die Regierung aus dem

Willen des Volkes her und formulierten damit eine

Alternative zur in Europa herrschenden fürstenstaatlichen

Ordnung des Absolutismus, die als «Tyrannei»

verworfen wurde. Freiheit definierten die Autoren

als allgemeines göttliches Recht.17 Die Selbstregierung

fusste auf der voluntaristischen Vereinigung

von freien Männern zu Kommunen (Gerichtsgemeinden),

anders gewendet: auf einem Gesellschaftsvertrag

mittels Eid.18

Jean Bodin hat in seinen Büchern über die

Republik den Bündnern nachgesagt, sie seien «nach

Verfassung und Regierung so rein demokratisch wie
sonst kein Staat (oder keine Republik) Die
Graubündner dulden keinerlei Unterwerfung und
beugen sich keinem Beamten».19 Hier liegt die
«Souveränität bei der Mehrheit der Bürger».20 Bodin
dienten «die Schweizer und Graubündner Verhältnisse

als abschreckendes Beispiel eines fortgeschrittenen

Kommunalismus»,21 und er stellte seinen Lesern
als deren Kennzeichen dar, «nach voller ungezügelter
Freiheit zu streben und ohne Rücksicht auf Adel,
Wissen oder Tugendhaftigkeit, Gleichheit an Besitz,
Ehre, Lohn und Strafe zu verlangen.»22 In zeitgenössischen

italienischen Quellen wird Bünden als «stato
popolare»23 apostrophiert.

9 Lehensbrief der Landschaft Davos, 1.9.1289, gedruckt in: Bundner
Urkundenbuch, bearb. von Clavadetscher, O.P. und Deplazes, L.,
Bd. III (neu): 1273-1303, Chur 1997, Nr. 1490, und in: Gruber, C.,
Die freien Walser als frühe demokratische Bewegung im Mittelalter?,

in: Glashagen, W. und Pellens, K. (Hgg.), Frühe demokratische

Entwicklung in Europa. Materialien des 4. Internationalen
Lehrplan- und Lehrmittelgesprachs vom 6. - 8. April 1981 in Ma-
trei am Brenner, Stuttgart 1984, S. 30-42, hier: S. 41.

10 Vgl. Fngg, A., Bundner Kirchengeschichte, 3. Teil: Die Gegenreformation,

Chur 1986, S. 59-87, bes. S. 74.
11 Vgl. Fischer, B., Langwieser Kirchengeschichte, Xerox-Druck Chur

1988, S. 59-61 und Kind, E., Uber das Verhältnis der 8 Gerichte zu
Osterreich. Eine Untersuchung über die Landvogtei Castels (Pratti-
gau). 1477-1652, Diss. phil. Zurich, Weida l. Thür. 1925, S. 33f.
Der Bischof von Chur als Oberlehensherr des Schanfigg wurde mit
1000 fl. entschädigt und verzichtete 1657 auf seine verbliebenen
Rechte.

12 Kind, 8 Gerichte (wie Anm. 11), S. 34.
13 Wendland, Pässe (wie Anm. 8), S. 21.
14 Liver, P., Die Stellung des Gotteshausbundes in der bischöflichen

Feudalherrschaft und im Freistaat Gemeiner Drei Bunde, in:
Festschrift 600 Jahre Gotteshausbund, Chur 1967, zitiert nach Farber,
Herrenstand (wie Anm. 6), S. 21.

15 Farber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 22f.
16 Wendland, Passe (wie Anm. 8), S. 22.
17 Head, R., Early Modern Democracy in the Grisons. Social Order

and Political Language in a Swiss Mountain Canton, 1470-1620,
Cambridge 1995, S. 82-89.

18 Ebd, S. 13-15.
19 Bodin, J., Sechs Bucher über den Staat, Buch I—III, hg. v. Mayer-

Tasch, P.C., München 1981, S. 395f.
20 Ebd., S. 396.
21 Fontana, G., Landliche Gemeinde in Graubunden bis 1800, in: Die

landliche Gemeinde. Historikertagung der ArgeAlp in Bad Ragaz
16.-18.10. 1985, Bozen 1988, S. 43-61, hier: S. 46.

22 Bodin, Sechs Bucher (wie Anm. 19), S. 399.
23 Wendland, Passe (wie Anm. 8), S. 25.

148



Die im Prinzip demokratische Verfassung
verhinderte aber nicht, ja beförderte sogar die Korruption

(Ämterkauf und Wahlbestechung) und damit die

Käuflichkeit von politischem Einfluss in und über die

Kommunen durch reiche Magnaten/Herren.24
Klientelismus war verbreitet. Besonders die Notwendigkeit,

fur politische Ämter abkömmlich zu sein, führte

zu einer Oligarchie der Reichen und Gebildeten.25

Die Oligarchisierung ist deshalb als Auswuchs eben

dieser plebiszitären und demokratischen Elemente

der Bündner Verfassung zu sehen. Es kam allerdings

nicht zur Herausbildung «regimentsfähiger
Geschlechter»,26 ausserdem traten in vielen Gerichten,

etwa in weiten Gebieten des Oberen Bundes und den

ärmeren Gemeinden des Gotteshausbundes sowie

dem grösseren Teil des Zehngerichtenbundes - ausser

Davos - auf Dauer keine dominierenden
Herrenfamilien hervor.27

Die schon im 16. Jahrhundert einsetzende Oli-

garchisierung rief den Widerstand einzelner Gemeinden

oder auch gegnerischer Faktionen hervor. Die

«Strafgerichte» und «Fähnlilupfe» exekutierten

schwerste Strafen gegen Herren,28 die ihren oder

ihrer ausländischen Gönner Eigennutz über die Interessen

der intervenierenden Gerichte gestellt hatten.

Bei diesen Strafaktionen waren protestantische Pfarrer

in herausragender Weise beteiligt, z.T. in

demagogischer Führerposition.29 Das hangt damit

zusammen, dass es kaum soziale Gruppensolidaritäten
zwischen Herren und Pfarrherren gab. Die Pfarrer

stammten nur sehr selten aus der Herrenschicht, ja

die Abhängigkeit von den Gemeinden, die ihre

Arbeitgeber waren, sowie das geringe Salär reizten

offenbar am ehesten Mittelschichtangehörige, diesen

Beruf zu ergreifen. Man kann geradezu von einer

«starken Untervertretung des Herrenstandes im
evangelischen Pfarrberuf» sprechen.30 Die Pfarrer und die

einfachen Leute in den Gemeinden standen einander

sozial näher als den Herren, ja man kann sagen, dass

gerade die Integration der Pfarrer, verbunden mit
ihrer rhetorischen und bildungsmässigen Kompetenz,
sie zu den Führern der Gemeinden in Auseinandersetzungen

mit den Oligarchen machte.

1.2 Religiöse Bindung der weltlichen Ordnung

Weil die Befreiung von Habsburg der Hilfe
Gottes zugeschrieben wurde, ist es verständlich, dass

sich die Mitglieder des Zehngerichtenbundes Gott in
besonderem Masse verpflichtet fühlten. Das dritte
Landbuch von Langwies z.B., in dem dies besonders

deutlich erscheint und das deshalb stellvertretend für
Davos und andere hier zitiert werden soll, erklärt
feierlich: «In nomine dei amen. Das land und gericht an
der Langwies in Schanfick ist durch die gnade gottes
ein gantz freyes land, das keinen fürsten oder herren
unterworfen ist, und ist das letste gericht im Zehen-

gerichtebundt anno 1652 ists völlig frey worden
durch einen auskauff vm einen tractierten kaufschil-
ling Vnd wil der allmächtige gott disess land mit
so vil schönen freyheiten begaabet hat an seel vnd
leib, so verbint sich dass gantze land zusammen vnd
versprächend einanderen, dass sie meist ihress ver-
mögenss wellen hälffen einanderen förderen31 vnd
auffhalten den alten wahren christenlichen, apostolischen,

evangelischen glauben vnd gottessdienst, die
kirchen in gutten gebüw erhalten, die pfrund vnd
spend vfhalten vnd nit gestatten, dass sie geschwecht
werdend, auch dass land von anderen glauben rein-
halten. Darzu dan gott sein gnad verliehen wolle. So

haben sie auch, damit recht vnd gerächtigkeit, zucht
vnd ehrbarkeit aufgehalten werdend, die hernach
volgende Satzungen auff ein nüwes bestetet vnd zu
halten gemehret, wie dan volgen würd.»32 Die
«weltlichen» Satzungen wie die Tätigkeit des «weltlichen»
Gerichtes werden hier als Gottesdienst verstanden:
Die Gemeinde ist ein christlicher Körper, der rein
erhalten werden muss.

24 Head, Gnsons (wie Anm. 17), S. 135-165.
25 Vgl. bes. Farber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 23, 31-42, 152.
26 Wendland, Passe (wie Anm. 8), S. 25.
27 Ebd., S. 26.
28 Dazu u.a. Gillardon, P., Geschichte des Zehngerichtenbundes, Davos

1936, S. 145-153.
29 Wendland, Passe (wie Anm. 8), S. 36.
30 Farber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 329-338, Zitat S. 330.
31 Der coniuratio-Charakter der Landsgemeinde wird hier plastisch

sichtbar.
32 Zw. 1674 und 1682 - Langwieser Landbuch III, in: Meyer-Marthaler,

E. (Hg.), Der Zehngenchtenbund, Bd. 1: Gericht Langwies
(Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, XV. Abteilung, Zweiter
Teil), Aarau 1985, Nr. 133, S. 203-246, hier: S. 204-206. Ähnlich
die Diktion im Averser Landbuch von 1622, wiedergegeben von
Jenny, R., Historisches über den Freistat der Drei Bunde und über
Graubundens Volk und Kultur, in: Bundner Monatsblatt 1/2
(1965), S. 1-22, hier: S. 19: «Wir haben von Gots Gnaden eine
schone freyheit; Wir haben eigne Macht und Gewalt zu setzen und
zu entsetzen! Wir haben Eigen Stab und Sigel, Stock und Galgen;
Wir sind Gotlob keinem frombden Fürsten und Herren nichts
schuldig noch unterworfen, denn allein dem Allmachtig Got!» -
zitiert nach Wendland, Passe (wie Anm. 8), S. 30.

149



Alle Amtsträger der Republik, die aus der

Landsgemeinde gewählt worden sind, leisteten einen
Eid unter Anrufung Gottes, «dess lands lob, nütz
vnd ehr zu fürderen vnd schaden zuowenden».33 Ihre
Amtstätigkeit gewann damit Heilsrelevanz für sie

selber, handelten sie doch « by ihren geschwornen ey-
den, also dass sie am iüngsten tag vor dem gerächten
richter Jesu Christi getrauwend zuo verantworten.»34

Die Einheit von Sündenbekämpfung und
Verbrechensbekämpfung ist wegen der Verantwortung
vor Gott gegeben, eine «rein weltliche» Betrachtung
des Verbrechens ist noch nicht denkbar. Davos hat
deshalb auch die Sündenbekämpfung in sein Landbuch

aufgenommen und sie als einen Teil der

Verantwortung der Gemeinde und ihrer Vertreter
festgeschrieben, eidlich bekräftigt von allen Landleuten bei

jeder neuen Landsgemeinde.35 Seine ältesten
Landbücher sind zwar nicht erhalten, in den Redaktionen

von 1596, 1646 und 1695 stellen die Gemeindeleute
aber die Ehre Gottes unter besonderen Schutz:
Schwören und Völlerei als besonders schwere Sünden

stehen an prominenter Stelle - «zu den Zeiten,
da man zum Tisch des Herren gath, ist die Buoss

zwyfach, ob einer gleich selbst nit darzu gangen
were.» Die Sonntagsheiligung wurde deshalb ebenso

kodifiziert wie das Gebot, jeder solle «fleissig zur
Kirchen oder Predig gehen». Der Predigtbesuch wurde

durch den Landweibel bzw. einen Vertreter des

Kleinen oder Grossen Rats überwacht. Auch die

übrigen Zehn Gebote fungierten als Leitlinien der

landsgemeindlichen Gesetzgebung gegen Ehebruch,

Hurerei, mehrfaches Eheversprechen, Kirchweihfeste,

Tanzen und Spielen um Geld. Fürkauf oder Wucher

als Diebstahl am Nächsten stand ebenfalls unter
Strafandrohung wie die Schädigung seiner Reputation

durch üble Nachrede. Strafverschärfend wirkte
die Verletzung des Sabbats, wenn z.B. Streit während
des besonderen sonntäglichen Friedens angezettelt
wurde. Verschwendung wurde sogar mit Gefängnis
geahndet: «Wer das Sein gröblich vnd unnothtürfftig
an den Würthen verzehren oder vermarkten wollte

so soll vnd mag alsdan ein Obrigkeit Gwalt
haben, solche gefenglich anzenemmen vnd zu straffen
nach ihrem Guotdunkhen, es seige mit blökhen oder

türnen, vnd soll sich derselben Fründschaft noch
niemand dessen nüd annemmen, bey Verlierung Leib,
Ehr vnd Guot».

1.3 Die Verfassung der Kirche

Die freie Selbstbestimmung des Konfessionsstands

stützte die politische Selbständigkeit der
Gemeinden.36 Die Bedeutung des Pfarrerwahlrechtes lässt

sich für Davos schon in der Vorreformationszeit
nachweisen. Die um 1500 formulierte Kirchenordnung
sagt: «Des ersten so hand wir ain frye pfar kilchen, die

lichent wir ainem pfarrer alle jar ainest lutterlich durch

gotz willen und süss um enkein zins. Ist ain priester
naiswz minem herren von Chur, oder sim vicary schuldig,

sol er usrichten, der kilchen und dem land an schaden

und nit ze wort haben, die kilchä sy sin, wie wol
man joch in ain jar gedinget hat. - Und ob ain priester
witter nuwrung fürnemen weit, dz der kilchen old dem

land übel käm, sol alwäg ain land des gewalt haben, in
da von ze wisen etc.»37 Der Pfarrer, folgert Immacola-
ta Saulle, war Angestellter der Gemeinde und hatte ein
«Pflichtenheft» zu erfüllen, sonst drohte ihm die

Entsetzung von der Pfrund. «Die Zeiten, in denen sich die

Kirchgenossen als <des pfarrers untertanen> definierten,
waren in Davos bereits damals längst vorbei. Um 1500
stand die Gemeinde ihrem Pfarrer als gleichwertige
Vertragspartnerin und Auftraggeberin gegenüber.»38

33 Langwieser Landbuch III (wie Anm. 32), S. 210.
34 Ebd., S. 216. Inhaltlich bezieht sich die Stelle auf die Richter im

Malefizprozess.
35 Landbuch der Landschaft und Hochgerichtsgemeinde Davos im

Eidgenossischen Stand Graubunden, hg.v.d. geschichtsforschenden
Gesellschaft in selbigem (Sammlung sammtlicher Statutar-Rechte
der Bunde, Hochgerichte und Gerichte des Eidgenossischen Standes
Graubuenden 7, 2), Chur 1831, hier: S. 5: An der Kodifikation
1646 sind auch Eherichter beteiligt. Zu diesem Zeitpunkt besteht
also noch ein gesondertes Ehegericht. Um die Fussnoten nicht
überborden zu lassen, wird auf genaue Seltenangeben der einzelnen
Artikel verzichtet. Vgl. diese Angaben in Schmidt, H.R., Uber das
Verhältnis von ländlicher Gemeinde und christlicher Ethik: Graubunden

und die Innerschweiz, in: Historische Zeitschrift, Beiheft N.F.
13, München 1991, S. 455-487, bes. S. 469-478. Dort auch die

genauen Seitennachweise der Zitate.
36 Gillardon, Zehngenchtenbund (wie Anm. 28), S. 90: Die Reformation

war hier «nicht eine Reform von oben herab, sondern eine
solche von unten herauf». Ebd., S. 96 zur Entfaltung der Reformation
im «standigen Gegensatz zu Osterreich».

37 Ediert bei Jecklin, F., Das Davoser Spendbuch vom Jahre 1562, in:
Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubunden 54 (1924), S. 193-279, hier: S. 197f. - zitiert nach Saulle

Hippenmeyer, I., Gemeindereformation - Gemeindekonfessionah-

sierung in Graubunden. Ein Beitrag zur Forschungsdiskussion, in:
Schmidt, H.R., Holenstein, A. und Wurgler, A. (Hgg.), Gemeinde,
Reformation und Widerstand, Tubingen 1998 <im Druck>.

38 Saulle Hippenmeyer, Gemeindereformation (wie Anm. 37). Vgl.
Bader, K.S., Universitas subditorum parochiae - des pfarrers Untertanen.
Zur Auffassung und Bezeichnung der spatmittelalterhchen
Pfarrgemeinde, in: Obermayer, K. und Hagemann, H.-R. (Hgg.), Festschrift
fur H. Liermann zum 70. Geburtstag, Erlangen 1964, S. 11-25.

150



Seit den Ilanzer Artikeln von 1524 und 1526

lag es in dem Recht jeder Dorfgemeinde, ihre Religion

frei zu bestimmen. Es handelte sich damit um eine

«demokratische» Variante des Prinzips «cuius regio,

eius religio».39 Die Kirchgemeinden stellten ihre

Pfarrer auf Vertragsbasis an und säkularisierten die

Güter ihrer Pfründen, und zwar nicht nur die

reformierten, sondern auch die katholischen.40 An Davos

wird deutlich, wie sehr die Gemeinde - in den Grenzen

ihrer finanziellen Möglichkeiten - bereit war,

Opfer für die Erhaltung der Seelsorge und der

Unterweisung und christlichen Erziehung zu bringen.41 In

den Dienstverträgen reformierter Gemeinden wurde

vom Pfarrer verlangt, das reine Wort zu verkündigen,

die Katechese und christliche Leitung der

Gemeinde der Gläubigen zu besorgen, die Laster öffentlich

zu tadeln und zu bestrafen, die Sünder persönlich

zu rügen und in aller Gefahr der Gemeinde

beizustehen. Exemplarisch zeigt die Nachbarschaft

Fläsch 1612, dass die Gemeinde vom Pfarrer eine

strenge Kirchenzucht verlangte: Er soll «vff vnser

kirchen vnd gmaind sehen vnd wachen mit lehren

wehren straffen vermannen vnd trösten nach laut der

hailigen schrift».42 «Sehr stark,» sagt Immacolata

Saulle, «wurde die Aufsichtsfunktion des Pfarrers

hervorgehoben. Dieser musste seine Gemeinde nicht

nur unterrichten, sondern auch moralisch <führen>.

Darunter verstanden die Gläubigen die Ermahnung

und Bestrafung der Sünder, die privat zu rügen und

vor der ganzen Gemeinde zu tadeln und zur Besserung

aufzurufen waren. Durch die öffentliche Bloss-

stellung der Sünder schaltete sich die Kirchgemeinde

als Kontrollinstanz ein, denn ein Sünder konnte den

Zorn Gottes auf die Gemeinschaft lenken. Alle

Mitglieder unterstanden deshalb der Pflicht der

gegenseitigen Kontrolle, um nicht als Kollektiv die Fluid

Gottes zu verlieren. Eine Gemeinde, welche unwürdige

Glieder zum Abendmahl zuliess, machte sich

vor Gott strafbar.»43 Sollte der Pfarrer seine Pflichten

nicht einhalten, so wollte die Gemeinde ihn entlassen.

Die Gemeinde übernahm im protestantischen -
z.T. auch im katholischen - Bünden die Funktion des

Bischofs. Sie urteilte über die Lehre, die Sündenzucht

und die Amtsführung ihrer Pfarrer. Dorfinstanzen

entschieden (auch im katholischen Bünden zwischen

1540-1620) über Ehe und Moral sowie über alle

organisatorischen Fragen der Kirche.44

Am Anfang war es die Regel, dass Vergehen/
Verbrechen und Sünden durch das Gericht der Ge¬

meinde geahndet wurden - ergänzend zu den

Ermahnungen durch den Prädikanten. Das darf nicht
als Zurückbleiben hinter strengen oder «eigentlichen»

kirchlichen Zuchtmassnahmen missdeutet

werden. Das Selbstverständnis als christliche
Gemeinschaft stellte dem Gericht stets die Aufgabe, die

Gemeinde mit sich und mit Gott zu versöhnen, die

Gebote im Alltag zur Leitidee werden zu lassen und

in brüderlichem Geist gemäss Matthäus 18 die Frevler

wieder auf den rechten Weg zurückzuführen.
Dennoch war die Errichtung von Presbyterien mit
einer Intensivierung und Vergeistlichung der Zucht
verbunden.45 Die Einsitznahme des Pfarrers erhöhte
dessen Einfluss nicht unbeträchtlich. Es ist sogar sehr

plausibel, dass die Initiativen der Bündner Kolloquien
und der Synode wesentlich zur Einrichtung der

hier Konsistorium genannten Ältestengremien auf
Kirchgemeindeebene waren.46 Doch konnte diese

Initiative nur durch die aktive Förderung von seiten

der Gemeinde oder ihrer führenden Vertreter
verwirklicht werden. Eine «von oben» oktroyierte
Kirchenordnung wie im Deutschen Reich war in der
Bündner Verfassung nicht denkbar. Zucht bedeutete
nach den gegebenen Verfassungsstrukturen der Kir-

39 Vgl. Head, Grisons (wie Anm. 17), S. 68-80, 90.
40 Saulle Hippenmeyer, I., Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde m

Graubunden 1400-1600 (Quellen und Forschungen zur Bundner
Geschichte 7), Chur 1997, S. 286-288, Zitat 288.

41 Ebd., S. 270f.; S. 271: «Auf eine gute Seelsorge legten die Davoser
also grossen Wert. Sie suchten einen guten Prediger und waren
dafür bereit, einen uberduchschmtthchen Lohn zu zahlen. Trotz der
Schwierigkeiten, einen geeigneten Geistlichen zu finden, gaben sie
sich nicht schnell zufrieden und Unterhessen es nicht, die von der
Churer Synode empfohlenen Kandidaten personlich zu prüfen,
bevor sie sie anstellten.» Vgl. auch S. 234-238.

42 Zitat nach Ebd., S. 234.
43 Ebd., S. 235.
44 Head, R., «Nit alss zwo Gmeinden, oder Partheyen, sonder ein

Gmeind»: Komunahsmus zwischen den Konfessionen in Graubunden,

1530-1620, in: Blickle, P., Kumin, B. (Hgg.), Kirche, Kultur
und kommunale Entwicklung. Studien zur Geschichte der Landgemeinde

im Zeitalter der Reformation (Bauern und Reformation) <in

Vorbereitung», Ms. S. 4 und 24 (zum katholischen Bunden).
45 Vgl. Schilling, H., «Geschichte der Sunde» oder «Geschichte des

Verbrechens»? Überlegungen zur Gesellschaftsgeschichte der fruh-
neuzeithchen Kirchenzucht, in: Annali dell'Istituto storico ltalo-
germanico in Trento 12 (1986), S. 169-192. Siehe demnächst auch
Schmidt, H.R., Elsli Tragdenknaben. Nikiaus Manuels Ansicht des

geistlichen Gerichts, in: Blauert, A., Schwerhoff, G., Bauer, G.

(Hgg.), Delinquenz, Justiz und soziale Kontrolle 1300-1800 <in

Vorbereitung».
46 Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 301 zusammenfassend. Vgl.

dazu die Darstellung S. 296-304.

151



che also «Selbstdisziplinierung der ländlichen
Gemeinde unter christlichen Leitlinien».47 Dabei war
die «Leitung» eine zwar von der Gemeinde gewollte,
aber doch vom Pfarrer (zusammen mit den

Kirchenratsgeschworenen) erbrachte Leistung. Pfarrer und
Gemeinde wirkten zusammen bei der Sicherung der
christlichen Lebensführung. Dennoch ist der Impuls
der organisierten Pfarrerschaft, die Zucht zu intensivieren,

für die weitere Entwicklung sicher sehr hoch

zu veranschlagen.
Unterstützt von der Synode begannen um 1600

erste zaghafte Versuche einer lokalen Kirchenzucht
durch die Pfarrer. 1628 erfolgte eine Initiative der Synode,

die den Bundstag bat, die Kirchenzucht in allen
Gemeinden einzuführen.48 Erreicht wurde immerhin
das einzige umfassende Sittenmandat der Drei Bünde,

das zugleich Kirchenordnung war; vorgeschrieben

wurden nun auch Ältestenräte in den
Kirchgemeinden.49 Die Tatsache, dass der Text 1642 und
1650 unverändert wieder verkündet wurde, lässt

aber auf eine schwache Durchführung schliessen.50

Zwischen 1634 und 1661 wurde das Thema von der

Synode immer wieder aufgegriffen. Insgesamt, so

vermutet Ulrich Pfister, scheinen die Presbyterien/
Konsistorien auch Ende des Jahrhunderts nicht sehr

weit verbreitet gewesen zu sein.51 1694 wurde die

Wahl eines Ältestengremiums - gestützt auf Texte

zur Kirchenzucht in der hugenottischen Kirche -
erneut von der Synode beschlossen.52 Unklar bleibt,
wie weit dieser Typus der Sittenzucht verbreitet war.
Da er auf dem Weg des «Fremdzwanges» nicht
erreicht werden konnte, war viel Überzeugungsarbeit
notwendig.53 Da andererseits kein grundlegender
Dissens zwischen Gemeinde und Pfarrer über die

Notwendigkeit von Zucht bestand, kam es in der Tat
vielerorts zu lokalen Kirchengerichten. Die führende
Rolle der Pfarrer bei der konfessionellen Identitätsbildung

ist kein Argument gegen die Betonung der
lokalen Selbstregulierung auch im religiös-kirchlichen

Bereich, sondern eine Folge der verfassungsstrukturell

verankerten positiven Kommunikation
zwischen Prädikant und Gemeinde: Die Pfarrer in
den Gemeinden, so hat auch Randolph Head postuliert,

besassen mit hoher Wahrscheinlichkeit «eine

Schlüsselrolle im Informationsfluss in den jeweiligen
Gemeinden und damit im allmählichen Aufbau einer

konfessionsspezifischen Identität».54 Nicht weil sie

von aussen kamen, sondern weil sie von innen führten,

folgten ihnen ihre Gemeinden.

Von den Presbyterien zu unterscheiden sind die

Ehegerichte, die sowohl in protestantischen wie
katholischen Gemeinden entstanden.55 Der Obere
Bund befasste sich 1529 mit dem Eherecht, der

Zehngerichtenbund erliess 1533 Ehestatuten, und

am 17.4.1537 erliessen die Drei Bünde gemeinsame
Eheartikel, deren weitere Kodifikation aber in der
Hand der Gemeinden lag. Auch hier übernahmen die

Gemeinden die Funktion des Bischofs. Das Ehegericht

wurde entweder simultan vom Zivilgericht
übernommen oder einem eigenen Gremium übertragen,

je nach dem, was politisch-verfassungsrechtlich
opportun erschien.56

Über den lokalen Gemeinden und ihren Sitten-

zuchtorganen institutionalisierte sich eine territoriale
Kirchenorganisation.57 Dazu sind gesamtbündne-
risch die 1537 gegründete evangelisch-rätische Synode

wie die im frühen 17. Jahrhundert sich stellenweise

bildenden regionalen Pfarrer-Kolloquien zu
zählen. Insgesamt blieb es aber bei einem «sehr

gering hierarchisch gefügten Aufbau».58 Seit 1662
wurde sogar das Amt des Synodalpräsidenten
abgeschafft:59 Der Synode sollte der Bundes-Dekan
Vorsitzen, in dessen Gebiet sie stattfand. Die Synode
selbst tagte seit 1557 unter weltlicher Aufsicht.
Assessoren - meist aus dem Herrenstand - sind lückenlos

seit 1647 belegt. Die Kolloquien haben vor allem
die Aufgabe der Pfarrerzensur wahrgenommen. Sie

47 Schmidt, Graubunden (wie Anm. 35), S. 478.
48 Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 296f.
49 Ehesachen sollen der Obrigkeit gemeldet, also nicht von den

Presbyterien geahndet und korrigiert werden - Pfister, Sittenzucht (wie
Anm. 3), S. 297.

50 Ebd., S. 296.
51 Ebd., S. 298.
52 Ebd., S. 298f.
53 Ebd., S. 316: Bereits die Tatsache, dass - angeblich - keine Akten

der Presbyterien vorhanden seien, deute darauf hin, «dass die
gemeindliche Kirchenzucht in Graubunden letztlich nicht sehr stark
verankert war.»

54 Head, Gmeinden (wie Anm. 44), Ms. S. 25.
55 Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft (wie Anm. 40), S. 239. Vgl.

auch De Giacomi, H., Das Eheschliessungsrecht nach den bunden-
schen Statuten, Diss. Zurich, Chur 1927, bes. S. 8.

56 Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft (wie Anm. 40), S. 240 f.
57 Vgl. hierzu Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 293-307. Vgl.

demnächst auch Pfister, U., Konfessionskirchen und Glaubenspraxis,
16.-18. Jahrhundert, in: Handbuch der Bundner Geschichte <in

Vorbereitung»; Fassung vom 23.8.1995», Ms. S. 16-18 fur die
evangelische und S. 23-26 fur die katholische Kirche.

58 Farber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 334.
59 Zum folgenden Ebd., S. 334-338.

152



tagten halbjährlich. Im Rahmen ihrer Tätigkeit
konnten sie sich auch mit Gemeindezuchtfragen
beschäftigen, ohne weisungsbefugt zu sein.60 Es hat
aber den Anschein, als hätten die Kolloquien mitunter

als Appellationsinstanz für lokale Kirchenräte61

gedient.62 Doch sind die Fälle, in denen ein Bezug zu
einem Presbyterium angesprochen und damit diese

«Appellfunktion» wahrgenommen wurde, äusserst

selten, so dass nicht von einem von ausserhalb auf
die Gemeinden prägend einwirkenden Zuchtorgan
gesprochen werden kann.63 Dass das Kolloquium
Zehngerichtenbund kaum Hinweise auf die Existenz

von Presbyterien gibt,64 obwohl z.B. in Davos lange
Serien von Sitzungen stattgefunden haben, deutet
jedenfalls nicht auf intensive «disziplinierende»
Bemühungen oder Einwirkungsmöglichkeiten des

Kolloquiums auf die lokalen Ältestenräte hin.

Dogmatisch gesehen hat es die Konfessionsbildung

bei den Pfarrern, kontrolliert und forciert
durch die Synode, erreicht, «die Definitionshoheit
über religiöse Fragen immer deutlicher von der
politischen Gemeinde auf die neuen, übergemeindlichen
Glaubensgenossenschaften zu verschieben. Die letzte

Phase, die am Ende des 16. Jahrhunderts einsetzte,
sah einen endgültigen Wandel von kommunalen zu
konfessionellen Identitäten.»65 Konfessionelles trat
in Fällen gemischter Kirchengemeinden oft vor die

gemeindliche Identität.66
Ulrich Pfister hat gar von einer «Gewichtsverlagerung

von der kommunalen auf die territoriale
Ebene»67 gesprochen. Er folgt bei seiner Deutung
einem von der französischen Forschung formulierten
und dort an klassischen Kirchenstrukturen
entwickelten Modell einer «Christianisierung» durch
die «Eliten».68 «Die Definition des Inhalts einer
christlichen Lebensführung und das Wissen um die

zu ihrer Erzielung einzusetzende Pädagogik ist klar
Sache der Geistlichkeit. Und dort, wo die reformierte

Kirchenzucht funktioniert - im Kolloquium Ob
dem Wald -, spielt sie sich wesentlich als institutionalisierte

vertikale Kommunikation zwischen dem

kirchgemeindlichen Presbyterium, dem talschaftli-
chen weltlichen Gericht, dem regionalen Kolloquium
und am Rande der landesweiten Synode ab Das

Expertenwissen und die Kontrolle über Konflikte
objektivierende Verfahren auf seiten der Geistlichkeit

sollte nicht unterschätzt werden.»69

Head, der ansonsten die Verstärkung überlokaler

Kirchenorganisation ebenfalls herausstellt,

kommt zu dem abweichenden Urteil, diese habe
«eine wirksamere Disziplinierung des Klerus erreicht,
doch vermochte die Synode auch dann ihren Einfluss
kaum auf die Laien auszudehnen.»70 Um die Frage
zu beantworten, wo und unter welchen Bedingungen
die reformierte Kirchenzucht funktionierte, sind
Untersuchungen über die kommunale Ebene nötig.
Man darf die vertraglichen Bindungen der Pfarrer an
die Gemeinde als «Bischof» jedenfalls nicht ausser
acht lassen71 wie deren Selbständigkeit allen überlokalen

Ordnungsinstanzen gegenüber. Die drei grossen

Einflussgruppen (Herren, Gemeinden, Pfarrer)
sind vielfältig miteinander verbunden, geradezu
verschränkt und bilden eine «balance of power».

2 Die Forschung zu Sünden- und
Verbrechensbekämpfung

Eine Studie über Bündner Presbyterien, die
anders als die hugenottischen «consistoires» eine auf
Dauer stabile Organisation in einem funktionierenden

«Staat» waren, kann dazu beitragen, die Rolle
von «Selbstzucht» und «Eliteneinfluss» einem neuen
Test zu unterziehen. Da kein von aussen in die
Gemeinden einwirkender Obrigkeitsstaat existierte,
wird ausserdem die Konfessionalisierung ohne
Staatseinfluss fassbar - sozusagen «pur». Damit
wird ein sich allmählich verfestigender Trend
unterstützt, die lokale Gemeinde als Zentralort der Sittenzucht

auch forschungspraktisch und theoretisierend
ins Zentrum zu rücken.

60 Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 295: Kolloquien entstehen in
den Gebieten Ob dem Wald, Nid dem Wald, Oberengadin, Un-
terengadin, Chur und im Zehngerichtenbund, dessen Kolloquium
sich erst 1712 von Chur lost.

61 So der zweite zeitgenossische Name der Presbyterien. Daneben
kommt auch «Konsistorium» in den Quellen vor.

61 Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 319.
63 Zu den sehr seltenen Bezugnahmen auf Presbyterien und lokale

Sundenfalle Ebd., S. 319-321.
64 Ebd., S. 321.
65 Head, Gmemden (wie Anm. 44), Ms. S. 4.
66 Ebd., Ms. S. 30-42.
67 Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 294.
68 Ganz deutlich auch in Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 57),

Ms. S. lf. und S. 26-34 («Glaubenspraxis zwischen Dorfreligion
und Elitenkultur»).

69 Pfister, Sittenzucht (wie Anm. 3), S. 330f.
70 Head, Gmeinden (wie Anm. 44), Ms. S. 27.
71 Wie das Pfister tut.

153



2.1 Elitistische und etatistische Sicht

Jean Delumeau72 hat Europa im Mittelalter für
heidnisch erklärt und gemeint, erst in der Frühen
Neuzeit sei das Volk durch die gemeinsamen
Bemühungen der Obrigkeit und der Eliten christianisiert

worden. Nach dem Theorem der «Akkultura-
tion»73 haben Eliten ein widerwilliges Volk - letztlich
erfolgreich - zum Christentum erzogen, wozu sie

mehr oder wenig ausgeklügelte Mittel verwandten.74
Neben Jean Delumeau75 vertreten besonders Robert
Muchembled76 und Carlo Ginzburg77 dieses Modell,
das auch die deutsche78, die schweizerische79 oder
die englische popular-culture-Forschung prägt.
Reformation und katholische Reform beschreibt Peter

Burke als Versuche, «die von einigen Mitgliedern der

gebildeten Klasse unternommen wurden, um die

Einstellungen und Wertsetzungen der restlichen
Bevölkerung zu verändern, oder, wie die Viktorianer zu

sagen pflegten, sie zu <bessern>.»80

Diesem Elitenmodell eng verwandt sind vor
allem an Deutschland entwickelte Vorstellungen, nach
denen die Kirchen der Reformation (und der nachtri-
dentinische Katholizismus) im Dienste des Staates

eine Disziplinierung der Untertanenschaft bewirkt
hätten. Das Elitenmodell wird dadurch zu einem eta-
tistischen Modell, in dem der Staat zum Erzieher des

an sich heidnischen und undisziplinierten Volkes

wird, ergänzt oder variiert. Die Konfessionalisierung
wird bei Wolfgang Reinhard und Heinz Schilling
zum Teilprozess der Sozialdisziplinierung81 und die

Religion zu ihrem wesentlichen Mittel, in erster Linie
durch die kirchliche Sittenzucht, die dem Volk Disziplin

beibringt.82 Reinhard bezeichnet die
Konfessionalisierung noch 1993 «mehr oder weniger als eine

Variante von <Sozialdisziplinierung>».83 Ergebnis ist
ein «Wachstum der Staatsgewalt».84 Der «konfessionelle

Zwangsstaat»85 - wie Reinhard das nennt - ist
das Objekt der Konfessionalisierungsforschung als

Sozialgeschichte - und zwar mit europaweitem
Deutungsanspruch.

Wenn die Disziplinierung über weltliche und

geistliche Gerichte ein von aussen, von Eliten und

Obrigkeiten in die Gesellschaft hineinwirkender Pro-

zess ist, dann geht damit die Annahme einher, die
Gesellschaft selber habe in dieser Richtung nicht von
sich aus gewirkt. Wenn die Gesellschaft das «Objekt»

der Disziplinierung war, dann müsste in Gebieten

ohne starke Eliten oder starken Staat ein nur ge¬

ringes Mass an disziplinierenden Normen überhaupt,
an Strenge in diesen Normen und an effektiven
Mechanismen der Normumsetzung zu erwarten sein.

2.2 Die Sozialdisziplinierung als gemeindlich
dominierter Prozess

Für einzelne «Randgebiete» ausserhalb der

fürstlich dominierten Territorien wird weithin eine

gemeindliche Selbstregulierung postuliert.86 In der

72 Delumeau, J., Le cathohcisme entre Luther et Voltaire, Paris 1971,
bes. S. 237ff. und 256ff. Vgl. auch die Aufsatzsammlung Dess., Un
chemm d'histoire: chretiente et chnstiamsation. In Zusammenarbeit

mit Baudet-Drillat, G., Janssen-Peigne, St. und Tragnan, C.,
Paris 1984.

73 Vgl. Greyerz, K.v., Religion und Gesellschaft in der frühen Neuzeit
(Einfuhrung in Methoden und Ergebnisse der Sozialgeschichthchen
Rehglonsforschung), in: Religiosität - Frömmigkeit - Religion po-
pulaire (Veröffentlichungen der Schweizerischen Gesellschaft fur
Wirtschafts- und Sozialgeschichte, 3. Jg., Heft 3), Lausanne 1984,
S. 13-36, hier: S. 22-24.

74 Muchembled, R., Lhnvention de Phomme moderne. Sensibihtes,
moeurs et comportements collectifs sous l'Ancien Regime, Paris
1988, S. 459. Vgl. S. 148-155, 200-203.

75 Delumeau, Le cathohcisme (wie Anm. 72).
76 Muchembled, R., Culture populaire et culture des elites dans la

France moderne (XVe - XVIIIe siecles), Paris 1978 «deutsch als
«Kultur des Volks - Kultur der Eliten», Stuttgart 1982.

77 Ginzburg, C., Der Kase und die Wurmer. Die Welt eines Mullers
um 1600, Frankfurt a.M. 1983 «italienisch 1976>.

78 Schindler, N., Spuren in die Geschichte der «anderen» Zivilisation.
Probleme und Perspektiven einer historischen Volkskulturforschung,

in: Ders. und van Dülmen, R. (Hgg.), Volkskultur. Zur
Wiederentdeckung des vergessenen Alltags (16.-20. Jahrhundert),
Frankfurt a.M. 1984, S. 13-77, hier: S. 76. Vgl. dazu auch Schulze,
W., Deutsche Geschichte im 16. Jahrhundert, 1500-1618, Frankfurt

a.M. 1987, S. 265.
79 Schar, M., Seelennote der Untertanen. Selbstmord, Melancholie

und Religion im alten Zurich 1500-1800, Zurich 1985, S. 166.
80 Burke, P., Helden, Schurken und Narren. Europaische Volkskultur

in der frühen Neuzeit, Stuttgart 1981, S. 221. Vgl. Schmidt, H.R.,
Die Christianisierung des Sozialverhaltens als permanente
Reformation. Aus der Praxis reformierter Sittengerichte in der Schweiz
wahrend der frühen Neuzeit, in: Zeitschrift fur Historische
Forschung, Beiheft 9 (1989), S. 113-163, bes. den Forschungsbericht
zu Beginn.

81 Reinhard, W., Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu
einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift fur
Historische Forschung 10 (1983), S. 257-277, hier: S. 268.

82 Schilling, H., Aufbruch und Krise. Deutschland 1517-1648, Berlin
1988. S. 274; vgl. S. 366.

83 Reinhard, W., Was ist katholische Konfessionalisierung?, in: Ders.
und Schilling, H. (Hgg.), Die katholische Konfessionalisierung
(Schriften des Vereins fur Reformationsgeschichte 198), Gütersloh
1995, S. 419-452, hier: S.421.

84 Reinhard, Konfessionalisierung (wie Anm. 81), S. 432f.
85 Ebd., S. 433.

154



Tat zeigt sich, dass in all den Gebieten wie den
hugenottischen und den Niederlanden, in denen
Protestanten ohne oder gegen den Staat Sittenzucht getrieben

haben, aber auch da, wo sie sich wie in Schottland

gegen den Staat oder das Königtum durchgesetzt

hatten, eine besonders strenge Sündenzucht
betrieben worden ist. Und selbst da, wo wie in Schweden

die Reformation «von oben» eingeführt worden

war, hat sich die - hier lutherische - Disziplinierung
im Rahmen der Gemeinde - in basisdemokratischen
Formen oder über Ältestengremien - abgespielt.
Auch im anglikanischen England, von den
Puritanergemeinden in den amerikanischen Kolonien ganz zu

schweigen, waren es die kommunalen Initiativen, die

die «Verchristlichung der Gesellschaft» angestossen
oder praktisch umgesetzt haben. Ohne Anzeigen der

Sendschöffen («churchwardens») hatte die anglikanische

Sittenzucht nicht funktioniert. Davos wird
sich - wie die hugenottischen Kirchen — in die Phalanx

der «Freiwilligkeitskirchen» einreihen lassen,

hat aber wegen der langen Existenz seiner Kirchenzucht

bis ins 19. Jahrhundert hinein eine besondere

Bedeutung, lässt sich doch an diesem Fallbeispiel die

Stabilität einer autochthonen Zucht im Zeitalter
verbreiteter Säkularisierung studieren.

Deutsche oder Schweizer Staatskirchen, die

dem Modell der «etatistischen» Auffassung die Vorlage

geliefert haben, könnte man daher bestenfalls

am anderen Ende der Skala der Möglichkeiten von
Konfessionalisierung ansiedeln. Aber auch hier ist,
besonders durch eine Studie zu den bernischen

Sittengerichten,87 deutlich geworden, dass die
«horizontale Disziplinierung» innerhalb der Gemeinde

und durch die gemeindlich getragenen und besetzten

Chorgerichte der eigentliche Hebel der Zucht war -
also Selbstzucht innerhalb eines obrigkeitlichen
Rahmens.

Es zeichnet sich ein Trend ab, die Gemeinde
auch in fürstlichen Territorien als wichtigen Faktor
zu betrachten, dessen Selbstdisziplinierung durch
staatliche oder kirchliche Vorgaben flankiert worden
ist.88 Heinz Schilling fordert neuerdings, die Zuchtpraxis

im Hinblick auf die Rolle der Gemeinde neu
in den Blick zu nehmen, dabei die konfessionellen
und geographischen Begrenzungen so weit wie möglich

abzustreifen und die Anteile der autochthonen
gegenüber der etatistischen Kirchenzucht aus der
Praxis heraus zu gewichten.89 Er beklagt «eine

Neigung der Konfessionalisierungsforschung zur Über¬

betonung der etatistischen, obrigkeitlichen, häufig
sogar der absolutistischen Züge des Geschehens».90
Er ruft zu Massnahmen gegen eine «Überbewertung
der etatistisch-obrigkeitlichen Prozesse» auf91 und
fordert, «ergänzend zu der nachbarschaftlichen auch
die gesamtgesellschaftliche Perspektive einzunehmen».92

Die nachbarliche Perspektive wird damit ins
Zentrum gerückt. Das hatte zuvor bereits eine Studie
zu den bernischen Sittengerichten der Frühen Neuzeit

getan, die ja «an sich» in einem «von oben»
installierten Territorialkirchenverband integriert
waren.93

In erst kürzlich erschienen Diskussionsbeiträgen

wird der «Staatsbildungsprozess» als Reaktion
auf den Regelungsbedarf der Gesellschaft verstanden,

in dessen Zug neue Gesetze geschaffen wurden,
neue «Apparate» entstanden und effizientere
Sanktionsmechanismen gesucht wurden. Die Sittenzucht
der Kirchen kann in diesem Sinn besonders dort, wo
sie erst spät institutionalisiert wurde - wie z.B. auch
in Württemberg -, als Intensivierungsmassnahme
verstanden werden. Über diesen Zugang wird
versucht, ein vernetztes Modell zu entwickeln, in dem
eine Zunahme an Disziplinierungsmassnahmen und
eine «Verstaatung» kompatibel gemacht werden mit

86 Dazu Schmidt, H.R., Gemeinde und Sittenzucht im protestantischen

Europa der Frühen Neuzeit, m: Blickle, P. und Muller-Luck-
ner, E. (Hgg.), Theorien kommunaler Ordnung in Europa (Schriften

des Historischen Kollegs 36), München 1996, S. 181-214 bes
S. 183.

87 Schmidt, H.R., Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner

Landgemeinden der frühen Neuzeit, Stuttgart, Jena, New York
1995, zusammenfassend S. 354-376.

88 Vgl. dazu ]etzt die ausführliche Diskussion in Schmidt, Sozialdiszi-
phnierung? (wie Anm. 2).

89 Schilling, H., Die Kirchenzucht im fruhneuzeitlichen Europa in
interkonfessionell vergleichender und interdisziplinärer Perspektive -
eine Zwischenbilanz, in: Ders. (Hg.), Kirchenzucht und Sozialdiszi-
phmerung im fruhneuzeitlichen Europa (Zeitschrift fur Historische
Forschung, Beiheft 16), Berlin 1994, S. 11-40, 30f., 38-40. Vgl.
Schilling, Geschichte der Sunde (wie Anm. 45), S. 179, 191f.

90 Schilling, H., Die Konfessionalisierung von Kirche, Staat und
Gesellschaft — Profil, Leistung, Defizite und Perspektiven eines
geschichtswissenschaftlichen Paradigmas, in: Ders. und Reinhard, W.
(Hgg-)> Die katholische Konfessionalisierung (Schriften des Vereins
fur Reformationsgeschichte 198), Gütersloh 1995, S. 1-49, hier-
S. 29.

91 Ebd., S. 30f.
92 Schilling, H., Disziphnierung oder «Selbstreguherung der Untertanen»?

Ein Plädoyer fur die Doppelperspektive von Makro- und
Mikrohistorie bei der Erforschung der fruhmodernen Kirchenzucht,

in: Historische Zeitschrift 264 (1997), S. 675-691, bes. S.
686 - Hervorhebung von Schilling.

93 Schmidt, Dorf (wie Anm. 87).

155



einer das Dorf oder die Gemeinde als zentrale
Lebenseinheit begreifenden Anschauung.94 Wirksam
werden konnten in diesem Verständnis staatliche

Vorgaben nur, wenn sie den Regelungsbedarf der
Gesellschaft oder einzelner Gruppen in ihr befriedigten.
Fremdzwang wurde regelmässig abgewiesen: Jürgen
Schlumbohm erklärt die geringe Effizienz staatlicher
Vorgaben geradezu zu einem Signum des frühneu-
zeitlichen Staates. Realisierungschancen hatten auch
nach ihm nur die Normen, die auf Akzeptanz sties-
sen.95

Bemerkenswert ist, dass die Studien über
selbstverantwortete Sittenzucht keineswegs eine

geringere Normhärte und eine weniger strenge
Normumsetzung feststellen, als nach dem Sozialdisziplinie-
rungsmodell zu erwarten wäre, das ja den Druck der

Obrigkeit für nötig hält und von «grösseren Einwir-
kungsmöglichkeiten des Staates - grösser als im
Falle der erwähnten kirchenautonomen Zucht»
spricht.96 Geoffrey Parker entwickelt am Modell der
schwedischen Gemeindedisziplin die plausible These,

dass die hier relativ erfolgreiche Sozialdisziplinie-

rung gerade auf die Selbstverantwortung und die
damit einhergehende Motivation zurückzuführen sei.97

Die Annahme, die Disziplinierung müsse ein Produkt
der Eliten oder des Staates sein, wird damit in Frage
gestellt. Deshalb sind Studien von gemeindlich
dominierten Disziplinierungssystemen ein dringendes
Desiderat.

Dabei darf selbstredend die Gemeinde nicht als

homogene, nichthierarchische Einheit missverstanden

werden. Es waren immer Geschlechts-, Berufs-,
Alters- und Sozialgruppen, die je selektiv die christlichen

Normen umsetzten, etwa Eltern, die die Sexualität

ihrer Kinder disziplinierten, Ehefrauen, die ihre
Männer an ihre Pflichten erinnerten, «religiosi», die

regelmassigeren Gottesdienst und bessere Sonntagsheiligung

anstrebten, Nachbarn, die Streit und Konflikt

entschärfen wollten, und schliesslich der Pfarrer
selbst, der mehr Gebote-Gehorsam «von Amts
wegen» einforderte.98

Auf die innere soziale Differenzierung von
Gemeinden, die sich mit diesen Disziplinierungsimpul-
sen verbinden kann, hat besonders die englische
Forschung in zahlreichen «community-studies»
hingewiesen. Der - schliesslich gescheiterte - Versuch der

Puritaner, die Gesellschaft zu verchristlichen,
verband sich an manchen, jedoch nicht allen Orten mit
einer strengen Aufsicht über die armen Schichten, so

dass manchmal der Eindruck einer Dichotomie
entsteht, in der die Reichen und Guten die Armen und
Schlechten «zügeln».99 Das ergibt so etwas wie ein

innergemeindliches Elitenmodell. Doch scheint sich
dieses Modell, soweit wir sehen, nicht ohne weiteres

verallgemeinern zu lassen.100 Weitere Forschungen
über die innere Struktur der presbyterialen Disziplinierung

sind unbedingt notwendig. Sie werden nach
der Rolle der Magnaten/Herren in den Gemeinden

fragen, danach, ob sie «Fremdzwang» nach unten
ausübten, ob sie sich selbst von der Zucht ausnahmen

etc. Dafür bietet sich der Fall Davos in
hervorragender Weise an.

2.3 Gerichtsnutzung - das weltliche Gericht als

Sozialregulierer

Von der Seite der Kriminalitätsgeschichte wird
der bisher skizzierte Trend gestützt. Einen Einblick in
die gesellschaftliche Gebundenheit selbst von
Machtdemonstrationen des Fürstenstaates gibt Karl We-

gerts Studie zu Württemberg. Er ist mit David Warren

Sabean der Meinung, es sei «evident, dass

94 Schmidt, Sozialdisziplinierung? (wie Anm. 2), bes. S. 665-682.
95 Schlumbohm, J., Gesetze, die nicht durchgesetzt werden - ein

Strukturmerkmal des fruhneuzeitlichen Staates, in: Geschichte und
Gesellschaft 23 (1997), S. 647-663, bes. S. 662 f.

96 Schilling, Disziplinierung (wie Anm. 92), S. 688.
97 Parker, G., Success and Failure during the First Century of the

Reformation, in: Past and Present 136 (1992), S. 43-82, bes. S. 77-79.
98 Schmidt, Dorf (wie Anm. 87), bes. S. 149-156 (Die Rolle der Pfarrer),

zu den Sozialgruppen als Trager der Zucht zusammenfassend
S. 351-353. Zur Disziplinierung der Ehemanner vgl. Schmidt,
H.R., Hausvater vor Gericht. Der Patriarchalismus als zweischneidiges

Schwert, in: Dinges, M. (Hg.), Hausvater, Priester, Kastraten.
Zur Konstruktion von Männlichkeit in Spatmittelalter und Früher
Neuzeit, Gottingen 1998 <im Druck>; Ders., Ehezucht in Berner
Sittengerichten 1580-1800, in: Hsia, R.P., Scnbner, R.W. (Hgg.),
Problems in the Historical Anthropology of Early Modern Europe
(Wolfenbutteier Forschungen 78), Wiesbaden 1997, S. 287-321.

99 Wrightson, K., Levine, D., Poverty and Piety in an English Village:
Terling 1525-1700, New York, San Francisco, London 1979, S.

112ff., 173ff. Vgl. von Friedeburg, R., Sozialdisziplinierung in
England? Soziale Beziehungen auf dem Lande zwischen Reformation

und «Great Rebellion», 1550-1642, in: Zeitschrift fur Historische

Forschung 4 (1990), S. 386-418, hier: S. 392-394.
100 Vgl. den Forschungsuberblick bei von Friedeburg, R., Reformation

of Manners and the Social Composition of Offenders in an
East Anglian Cloth Village: Earls Colne, Essex, 1531-1642, in:
Journal of British Studies 29 (1990), S. 347-385, bes. S. 347-352
zur Diskussion der These Levines von der pragenden Rolle der
«better sort». Ebenso Ders., Sozialdisziplinierung in England (wie
Anm. 99), bes. S. 385-395 und 495—497. Friedeburgs Studie
tendiert ebenfalls eher gegen diese These.

156



staatliche Institutionen Jnstrumente für die Dorfbewohner

wurden, mit denen sie ihre eigenen Ziele

verfolgen konnten».»101 Der Staat erfüllte in der Verfolgung

von Schwerverbrechern Interessen der Untertanen,

die Frieden und Sicherheit wünschten, weil sie

sich persönlich durch das Verbrechen bedroht fühlten

oder weil sie Gottes Zorn wegen «opferloser»

Untaten wie der Sodomie gewärtigten und Gegen-

massnahmen wünschten.102 Die Untertanen brauchten

zur Friedewahrung im umfassenden Sinne

«Organe». Der Staat nahm ihnen sicher auch etwas von

ihrer Selbstregierung, doch in Erfüllung ihrer
Bedürfnisse.103 Nur weil sie selbst bestimmte Verhaltensweisen

für unerträglich hielten, zeigten Bürger und

Bauern Vergehen an; sonst waren sie den «Staatsorganen»

nie zu Ohren gekommen.104 Dadurch wuchs

naturgemäss die Staatsgewalt, wie das Hans Maier

angedeutet hat, doch nicht gegen die Untertanenwünsche,

sondern in Erfüllung ihrer Nachfrage.105

Die Studien Gerd Schwerhoffs zu Köln106 und

Susanna Burghartz' zu Zürich107 betonen beide die

restitutive Wirkung selbst der Strafjustiz. Wiederherstellung

von Frieden, Ehre und Aufrechterhaltung
eines ertraglichen sozialen Klimas standen deutlich im

Vordergrund. Ulrike Gleixner hat für das Funktionieren

der brandenburgischen Patrimonialgerichte

stringent gezeigt, dass hier die Gemeinden subsidiär

und selektiv dann die Gerichte einschalteten, wenn
sie Unterstützung von aussen brauchten.108 Selbst für
das absolutistische Frankreich ist jüngst betont worden,

dass hier die Situation ganz ahnlich einzuschätzen

ist. Nach Hughes Neveux ist es «wahrscheinlich,

dass man zuerst versucht hat, Delinquenten über die

Gemeinde zu korrigieren, ehe man eine Klage vor ein

Königs- oder seigneuriales Gericht brachte, und

wahrscheinlich erschienen vor höheren Gerichten

überhaupt nur die, bei denen die Gemeinde nichts

erreicht hatte Nicht de jure, aber in Wirklichkeit
übte die Gemeinde Gerichtskompetenzen aus».109

Joachim Eibach folgert in seinem Forschungsüberblick

über die Kriminalitätsgeschichte deshalb:

«Die Untersuchung kleiner und kleinster Einheiten

ist geeignet, grosse Theoriegebäude und Megathesen

wie diejenige von der Sozialdisziplinierung oder vom
Prozess der Zivilisation immer wieder in Frage zu
stellen und gegebenenfalls zu falsifizieren. Die Di-
stanziertheit der meisten Kriminalhistoriker gegen
die Interpretamente von Ostreich und Elias ergibt
sich gewissermassen aus der Sache selbst.»110

2.4 Desiderate der Forschung - Folgerungen
aus der Forschungslage

Dass eine Studie über das Davoser Presbyteri-

um - und die weltliche Gerichtsbarkeit - ein
dringendes Forschungsdesiderat für die Bündner
Geschichte erfüllt, ist offenkundig. Sie erforscht eine

terra totaliter incognita. Die vielen Spekulationen,
die über die Wirkungsweise der Konfessionalisierung
und der Sundenzucht Graubündens aufgrund des -
scheinbaren - Fehlens von Akten angestellt wurden,
können nun ad acta gelegt werden. Wir verfügen
über eine relativ geschlossene Reihe von Presbyte-

rialprotokollen, welche die wirkliche Praxis dokumentieren.

Diese Studie vermehrt zudem unser Wissen
über die lokale Sittenzuchtpraxis im Reformierten-
tum. Da sie eine lange zeitliche Reihe ins Visier nimmt,
kann sie den Wandel der gesellschaftlichen Ordnung
und der sie tragenden moralischen Wertmassstäbe
dokumentieren. Gab es Sozialdisziplinierung trotz
oder vielleicht gerade wegen des Fehlens eines starken

Staates? Wie wirkten Pfarrer und Gemeinde
zusammen? War die Elite entscheidend? Wer aber war
«die Elite»? Die Pradikanten oder die Herren? Wie
spiegelt sich die Rollenverteilung in der Gemeinde,

101 Wegert, K., Popular Culture, Crime, and Social Control in 18th-
century Württemberg, Stuttgart 1994, S. 29f. Das Zitat von Sa-

bean, D.W., Property, Production, and Family in Neckarhausen,
1700-1870, New York u.a. 1990, S. 431.

102 Wegert, Popular Culture (wie Anm. 101), S. 39, 200, 206f., 212.
103 Ebd., S. 210f.
104 Ebd., S. 213.
105 Die Wechselbeziehung, die hier artikuliert werden soll, auch bei

Wegert, Popular Culture (wie Anm. 101), S. 212-219 betont.
106 Schwerhoff, G., Köln im Kreuzverhör. Kriminalität, Herrschaft

und Gesellschaft in einer fruhneuzeitlichen Stadt, Berlin 1991, bes.
S. 444^446.

107 Burghartz, S., Leib, Ehre und Gut. Delinquenz in Zurich Ende des

14. Jahrhunderts, Zurich 1990, bes. S. 199-202.
108 Gleixner, U., «Das Mensch» und «der Kerl». Die Konstruktion von

Geschlecht in Unzuchtverfahren der Frühen Neuzeit (1700-1760),
Frankfurt, New York 1994, bes. S. 208-210.

109 Neveux, H., Commentary from a French Perspective, in: Blickle, P.

(Hg.), Resistance, Representation and Community, Oxford 1997,
S. 44-53, hier: S. 51.

110 Elbach, J., Knminalitatsgeschichte zwischen Sozialgeschichte und
Historischer Kulturforschung, in: Historische Zeitschrift 263
(1996), S. 681-715, hier: S. 713. Eibach bespricht Arbeiten von
Dirk Blasius, Karsten Kutker, Susanna Burghartz, Gerd Schwerhoff,

Andreas Blauert, Otto Ulbricht, Richard van Dülmen,
Michael Frank, Heinrich R. Schmidt, Regina Schulte, Feter Schuster,

Beate Schuster und Martin Dinges.

157



zwischen Herren und Gemeinen Leuten, Eltern und
Kindern, Männern und Frauen in den Akten? Was

trug zum Funktionieren der reformierten Sittenzucht
bei, wenn Fremdzwang fehlte? Alle diese Fragen
können ein Stück weit beantwortet werden, wenn
man die Davoser Akten systematisch auswertet, wie
das Thomas Brodbeck getan hat.

Was die Studie darüber hinaus bemerkenswert
macht, ist die Tatsache, dass geistliche und weltliche
Sanktionsinstanzen in ihrer Tätigkeit parallel untersucht

werden. So wird - mit Ausnahme der
Schwerkriminalität - die Gesamtheit der via Gerichte

vollzogenen disziplinierenden und sozial regulierenden
Massnahmen erfasst. Eine Verschiebung zwischen
den Gerichtsarten (etwa im Sinne einer Säkularisierung,

d.h. von geistlichen zu weltlichen Sanktionsinstanzen)

wird überprüfbar.

II. Sanktionierung abweichenden Verhaltens:
der Fall Davos

1 Sanktionsinstanzen

1.1 Zivil- und Bussengericht

Der mittleren Gerichtsbarkeit, dem Zivil- und

Bussengericht, stand der Landammann vor, welcher,
wie die beisitzenden Gerichtsgeschworenen (mindestens

sechs Mitglieder des Kleinen Rates), von der

«Landsgmeindt» (Versammlung der Davoser Bürger
über 14 Jahre) gewählt wurde.111 Zivil- und
Bussengerichtsbarkeit wurden getrennt ausgeübt, waren
aber personell identisch.

Im Laufe der Frühen Neuzeit wurden die
Gemeinde- bis Bundesebene immer mehr zur
Herrschaftsdomäne des Herrenstandes. Zudem verengte
sich an Orten mit mehreren ansässigen herrenständischen

Geschlechtern (was auf Davos als Vorort des

Zehngerichtenbundes im besonderen Masse zutraf)
der Kreis der an den Ämtern teilhabenden Familien
immer mehr.112 Kleiner Rat («Geschworene» -
zuständig für Policey, Verwaltungs- und Gerichtsangelegenheiten)

und Grosser Rat («Zugeschworene» -
Politik und Verwaltung) sowie Gericht (Kleiner Rat,
u.U. ergänzt aus Zugeschworenen) definierten sich

in der Gerichtsgemeinde Davos als «Obrigkeit». Der
Landammann war generell ein Angehöriger des

Herrenstandes113 und das Gericht mit seiner Person als

Vorsitzendem herrenständisch geprägt. Darüber hinaus

sassen Angehörige der Herrengeschlechter auch
als Geschworene im Gericht und waren in andern

wichtigen Ämtern zu finden.114

Das Bussengericht verhandelte strafbare
Vergehen wie Diebstahl, Tätlichkeiten, Hurerei,
Sabbatschändung etc. Der Landweibel zitierte die in den

Angebrödeln - der laufenden «Deliktebuchhaltung»

- verzeichneten Personen vor das Bussengericht.115
Den Einträgen in den Bussenrödeln zufolge wurde
ein-, zweimal jahrlich Bussengericht gehalten.

Das Zivilgericht verhandelte vor allem Streitfälle

in Erb- und Schuldangelegenheiten sowie in
Ehrhändeln und Ehekonflikten. Es bot die Möglichkeit

zur Verrechtlichung sozialer Konflikte, indem
Geldschulden, umstrittene Erbschaften, verletzte
Ehre oder gebrochene Eheversprechen eingeklagt
werden konnten. Selten nur sprach das Zivilgericht
eine Strafe aus. Wenn ein strafbares Vergehen vorlag
(Ehrhändel und Ehekonflikte), behielt das Gericht
«der landtschaft gegen dem fehlbaren ihre rächt»116

vor, welche sodann vom Bussengericht eingeklagt
wurden.

Die vor Gericht verhandelten Delikte repräsentierten

jedoch nicht die Totalität der begangenen
Vergehen. Nicht alle im Landbuch fixierten Normen
wurden gleichermassen in gerichtliche Praxis umge-

111 Jede der 14 Davoser Nachbarschaften hatte einen Geschworenen
im Kleinen Rat. Zu Gerichtsverfahren und gesetzlichen Grundlagen

vgl. LB Davos, S. 9f., 60-67, 73f.; Laely, A., Der Wald in der
Geschichte der Landschaft Davos, in: Ders., Davoser Heimatkunde.

Beitrage zur Geschichte der Landschaft Davos Bd. 1, Davos
1952, S. 62-126, hier: S. 67.

112 Farber, Herrenstand {wie Anm. 6), S. 34f., 41; Grimm, P.E., Die
Anfange der Bundner Aristokratie im 15. und 16. Jahrhundert,
Zurich 1981, S. 17-19.

113 Bis zum Waserschen Spruch 1644 war der Davoser Landammann
zugleich auch Bundslandammann, das Oberhaupt des Zehngerichtenbundes,

und wurde es auch nach 1644 öfter. Vgl. die Liste der
Bundslandammanner in: Gillardon, Zehngenchtenbund (wie
Anm. 28), S. 360-365; Grimm, Aristokratie (wie Anm. 112), S.

18f., 111.
114 Eine Probe anhand der vom Bussengericht und Zivilgericht in den

Stichjahren angeklagten Sackelmeister ergab, dass von insgesamt
35 Angeklagten deren 30 als Angehörige der Herrenschicht zu
identifizieren waren. Die restlichen fünf Personen konnten wegen
unlesbarer Namen oder unklarer Herkunftsverhaltnisse nicht
verortet werden. Desgleichen befanden sich unter 15 angeklagten
Gerichtsgeschworenen mindestens vier mit herrenstandischer
Herkunft. Vgl. zu «Herren» als Amtsinhabern auch: Farber, Herrenstand

(wie Anm. 6), S. 26-42; Grimm, Aristokratie (wie Anm.
112), S. 102-113.

115 Angebrodel 1671-1704, StAGR A I 21 b2/68, S. 1.
116 Vgl. z.B. Gerichtsprotokolle 1680, StAGR A I 21 bl/217, S. 373f.

158



setzt. Dies war die Folge der sich im Fluss befindlichen

ungeschriebenen gesellschaftlichen Regeln - die

spezifische Verhaltensweisen erst als Vergehen
definierten welche die gesellschaftlich nicht länger
mehrheitsfähigen fixierten Normen deaktivierten.
Überdies verfügten nicht nur die Gerichtsgemeinde,
sondern wohl auch die Nachbarschaften (und
Genossenschaften) über institutionalisierte Formen zur
Regulierung des sozialen Lebens.117 Weiter gilt es,
das informelle nachbarschaftliche Regelsystem ein-
zubeziehen: Es umfasste «Brauchtum»,
Gewohnheitsrecht und das «patriarchalische Ordnungsprinzip

des ganzen Hauses». Abweichungen und
Verletzungen dieser Regeln konnten rufschädigende,
ehrmindernde Wirkung haben und - wenn nicht
durch das Gericht - durch informelle Strafaktionen
der Bevölkerung geahndet werden.118

7.2 Geistliches Gericht

Das auch Kirchenrat genannte Konsistorium
übte in Davos die Kirchenzucht aus. Es hielt seine

Sitzungen jeweils zwei- bis viermal jährlich kurz vor
der Abendmahlsfeier ab. Die evangelisch-rätische Synode

forderte schon zu Beginn des 17. Jahrhunderts
eine institutionalisierte Kirchenzucht. Lange Zeit
widerstanden die evangelischen Kirchgemeinden
diesem Druck: In Davos sind erst ab 1647 Zuchtfälle
protokolliert, wobei das Konsistorium noch später -
in den 1680er Jahren - eine in den Quellen belegte,

regelmässige Sitzungsfrequenz erreichte.119

Die Davoser Kirchenzucht war eine
Abendmahlszucht: Sie sollte die Reinheit der Abendmahlsgemeinschaft

(die Gesamtheit der Gläubigen, die mit
dem Abendmahl Christus huldigten) erhalten, welche

Voraussetzung für das individuelle und kollektive

Seelenheil war. Jene, die «in ohnverschampten
Sünden lebend, als Dieben, Räuber, Huerer, Ehebrecher,

wieder stenige dem Predigampt vnd Obrigkeit,
vngehorsame ihren Elteren» wurden zum Abendmahl

«laut vnd inhalt göttlichen Wortts nit admitiert
vnd zu gelassen».120 Erst nachdem die Sünder «von
Obrigkeit vnd Senioren [Kirchenratsgeschworene,
Verf.] ernstliche darummen abgestrafft vnd hebend
nüwechliche Zeichen der Buess vnd Besserung des

Lebens mit Erkanntnuss vnd Bekanntnus des Fehlers
erscheint vnd erzeiget»,121 wurden sie - «gereinigt»
und mit christlicher Gemeinde und Kirche versöhnt -

zum Abendmahl zugelassen und damit wieder ihres
Seelenheils gewahr.

Der Antistes leitete zusammen mit den Pfarrern
der Kirchgemeinden122 den Kirchenrat. Zum Kern
des Konsistoriums gehörten ferner die
Kirchenratsgeschworenen - in der Regel einer aus jeder
Nachbarschaft. Hinzu kamen als Beisitzer zwei oder mehr
Abgeordnete der Obrigkeit. Im Gegensatz zum
Gericht waren unter den Kirchenratsgeschworenen
aber - den fehlenden Herrentiteln (militärische oder
zivile Titel) zufolge - keine Herren. Diese Absenz ist
auf deren aristokratisches Selbstverständnis
zurückzuführen, welches sich mit dem Einsitz in ein Gremium,

das von Geistlichen, die der Mittelschicht
entstammten,123 geführt wurde, nicht vereinbaren liess.
Die Kirchenratsgeschworenen stammten vielmehr
aus unteren oder mittleren Schichten.124 Vakanzen
wurden durch Losentscheid zwischen den drei «Qua-
lificiertesten»125 oder vom zuständigen Pfarrer selbst
behoben.126 Den Eid leisteten die Geschworenen -
vor dem Kirchenrat - dem Landammann oder
seinem Statthalter. Mit dem Eid verpflichteten sie sich,
als Sittenwächter «Achtung» zu haben, ob in ihrer
Nachbarschaft die Haushalte gut und christlich
geführt wurden, ob jemand ein «liederliches faulenzi-
sches, oder unthätiges oder sonst verdächtiges Leben
führe», ob geflucht, geschworen, gezaubert, gespielt
oder getanzt wurde, ob jemand die Predigt und die

117 Farber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 24-27; Liver, P., Die staatli¬
che Entwicklung im alten Graubunden, in: Zeitschrift fur Schweizer

Geschichte 13 (1933), S. 206-248, hier: S. 216.
118 Frank, M., «Weil Ordnung die Seele aller Dinge ist». Dörfliche

Gesellschaft und Kriminahtat m Lippe 1650-1800, in: Brakensiek, S.
u.a. (Hgg.), Kultur und Staat m der Provinz. Perspektiven und
Ertrage der Regionalgeschichte, Bielefeld 1992, S. 351-380, hier: S.
353.

119 Bis 1680 sind die Eintrage sehr unregelmassig.
120 Synodalordnung 1644 in: KZB Davos, S. 3.
121 Ebd., S. 4.
122 Die Hauptkirche befand sich in Davos Platz. Davos Dorf, Laret

und Frauenkirch wurden gegen Ende des 17. Jahrhunderts zu
Kirchgemeinden, Glans und Monstern in der ersten Hälfte des 18.
Jahrhunderts.

123 Im 17. Jahrhundert wurde der Pfarrerberuf, welcher fur den Her¬
renstand wegen fehlender sozialer und materieller Chancen
uninteressant war, zur Domäne des sozialen Mittelstandes. Vgl. Farber,
Herrenstand (wie Anm. 6), S. 329-331.

124 Die Überprüfung der Mitghedshsten in den Stich;ahren zwischen
1734 und 1764 ergab einen Anteil von 20% an Geschworenen mit
Meistertitel (der «oberen Mittelschicht» zugeordnet, vgl. Kapitel
II.2.2).

12s KZB Davos, S. 51.
126 KZB Davos, 1758, S. 302.

159



Sakramente vernachlässigte, «ob sich jemand
ungehorsam und unbotmässig gegenüber Obrigkeit,
Eltern und Vögten etc. verhalte oder sie beschimpfe
und verleumde».127 Das Konsistorium «bestrafte»
nicht wie das Gericht, sondern rügte, ermahnte oder
schloss notorische «Sünder» vom Abendmahl aus
und entzog ihnen damit Seelenheil und soziale

Integrität.

Das Konsistorium war eng mit weltlicher
Gerichtsbarkeit und Obrigkeit vernetzt. Behördenvertreter

verfolgten die Sitzungen, die Kirchenratsgeschworenen

leisteten ihren Eid dem Landammann
und verpflichteten sich damit der weltlichen Obrigkeit.

Ferner dienten die Konsistorialprotokolle dem
Gericht als Verhandlungsgrundlage für Sexualdelikte,

und der Antistes wurde als theologischer Gutachter

angehört.128 Dadurch bestimmte das Konsistorium

die Agenda im Bereich der ehemaligen weltlichen
Ehegerichtsbarkeit. Wie abhängig umgekehrt das

Konsistorium vom weltlichen Sukkurs war, belegt
die niedrige Sitzungsfrequenz bis zum regelmässigen
Einsitz der Obrigkeit. 1681 sprachen die Pfarrer
zweimal vor dem gesamten Kleinen und Grossen Rat

vor, um den Landammann mit Gerichtsgeschworenen

zwingend zu verpflichten, regelmässig an den

Kirchenratssitzungen teilzunehmen. Sie drohten,
andernfalls «einer ehrw. Obrigkeit vmb die Ohngehor-
same angehn vnd anzuschreiben».129 Tatsächlich litt
das Konsistorium unter einem schwerwiegenden
Autoritätsdefizit: 1683 stellte das Konsistorium
alarmiert fest, dass ohne Mitwirkung der Obrigkeit die

Autorität des Kirchenrates «übel» abnehme.130 Die

Obrigkeit kam offenbar der Aufforderung nach131

und deckte mit ihrer Anwesenheit den dringenden
Bedarf an Legitimität und Autorität, was die jetzt
regelmassigen Sitzungs- und Zuchtfrequenzen belegen.
Die Obrigkeit konnte dafür offenkundig dem
Konsistorium die Zuchtbereiche diktieren: Wurde der kon-
sistorialen Bitte an die Obrigkeit von 1692, den «coitus

anticipatus»132 der Kirchenzucht zu unterwerfen,133

noch entsprochen,134 gelang dies 1722135 im
Fall der Kirchenzucht für Tanzdelikte nicht.136 Die

enge personelle und funktionale Verschränkung mit
der weltlichen Gerichtsbarkeit sowie die Abhängigkeit

vom Sukkurs und Konsens mit der Obrigkeit
(und damit indirekt auch der Gemeinde) bewirkten

zwar einen Akzeptanz- und Autoritätsgewinn, aber

von einer autonomen Kirchenzucht kann - wenigstens

nach 1680 - nicht die Rede sein.

1.3 Ehegericht

Die weltlichen Ehegerichte in den Gerichtsgemeinden

wurden nach der Reformation an Stelle der

gesamtbündnerischen bischöflichen Ehegerichtsbarkeit

geschaffen.137 Die Gerichtsgemeinde bestellte
das Gericht und bestimmte sechs Geschworene
sowie einen Eherichter. Das Gericht hatte «nach lut
dem göttlichen wort oder nach rat gelerter wyser lü-
ten geistlichen und weltlichen»138 Recht zu sprechen.
Obwohl die Ehegerichtsbarkeit im Gegensatz zur
vorreformatorischen Praxis weltlicher Natur war,
stiessen die Geistlichen über die Hinterture als

Ratgeber wieder in die Rechtsprechung vor. Nach der

Ablösung der habsburgischen Herrschaftsrechte
durch die Gemeinden des Zehngerichtenbundes Mitte

des 17. Jahrhunderts wurden die Ehegerichte
abgeschafft und deren Kompetenzen den
gerichtsgemeindlichen Gerichten übertragen. Auch hier war
die geistliche Mitsprache die Ehe und Sexualität
betreffend garantiert: Das Gericht verhandelte auf der
Basis der Konsistorialprotokolle und horte den Antistes

als Gutachter an.139

2 Methodischer Zugang

2.1 Quellenlage

Die in dieser Studie verwendeten Quellen sind
einerseits als normative und andererseits als

rechtspraktische Quellen zu klassifizieren. Die normativen

m KZB Davos, S. 475-477.
128 Vgl. «Besazung soll alle zwei Jahre gehalten werden», in: LB

Davos, S. 125.
129 KZB Davos, S. 29, 35 (Zitat).
130 KZB Davos, S. 41.
131 Die Behordenvertreter waren von nun an in der Regel auf den

Anwesenheitslisten vermerkt.
132 Beischlaf/Schwangerung vor der Verehehchung.
133 KZB Davos,S. 115.
134 Die konsistoriale Verfolgung des «coitus anticipatus» setzte gleich

nach 1692 ein.
135 KZB Davos, S. 218.
136 Auch nach 1722 sind im Kirchenzuchtbuch keine diesbezüglichen

Eintrage zu finden.
137 Kohler, W., Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium I. Das

Zürcher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen
Schweiz zur Zeit Zwinghs, Leipzig 1932, S. 374f.

138 Eheartikel des Zehngerichtenbundes von 1561 bzw. 1543, in: Zeit¬
schrift fur Schweizerisches Recht 26/4 (1885), S. 96-100, hier: S. 96f.

139 LB Davos, S. 125.

160



Quellen sind gerichtsgemeindlichen oder kirchlichen
Ursprungs. Als Sammlungen der schriftlich fixierten
Normen der Gerichtsgemeinde und Kirchgemeinden
dienten sie als Verfahrensleitfaden für die Praxis der

Zuchtinstanzen. Das «Landbuch» von 1695 der
Gerichtsgemeinde Davos140 - eine knapp formulierte,
wenig systematisierte Statuten- und Gesetzessammlung

- bildete die Basis für Gerichtsverfahren und

Urteilsfindung der weltlichen Instanzen. Für die

geistliche Instanz, das Konsistorium, waren die im
Kirchenzuchtbuch Davos gesammelten «Satzungen»
die relevante kirchenrechtliche Grundlage ihrer
Zuchtpraxis.141 Den rechtspraktischen Quellen sind
die Konsistorialprotokolle, die Gerichtsprotokolle
sowie die Angeb- und Bussenrödel zuzuordnen.

2.1.1 Kirchenzuchtbuch Davos

Einleitend enthält das «Kirchenzuchtbuch»
Davos Ausführungen zur Begründung und zu den

Verfahrensregeln der Kirchenzucht, der «Disciplina
et Censura Ecclesiastica»142. Diese sind in den 1686
verfassten «Lobliche(n) Vnd Christenliche(n)
Regeln, Vnd Satzungen, der Kirchen Landschaftt Da-

voss» erläutert.143 Auf die Satzungen folgt eine
Abschrift der Synodalordnung von 1644.144 Danach

beginnen die Protokolle der Konsistoriumssitzungen.
Die Protokolle beinhalten die Namen der
teilnehmenden Konsistoriumsmitglieder und der obrigkeitlichen

Beisitzer, die verhandelten Fälle der individuellen

Kirchenzucht, kirchenratsinterne Vorgänge wie
die Vereidigung neuer Mitglieder, Ermahnungen und

Anweisungen an die Seelsorger der Kirchgemeinden
sowie Eingaben und Appelle an die Obrigkeit. Die

Einträge zur individuellen Kirchenzucht beginnen
mit dem Jahr 1647, sind in den ersten Jahren lückenhaft,

werden aber seit 1680 bis 1830 mit großer
Stetigkeit geführt.145 Die protokollierten Kirchenzucht-
fälle erwähnen die Namen der «Sünderinnen»,
manchmal ihren sozialen Status und ihre Herkunft
sowie die Vergehen und die getroffenen konsistoria-
len «Massnahmen».

2.1.2 Angebrödel und Bussenrödel

Die Aufzeichnungen zu den weltlichen strafbaren

Vergehen in der Landschaft Davos sind in zwei

parallel geführten Büchern enthalten. Einerseits im
«Angebrodel», der als kontinuierliche «Buchführung»

der Vergehen des laufenden Jahres die sachliche

Vorlage für die Gerichtsverhandlungen lieferte,
und andererseits im Bussenrodel, in welchem die
Urteile des Bussengerichtes verzeichnet wurden.146 Die
Angebrödel sind ab den 1640er Jahren erhalten, und
die Bussenrödel reichen bis in die 1570er Jahre
zurück, wobei diese immer wieder Lücken von
einzelnen oder mehreren Jahren aufweisen. Die Einträge

nennen den Namen des Delinquenten, vereinzelt
Beruf oder sozialen Status, das Delikt, teilweise
Zeugenaussagen und Namen der Opfer. In den Angebrö-
deln ist vermerkt, ob die betreffende Person bestraft
wurde, während in den Bussenrödeln die Höhe der
Strafe verzeichnet ist.

2.1.3 Gerichtsprotokolle

Die Gerichtsprotokolle des Zivilgerichts sind
einiges ausführlicher als die Aufzeichnungen in den
Rodeln. Sie enthalten die Namen der klagenden und
angeklagten Parteien, ihrer Rechtsbeistände sowie
ein ausführliches Verhandlungsprotokoll. Konkret
sind dies die detaillierte Beschreibung des

Verhandlungsgegenstandes, die Klage- und Gegenreden der
Parteien als auch ein begründetes Urteil.

2.2 Methode der Auswertung

Die Erfassung der seriellen Quellen beginnt mit
dem Jahr 1644. Vor 1644 existierte kein Konsistorium,

und die vorherigen Aufzeichnungen in den
Rodeln geben für eine Auswertung wenig Informationen

her.

140 LB Davos.
141 KZB Davos, S. 11-10.
142 KZB Davos, S. II-IX.
143 KZB Davos, S. II-IX.
144 KZB Davos, S. 1-10.
145 KZB Davos, S. 11-469.
146 Zu den Rodein und dem Verfahren vgl. LB Davos, S. 60f.

Angeb- und Bussenrodel 1577-1839, in: Gemeindearchiv Davos
106-114 oder als Film in StAGR A I 21 b2/68-69.
Gerichtsprotokolle des Zivilgerichtes 1560-1844, in: Gemeindearchiv

Davos 63-69 oder als Film in StAGR A I 21 bl/216-219.

161



Die in den Quellen verzeichneten Delikte und
«Sünden» zwischen 1644 und 1800 sind nach
vorgängig bestimmten Stichjahren in einer Datenbank
erfasst und codiert worden. Ein Datensatz in der
Datenbank entspricht einem Täter oder einer Täterin
und einem Delikt oder einer «Sünde». War z.B. in
einem Bussenrödel ein Delikt mit mehreren Täterinnen

verzeichnet, ergab dies eine der Zahl der
Täterinnen entsprechende Anzahl von Datensätzen. Das

analoge Verfahren wurde auf Einträge, in denen

einem einzelnen Täter mehrere Delikte angelastet wurden,

angewandt.
Auswahl der Stichjahre: Jedes sechste Jahr der

Zuchttätigkeit des Konsistoriums ist berücksichtigt
worden. Die Erfassung der Einträge beginnt mit dem

Stichjahr 1650, wobei die Stichjahre 1662,1668 und
1674 wegen den Lücken im Kirchenzuchtbuch gleich
null sind. Eine lückenlose Erfassung war erst ab dem

Jahr 1680 möglich. Um statistischen Verzerrungen
vorzubeugen, sind Fälle, die vom Konsistorium
mehrmals aufgegriffen worden sind, als ein Datensatz

verbucht worden. Zudem fanden nur diejenigen
Kirchenzuchtfälle, welche im Stichjahr erstmals kir-
chenratsnotorisch wurden, Eingang in die Datei. In
den 27 Stichjahren wurden insgesamt 415 Fälle

beziehungsweise Datensätze angelegt.
Da die Menge der Aufzeichnungen in den

Rodeln um einiges grösser als jene in den Konsistorial-
protokollen ist, reichte es aus, zwischen 1644 und
1800 jedes zwölfte Jahr der Tätigkeit des Bussengerichtes

zu erfassen. Allerdings gestaltete sich dies wegen

der zweifachen Aufzeichnungen aufwendig. Weil
die Bussenrödel etliche Lücken aufweisen, wurden
die Angebrödel als Basisquelle genutzt und mit den

äquivalenten Einträgen in den Bussenrödeln ergänzt.
Wegen der Unvollständigkeit der Bussenrödel waren
jedoch nur 70% der Fälle auffindbar. Die

Konsequenzen für die Auswertung waren nicht gravierend,
es musste lediglich auf eine auf Vollständigkeit basierende

Darstellung und Analyse der Geldstrafen
verzichtet werden. Insgesamt ergaben die 14 Stichjahre
1344 Datensätze.

Als dritte Quelle wurden die Gerichtsprotokolle
im 24-Jahre-Rhythmus erhoben. Weil die Protokolle

nur der Ergänzung der oben erläuterten «Straf»-
und «Sünden»gerichtsbarkeiten dienten, waren für
Analyse und Interpretation die sechs ausgewählten
Stichjahre hinreichend. Es wurden 126 Datensätze

aufgenommen.

Kategorisierung und Systematisierung der Daten:

Um die Quelleninformationen möglichst
vollständig zu erfassen, war eine quellennahe Konzipierung

der Datenbank unabdingbar. Deswegen sind
die Informationen mit quellengerechten Begriffen
codiert worden. In einem zweiten Schritt sind die
Informationen - verdichtet und systematisiert - Suhka-

tegorien - und die wiederum den entsprechenden
Deliktkategorien oder -bereichen - zugeordnet worden.

Die folgenden Ausführungen zur Kategorisierung

in Täter und Opfer (1), in Delikte (2) sowie
Strafen und Massnahmen (3) geben die getroffene
Einteilung summarisch wieder.

1) In der Datenbank sind jeweils Name,
Geschlecht und sozialer Status des oder der Täter(In)
und - soweit bekannt - des Opfers erfasst worden.
Der soziale Status ist in die Kategorien «obere
Schichten» («Herren»-/Oberschicht und Obere
Mittelschicht), «Untere Mittelschicht» und
«Unterschicht» unterteilt. Nur 24 % der Fälle konnten einer
der Schichten zugeordnet werden. Eher selten gelang

es, Angehörige der zwei unteren Schichten über
Berufsangaben (wie Taglöhner, Magd, Schneider) oder
subalterne Ämter wie den Weibel zu identifizieren.
Ohnedies war die grosse Mehrheit der Einwohner
Bauern, zudem kannte man sich offenbar gegenseitig,

eine Nennung der Tätigkeit (oder des Wohnortes)

war für die Buchführer dementsprechend
überflüssig.147 Ergiebiger war die Quellensituation
bezüglich der Identifizierung der «Oberen Schichten».
Vor allem bei Angehörigen der Herrenschicht wie
auch bei Amtsinhabern war die standesgemässe
Anrede selbstverständlich, Titel oder Ämter waren
deswegen regelmässig verzeichnet. Amtsinhaber wurden

- abgesehen von Inhabern subalterner Ämter wie
dem Weibel - den «Oberen Schichten» zugeordnet.
Denn in Orten, in denen mehrere Herrengeschlechter
ansässig waren - wie in Davos als Vorort des Zehn-
gerichtenbundes -, verkleinerte sich dementsprechend
der Kreis der an der Amtstätigkeit beteiligten Familien.

«Herren» besetzten vor allem - aber nicht nur -
die höheren Ämter in der Gemeinde und im Zehn-

147 Ein Drittel der Bevölkerung zahlte zu den landarmen Schichten,
d.h. Kleinstbauern, die auf Zupacht oder Tagelohnerei angewiesen
waren. Der Grossteil der Bevölkerung gehörte zum bäuerlichen
Mittelstand - zu den landbesitzenden Bauern. Aus: Mathieu, J.,
Eine Agrargeschichte der inneren Alpen. Graubunden, Tessin,
Wallis 1500 - 1800, Zurich 1992, S. 89.

162



gerichtenbund (wie Bundslandammann, Landammann,

Säckelmeister), da sie (nebst der oberen

Mittelschicht) über die notwendige Bildung, Abkömmlichkeit,

finanzielle Unabhängigkeit und das

Sozialprestige verfügten.148 «Herren» waren aber ebenso

über Offizierstitel zu identifizieren, da sie häufig
Offizierskarrieren in fremden oder bündnerischen

Diensten anstrebten.149 Innerhalb der «oberen

Schichten» wurden niedrigere Ämter (wie
Landschreiber, Bundsschreiber, Zugeschworene), wie auch

Personen mit Meistertitel der «Oberen Mittelschicht»

zugeordnet.

2) Die Deliktkategorien sind folgendermassen
definiert:

Der Bereich der Nachbarschaftskonflikte um-

fasst zwei Kategorien. Die Kategorie «Konflikte»
enthält «Tätlichkeiten» wie Schlägereien, «Spän»

wie Streitereien ohne bezeugte direkte Gewalt und

«verbale Übergriffe» wie Ehrverletzungen. Delikte,
die einen ausdrücklichen wirtschaftlichen Hintergrund

aufweisen, sind der Kategorie «Ökonomie»,

d.h. ihren Subkategorien «Betrug», «Diebstahl»,

«Landschäden», «Nutzungskonflikte» sowie

«Verstösse gegen seuchen-, gewerbe- und gesundheitspolizeiliche

Gebote und Verbote» zugeordnet worden.

Der Komplex der Sexual- und Ehezucht konstituiert

die Kategorie «Sexualität und Ehe», welche

die Subkategorien «Ehe- und Hauszucht» (Eheprobleme

etc.), «Eheversprechen», «coitus anticipatus»

(Beischlaf vor kirchlicher Trauung), sowie

«Unzucht» beinhaltet.
Die Kategorie «Religion» subsumiert die

Subkategorien «Kirchenbesuch» (Versäumen von Predigt

und Abendmahl) und «Sabbatbruch» (durch
Arbeit oder Vergnügen).

Die beiden letzten Kategorien enthalten Akte
des Widerstandes gegenüber den weltlichen und

geistlichen Instanzen sowie Verstösse gegen die

öffentliche Ordnung. Einesteils sind direkte

Widerstandshandlungen gegenüber den Instanzen - wie

«passiver und aktiver Ungehorsam» und «aktiver

Widerstand» - der Kategorie «Obrigkeit»
zugeordnet. Verstösse gegen die öffentliche Ordnung wie

Spielen, Trinken, Betteln und vor allem Tanzen

sind andernteils der Kategorie «Soziabilität»
beigeordnet.

3) Die Strafen und «Massnahmen» der weltlichen
und geistlichen Instanzen sind folgendermassen er-
fasst worden:

Die «Massnahmen» des Konsistoriums sind
nach zwei Merkmalen, «Ermahnen» und «Abend-

mahlsausschluss», gegliedert. Die Urteile des

Bussengerichtes sind ebenfalls nach zwei Kennzeichen

geordnet, nach vom Bussengericht verhängten
«Geldstrafen» (überdies nach Grössenordnung gruppiert)

und nach Urteilen mit straffreiem Ausgang
(«ohne Folgen»).

Selbstverständlich können die ermittelten Daten

im vorliegenden Aufsatz nicht vollständig
präsentiert werden. Um aber trotzdem einen möglichst
vollständigen Eindruck der Daten zu vermitteln, werden

diese verdichtet in neun Graphiken und, wo sinnvoll,

im Instanzenvergleich dargestellt. In der Regel
sind die in den Stichjahren ermittelten Werte in drei
50-Jahres-Perioden (1644-1695, 1696-1748, 1749-
1800) präsentiert. Die Balkendiagramme beruhen
auf prozentualen Werten, nur die Graphiken sieben

und acht auf absoluten Werten (Jahresmittel der
betreffenden Periode). In jeder Graphik sind zudem die
durchschnittlichen absoluten Jahreswerte als «n»
über den Balken vermerkt. Weitere statistische Angaben

sind im Fliesstext oder in den Fussnoten enthalten.

3 Gesamtüberblick über die Praxis der
Sanktionsinstanzen

Zuallererst muß auf einige Besonderheiten
hingewiesen werden, welche die Interpretation der

Sanktionspraxis prägten. Davos hat bis ins 19. Jahrhundert

hinein keinen nachhaltigen sozialen und
wirtschaftlichen Wandel erlebt.150 Die demographische
Entwicklung wird in der Literatur generell als

ausgeglichen beurteilt, allenfalls ein schwaches Wachstum
im 17. und 18. Jahrhundert konstatiert.151 Zudem
konnte subsistenzgefährdender Bevölkerungsdruck

148 Farber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 8f., 26—41.
149 Grimm, Aristokratie (wie Anm. 112), S. 158-166, besonders S. 164.
150 Mathieu, Alpen (wie Anm. 147), S. 112.
151 Ebd., S. 103; Mattmuller, M., Bevolkerungsgeschichte der Schweiz,

Teil I. Die Frühe Neuzeit 1500-1700, Bd. 1, Basel/Frankfurt a.M.
1987, S. 125f.

163



100%

Der Anteil der einzelnen Davoser Sanktionsinstanzen
am Total der Fälle

(n jährliches Mittel berechnet für Perioden von 50 Jahren, ohne Bundesgericht)

n= 164.5 n=85.2 n=138.1

Konsistorium
öBussengericht
0 Zivilgericht

1644 - 1695 1696 - 1748 1749 - 1800

mit Auswanderung entschärft werden.152 Die alpine
Wirtschaft in Davos hatte kleinbäuerlichen Charakter

und erforderte eine nachbarschaftliche und
genossenschaftliche Bewirtschaftung der Güter.
Viehzucht und Ackerbau waren die Säulen der Subsi-

stenzwirtschaft. Der Export landwirtschaftlicher
Produkte finanzierte den Import von Gütern, die durch
den bescheidenen Ackerbau nicht gedeckt werden

konnten, und schuf einen verstärkten Marktbezug
und Austausch mit regionalen und überregionalen
Markten (wie Zurich, Italien, Osterreich). Die
vorteilhafte Exportlage und die Ferne zu den protoindu-
striellen Zentren verhinderten einen tiefgreifenden
sozialen Wandel und bewirkten ein Verharren in
einer «altväterischen» Wirtschaftsweise.153

Verglichen mit dem Total der Fälle war das

Bussengericht ganz klar die bedeutendste Sanktionsinstanz;

Zivilgericht und Konsistorium dagegen weisen

beide je einen Anteil von höchstens 20% auf. Da
die konsistoriale Zucht erst ab den 1680er Jahren
regelmassig bezeugt ist, ist der konsistoriale Anteil an
der Gesamtheit der Fälle von 1644 bis 1695 am
tiefsten. Bemerkenswert ist, dass die Kirchenzucht sehr

lange - bis über das Ende des 18. Jahrhunderts hinaus

- wirksam war. Die institutionelle Fanglebigkeit
ist zum einen mit einer langsamen und sehr späten
Säkularisierung und zum anderen mit der engen
funktionalen Verflechtung des Konsistoriums mit
Gemeinde und institutionalisierter sozialer Kontrolle
zu erklären. Zwischen 1696 und 1748 ist ein allge¬

meiner Einbruch der Fallzahlen (n) um fast die Hälfte

zu verzeichnen, was nicht hinreichend erklärt werden

kann, denn die politischen, sozialen und
wirtschaftlichen Strukturen blieben während der
Untersuchungsperiode stabil. Jedoch ergaben zwei Bündner

Lokalstudien zu Savognin und den Lugnezer
Pfarreien demographische Einbrüche in der ersten
Hälfte des 18. Jahrhunderts,154 welche, wenn sie

auch auf Davos zutreffen würden, den Ruckgang der
Fallzahlen erklären könnten.

3.1 Gesamtentwicklungen der Delinquenz

Aufgrund der gemittelten Fallzahlen erweisen

sich die Deliktkategorien «Konflikte» und
«Ökonomie» sowie «Soziabilität» (in der Periode

von 1749-1800) als dominierend. Das Bussengericht

war für die institutionalisierte soziale Kontrolle

152 Mathieu, Alpen (wie Anm. 147), S. 103.
153 Ebd., S. 63-65, 108-115, 305; Pieth, F., Bundnergeschichte, Chur

19822, S. 181f.; Laely, A., Der Saum- und Passverkehr in Alt
Davos, in: Ders., Davoser Heimatkunde. Beitrage zur Geschichte der
Landschaft Davos, Bd. 1, Davos 1952, S. 26-45, hier: S. 27.

154 Nay, M.A., Die Bevölkerung: Geschichte und Statistik, in: Savognin.

Geschichte, Wirtschaft, Gemeinschaft, Savognin 1988, S.

141 f.; Bass, G., Quantitative Untersuchungen zur Bevolkerungsge-
schichte der Lugnezer Pfarreien Camuns, Cumbels, Lumbrein,
Pleif, Vigens und Vrin von 1650 bis 1850, Lizentiatsarbeit Basel

1977, S. 42.

164



Gesamtüberblick über die Praxis der Davoser
Sanktionsinstanzen in Deliktkategorien

(in Prozentanteilen der Instanzen,
n jährliches, gerundetes Mittel für 50-Jahresperioden (PI, P2, P3))

n=47 n=30 n=36 n=42 n=19 n=27 n=9 n=15 n=14 n=12 n=5 n=8 n=18 n=12 n=15 n=28 n=2 n=35

PI P2 P3 PI P2 P3 PI P2 P3 PI P2 P3 PI P2 P3 PI P2 P3

Sexualität und Obrigkeits-
Konflikte Oekonomie Ehe Religion gehorsam Soziabilität

PI 1644-1695
P2 1696-1748
P3 1749-1800

° Konsistorium
D Bussengericht

Ztvilgericht

in Davos mit Anteilen von 60% bis 95% in allen

Deliktkategorien - abgesehen von Ehe und Sexualität -
die wichtigste Sanktionsinstanz. Das Zivilgericht
wies hingegen einen auf drei Kategorien beschränkten

Aktionsraum auf.
Das Konsistorium war - ausser in der «Ökonomie»

- in allen Kategorien aktiv, wobei sein Anteil
im Bereich der «Konflikte» und der «Soziabilität»

marginal war. Erstaunlich bescheiden war ferner der

Anteil des Konsistoriums in der Kategorie «Religion»,

welche doch ihr nächstliegender Interessenbereich

war: Das Bussengericht aber schützte und regulierte

den sakralen Raum weit mehr als das

Konsistorium. Dagegen zeigt sich eine markante, sich im
Laufe der Zeit noch weiter ausprägende konsistoria-
le Dominanz - um die 60% - in «Sexualität und Ehe»,
welche durch die vom Gericht praktizierte Konsultation

der Konsistorialprotokolle bei Sexualvergehen
noch verstärkt wurde (vgl. Kapitel II.1.2). In diesem

Bereich trat das Konsistorium in die Domäne der
informellen «Hüter» der moralischen Ordnung, der
Knabenschaft. Die Knabenschaft war Teil der

Jugendkultur, uberwachte und massregelte als
Sittenwächter das Ehe- und Sexualverhalten im Dorf.155

Mit der Kirchenzucht machte die Kirche der
Knabenschaft nicht nur ihren Platz als Sittenwächter
streitig, sondern - indem sie die Jugendkultur als

Ausdruck von Zuchtlosigkeit und Sittenverfall,
Sündhaftigkeit und Unzucht verurteilte156 - selbst zu
einem Objekt der Kirchenzucht.

3.2 Geschlechterverhältnis vor den
Sanktionsinstanzen

Vier von fünf Angeklagten vor dem Bussen-
und Zivilgericht waren Männer, die weltliche Delinquenz

somit männerdominiert (vgl. Graphik S. 166).
Direkte Gewalt war sogar beinahe vollständig ein
Männerdelikt. Wurde diese mit Männern identifiziert,

waren Ehrverletzungen, der Kampf mit Worten,

überdurchschnittlich häufig - mit einem Drittel
aller Anklagen - mit Frauen konnotiert. Überdies
wurden für Sexual- und Ehedelikte (40%) und für
verbotene Tanzvergnügen (30%) überdurchschnittlich

viele Frauen angeklagt. Dagegen neigten Frauen
weniger zu Ungehorsam und Widerstand gegenüber
dem Gericht: Sie wiesen lediglich einen Anteil von
11 % der Angeklagten auf.

Im Vergleich zur gerichtlichen Praxis zitierte
das Konsistorium weitaus mehr Frauen: Die
Kirchenzucht wurde geschlechterparitätisch ausgeübt.
Überdurchschnittlich viele Frauen (60%) wurden
zudem zwischen 1644 und 1748 wegen innerfamiliärer
Konflikte zitiert. Darüber hinaus war Unzucht - im
Gegensatz zur gerichtlichen Praxis der geschlechterparitätischen

Verfolgung - fur das Konsistorium in

155 Schmäler, N., Die Huter der Unordnung. Rituale der Jugendkultur
in der Frühen Neuzeit, in: Levi, G., Schmitt, J.-C. (Hgg.),
Geschichte der Jugend, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1996, S. 319-382, hier:
329-334.

156 Ebd., S. 351f.

165



Geschlechterverhältnis der Angeklagten vor
den Davoser Sanktionsinstanzen
(n jährliches Mittel für Zeitraum von 1644-1800)

Konsistorium Bussengericht Zivilgericht

erster Linie ein Frauendelikt.157 Die Schwängerer
wurden allerdings - wie die Frauen, die also doppelt
bestraft wurden, - vom Bussengericht zur Rechenschaft

gezogen. Die Sanktionierung v.a. der Frauen
durch das Konsistiorium erklärt sich daraus, daß
diese für die «Durchsetzung der scharfen Grenzziehung

zwischen ehelichen und nicht-ehelichen
Beziehungen»158 verantwortlich gemacht wurden. Hingegen

waren Frauen mit einem nur dreissigprozenti-

gen Anteil an Religionsvergehen «kirchlicher» und
«frommer» als Männer.

3.3 Soziale Schichtung

Die Graphik auf Seite 167 zeigt, dass die

«oberen Schichten» (Ober-/Herrenschicht und obere

Mittelschicht) mit einem Anteil von etwa 10%
vergleichsweise selten Objekt der Kirchenzucht waren.
Zudem befanden sich unter den «oberen Schichten»

vor dem Konsistorium fast keine Angehörigen der
Herrenschicht.159 Sie blieben demnach nicht nur dem

Konsistorium als aktive Kirchenratsmitglieder fern,
sie waren möglicherweise auch nicht gewillt, sich
dem Verdikt eines ihnen nicht standesgemässen
Gremiums zu unterwerfen.

Der Anteil der «oberen Schichten» als

Angeklagte vor dem Bussengericht sinkt im Laufe der

Untersuchungsperiode stetig von über 27% auf 14%,
worin der Anteil der Herrenschicht von 16% auf 6%

fällt. Möglicherweise spiegelt sich in diesem Rückgang

der Prozess der Aristokratisierung und Oligar-
chisierung der Politik und der sozialen Beziehungen
in Graubünden160 über eine zunehmende Selbstprivi-
legierung der oberen Schichten, insbesondere der
Herrenschicht.

Gerade umgekehrt präsentiert sich ihr Anteil
als Angeklagte vor dem Zivilgericht. Er nahm von
23% auf über 30% zu: In den Jahren 1749-1800
war ihre Rate im Vergleich zum Bussengericht also
mehr als doppelt so hoch. Noch deutlicher fällt die

Analyse der Sozialstruktur der Kläger vor dem
Zivilgericht aus: Die Rate der oberen Schichten steigt von
anfänglich 25% auf 50% in den Jahren 1749 bis
1800. Dieses Ergebnis lässt zwei Schlüsse zu: Zum
einen nutzten die Angehörigen der «oberen Schichten»

das Zivilgericht am regsten zur Durchsetzung
ihrer Rechtsansprüche, sie hatten die Verrechtlichung
sozialer Konflikte mehr als andere internalisiert.
Zum zweiten waren sie häufiger Kläger als

Angeklagte, das heisst, dass sie oft auch gegen Angehörige

157 Von insgesamt 45 erfassten Zitierten in den Stichjahren waren de¬

ren 30 Frauen (67%).
158 Burghartz, S., Jungfräulichkeit oder Reinheit? Zur Änderung von

Argumentationsmustern vor dem Basler Ehegericht im 16. und 17.

Jahrhundert, in: van Dülmen, R. (Hg.), Dynamik der Tradition
(Studien zur historischen Kulturforschung 4), Frankfurt a.M.
1992, S. 13-40, hier: S. 40.

159 Sie weisen im Durchschnitt eine Rate von 1,7% auf.
160 Färber, Herrenstand (wie Anm. 6), S. 41.

166



Soziale Schichten vor den Davoser
Sanktionsinstanzen

(n jährliches Mittel der 50-Jahresperioden)

100%
n=15-4 n= 14.4 n=18.1 n=121.2 n=54.3 n=104.2 n=28 n=16.5 n=16

90% -

80%

70%

60%

50%

40% -

PI P2 P3 PI P2 P3 PI P2 P3

Konsistorium Bussengericht Zivilgericht

Andere

Obere Schichten

PI 1644-1695
P2 1696-1748
P3 1749-1800

unterer Schichten prozessierten. Die beispielsweise in
der Kategorie «Ökonomie» registrierten Fälle zeigen
eine Herrenschicht, die in Schulden- und
Erbschaftsangelegenheiten gegeneinander klagt und zugleich

wegen ausstehenden Pacht-/ Hofzinsen und
Geldschulden noch mehr gegen Angehörige unterer
Schichten Klage erhebt. Umgekehrt war dies weniger
der Fall.161 Offenbar mangelte es unteren Schichten

zur Prozessführung vielfach an Wissen, Mitteln und
vielleicht auch an Erfolgsaussichten, um mit den

Angehörigen der oberen Schichten gleichzuziehen.

3.4 Massnahmen und Strafen

Konsistorium und Bussengericht besassen

unterschiedliche Strafkulturen: Das Konsistorium
ermahnte, das Bussengericht beschritt den punitiven
Weg. Das Bussengericht verhängte vor allem
Geldstrafen (vgl. Graphik S. 168), wovon 79%
«Bagatellstrafen bis zu drei Gulden waren. Bei fast allen

Deliktkategorien überwogen Bagatellstrafen bei weitem.

Mit ungewöhnlich hohen Geldstrafen mussten
lediglich Diebe und solche rechnen, die wegen Sexual-
und Ehevergehen (Unzucht oder gebrochene
Eheversprechen) vor Gericht standen.

Dem Konsistorium diente Matthäus 18.1162 als
Verfahrensleitfaden: Für wenig schwerwiegende

«Sünden»163 sollte ein Kirchenratsgeschworener oder
Pfarrer «die fehlbare Persohn fründtlich wornen.»164
Fruchtete dies nichts, wurde der Betreffende vor das
Konsistorium zitiert und ermahnt. Er musste seine
Sünden - manchmal auf den Knien (Fussfall) -
bekennen, um sich mit der Kirche, stellvertretend für
die christliche Gemeinde, wieder zu versöhnen. Diese

Verfahren wandte das Konsistorium in den meisten

Fällen an. In schwereren Fällen schloss das
Konsistorium den «Sünder» vom Abendmahl aus - in der
Regel bis dieser zur «Umkehr» bereit war -, was, als
diesseitige Konsequenz, die soziale Isolation und, als
jenseitige, den Entzug des Seelenheils zur Folge hatte.
Der definitive Ausschluss aus der christlichen
Gemeinde war die härteste Sanktionsmöglichkeit, die in
den Stichjahren aber nie zur Anwendung kam. Die
Abendmahlszucht wurde vom Konsistorium erst ab
den 1680er Jahren praktiziert und gewann im Laufe
der Untersuchungsperiode stetig an Terrain. Erst
1800 - im letzten Stichjahr - sprach der Kirchenrat

161 8 der 61 registrierten Prozesse (13,1%) führten Herren unter sich,
10 gegen Angehörige unterer Schichten (16,4%), diese aber lediglich

5 (8,2%) gegen Herren.
162 Disciphna et censura ecclesiastica 1686, in: KZB Davos, S. VIII.
163 Gravierendere «Sunden» wie antizipierter Beischlaf oder Unzucht

führten ohne Umwege vors Konsistorium.
164 KZB Davos, 1687, S. 89f.

167



100%

Strafen und Massnahmen der Davoser
Sanktionsinstanzen

(n jährliches Mittel der 50-Jahresperioden)
n=15.4 n=14.4 n=18.1 n=121.2 n=54.3 n=104.2

Abendmahlsausschluss

Ermahnen

Geldstrafe

ohne Folge
H keine Angabe

PI 1644-1695
P2= 1696-1748
P3 1749-1800

Konsistorium Bussengericht

keinen Bann mehr aus, nicht einmal mehr für
Unzucht. Demnach wurde der Abendmahlsbann
ausserordentlich lange praktiziert, was auf eine späte
Säkularisierung hinweist. Wie auch beim Bussengericht

wurden die härtesten Sanktionen
(Abendmahlsausschluss, Fussfall vor Gemeinde, Obrigkeit
und Kirchenrat) bis vor 1800 für Unzucht
ausgesprochen und damit vor allem Frauen - als weitaus

am häufigsten für Unzucht zitiertes Geschlecht -
diskriminiert.

4 Regulierung von Nachbarschaftskonflikten

Die Regulierung von Nachbarschaftskonflikten
umfasste Gewaltakte und ökonomische Konflikte.

Als Gewaltakte wurden «Tätlichkeiten» (Formen
der direkten Gewalt165), «Spän»166 und «verbale

Übergriffe» (Ehrverletzungen) definiert. Ökonomische

Konflikte werden im Anschluss daran am
Beispiel von «Diebstahl», «Betrug», «Landschäden»
sowie «Nutzungskonflikten» diskutiert.
Nachbarschaftskonflikte tangierten den sozialen Frieden im
Dorf. Deswegen sind die Struktur und Entwicklung
beider Bereiche Indikatoren, die verdeutlichen,
inwieweit das gesellschaftliche, politische und ökonomische

System stabil beziehungsweise einem sozialen
Wandel unterworfen war.

4.1 Soziale Konflikte vor dem Konsistorium

Die Graphik S. 169 illustriert, dass die Anzahl
der jährlich verhandelten Fälle vor dem Konsistorium

um ein Vielfaches geringer war als vor dem

Bussengericht und dass sich die Deliktstrukturen der
beiden Institutionen markant voneinander
unterschieden. Im Gegensatz zum Bussengericht kümmerte

sich das Konsistorium überwiegend um «Spän»,
während «Tätlichkeiten» nur sehr selten vor dem

Konsistorium endeten.167 Die Praxis des Konsistoriums

verhielt sich aufgrund der Natur der verhandelten

Fälle komplementär zu jener des Bussengerichtes.

Während sich das Bussengericht auf
konkrete, einmalige und strafwürdige Vergehen wie
Schlägereien und Streitereien konzentrierte, wies das

Konsistorium Personen zurecht, die keine Gesetzes-

verstösse begangen hatten, sich aber in
längerwährendem Hader mit ihrem sozialen Umfeld befan-

165 «Span» und «Stoss» mit expliziter Gewaltanwendung wie Schla¬

gen, an den Haaren ziehen, aber auch Schlagereien und andere
Tätlichkeiten.

166 «Span» und «Stoss» ohne bezeugte direkte Gewalt, Streit ohne
nähere Spezifikation und «Bosheiten».

167 Der in der letzten Periode auftretende Anteil an Tätlichkeiten ist
auf eine einzige Schlagerei zuruckzufuhren, in die sechs Personen
verwickelt waren. «Tätlichkeiten» sind fur die Interpretation
deshalb unwesentlich.

168



100%

Konflikte vor den Davoser Sanktionsinstanzen
(n jährliches Mittel der 50-Jahresperioden)

n=4.4 n=1.8 n=3.9 n=33 n=22.1 n=27.6

PI P2 P3

Konsistorium

PI P2 P3

Bussengericht

Span

Verbale Uebergriffe
Tätlichkeiten

PI 1644-1695
P2 1696-1748
P3 1749-1800

den. Das Konsistorium verlangte von den Betroffenen,

ihre Neid- und Hassgefühle abzulegen und sich

zu versöhnen. Exemplarisch ist der Fall Enderli Im-

bodens. 1710 versuchte das Konsistorium zwischen

Enderli Imboden und Hans Schuchter zu schlichten:

«hat man Enderli Imboden, mit allem Ärnst

zugesprochen dz er nun künfftig hin als ein rechtschafner

Christ sich verhalten solle, vnd allen Hass, Neid,

Zorn, insonderlich so er wider Hans Schuchter hat,

fahren lassen. Er hat solches zu thun versprochen,

vnd gebeten man möchte ihme erlaupen, zum Tisch

des Herrn zu gehen - ist ihme wilfahred, mit ärnstli-

cher Errinnerung sich selbsten wohl in acht zu nem-

men; vnd weder Gots noch Menschen betriegen.»168

Imboden war vorgängig das Abendmahl verboten

worden — oder er ging aus eigenem Entscheid nicht

mehr hin —, weil er in Hass und Uneinigkeit lebte.

Das Konsistorium versuchte, diesen Zustand zu

revidieren, indem es ihn zur christlichen Versöhnung

drängte. Wie bei über 90% der vorgeladenen Streiter

verfuhr das Konsistorium dabei mit eindringlichem
Ermahnen. Angestrebt wurde eine echte und ehrliche

Versöhnung, der Sünder oder die Sünderin sollte

«weder gots noch menschen betriegen». Nur durch

die echte Versöhnung konnte Imboden wieder

«abendmahlsfähig» werden, nur dadurch fügte er

beim Abendmahlsbesuch weder sich selbst noch der

Gemeinde Schaden zu.

Aber nicht nur inhaltlich unterschied sich die
konsistoriale Tätigkeit wesentlich von der des

Bussengerichtes, sondern auch hinsichtlich des sozialen
Rahmens der Konflikte: Waren es beim Bussengericht

überwiegend Nachbarschaftskonflikte,169 wurden

vor dem Konsistorium auch Familienkonflikte
verhandelt - allerdings fast nur in der ersten
Untersuchungsperiode. Immerhin 39% der «Spän» bezogen

sich auf innerfamiliäre Streitigkeiten (zwischen
Eheleuten, Familienmitgliedern und Kindern und
Eltern).170 Allerdings verteilen sich die Familienkonflikte

auf der Zeitachse sehr punktuell. Unter insgesamt

27 Stichjahren weisen nur fünf Stichjahre,
wovon die zwei bedeutendsten in den 1680er Jahren
liegen, Einträge zu Familienkonflikten auf.171 Die
konsistorialen Eingriffe in die Sphäre des Hauses
währten nur kurz, im 18. Jahrhundert versiegten diese

Bestrebungen. Insgesamt sind in den Stichjahren
16 Fälle (mit 31 «Täterinnen») vermerkt, wovon 12

16S KZB Davos, S. 182.
169 Von allen in den Stichjahren registrierten bussengerichtlichen Kon-

fliktfallen sind 94,5% (369 Falle) Nachbarschaftskonflikte und
5,5% (22 Falle) Famihenkonflikte sowie Konflikte mit der Obrigkeit.

170 Die Zahlen beruhen auf allen in den Stichjahren notierten «Spän»:
31 Taterinnen in Familien- und 47 Taterinnen in Nachbarschafts-
konflikten.

171 1680 und 1686: 23 Personen; 1704: zwei Personen; 1752 und
1794: sechs Personen.

169



in den Jahren 1680 und 1686. In nur fünf Fällen war
der Hausvater als Streitbeteiligter (dreimal) oder als

Gewalttäter gegenüber seiner Frau (zweimal) involviert.

In den andern 11 Fällen schlüpfte das Konsistorium

in die Rolle des Hausvaters und versuchte,
Streit und Uneinigkeit zwischen Geschwistern oder
zwischen Kindern und Müttern zu schlichten. Das
Konsistorium stellte demnach die Züchtigungs- und
Ordnungshoheit des Hausvaters nur sehr selten in
Frage - Gewalt in der Ehe war fast kein Thema
beabsichtigte aber, eine allzu schwache oder fehlende
hausväterliche Gewalt zu substituieren. Wenn es

eingriff, erwies sich das Konsistorium somit als Stütze
des patriarchalen Systems. Die Sphäre des patriar-
chalen Hauses blieb - abgesehen von den 1680er
Jahren - weitgehend tabu.

4.2 Soziale Konflikte vor dem Bussengericht

Im Gegensatz zum Konsistorium weist das

Bussengericht alle drei Subkategorien auf, wobei
während der untersuchten Perioden die «Tätlichkeiten»

leicht an Bedeutung gewannen und die «verbalen

Übergriffe» stabil blieben.

Ungefähr ein Drittel aller Konfliktfälle vor dem

Bussengericht sind auf «verbale Übergriffe»
zurückzuführen. Die Zahl der Anzeigen ist in diesem
Bereich ein Indikator für den Grad der Bereitschaft

zum Konfliktaustrag ohne physische Gewalt, also

für einen Prozess der Verrechtlichung sozialer
Konflikte. Die Ursache von direkter Gewalt war vielfach
die verletzte Ehre,172 die traditionell mit Gewalt
restituiert wurde. Als Alternative zur gewaltsamen
Wiederherstellung der Ehre bot das Gericht die Möglichkeit,

Ehrverletzungen auf friedliche Weise aus der
Welt zu schaffen. Eine signifikante Zunahme dieser

Kategorie würde demnach auf eine fortschreitende
Pazifizierung der Gesellschaft hinweisen. In Davos
scheint dies aber angesichts der relativen Stabilität
(auch in absoluten Werten173) nicht der Fall zu sein.

Was aber genau geschah nun vor Gericht? Durch
eine formalisierte Rede vor Gericht nahm der Täter
öffentlich das Gesagte zurück und restituierte damit
die verletzte Ehre des Klägers. Dies geschah mit dem

Akt des «Widerruof oder Aberwandel», der neben

der Rücknahme der Beleidigung auch eine innere

Wandlung und Versöhnung intendierte. So bekannte
Hans Beeli 1728 gegenüber Hans Müller, «er wisse

von ihme Hr Hans Müller nichts anders als von
einem fromen ehrlichen Man, vnd habe er etwas
anders geredt, seinen Glimpf vnd Ehr berührende seye
es ihme wider vnd leid, vnd habe selbigen Gwalt und
Unrecht gethan. Als sind spargierte Sagen und Reden
ihm Hr Gschwohrnen [Hans Müller] und den seinigen,

wie auch Beeli und den seinigen jetz und zu
allen Zeiten unauffheblich, und an ihrem guten
Leümbden und Namen unnachtheilig erkent».174

Dem Täter drohte zudem im Anschluss an die
Rücknahme der Ehrverletzung eine vom Bussengericht
verhängte Geldstrafe.

Die Entwicklung der beiden anderen Subkategorien

scheint das oben festgestellte Ausbleiben einer

Pazifizierung der Gesellschaft zu bestätigen. Der Anteil

der «Tätlichkeiten» vor dem Bussengericht
gewann im Laufe der Zeit noch an Bedeutung. Jedoch
ist ein Wandel der Struktur der beiden Subkategorien
«Spän» und «Tätlichkeiten» festzustellen: Die klassischen

«Zweikämpfe» (Auseinandersetzungen zweier
Kontrahenten) gingen im 18. Jahrhundert - obwohl
laut Gesetz immer noch strafbar - zugunsten von
«Gruppenübergriffen» (ein Übergriff von mehreren

Tätern) markant zurück.175 Das Abklingen der
diesbezüglichen Strafverfolgung ist gleichwohl nicht mit
einer Pazifizierung gleichzusetzen: Es fehlt die
«Kompensation» durch den Übergang zu verbalen
Konflikten. Es ist daher plausibler, von einem Nachlassen
der Strafverfolgung auszugehen: Gewalt gehörte
nach wie vor zur Volkskultur.

Das Phänomen der «Gruppenübergriffe» in
den beiden Subkategorien wird vor dem Bussengericht

ab 1680 häufig wenig präzise «Bosheiten»
genannt. Die Täterinnen zerrten dabei die Betroffenen

172 Schreiner, K., Schwerhoff, G., Verletzte Ehre - Überlegungen zu ei¬

nem Forschungskonzept, in: Dies. (Hgg.), Verletzte Ehre. Ehrkonflikte

in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen Neuzeit.
Norm und Struktur (Studien zum sozialen Wandel in Mittelalter
und Früher Neuzeit 5), Köln, Weimar, Wien 1995, S. 1-28, hier:
S. 12f.

173 Die Werte bewegen sich in der Untersuchungsperiode zwischen 9

und 10 Tatern jährlich.
174 Gerichtsprotokolle 1728, StAGR A I 21 bl/218, S. 166r. Hervorhebung

der Verfasser.
175 Tätlichkeiten {jahrliches Mittel der Tater vor dem Bussengericht,

n=Anzahl): 1644-1695: Zweikampfe: n=10,4 (100%); 1696-
1748: Zweikampfe: n=8; 1749-1800: Zweikampfe: n=2,6 (31%) /

Gruppe: n=9,4 (69%).
Span: 1644-1695: Zweikampfe: n=ll,8 (92%) / Gruppe: n=l
(8%); 1696-1748: Zweikampfe: n=2,l (40%) / Gruppe: n=3,2
(60%); 1749-1800: Zweikampfe: n=2,2 (34%) / Gruppe: n=4,2
(66%).

170



aus dem Haus, «strapazierten» (misshandelten) sie,
«schellten» (lärmten) oder tranken den Weinkeller
leer. Typisch sind Vorfälle wie jener von 1752, als

acht Männer Hans Fopp gewaltsam aus dem Haus

zerrten, um ihn zu Abraham Büsch zu schleppen und
auf seine Kosten zu zechen.176 Obwohl jeweils wenige
Informationen zum Tathergang vorhanden sind,
scheinen die meisten «Bosheiten» sowie das «Schellen»

Formen informeller nachbarschaftlicher oder
knabenschaftlicher Sanktionen beziehungsweise
Rügebräuche gegenüber nichtkonformen Gemeindemitgliedern

gewesen zu sein. Laut Landbuch «solle ein

jeder der in Verdacht sein möchte [eine Bosheit

begangen zu haben (Verf.)], angenz von einer Obrigkeit
beschikt, vnd bey dem Eydt befragt werden, ob ihme
bewust, wer daran Schuld trage; so muess er dan-
noch seine Gsellen angeben, vnd dieselben dan ihne,
dardurch man in Erfahrung der Wahrheit kombt».177
Auf Satzungsebene äussert sich demnach ein klarer
Wille zur Verrechtlichung und zur Kriminalisierung
informeller Sanktionen. In den vier Stichjahren von
1680 bis 1716 wurden aber jeweils nur ein Fall und
1752 drei Fälle registriert. Ein Zerfall der Rügebräuche

und damit ein Verrechtlichungsprozess, wie ihn
Schindler für das 18. Jahrhundert feststellt,178 ist mit
dieser relativ niedrigen Fallzahl nicht zu belegen. Es

ist vielmehr davon auszugehen, dass informelle
Sanktionen weiterhin praktiziert wurden. Die Möglichkeiten

einer konsequenten Bekämpfung waren
beschränkt - wenn überhaupt ernsthaft beabsichtigt -,
da diese Sanktionsformen offenbar ein fester
Bestandteil der Volkskultur waren und die Strafjustiz
letztlich ihre Legitimation aus derselben Kultur
schöpfte. Deshalb ist die vorliegende Kriminalisierung

einzelner Sanktionsakte vielmehr ein «in die
Schranken weisen» der Verursacher von allzu harten
und ungerechten Übergriffen.

Eine gesellschaftliche Befriedung ist nicht zu
belegen. Zweikämpfe und Rügebräuche waren
immer noch Bestandteil ebenjener kommunal bestimmten

Kultur und Gesellschaft, aus welcher das Rechtssystem

seine Legitimation schöpfte. Die «Vollzugsdefizite»

- die Differenz zwischen gesatzter Norm
und rechtlicher Praxis, auf welche die Ergebnisse
hindeuten - sind deshalb nicht auf die Unzulänglichkeiten

des Justizsystems zurückzuführen, sondern
auf die Grenzen, welche das aus der Volkskultur
erwachsene kommunale System der Justiz auferlegte.
Hingegen weist die relative Konstanz der Delikt¬

struktur vor dem Bussengericht auf eine bemerkenswerte

Stabilität der institutionellen sowie informellen

Ordnungs- und Regelstrukturen hin. Dies ist unter

anderem auf das Ausbleiben von nachhaltigen
sozialen und wirtschaftlichen Erschütterungen179
(wie Protoindustrialisierung, Bevölkerungsexplosion)
zurückzuführen.

4.3 Ökonomische Konflikte vor dem Bussen¬

gericht

Die festgestellte stabile Balance zwischen
gerichtsgemeindlichen Eingriffen und nachbarschaftlicher

(und genossenschaftlicher) Selbstregulation180
bestätigt sich auch im wirtschaftlichen Leben der
Gemeinde: Strafrechtliche Eingriffe ins wirtschaftliche
Leben richteten sich vorwiegend gegen den
Missbrauch gemeindlicher («öffentlicher») Ressourcen
(Allmende, Fischgründe etc.), Vergehen auf gemeindlichem

Grund (z.B. Markt) sowie die Verweigerung
gemeindlicher Fiskalisierung. Nachbarschaftliche
und genossenschaftliche Konflikte wurden hingegen
anscheinend selbständig von den Betroffenen, ihren
Nachbarn und Genossen geregelt und selten vor
Gericht getragen. Betrugsfälle (z.B. Handel mit
«untergewichtigen» Broten auf dem Markt) sind fast
ausschliesslich als Vergehen auf «öffentlichem» Grund
beziehungsweise als Verstösse gegen die Marktordnungen

und -regulierungen vermerkt. «Landschäden»

(Allmend-, Acker- und Strassenschäden durch
Pferde oder Vieh) und «Nutzungskonflikte»
(unerlaubtes Fischen, Weiden und Allmendnutzung)
betrafen mehrheitlich die Schädigung von «öffentlichen»

Gütern (wobei «Landschäden» auch ein
gewisses Mass an «privaten» Schädigungen enthält).181
Anklagen wegen Diebstahls «privater» Güter blie-

176 Angebrodel 1705-1771, StAGR A I 21 b2/69, S. 186.
177 LB Davos, S. 40f.
178 Schindler, Huter (wie Anm. 155), S. 350.
179 Mathieu, Alpen (wie Anm. 147), S. 112f.
180 Gemeint sind institutionalisierte und nichtinstitutionalisierte For¬

men zur Regulierung des sozialen Lebens der Nachbarschaften
(und Genossenschaften). Farber, Herrenstand (wie Anm. 6),

S. 24- 27; Liver, Entwicklung (wie Anm. 117), S. 216.
181 In den Stichjahren wurden insgesamt 36mal (56%) «öffentliche»

Guter und 28mal (44%) «private» Guter geschädigt (vermehrt in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts). Widerrechtlich wurden
insgesamt 21mal (78%) «öffentliche» Guter und sechs mal (22%)
«private» Guter genutzt.

171



ben - abgesehen vom Holzdiebstahl - rar, pro Jahr
ergaben sich durchschnittlich 2,4 Verurteilte,182 was
bei ungefähr 2000 Einwohnern ein tiefer Wert ist. Es

ist zu vermuten, dass Entwendungen «privater» Güter

eher mit Selbstjustiz als gerichtlich geregelt wurden.

Neben Holz wurden meist Gebrauchsgegenstände183

oder Vieh entwendet.
Die Trennung zwischen nachbarschaftlich/genossenschaftlicher

und gemeindlicher, zentraler
Strafgerichtsbarkeit wurde dann aufgehoben, wenn, wie
beim Holzdiebstahl, die primären Ordnungsmechanismen

versagten: Holzdiebstahl war während der

ganzen Untersuchungsperiode in der Regel die
häufigste Form von Eigentumsdelikten. Ab dem 16.

Jahrhundert und 17. Jahrhundert wurde durch
«Bannung» von Wäldern und Waldstücken der Kreis der
Waldnutzer beschränkt und Wald zur «privaten»
Ressource (für Nachbarschaften bzw. angrenzende
Höfe) transformiert.184 Diese sich im 17. Jahrhundert

beschleunigende Entwicklung führte ab den

1660er Jahren bis in die ersten Jahrzehnte des 18.

Jahrhunderts zu einer hohen Zahl von Anklagen. In
22 von insgesamt 49 in den Stichjahren gezählten
Fällen stammte das entwendete Holz explizit aus

«gebannten» Wäldern. Offenkundig führte die

Bannung von Waldstücken, die Beschränkung des Kreises

der Nutzungsberechtigten, vermehrt zu Friktionen,

die nicht mehr durch und in den Nachbarschaften

selbst gelöst werden konnten. Das Gericht
wurde deshalb als ordnende und strafende Instanz,
die der Bannung des jeweiligen Waldstückes
Nachachtung verschaffen sollte, angerufen und diente
damit der Ausgrenzung unerwünschter Mitnutzer. Erst
Mitte des 18. Jahrhunderts185 verlor der Holzdiebstahl

als Delikt an Gewicht, vermutlich weil die Ver-

genossenschaftung und «Privatisierung» abgeschlossen

war und in der Folge die Auseinandersetzungen
um Holz und Wald an Brisanz verloren.

Insgesamt blieb, abgesehen von wenigen
Ausnahmen, das primäre Ordnungs- und Regelsystem
intakt. Weder wurde die in der Volkskultur verankerte

Gewaltkultur allzu stark kriminalisiert, noch

griff das Gericht allzu sehr in ökonomische Konflikte

«privater» Natur ein. «Private» Konflikte wurden
meist in Nachbarschaft und Genossenschaft oder
informell gelöst, nur bei einer Überforderung dieses

Systems oder bei begründetem öffentlichem Interesse

- wie in Kapitel II.6.2.1. erörtert wird - griff die
zentrale Strafjustiz ein. Ein nachhaltiges Zusammenbre¬

chen der nachbarschaftlichen und genossenschaftlichen

Regel- und Ordnungsstrukturen - was zwangsläufig

zentrale Lösungen erfordert hätte - sowie eine

verstärkte Zentralisierung von Ordnungsaufgaben
ist nicht festzustellen.

5 Sexualität und Ehe

Vom dörflichen und kirchlichen Sexualitätsund

Ehekodex abweichendes Verhalten stand im
Zentrum der frühneuzeitlichen geistlichen und
weltlichen Sittenzucht. Analysiert wird die Delinquenz
aufgrund der «Ehe- und Hauszucht» (eheliches
Leben in Trennung, Probleme in der Ehe, liederliches
Leben, Scheidungsbegehren), der «Eheversprechen»
(Examinierung sowie Brechen von Eheversprechen),
«Unzucht» (aussereheliche Sexualbeziehungen) und
«coitus anticipatus» (Beischlaf vor kirchlicher
Eheschliessung, Brautschwangerschaft). Die Zahlen sind

allerdings schwierig zu interpretieren, deshalb werden

die thematisch entsprechenden Appelle des

Konsistoriums an die Obrigkeit beigezogen.
Die ausserordentliche Dominanz der konsisto-

rialen Zucht in diesem Bereich ist Ausdruck des Willens

der Kirche, dem Sexual- und Eheleben im Dorf
ihren Stempel aufzudrücken. Zwar sind die
diesbezüglichen Vorstellungen von Kirche und dörflicher
Gesellschaft teilweise identisch, doch, wie die folgenden

Ausführungen zeigen, in manchen Fragen auch

gespalten. Das Konsistorium schwang sich mit seiner
Zucht zum Wahrer der Sittlichkeit empor und
konkurrierte damit direkt die informellen Hüter der
sittlichen Ordnung, die Knabenschaft, welche durch die
Kirchenzucht von Sittenwächtern selbst zu Objekten
der Sittenzucht wurden.

182 In den 14 Stich)ahren sind insgesamt 34 Taterinnen registriert.
183 Angebrodel 1668, StAGR A121 b2/68, S. 165r: So hatte z.B. «David

Ardusers wib dem Vllrich Buolen nachtlicher weil etwas Haus-
radt [...] vsem Hauss gethragen».

184 Laely, Wald (wie Anm. Ill), S. 69-75, 109.
185 Jährliches Mittel der Holzdiebstahle: 1644-1695: 5,2 Falle; 1696—

1748: 4,3 Falle; 1749-1800: 1,2 Falle.

172



Sexualität und Ehe vor den Davoser Sanktionsinstanzen
(n jährliches Mittel der 50-Jahresperioden in absoltuten Werten)

n=5.1 n=8.2 n=8.8 n=3.8 n=2.6 n=4.2

P2

Konsistorium

P2

Bussengericht

Ehe- und Hauszucht

H Eheversprechen

Unzucht

0 coitus anticipatus

PI 1644-1695
P2 1696-1748
P3 1749-1800

5.1 «Eheversprechen» und «Ehe- und Hauszucht»

Aus der Graphik oben ist ersichtlich, dass die

Subkategorie «Eheversprechen» beim Bussengericht

an Bedeutung gewinnt und als Objekt konsistorialer

Zucht verschwindet. Umgekehrt verläuft die

Entwicklung der «Ehe- und Hauszucht»: Fällt diese

beim Bussengericht in den zwei letzten Perioden auf

Null, intensiviert das Konsistorium gleichzeitig seine

Tätigkeit. Bei Fällen der Subkategorie «Eheversprechen»

vor dem Konsistorium handelte es sich

vorwiegend um die Examinierung von Paaren, die sich

die Ehe versprochen hatten und deswegen durch das

Konsistorium «nach zeschlachen vnd zu red [zu] stellen»

waren oder «einer ehrsamen Oberkeit sollen

eingehendiget werden».186 Die Examinierung der

Verlobten und die Bekanntgabe der Namen an die

Obrigkeit entsprach einem Usus, welcher in den

Konsistorialprotokollen immer wieder erneuert wurde,

obwohl die Namen der ehelich Versprochenen in

den letzten zwei Perioden in den Konsistorialprotokollen

nicht mehr verzeichnet wurden.187 Deshalb

sinken die Werte dieser Subkategorie in den letzten

zwei Perioden nahe Null. Mit der Examinierung
beabsichtigte das Konsistorium, die kirchliche Trauung
zu forcieren und Brautschwangerschaften
auszukundschaften. Die Obrigkeit sollte ihrerseits ebenfalls

die ehelich Versprochenen zum Vollzug der Ehe

drängen. Offenbar wurde ab Ende des 17. Jahrhunderts

der Nichtvollzug von Eheversprechen aus
konsistorialer Perspektive zum Problem.188 Beispielsweise

ersuchte das Konsistorium 1719 die Obrigkeit
«ärnstlich die jenige so ehelich versprochen vnd
aber widerspänig oder andere Gefehr, zur Folziehung
ihrer Ehe zuhalten, und ein ärnstliches Einsechen

[zu] thuen wider die Verächter des Ehestands».189 Das
Gericht (Zivil- wie Bussengericht) griff aber
diesbezüglich auf strafrechtlicher Ebene nicht ein. Das
Bussengericht setzte dafür einen Schwerpunkt, der mit
dem obigen zusammenhängt. 1644 bis 1695 sind in
den fünf Stichjahren zwei Personen registriert, die

wegen gebrochener Eheversprechen zur Geldstrafen
verurteilt wurden. Im 18. Jahrhundert wandte sich
dieser Straftatbestand aber nurmehr gegen jene, die
«sich nit gescheücht, zwey, drey, ja noch mehrern die
Ehe zu versprächen»,190 was «Ehe verschimpfen»
oder «Eheschimpf» genannt wurde. Die (zivilgerichtliche)

Verhandlung im Jahre 1752 zwischen David
Ardüser (Kläger) und Anna Maria Salis illustriert

186 KZB Davos, S. 73, 112.
187 KZB Davos, z.B. 1705, S. 166; oder 1759, S. 307.
188 In den Konsistorialprotokollen sind zwischen 1698 und 1759 ins¬

gesamt zehn diesbezügliche Klagen an die Obrigkeit vermerkt.
189 KZB Davos, S. 207f.
190 LB Davos, 1708, S. 121.

173



diesen Sachverhalt: David Ardüser klagte auf die

Einhaltung eines Eheversprechens. Er habe ihr «Fin-

gerli und Gältd» - als Verlobungsgeschenk - gegeben,

und sie habe dieses akzeptiert. Damit war die

Verlobung vollzogen. Wenig später aber habe Anna
Maria Salis diese Verlobungsgeschenke wieder
zurückgegeben und das Versprechen geleugnet. Im
Laufe der Verhandlung stellte sich heraus, dass sie

«sich nachtlicher Weis mit andern Knaben habe theil
und angelegt» und dass schon zuvor «etwas Versprechung

gewesen wehre». Deshalb erklärte das Gericht
das Versprechen als ungültig, verurteilte Anna Maria
Salis zu einer schmerzhaften Geldstrafe und verbot
ihr eine weitere Eheversprechung ohne obrigkeitliche
Erlaubnis.191 Von 1696 bis 1748 wurden für dieses

Vergehen durchschnittlich 0,8 Personen jährlich vom
Bussengericht für schuldig befunden. 1749 bis 1800

stieg die Rate auf 3,4 Personen jährlich: Allein in den

drei Stichjahren 1776,1788 und 1800 verurteilte das

Bussengericht insgesamt 16 Personen. 1788 und
1800 verschärfte das Gericht die Rechtspraxis und

zog die «Eheschimpfer» gleich paarweise zur
Verantwortung. So sprach 1800 das Bussengericht Rachel
Rüedi «wegen Eheschimpf» mit Peter Margadant
und Peter Margadant «wegen Eheschimpf» mit
Rachel Rüedi schuldig und verurteilte sie zu je 10 Gulden

Strafe.192 Offenbar versuchte das Bussengericht
über die kollektive Bestrafung der wachsenden

Profanierung des Eheversprechens Einhalt zu gebieten.
Sowohl die konsistorialen Klagen als auch die
strafrechtliche Verschärfung bekunden, dass im Laufe des

18. Jahrhunderts, vor allem im letzten Viertel, das

Eheversprechen an Verbindlichkeit verlor, sich
allmählich ein Wandel der Beziehungs- und Ehekonzeption

unter den Jugendlichen bzw. Ledigen einstellte.
Die Analyse der Subkategorie «Ehe- und

Hauszucht» stützt die These eines Mentalitätswandels in
gewissem Umfang. Im wesentlichen handelte es sich

dabei um getrennt oder faktisch in Scheidung lebende

Eheleute. Während die Verurteilungen vor dem

Bussengericht (1644-1695 noch 1,6 Personen jährlich)

nach der ersten Periode auf Null fielen, wurde
gleichzeitig das Konsistorium aktiv. Vor dem
Konsistorium wurden in den Stichjahren jedoch lediglich
12 Personen vermerkt, welche zur Versöhnung und

zum Zusammenzug ermahnt wurden. Die Zahlen
stehen aber in keinem Verhältnis zu den zahlreichen

Appellen des Konsistoriums an die Obrigkeit:
Zwischen 1694 und 1797 sind insgesamt 27 solcher Ap¬

pelle zum Thema registriert. Auch hier übten
Konsistorium und Gericht demnach eine aus den
Verfahrensakten nicht ersichtliche Zucht aus. Das
«Problem» schilderte das Konsistorium 1768 auf
anschauliche Weise, indem es monierte, dass es «leider

ein gemeiner Gebrauch» sei, «sich zu trennen»,
und «dz sie [die Eheleute, Verf.] einer ieden gering
Vrsach von einander gehen und nicht mehr bey
einander wohnen wollen.»193 Um dies zu ändern, hatte
sich das Konsistorium schon Jahrzehnte zuvor immer
wieder an die Obrigkeit gewandt. 1704 intervenierte
es «wegen den Eheleüthen, so separiert leben», und
erinnerte die Obrigkeit an «ihre Pflicht».194 Diese
bestand darin, «separiert» lebende Ehepartner bei

Strafandrohung wieder «zusammenzubieten», was
die Obrigkeit auf Drängen des Konsistoriums ab und
an - wie 1734 - tat, ohne dass dies in den Rodeln
dokumentiert wäre.195 Das Konsistorium seinerseits
blieb nicht untätig und zitierte die Getrennten, um zu
«undersuchen, was die Vrsach ihrer Ehetrennung
sein möchte, und sie zur Liebe und Eintrachtigkeit zu
vermahnen».196 Allerdings klaffte zwischen konsisto-
rialem Versittlichungsstreben und gelebter Realität
ein stetig grösser werdender Graben, auf welchen die

Obrigkeit zunehmend passiv und mit wachsendem
Widerwillen gegenüber den konsistorialen Appellen
reagierte. 1758 forderte das Konsistorium die Obrigkeit

- «wie so viel mal geschechen, aber leider
vergeblich» - auf, «alle separierten Eheleüthen mit
erforderlichem Ernst zusammen zubieten».197 Wenn
sich dann - wie 1782 - die Obrigkeit dazu aufraffte,
die Zertrennten «aufs Rathhaus» zu zitieren, erschienen

manche Vorgeladene erst gar nicht mehr, worauf
die Obrigkeit die «Sach in statu quo» liess. Daraus

zog das Konsistorium die Konsequenzen: Es verlangte

von der Obrigkeit «solche [m] getrenten Wesen ein
End zu machen oder entscheiden welche mit Fu-

191 Genchtsprotokolle 1718-1756, StAGR A I 21 bl/218, Protokoll
des Jahres 1752, 9. Mai, nicht paginiert.

192 Bussenrödel 1787-1839, StAGR A121 b2/69, nicht paginiert.
Gesamthaft waren 1788 und 1800 11 Personen vor Gericht, welche
allesamt als Paare identifiziert werden können. Insgesamt waren es

5 Paare, worunter ein Mann gleich zweimal wegen Eheschimpf ge-
busst wurde.

193 KZB Davos, S. 327.
194 KZB Davos, S. 162.
195 KZB Davos, S. 235.
196 KZB Davos, 1768, S. 327.
197 KZB Davos, S. 303.

174



gen getrennt leben und anderseits wieder zusamen

trätten und in ehelicher Liebe und Einigkeit leben

sollen».198 Dies war eine Wende hin zur Akzeptanz eines

schon Realität gewordenen Zustandes, nämlich der

faktischen Scheidung durch Trennung. Bemerkenswert

ist, dass jetzt das Konsistorium die Obrigkeit
dazu aufforderte, die Betroffenen nicht mehr einfach

im «statu quo» zu belassen, sondern die faktischen

Scheidungen endlich zu legitimieren. Denn bislang

war dies nicht der Fall gewesen: In den sechs

ausgewerteten Stich)ahren des Zivilgerichtes bis 1776

finden sich unter 126 Fällen nur zwei Scheidungsprozesse.

Ob die Scheidungsrate ab den 1780er Jahren

stieg, müsste noch geklärt werden. Offenkundig pas-

ste sich das Konsistorium nur widerstrebend den

gesellschaftlichen Realitäten und dem Wandel der

dörflichen Ehevorstellungen an und musste sich in diesem

Fall der dörflichen Kultur beugen. Die Justiz liess

währenddessen die Eheleute mehr und mehr

gewähren. Dies im eigenen Interesse, denn eine effektive

gerichtliche Strafverfolgung hätte die Grenzen der

dörflichen Akzeptanz überschritten. Zugleich zeigt

sich, dass die Obrigkeit beziehungsweise das Gericht

im Interesse der Systemstabilität als Filter zwischen

konsistorialem Versittlichungsdruck und dorflicher

Kultur wirkte. Was unter den politisch partizipierenden

Hausvätern nicht mehrheitsfähig war, wurde von

ihr abgefedert. Wie bei den im letzten Kapitel
ausgeführten Familienkonflikten oder in der

«Hauszucht»199, zeigt dieses Beispiel, dass nur sehr zurückhaltend

in die Sphäre des Hauses eingegriffen wurde.

5.2 «Coitus anticipatus», Illegitimität und
«Unzucht»

Sowohl in den Davoser Satzungen als auch in
den Bussenrödeln fehlen die Diskriminierung und

Kriminalisierung des «coitus anticipatus». Im

Gegensatz zur Meinung der Kirche, die jeden ausser-

ehelichen Sexualakt als Sünde wertete, haftete dem

Geschlechtsakt - auch vor der kirchlichen Trauung -
als Akt der Eheschliessung im dörflichen Verständnis

nichts Ungebührliches an.200 Weshalb die Obrigkeit
trotzdem die konsistoriale Verfolgung des «coitus

anticipatus» erlaubte,201 ist nicht klar. Jedenfalls
unterstützte sie diese nicht aktiv.

Zwischen 1696 und 1748 wurden wegen
Brautschwangerschaft jährlich durchschnittlich 4,7

Personen vor das Konsistorium geladen, zwischen
1749 und 1800 sogar 5,3 Personen. Im 18. Jahrhundert

betrug der Anteil der Anklagen wegen «coitus

aniticipatus» am konsistorialen Total der Fälle
zwischen dreissig und fünfzig Prozent, war also das

weitaus wichtigste «Geschäft». Meist zitierte das

Konsistorium die «Sünder» paarweise zur «Zensur»

(Gestehen der «Sünden» und Ermahnung des

Konsistoriums). 91% der Vorgeladenen unterwarfen sich

der Zensur ohne sichtlichen Widerstand. Zwischen
1710 und 1776 konnten jedoch acht Personen -
jede/r Vierte/r - identifiziert werden, die sich anfanglich

der Zensur verweigerten.202 Der artikulierte
Widerstand zielte zum einen gegen die Diskriminierung
der vorehelichen Sexualität, zum andern äusserte

sich hierin auch ein grundsätzlicher Unmut der

Jugendkultur gegenüber ihrem Domestikator und ihrer
Konkurrenz, dem Konsistorium. Die 1692 begonnene

und noch im letzten Stichjahr 1800 anhaltende

Verfolgung bekundete die Resistenz der Jugendkultur

gegenüber dem geistlichen Versittlichungsdruck:
1790 bemerkte das Konsistorium, dass noch «viele

Jungling und Jungfrauen sich schon lange fleischlich»

beiwohnten und sich «in gesegneten Leibsum-
ständen» befänden. Deshalb sollte «die Zensur in
solchen Sachen starck zu schärffen» sein.203 Zum
andern war die hartnäckige Verfolgung der vorehelichen

Konzeption aussergewöhnlich, denn anderswo
wurde sie im Laufe des 18. Jahrhunderts aufgegeben.204

Dies spricht für einen langanhaltenden reli-

198 KZB Davos, S. 363.
199 Die «Hauszucht» (Teil der Subkategone «Ehe- und Hauszucht»)

beinhaltet gerichtliche und konsistoriale Massregelungen wegen
schlechter Hausfuhrung und liederlichem Leben. Vor dem Bussen-
und Zivilgericht sind keine Verhandlungen bekannt, vor dem
Konsistorium sind (gemittelt) nur marginale 0,5 Falle jahrlich zu
verzeichnen.

200 Schmidt, Dorf (wie Anm. 87), S. 177-179.
201 Sie liess das Konsistorium nach dessen Bitte zur Diskriminierung

des «coitus anticipatus» gewahren. Vgl. Kap. II. 1.2.
202 90 Personen wurden in den Stichjahren insgesamt gezahlt, worunter

sich acht Personen (zwischen 1610 und 1776) befanden, welche
ein- oder mehrmal nicht vor dem Kirchenrat erschienen oder sich
offen der Zensur verweigerten. Die acht wurden bis zum Vollzug
der Zensur vom Abendmahl ausgeschlossen.

203 KZB Davos, S. 390.
204 Vgl. bspw. Heiden: Frank, M., Dorfliche Gesellschaft und Krimi¬

nalität. Das Fallbeispiel Lippe 1650-1800, Paderborn 1995, S.

332; Emden: Schilling, H., Sundenzucht und fruhneuzeithche Sozi-

aldisziplinierung. Die calvinistische presbyteriale Kirchenzucht in
Emden vom 16. bis 19. Jahrhundert, in: Schmidt, G. (Hg.), Stande
und Gesellschaft im Alten Reich, Stuttgart 1989, S. 292f.; Vechi-

gen: Schmidt, Dorf (wie Anm. 87), S. 229f.

175



giösen Versittlichungsdruck und für einen stabilen,
zumindest die Jugendsexualität betreffenden religiösen

Primat. Davos kann sogar als Beispiel einer
gelungenen Sexualdisziplinierung gelten, denn die
Gemeinde wies verschwindend wenig Verhandlungen

wegen illegitimen (unehelichen) Kindern auf. Insgesamt

wurden in den Stich]ahren des Konsistoriums
und des Gerichtes nur 9 Fälle registriert.205 Auf eine

Schwangerschaft folgte somit unweigerlich der -
wenn auch manchmal späte - Eheschluss. Freilich
bleibt dahingestellt, ob dies ein Erfolg der religiösen
Disziplinierung oder der sozialen Kontrolle des Dorfes

war.
Der verschwindend kleinen Zahl von

Illegitimitätsfällen und der anhaltenden Sanktionierung des

«coitus aniticipatus» entspricht die Konstanz im
Bereich der «Unzucht». Die (gemittelte) Zahl der
Täterinnen belief sich bei beiden Instanzen auf nur ungefähr

ein oder zwei Personen jährlich. Aufgrund
dieser anhaltend tiefen Zahl kann von einem Zerfall
der kirchlichen und dörflichen Normen nicht die
Rede sein.

Welches waren soziologisch die Betroffenen
der sich effektiv in den Rodeln und Protokollen
manifestierenden Sittenzucht? Das Verhältnis Verheiratete

- Unverheiratete bei «Unzucht» verdeutlicht,
dass das Bussengericht zu zwei Drittel und das

Konsistorium zu ungefähr vier Fünftel206 Jugendliche
bzw. Ledige aburteilte. Die strafrechtlich und konsi-
storial effektive Sexual- und Ehezucht betraf, wie
auch die Verfolgung des «coitus anticipatus» und der

gebrochenen Eheversprechen, demnach vornehmlich
die Jugend. Offensichtlich war sie für Gericht wie
Konsistorium die potentielle Gefahr für die dörfliche
Sittlichkeit.

Die relativ stabile «Sittlichkeit» und die Kohärenz

der gesellschaftlichen sozialen Kontrolle
unterstreichen die im Kapitel zuvor schon konstatierte
Unversehrtheit und intakte Funktionsweise des

dörflichen Regel- und Ordnungssystems. Der religiöse
Versittlichungsdruck hielt bis ans Ende der
Untersuchungsperiode ungebrochen an, wurde jedoch von
der Gemeinde nur selektiv akzeptiert, was dazu führte,

dass sich das Konsistorium teilweise den
gesellschaftlichen Realitäten beugen musste. Denn die
Obrigkeit «schützte» ihre Machtbasis, die Hausväter,
vor einer allzu aufdringlichen Disziplinierung durch
das Konsistorium und wirkte als Filter zwischen
konsistorialem Versittlichungsdruck und dörflicher

Kultur. Die Sexual- und Ehezucht des Konsistoriums
und des Gerichtes fokussierte auch deswegen primär
die Jugendlichen, die im 18. Jahrhundert vermehrt in
den Bannstrahl von Gericht und Konsistorium gerieten.

Der Konsens und die Unterstützung der politisch
massgeblichen Kräfte für die Sexual- und Ehezucht

von Konsistorium und Gericht fand dort ein Ende,

wo sie selbst Gefahr liefen, allzusehr ins Visier der
Zucht zu geraten.

6 Religion und Obrigkeitsgehorsam

Religion war eine der handlungsleitenden
Autoritäten in der vormodernen Gesellschaft, verlor
aber mit Aufklärung und Säkularisierung zunehmend

an Prägekraft.207 Die Analyse der Religionsvergehen

vor dem Bussengericht und dem Konsistorium

wird zeigen, ob dieser gesellschaftliche
Strebepfeiler in der Landschaft Davos längerfristigen
Bestand hatte oder an Bedeutung einbüsste. Gehorsam

oder Widerstand gegenüber Konsistorium und
Bussengericht sind Indikatoren, welche den Grad der
Solidität der Instanzenautorität bestimmen. Die
Analyse beider Elemente wird klären, inwieweit die

Gerichtsgemeinde Davos langfristig in der Lage war,
gesellschaftliche Kohärenz und System- beziehungsweise

Instanzenstabilität zu generieren. Als Fallbeispiel

für Systemflexibilität und ihre Grenzen wird
abschliessend das Tanzdelikt herangezogen.

6.1 Religion

Die folgende Analyse der Religionsvergehen
wird zu klären versuchen, ob und inwieweit die Da-
voser Gesellschaft einer Säkularisierung, also Ent-
kirchlichung, unterworfen war. Beigezogen werden
zwei Bereiche, die das Religiöse reflektieren: zum ei-

205 Insgesamt sind in den Stichjahren 5 Konsistorialfalle und 4 Bus-
sengerichtsfalle gezahlt worden (vor dem Zivilgericht sind keine
Verhandlungen bekannt). Gemittelt ergibt das 0,3 Gerichtsfalle
und 0,2 Konsistorialfalle jahrlich.

206 Basiert auf der Anzahl der in den Stichjahren registrierten Personen:
Bussengericht Ehebruch: 8 Falle (38,1%); voreheliche Unzucht*:
13 Falle (61,9%). Konsistorium Ehebruch: 8 Falle (17,8%);
voreheliche Unzucht*: 37 Falle (82,2%). (*nicht zu verwechseln mit
Brautschwangerschaften/«coitus anticipatus»).

207 Klueting, H., Das Konfessionelle Zeitalter 1525-1648, Stuttgart
1989, S. 18f., 362f.

176



Religion vor den Davoser Sanktionsinstanzen
(n jährliches Mittel der 50-Jahresperioden in absoluten Werten)

n n=2.2 n=1.2 n=1.3 n=9 n=3.1 n=4.8

Konsistorium Bussengericht

nen «Kirchenbesuch», d.h. Anklagen wegen Ausbleibens

vom Abendmahl und der Predigt sowie Störungen

der Predigt, zum andern «Sabbatbruch» —

Brechen der Sonntagsheiligung durch Arbeit, Handel

oder Mobilität sowie durch Spielen, Tanzen und

Trinken.
Verfahren wegen Religionsverstössen waren

beim Bussengericht und beim Konsistorium lange

nicht so zahlreich wie jene anderer Zuchtbereiche.

Erstaunlich ist, dass das Konsistorium seinen

ureigensten Interessenbereich nicht vehementer kontrollierte.

Denn zufolge der Graphik oben nahm in erster

Linie das Bussengericht die Aufgabe des Schutzes des

sakralen Raumes wahr. Davon abgesehen verdeutlicht

auch dieser Bereich die Komplementarität von

geistlicher und weltlicher Zucht. Während die

Ahndung von Sabbatbrüchen fast ausschliesslich dem

Bussengericht überlassen blieb, achtete das Konsistorium

auf den Erhalt der Kirchlichkeit, der als Gegenstand

bussengerichtlicher Tätigkeit gleichzeitig an

Gewicht verlor. Trotz der Veränderungen bekräftigen

die vorliegenden Daten den zuvor schon gewonnenen

Eindruck eines bis ans Ende der

Untersuchungsperiode - mit leicht sinkender Tendenz -
anhaltenden Verkirchlichungs- und Versittlichungs-
druckes. Eine Säkularisierung ist im Gegensatz zu
«modernisierten» Regionen im untersuchten

Zeitraum (noch) nicht abzusehen.

6.1.1 «Sabbatbruch»

Der umfangreichste Sektor des Bereiches «Religion»

war der «Sabbatbruch». Die Ahndung jener
Vergehen oblag mit wenigen Ausnahmen dem

Bussengericht. Dies schliesst jedoch die Ermahnung von
Sabbatbrechern durch Pfarrer und Konsistoriale
ohne weitergehendes Konsistorialverfahren nicht
aus. Zudem appellierte das Konsistorium im Laufe
der Untersuchungsperiode mehrmals an die Obrigkeit,

der Sonntagsheiligung mehr Nachachtung zu
verschaffen. 1722 sprachen beispielsweise Vertreter
des Konsistoriums bei den Räten vor und forderten
sie auf, «dz doch die Heiligung des Sabbaths besser

möchte beobachtet werden.»208

Die Zahl der Anklagen wegen Sabbatbrechens
durch Trink-, Spiel- und Tanzgelage war gering,
obwohl sich das Konsistorium auch über dieses «Übel»

wiederholt beschwerte. 1743 verlangte das Konsistorium

von der Obrigkeit, ihre sonntäglichen
Rathausversammlungen aufzugeben, «weil solche zu vielem
Zusammenlauf des Volckhs und folglich vieler
Unordnung Anlass geben». Sie sollte «aller Sabaths-

schändung möglichst vorbauen, es seye in liederlicher

Kirchenbesuchung, Spilen, Fresen und Sauffen,

208 KZB Davos, S. 218.

177



Fahren der Säumeren».209 Gespielt, «gefressen» und
«gesoffen» wurde aber allemal und quer durch die
Gesellschaftsschichten hindurch:210 Diese Aktivitäten
waren nun einmal Bestandteil der Volkskultur. Deren
strafrechtliche Verfolgung in Davos war deswegen

generell nicht sehr intensiv.211 Anklagen auf Bruch
der Sonntagsheiligung wegen Arbeit und Moblität
waren hingegen fünfmal häufiger als solche wegen
Trinkens und Spielens. Die Intensität der Strafverfolgung

variierte und liess tendentiell eher nach, der

weltliche Verkirchlichungsdruck blieb jedoch bis ans
Ende der Untersuchungsperiode intakt.212

6.1.2 «Kirchenbesuch»

Die Subkategorie «Kirchenbesuch» ist der zweite

Indikator für Stabiiitat oder Zerfall von Kirchlichkeit.

Mehrheitlich wurden Personen zitiert, die von
Predigt und Abendmahl ferngeblieben waren. Die
Strafverfolgung des Bussengerichtes war mit höchstens

einer Person jährlich gering und konzentrierte
sich auf einmalige Störungen oder Abwesenheiten
bei der Predigt. Eine etwas höhere Rate wies das

Konsistorium auf. Anders als bei den gerichtlich
Verurteilten handelte es sich bei den vom Konsistorium
Zitierten um Personen, die notorisch die Predigt und
das Abendmahl versäumten.213 Das Konsistorium
ermahnte beispielsweise EnderIi Hermann, «so er nit
flissig gat gen dass heilige Wort Gottess besuchen

vnd auch nit flissig dass Herrn Nachtmahl emp-
facht».214 Wie das Bussengericht die Sabbatbrecher,
zitierte auch das Konsistorium säumige Kirchgänger
bis gegen das Ende des Untersuchungszeitraumes,
wenn auch nicht mit jährlich wiederkehrender
Regelmässigkeit.215 Vermutlich waren die Seelsorger
aber auch ausserhalb des eigentlichen konsistorialen
Verfahrens aktiv, worauf ein Eintrag im
Kirchenzuchtbuch 1782 hinweist.216 In den 1770er Jahren
schien das Konsistorium seine Politik zu verschärfen
und begnügte sich nicht mehr mit einfachen

Ermahnungen, sondern verfügte gleich den Abendmahls-
ausschluss.217 1782 bestätigte das Konsistorium diesen

Kurs und beschloss, Kirchgangsverweigerer «als

Verächter Gottes, seins Worts und Diensts» zu taxieren

und sie »hiemit auch des h Abendmahls nicht
würdig»218 zu erkennen. Glaubt man den konsistorialen

Worten und zieht die verschärfte Sanktion in
Betracht, dann sind im letzten Viertel des 18. Jahr¬

hunderts zumindest Risse im Kirchlichkeitsgefüge
von Davos zu erkennen.

Trotzdem ist zu betonen, dass in Davos keinesfalls

eine mit anderen Territorien vergleichbare Ent-
kirchlichung und Säkularisierung zu beobachten ist.
Vielmehr hielt die geistliche Zucht bis über das Ende
der Untersuchungsperiode an, Verkirchlichungs- und
Versittlichungsdruck blieb sowohl von geistlicher
wie weltlicher Seite erhalten und war von einem
säkularisationsbedingten Zusammenbruch noch weit
entfernt.

6.2 Obrigkeitsgehorsam

Gehorsam oder Widerstand gegenüber
Konsistorium und Bussengericht sind Indikatoren von
Instanzenstabilität oder, umgekehrt, von Autoritätszerfall.

Im kommunalen System von Davos hatte die
männliche Bevölkerung Partizipationsrechte, welche
sich in ihrer Tragweite gravierend von fürstenstaatlichen

Systemen unterschieden. Trotz Aristokratisie-

rung und Oligarchisierung konnte die (mannliche)
Bevölkerung ihre Anliegen ungefilterter als anderswo

einbringen. Es hat sich erwiesen, dass während
der Untersuchungsperiode die zentralen Institutionen

sowie die nachbarschaftlichen und
genossenschaftlichen Ordnungs- und Regelmechanismen
weitgehend intakt blieben. Das Gericht wurde meist nur
dort aktiv, wo es gerufen wurde oder das «öffentli-

209 KZB Davos, S. 261.
210 Vgl. bspw. Schwerhoff, Köln (wie Anm. 106), S. 295; Frank, Dorf¬

liche Gesellschaft (wie Anm. 206), S. 309.
211 Die Verfolgung von Trinken und Spielen - auch ausserhalb des

Sabbats - versiegte im 18. Jahrhundert fast ganz.
212 Auch 1800, im letzten Stichjahr, verurteilte das Bussengericht noch

vier Personen wegen Sabbatbruches.
213 Insgesamt wurden in den Stichjahren 37 Falle vermerkt, worunter

32 «Mehrfachtater» waren, die Predigt und Abendmahl häufig
versäumten.

214 KZB Davos, 1686, S. 68.
215 Lange nicht alle Stichjahre - wie die Jahre 1662, 1668 und 1674

oder auch 1782, 1788 und 1800 - enthalten Verfahren wegen
versäumten Kirchgangs.

216 1782 rief das Konsistorium dazu auf, dass «verschiedene liederli¬
che Kirchenganger von ihrem Seelsorger ernstlich bestraft» werden

sollen. KZB Davos, S. 363.
217 Insgesamt sind in den Stichjahren 32 notorische Versaumer des

Kirchgangs und des Abendmahls vermerkt. Davon wurden 29
ermahnt und drei Personen - von vier Zitierten im Jahr 1776 - vom
Abendmahl ausgeschlossen.

218 KZB Davos, S. 363.

178



Ungehorsam gegenüber den Davoser Sanktionsinstanzen
(n jährliches Mittel der 50-Jahresperioden)

n=0.6 n=2.9 n=2.7 n=14.6 n=7 n=11.6

PI P2 P3

Konsistorium
PI P2 P3

Bussengericht

® aktiver Widerstand

aktiver Ungehorsam
M passiver Ungehorsam

PI 1644-1695
P2= 1696-1748
P3= 1749-1800

che» Interesse es erforderte, und agierte ansonsten
innerhalb der traditionellen Parameter. Das
Konsistorium schien ebenfalls integriert zu sein, wobei seine

Tätigkeit auf selektive Akzeptanz seitens der
Gemeinde stiess. Deshalb ist mit einer relativ hohen

Systemakzeptanz zu rechnen.

Um dies zu verifizieren, sollen die möglichen
Formen von Widerstand und Ungehorsam gegenüber

Bussengericht und Konsistorium analysiert werden.

Es wird unterschieden zwischen «passivem
Ungehorsam» (Nichterscheinen vor Gericht oder

Konsistorium), «aktivem Ungehorsam» (Verweigerung
gerichtlicher und konsistorialer Urteile und
Massnahmen) und «aktivem Widerstand» - einer
ausschliesslich bussengerichtlichen Kategorie -, die
Verstösse gegen obrigkeitliche Gebote und Verbote,
Beschimpfen der Obrigkeit, unbotmässige politische
Äusserungen sowie nicht naher definierten
«Ungehorsam» umfasst.

Bei beiden Instanzen sind während der

Untersuchungsperiode kategorielle Verschiebungen ersichtlich.

Beim Bussengericht verlagert sich das Schwergewicht

signifikant zum «aktiven Widerstand».
Passiver und aktiver «Ungehorsam» verringern sich in
absoluten219 wie prozentualen Werten markant. Bezüglich

Nichterscheinens vor Gericht und Nichtbefolgens
gerichtlicher Anordnungen ist aber kein eklatanter
Autoritätszerfall der weltlichen Instanz festzustellen.

Das Konsistorium musste in der ersten Periode
anscheinend noch selten aktiven Ungehorsam ahnden

(0,6 Fälle jährlich), in der Folge war es (Periode
2: 0,9, Periode 3: 1,9) verstärkt mit Nichterscheinen,
Zensurverweigerung und Missachtung konsistorialer

Massnahmen konfrontiert.

6.2.1 «Aktiver Widerstand» gegenüber den
weltlichen Instanzen

Bedeutet die konstatierte Verschiebung hin zum
«aktiven Widerstand» ein Zeichen zerfallender
Autorität und Akzeptanz der weltlichen Instanzen? Die
Zahl der Beschimpfungen und Lügen gegenüber der
Obrigkeit sowie unbotmässiger politischer
Äusserungen und «Ungehorsam» innerhalb dieser Kategorie

blieb permanent tief und relativ unbedeutend.220
Um ein mehrfaches zahlreicher waren dagegen
Verstösse gegen ausdrückliche Verbote und Gebote der
Obrigkeit.221 Verstösse dieser Art sind vorwiegend in
den Bereichen Handel, Landwirtschaft sowie Ge-

219 Passiver und aktiver Ungehorsam vor dem Bussengericht: 1. Pe¬

riode: 8 Falle; 2. Periode: 4,5 Falle; 3. Periode: 2,8 Falle.
220 Insgesamt sind 24 solcher Vergehen vor dem Bussengericht gezahlt

worden (gemittelt 0,6 Falle jahrlich).
221 In den Stichjahren sind 63 Falle registriert, was ein jährliches Mittel

von 4,5 Fallen ergibt.

179



meindegüternutzung zu verorten.222 Darunter sind
über die Hälfte auf Missachtungen von gewerbe-,
seuchen- und gesundheitspolizeilichen Verboten
zurückzuführen. Diese Verbote sollten z.B. die Viehbestände

vor krankem Vieh schützen oder in Zeiten der

Lebensmittelknappheit den Verkauf von Nahrungsmitteln

ausser Landes unterbinden. In den 1680er
und 1690er Jahren sowie ab den 1740er Jahren sind
besonders viele Vergehen gegen diese Bestimmungen
geahndet worden. Beispielsweise geriet Jacob Jeüch
ins Visier des Gerichtes, da er «wider Gebot und Er-

manung von Marti Nadich Schmaltz über Flüelen
hinan geführt» und wohl auch verkauft hatte.223

Desgleichen hatte Hans Bickel «der Kurtz» 1719
«über dz Gebot so von meinen Herren beschechen

schebige Schaff ausgelassen und zu den andern
Schaffen gethan».224 Widerstand und Ungehorsam
äusserten sich folglich weniger in Handlungen wie

Beschimpfungen oder Missachtung des Gerichtes als

im trotzigen Ignorieren von Geboten und Verboten.
Verstösse gegen gewerbe- und seuchenpolizeili-

che Eingriffe sind nicht als Fundamentalopposition

gegen das System zu werten, sondern als Ausdruck
individueller Interessenlagen, die sich zeitweise nicht
mit dem «öffentlichen» Wohl vereinbaren Hessen.

Einem generellen Akzeptanz- und Autoritätsverlust der

Instanzen entsprach dies aber nicht, da die restlichen

Formen des Widerstandes und Ungehorsams tendenziell

konstant blieben oder zahlenmässig zurückgingen.
Die Ergebnisse unterstreichen vielmehr die solide

Akzeptanz der weltlichen Instanzen in der Bevölkerung.

6.2.2 «Ungehorsam» gegenüber der geistlichen
Instanz

Im Gegensatz zu den weltlichen Instanzen sah

sich das Konsistorium einem tieferliegenden
Autoritätsmangel ausgesetzt und in den letzten zwei
Untersuchungsperioden mit einem immer stärker
werdenden «aktiven Ungehorsam», der offenen
Verweigerung der Zensur und dem Ignorieren von kon-
sistorialen Ermahnungen und Massnahmen,
konfrontiert. Jedoch ist dies nicht als Zeichen eines
generellen Akzeptanzverlustes zu deuten, da nicht alle
sozialen Gruppen gleichermassen häufig vor das

Konsistorium zitiert wurden. Überrepräsentiert waren
vor allem die Jugendlichen beziehungsweise Ledigen,
welche in der Folge auch konkreten Ungehorsam lei¬

steten. Beispielsweise verweigerte sich zwischen
1710 und 1776 jede/r Vierte anfänglich der wegen
des «coitus anticipatus» verhängten konsistorialen
Zensur.225 Das in den letzten zwei Untersuchungsperioden

zunehmend offene Opponieren ist deshalb als

Ausdruck eines jugendlichen Widerstandes gegenüber

den kirchlichen Normen und Disziplinierungs-
versuchen zu verstehen. Ein Funktionsverlust des

Konsistoriums als Zuchtinstanz für Ehe und Sexualität

ist hingegen bis ans Ende des Untersuchungszeitraumes

nicht abzusehen. Da die etablierte
Bevölkerung ungleich seltener Objekt der Kirchenzucht

war, konnte sich ein Akzeptanzverlust nicht in aktiver

Opposition zu konsistorialen Massnahmen
äussern. Bei der leidlich intakten Kirchlichkeit konnte
ein solcher nicht allzu gravierend sein, doch rief die

Tätigkeit des Konsistoriums auch nicht immer
Begeisterung hervor. Wie die in den letzten Kapiteln
gewonnenen Erkenntnisse zeigen, war die Tätigkeit des

Konsistoriums generell einer selektiven Akzeptanz
unterworfen: Unerwünschte konsistoriale Aktivitäten,

welche die Grenzen des dörflichen Konsenses

verletzten, kamen - wenn sie von der Obrigkeit
überhaupt geduldet wurden - bald zum Erliegen oder
wurden in Passivität und Gleichgültigkeit seitens

Obrigkeit und Gemeinde erstickt.

6.3 Systemflexibilität und ihre Grenzen: das
Tanzdelikt

Die Kriminalisierung des Tanzens vereinigt beide

Formen der Systemreaktion, wie sie bei der
allmählichen Auflösung der Verbindlichkeit des

Eheversprechens und bei getrennt lebenden Ehepartnern
zum Vorschein gekommen sind: die strafrechtliche

Kriminalisierung einerseits und die Tolerierung
andererseits.

Das Tanzen galt gemeinhin als Ausdruck der

Jugendkultur und war für Gemeinde und Kirche
Zeichen des «Sittenverfalls» und der «Zuchtlosig-

222 Verteilung der registrierten Falle: Marktordnung und Sonntagshei-
ligung, Nutzungskonflikte und anderes: 28 Falle (44,4%); verbotene

Ein- und Ausfuhren von Lebensmitteln (gewerbepolizeiliche
Massnahmen): 19 Falle (30,2%); seuchen- und gesundheitspolizei-
liche Verbote und Gebote: 16 Falle (25,4%).

223 Angebrodel 1740, StAGR A I 21 b2/69, S. 284.
224 Angebrodel 1716, StAGR A I 21 b2/69, S. 107.
225 Vgl. Kapitel 11.5.2.

180



keit».226 Ohne Erlaubnis des Rates war deswegen das

Tanzen - bei Tag oder Nacht, heimlich oder öffentlich

- verboten.227 Angesichts dieser restriktiven Haltung
spiegelt die Tanzdelinquenz den Grad des Widerstandes

und Aufbegehrens der Jugendkultur gegen das

Sittlichkeitskorsett von Gemeinde und Kirche. Im Da-

voser Landbuch wird die Verwerflichkeit dieses Tuns

beschworen, indem beklagt wird, dass «hierdurch

ehrlicher Leuthen Kindter verfüert vnd geschwecht

werden vnd die Eltern in Kummer, Betrüebnuß vnd

Härtzenleid gerathen». Deshalb sollten «die Fehlbaren

gebürendermassen [gerichtlich mit einer Geldstrafe,

Verf] abgestrafft werden».228 Ein späterer Eintrag,
vermutlich aus den 1780er/1790er Jahren,229

entschärfte die vorangegangenen Tanzrestriktionen

wesentlich, allerdings unter der Bedingung, «keinerley

Unfugen, Unordnungen und Streitigkeiten» zu entfachen,

ansonsten das Tanzen «wieder nach dem

frühern Gesetz verboten werden würde».230

Verbotenes Tanzen war in der ersten

Untersuchungsperiode mit 17 Fällen jährlich ein häufiges

Traktandum vor dem Bussengericht. Danach verebbte

die Verfolgung, bis sie in den Jahren 1776, 1788

und 1800 bislang ungekannte Ausmasse erreichte:

Sie betrug zwischen 30% und 50% der bussenge-

richtlichen Gesamtdelinquenz des jeweiligen
Stichjahres!231 Die ungefähre Parallelität von explodierender

Verfolgungsrate und Lockerung des Tanzverbotes

belegt, dass sich Obrigkeit und Gemeinde be-

wusst waren, dass das Verbot nicht mehr zeitgemäss

war und sich nicht mehr durchsetzen liess. Um die

Strafjustiz nicht ad absurdum zu führen, reagierten
Gemeinde und Obrigkeit flexibel, indem sie das Verbot

lockerten. Dennoch überschritt die jugendliche
«Tanzwut» weiterhin die Grenzen der beabsichtigten

Duldung, weshalb die Zahl der Anklagen nicht
signifikant abnahm. Ganz erlauben wollte die Obrigkeit
das Tanzen eben nicht. Offenbar konnte und wollte
das System nicht immer Schritt halten und nahm

Spannungen im Gesellschaftsgefüge in Kauf.
Es ist kein Zufall, dass die Tanzdelikte mit dem

Wandel in Sexualität und Ehe und der wachsenden

Schärfe des Ungehorsams gegenüber dem Konsistorium

korrespondierten. Während Gemeinde und

Obrigkeit einerseits auf die getrennt lebenden Ehepartner

mit Gleichmut und Tolerierung reagierten, geriet
andererseits die Jugend immer stärker in den Bann

strafrechtlicher und konsistorialer Massnahmen. Es

scheint, dass sich Davos im letzten Viertel des 18.

Jahrhunderts in einem Generationenkonflikt befand,
der auch noch am Ende der Untersuchungsperiode
im Gang war.

III. Schluss

Fassen wir die Ergebnisse der Studie thesenartig

zusammen:
1. Die weltlichen Zuchtinstanzen der

Gerichtsgemeinde wie auch das nachbarschaftliche und
genossenschaftliche Regel- und Ordnungssystem blieben

während der untersuchten Periode weitgehend
intakt. Ein Zusammenbruch eines dieser Elemente ist
nicht zu erkennen. Dies ist unter anderem auf das

Ausbleiben von nachhaltigen wirtschaftlichen und
sozialen Erschütterungen (wie einer starken
Bevölkerungsvermehrung oder der Protoindustrialisierung)
zurückzuführen.

2. Die Sittenzucht durch ein reformiertes Pres-

byterium funktionierte in Davos ebenfalls relativ
ungebrochen bis ins 19. Jahrhundert hinein. Die
Angeklagten, selbst im umstrittenen Feld der Verfolgung
des «coitus anticipatus», unterwarfen sich der
Zucht; widerständiges Verhalten verschärfte sich

zwar tendenziell, beeinträchtigte die Funktionsfähigkeit
des Konsistoriums jedoch nicht. Das lässt auf ein

relativ hohes Mass an Akzeptanz schliessen. Die
Stabilität der Werte unterscheidet Davos von anderen

bislang studierten Orten wie einigen Berner Gemeinden,

Württemberger Dörfern, rheinischen und
westfälischen Städten oder Emden, die alle im 18.
Jahrhundert einen Prozess der Säkularisierung erlebten.232

226 YgL dazu auch: Schindler, Huter (wie Anm. 155), S. 351f.
227 LB Davos, S. 42.
228 LB Davos, S. 116f.
229 Eine Bemerkung im KZB Davos, 1791, S. 397 zu «errungenen tanz-

freiheiten» deutet darauf hin.
230 In: LB Davos, S. 131f.
231 Verurteilungen wegen Tanzens: 1776: 52 Falle; 1788: 34 Falle;

1800: 45 Falle.
232 zu Bern: Schmidt, Dorf (wie Anm. 87), S. 103-105, 353;

zu Emden: Schilling, Sundenzucht (wie Anm. 206), bes. S. 273;
zu Württemberg: Schmidt, H.R., Chorgerichte und Kirchenkonvente.

Ein struktureller Vergleich, in: Quarthai, F., Blickle, P.

(Hgg.), Grenzerfahrungen - Grenzuberschreitungen. Oberschwaben

und die Schweiz im spaten Mittelalter und in der frühen Neuzeit,

Stuttgart 1998 <im Druck>;
zum Rheinland und zu Westfalen: Schlögl, R., Glaube und Religion

in der Säkularisierung: Die katholische Stadt - Köln, Aachen,
Munster - 1700-1840 (Ancien Regime, Aufklarung, und Revolution

28), München 1995.

181



Dafür ist der Zerfall der Kommunalität im Zuge
einer Modernisierung, die stärkere Orientierungen am
Markt und an überlokalen Bezügen brachte,
verantwortlich gemacht worden. Ein Deutungsversuch des

Davoser Sonderfalles könnte deshalb auf die relative
soziale Stabilität des Vorortes des Zehngerichtenbun-
des hinweisen. Da die Kommune als Lebenszentrum
mehr oder weniger unangetastet blieb, funktionierte
auch ihre Sozialregulierung durch die Sittenzucht.

3. Das heisst aber auch, dass die soziale Einheit
Gemeinde als der entscheidende Bezugsrahmen für
das Funktionieren von Sittenzucht verantwortlich
gemacht wird. Ein von aussen in die Gemeinde
hineinwirkender Fremdzwang ist nicht festzustellen.
Der Einfluss durch den von der Gemeinde angestellten

Pfarrer traf auf ein - vom Zuchtbereich abhängiges

- hohes Mass an allgemeiner Akzeptanz. Sein

erzieherischer Impuls wurde aufgenommen und -
allerdings selektiv - umgesetzt. Die «Obrigkeit»
bestimmte die Zuchtbereiche des Konsistoriums mit
und fungierte überdies - wie im Fall der getrennt
lebenden Ehepartner - als Filter zwischen Konsistorium

und Gemeinde. Eine konsistoriale Zucht, welche
die dörflichen Grenzen der Akzeptanz überschritten
hätte, wurde unter anderem dadurch verhindert. Die
Konfessionalisierung wie die Disziplinierung ist als

Kommunikationsprozess zwischen Pfarrer und
Gemeinde zu begreifen. Dichotome Modelle wie das

«Akkulturationsmodell» setzen einen Interessengegensatz

voraus, der sich so nicht wiederfindet.
4. Die lokalen Gegebenheiten prägten die

Zucht. Das zeigt sich in der geringen oder sinkenden

Verfolgung von Delikten des Herrenstandes vor Bussen-

und Konsistorialgericht. Ist die Erscheinung,
dass die oberen Schichten als Delinquenten
unterrepräsentiert sind, ein Zeichen von Selbstprivilegierung
oder von Identität moralischer wie sozialer Eliten?233

Beides muss sich nicht widersprechen, doch legt die

Bündner Gesamtentwicklung die Deutung als

Selbstprivilegierung nahe. Dafür spricht auch der Umstand,
dass der Herrenstand keine Kirchenratsmitglieder
stellte, sich also den aus der Mittelschicht stammenden

Pfarrern nicht unterzuordnen gewillt war.
5. Die Tatsache, dass innereheliche Konflikte

praktisch gar nicht verhandelt wurden, obwohl diese

sonst (Berner Dörfer, Emden, Württemberg)234 einen

prominenten Platz in den Traktandenlisten einnahmen,

ist möglicherweise ebenfalls auf die politische
Verfassung zurückzuführen. Der gemeine Mann und

Hausvater privilegierte sich vermutlich ebenfalls selbst
und schützte die Immunität seines Hauses. Das könnte

für die allgemeine Forschung bedeuten, dass man
die Disziplinierung des Hausvaters durch seine
Ehefrau235 vorzugsweise dort fände, wo äusserer Zwang,
allgemein ein Rahmen obrigkeitlicher Normsetzung,
zugunsten der Frauen intervenierte. Überhaupt scheint
die Immunität des Hauses in diesem System gewahrt
geblieben zu sein, denn weder das Konsistorium noch
das Bussengericht griffen wesentlich und nachhaltig in
die häusliche Sphäre ein. Dies zeigt sich beispielsweise
in der weitgehend fehlenden «Hauszucht» oder am
Beispiel der faktisch getrennt lebenden Eheleuten, die

von der «Obrigkeit» trotz der konistorialen Interventionen

immer widerwilliger zitiert wurden.
6. Das Ausbleiben oder die Verzögerung der

Säkularisierung ist durch die Hinweise auf die soziale

Lage nicht völlig erklärt. Es ist jedenfalls ein Faktum,
dass auch die Anwendung rein geistlicher Strafen wie
der Exkommunikation weiter praktiziert wurde und
dass keine Übertragung geistlicher in weltliche
Gerichtsbarkeit stattfand, Sünde also nicht allmählich
als blosses Verbrechen betrachtet wurde, was sonst
als Kennzeichen der Säkularisierung im Bereich der

Deliktbekampfung angesehen wird.236 Säkularisierung

fand offenbar nicht überall gleichzeitig statt.
7. Bemerkenswert ist schliesslich, dass - trotz

der Schwierigkeiten, mangels verlässlicher demographischer

Zahlen «relative Delinquenzen» zu ermitteln

- in vielen Bereichen keine «Besserung» erreicht wurde.

Besonders in der Frage der Gewalt zeigt sich kein
klarer Trend. Aufmerksam gemacht werden muss auf
den bei geringfügigen oder verbalen Konflikten ho-

233 Für Terling haben das gleiche Verhalten Wrightson und Levine auf
eine Verinnerlichung der kirchlichen Moral bei den oberen Schichten,

die die Gerichtsgeschworenen stellten, zurückgeführt: Wrightson,

Levine, Poverty (wie Anm. 99), bes. S. 177-179.
234 Zu Bern: Schmidt, Dorf (wie Anm. 87), S. 265-268. Vgl. Dens.,

Ehezucht (wie Anm. 88) und Dens., Hausvater (wie Anm. 98).
Zu Emden: Schilling, H., Fruhneuzeitliche Formierung und Diszi-
phnierung von Ehe, Familie und Erziehung im Spiegel calvinisti-
scher Kirchenratsprotokolle, in: Prodi, P. (Hg.), Glaubensbekenntnisse,

Treueformeln und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter
und Neuzeit, München 1993, S. 199-235.
Zu Württemberg: Sabean, D.W., Property, Production, and Family
in Neckarhausen, 1700-1870, New York u.a. 1990, bes. S. 88-146.

235 Schmidt, Hausvater (wie Anm. 98).
236 Schilling, Geschichte der Sunde (wie Anm. 45) - Englisch als Schil¬

ling, H., «History of Crime» or «History of Sin»? Some Reflections

on the Social History of Early Modern Church Discipline, in:
Kouri, E.I. und Scott, T. (Hgg.), Politics and Society in Reformation

Europe, London 1987, S. 289-310.

182



hen Frauenanteil. Angesichts fehlender Besserungstrends

ist eher von einer Sozialregulierung zu sprechen

als von einer «Sozialdisziplinierung»237, die ja
mehr oder weniger deutlich ausgesprochen einen Pro-

zess des Wandels zu mehr Disziplin postuliert. Jedenfalls

ist ein solcher Wandel aus dem Versuch der

«Besserung der Bösen» nicht ohne weiteres herauszulesen.

Ein «angemessenes» Mass an Gewaltanwendung in
sozialen Konflikten war offenbar nach wie vor ein
Bestandteil des volkskulturellen Verhaltenskodexes.

8. Andererseits fehlen in Davos auch Zeichen
einer rapiden Entkirchlichung oder eines Zerfalls der
bisher geltenden Normen im 18. Jahrhundert, wie sie

andernorts festgestellt worden sind, etwa im Bereich
der Sonntagsheiligung, der illegitimen Schwangerschaften

oder der Ehebrüche. Allenfalls sind - wie
bei der zunehmenden Profanierung der Eheversprechen

oder der härteren Massnahmen gegen Predigt-
und Abendmahlsversäumnisse - erste Risse im Kirch-
lichkeits- und Sittlichkeitsgefüge zu erkennen. Dies

verträgt sich sehr gut mit der Annahme einer sozialen

und geistlichen Stabilität der Gemeinde. Verfol-
gungsmassnahmen im Bereich «Brautschwangerschaften»

nahmen im 18. Jahrhundert dennoch
kontinuierlich zu. Die pfarrherrlich initiierte Verfolgung
des «coitus anticipatus» - eines im Dorf an sich nicht
geächteten Verhaltens - setzte sich in der Arbeit der

Presbyter - spät - um, ohne durchschlagende Erfolge
zu haben. Das Verfahren wurde aber nicht abgebrochen.

Im Anstieg der Zahlen hat man wohl eine
Zunahme der Verfolgungshärte zu sehen und keinen

Anstieg vorehelicher Kontakte, denn «aussereheli-

che», d.h. nicht von Verlobten begangene
Sexualitätsdelikte oder gar Illegitimität waren eher selten.

Dass das Bussengericht im Falle des «coitus anticipatus»

untätig blieb und die Arbeit dem Konsistorium
überliess, mag damit zu tun haben, dass die
Oberschicht die Normendifferenz zu ihrer Gemeinde nicht
überzustrapazieren wagte.

9. Die Jugend war offenbar der grösste
«Störfaktor» der gemeindlichen Sittlichkeit. Die konsisto-
riale und die gerichtliche Sexualzucht fokussierte
besonders auf die Jugend beziehungsweise die Ledigen,
während faktisch getrennt lebende Ehepaare - die
«Erwachsenen» - trotz Opponierens des Konsistoriums

auf die Tolerierung der «Obrigkeit» zählen
konnten. Davos scheint sich im letzten Viertel des

18. Jahrhunderts in einem Generationenkonflikt
befunden zu haben. Symptomatisch für diesen Konflikt,

der auch am Ende der Untersuchungsperiode noch
im Gang war, waren der verschärfte Widerspruch
gegenüber dem Konsistorium sowie «Sittenwidrigkeiten»

wie die Auflösung der Verbindlichkeit von
Eheversprechen und die verbotenen Tanzvergnügen.

10. Sowohl das (weltliche) Gericht wie das

Konsistorium stellten ein Forum zur friedlichen
Beilegung von Konflikten und zur Wiederherstellung
von Ehre und Frieden dar. Das geistliche Gericht
widmete sich der Erziehung und der geistlichen
«Erbauung». Es beurteilte eher nichttätliche Konflikte
und versöhnte die Gegner. Es erfüllte eine präventive
Funktion in bezug auf schwere Formen der Gewalt,
die - wenn einmal eingetreten - vom Nieder- oder

gar dem Hochgericht verhandelt wurden.
11. Die «weltliche» Gerichtsbarkeit war eng

verschränkt mit der geistlichen - beide agierten weitgehend

komplementär - und dokumentiert damit, dass in
der traditionellen Gemeinde kein «rein weltlicher»
Bereich existiert hat. Darauf deutet auch hin, dass keine
Verschiebung der Tätigkeitsbereiche hin zum Bussengericht

stattfand und dass dieses selbst Religionszucht
(gegen Sabbatschändungen) betrieb. Das weltliche
Gericht war sogar der zentrale Disziplinator. Das
Konsistorium hatte nur mit höchstens 20% aller Delinquenten

zu tun. Als moralische Sanktionsinstanz flankierte
es aber die Erziehungstätigkeit durch Predigt und Katechese

und stützte die weltliche Ordnung metaphysisch.
12. Insgesamt wird man die vorliegenden Befunde

als eine Bereicherung der Forschung ansehen dürfen.

Die enge Bindung der kirchlichen Zucht an die
Notwendigkeiten dörflicher Selbstregulierung wird
deutlich. Andererseits wird sichtbar, dass die Pfarrer
in Allianz mit den Repräsentanten der Gemeinde auch
aktiv an der Implementierung einer christlichen Ethik,
an der Definition und Durchsetzung christlicher
Leitlinien gearbeitet haben. Dabei ist die protestantische
Ethik, die der Pfarrer als Erzieher im Einklang mit Synode

und u.U. Kolloquium forcierte, auf ein erstaunliches

Mass an allgemeiner - wenn auch selektiver -
Akzeptanz gestossen. Wenn man die Definition der
Leitlinien als pfarrerliche Aufgabe versteht, wird man
deshalb auch für die nicht vom Niedergericht,
sondern vom Kirchengericht ausgehende Zucht von einer
«Selbstdisziplinierung der ländlichen Gemeinde unter
christlichen Leitlinien» sprechen dürfen.

237 Schmidt, Sozialdisziplinierung? (wie Anm. 2). Vgl. Dens., Dorf
(wie Anm. 87), bes. S. 360-376.

183




	Davos zwischen Sünde und Verbrechen : eine Langzeitstudie über die Tätigkeit der geistlichen und weltlichen Gerichtsbarkeit (1644-1800)

