
Zeitschrift: Jahrbuch / Historische Gesellschaft Graubünden

Herausgeber: Historische Gesellschaft Graubünden

Band: 127-128 (1997-1998)

Artikel: Leonhard Ragaz : seine Anfänge in Graubünden

Autor: Florin, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leonhard Ragaz -
seine Anfänge in Graubünden

von Mario Herrn





Inhaltsverzeichnis

1 Überblick 65

2 In Flerden 68

2.1 «In Graubündens Bergdörflein» 68

2.2 «Eine verheissungsvolle junge Kraft» 70

2.3 Ein junger Idealist 73

3 In Chur 77

3.1 «Eine umfreite Schöne»: Starpfarrer in Chur 77

3.2 «Des Kindes schönste Stunde» 80

3.3 Ragaz' Heros: F.W. Robertson 81

3.4 «Männliches Christentum» 82

3.5 Evangelium und moderne Moral 84

3.6 Die Calvenfeier 1899 88

3.7 Im Kampf um die Weltanschauung 91

3.8 Im Kampf gegen den Alkohol 94

3.9 Armenpflege 97

3.10 Früher Sozialismus? 99

4 Strukturen des Charakters 103

4.1 «Müdigkeit der Seele» - «Hochgebirgsstimmung» 103

4.2 «Fluctuat nec mergitur» 105

4.3 «Als ein mutiger Soldat meinen Kampf kämpfen» 107

4.4 «Heilige Scheu vor der Frau» 109

5 «Die grosse Wendung» 110

5.1 Der Burenkrieg 110

5.2 Das Zugserlebnis 114

Exkurs: Sozialismus und Selbstsucht 119

5.3 Die Maurerstreikpredigt 120

6 Zusammenfassung in sechs Thesen 123

Bibliographie 126

Ich danke Silvia Biedermann für die Geduld, dem Verein für Bündner Kulturforschung

für die finanzielle und Pfarrer Peter Bernhard sowie Professor Hans Friedrich
Geisser für die moralische Unterstützung. Der Historischen Gesellschaft von
Graubünden danke ich für die Publikation in ihrem Jahrbuch.

63





1 Überblick

Von aussen besehen, macht Leonhard Ragaz'
(1868-1945) berufliche Laufbahn bis zu seinem
vorzeitigen Rücktritt von der Professur den Eindruck
einer zielstrebig geplanten Karriere: Erfolgreich klettert

er Sprosse um Sprosse die akademische Leiter
vom Dorfpfarrer zum Universitätsprofessor hoch:
mit zweiundzwanzig die übliche erste Pfarrstelle auf
dem Lande (1890 bis 1893 Pfarrer in Flerden), nach
einem zweijährigen Intermezzo als Professor an der
Bündner Kantonsschule 1895, also als Siebenund-

zwanzigjähriger, erster Stadtpfarrer an der Churer
Vlartinskirche, der wichtigsten Kanzel des Kantons
(Br 22, 21.5.95), 1902 bis 1908 Pfarrer am Basler

Münster, einer der prestigereichsten Kanzeln der
deutschen Schweiz, 1908-1921 Professor für
systematische und praktische Theologie an der Universität

Zürich. Früh schon macht er mit Vorträgen und
Aufsätzen im «Schweizerischen Protestantenblatt»
und im «Religiösen Volksblatt»1 die theologisch
interessierte Öffentlichkeit auf sich aufmerksam; in
Chur ist er bald ein Starprediger; 1897 profiliert er
sich als Hauptredner an der Jahresversammlung der
Evangelischen Predigergesellschaft, und nach seinen
beiden Predigten an der Calvenfeier (1899) gehört er
schon fast zur nationalen Prominenz.

Und doch kann man nicht eigentlich von einer

Karriereplanung sprechen, dazu ist Ragaz' Charakter

zu kompliziert und zu widersprüchlich. Zwar
denkt er schon früh und später immer wieder an eine

universitäre Laufbahn, aber dass ihn der Ehrgeiz
dabin drängt, würde er vehement abstreiten. Ehrgeiz
scheint er gar nicht zu kennen, denn dieses Gefühl
lässt sich mit seiner moralischen Rigidität nicht
vereinbaren. Er inszeniert jeden Karriereschritt so, dass
der Eindruck entsteht, er habe kein Interesse daran,
er komme nur, wenn sich kein besserer finden lasse -
zuletzt aber kommt er doch. So weiss man nie so

recht, ob er stösst oder sich stossen lässt.

Und kaum hat er den Schritt getan, bereut er ihn:
Als Kantonsschullehrer denkt er, er wäre lieber Land-
pfarrer geblieben, als Stadtpfarrer zieht es ihn zurück
an die Kantonsschule und von Basel zurück nach
Chur. Bei jedem Neubeginn überwiegt der Schmerz
über das Verlorene. So wird ihm jeder Wechsel in
seinem Leben zu einem überaus dramatischen Akt.

Überhaupt ist das Dramatische, manchmal
Uberspannte, ein Hauptcharakteristikum des jungen

Theologen. Theologische Fragen sind ihm Fragen
über Leben oder Tod. Was immer Ragaz macht, er
macht es mit höchster Intensität.

Ob das damit zusammenhängt, dass er glaubt,
er werde nicht älter als dreissig Ragaz leidet an
einer Herzschwäche und glaubt lange Zeit fest daran,
dass er seinen dreissigsten Geburtstag nicht überleben

werde. Die Konsultationen zweier sehr berühmter

Spezialisten (MW 163) während des
Deutschlandaufenthaltes (1888-89) vermögen ihm die Angst
nicht zu nehmen. Zwei Jahre später wird er dieses
Leiden der Mutter seines Freundes Moosherr2
ausführlich beschreiben: Ich leide an meinem Herzfehler

etwa seit dem 14. oder 15. Jahre. Der Gedanke

eines sehr frühen Todes ist mir längst zu einem
Dogma geworden. Doch kann ich leider nicht sagen,
dass ich mit demselben ganz ausgesöhnt sei. Nicht
die Freude in der Welt, wohl aber das Streben und
Kämpfen in derselben scheint mir begehrenswert,
und das Bewusstsein, meine Pläne doch nicht
realisieren zu können, lastet oft Wochen und Monate
lang auf mir, dass ich geistig wie gelähmt bin. Wenn
ich über mich nachdenke, so ist mir in allen Teilen
ein Lebensrätsel aufgegeben, das mich fast erdrückt.
Das beste ist Vergessen und das gelingt mir denn
auch oft auf lange Zeit. Von Schonung war nie keine
Rede. Wie sollte man auch im Besitze aller seiner
sonstigen körperlichen und geistigen Kräfte sich
schonen können? Und doch können Sie sich
gewiss denken, dass dies zudringliche Pochen, dieses
Memento mori in der Brust, mir doch schon manche
schwere Stunde gemacht und mich zu einem Lebensernst

gestimmt hat, der Menschen von mir abstösst,
weil er nicht zu meinen Jahren passt. Sie haben
selbst so viel Leid erfahren, dass Sie gewiss ohne weitere

Schilderung besser, als Worte es beschreiben
könnten, wissen, wie verheerend, alles dominierend,
ein solches Schicksal in ein Jugendleben eintreten
kann, das sich allerdings anderes geträumt als das
Grab. Das Wort Resignation ist bald gesprochen,
aber es reimt sich schlecht mit dem Worte Jugend
zusammen. Sie glauben vielleicht, dass ich zu schwarz

1 Siehe die Bibliographie am Ende der Studie.
2 Elisabeth Moosherr-Wehrli; 1831-1924, Mutter von Ragaz' Freund

Theodor und mutterliche Freundin des ]ungen Ragaz. Neben P.W.
Schmiedel (siehe unten Anm. 4), der Freundin Marie Beeil, 1851-
1950, (Ragaz' Briefe an sie sind nicht erhalten) und Ragaz' Bruder
Rageth ist sie die wichtigste Briefpartnerin des |ungen Ragaz. Sie
war Empfängerin der Briefe 5, 9, 10, 16, 27.

65



sehe, aber ich meine, dass die mir in Fleisch und Blut
übergegangene Gewissheit frühen Vollendetseins
mich nicht betrüge. - Dennoch möchte ich Sie

versichern, dass ich mich gegen die niederdrückenden
Gedanken wehre nach Kräften. Ich lebe, als ob ich auf
ein langes Leben zu rechnen hätte. (Br 9, 3.10.91)
(Der letzte Satz kann nur meinen, dass Ragaz sich

deswegen nicht schont, geschweige denn sich gehen
lässt.3)

Mit dieser Angst vor einem frühen Tode können

wir uns einige auffallende Züge von Ragaz' Charakter
erklären: die Intensität seiner ganzen Existenz, das

enorme Arbeitspensum, das er bewältigt (es ist die

Folge des starken Bedürfnisses, ein Werk zu hinterlassen

: Aber eben, wenn ich sehe, dass ich nicht imstande

bin, mein Werk zu vollenden, dann bin ich

unglücklich. - Br 41, 28.4.98), die Dringlichkeit seiner

religiösen Fragen, seine Überspanntheiten, überhaupt
den ganzen Druck, unter dem dieses Leben steht.

Zum Teil sind mit dieser Angst auch die

depressiven Phasen zu erklären, die schwermütige
Grundhaltung, die das Leben des jungen Ragaz
entscheidend prägt. Ragaz bezeichnet sie oft als seine

Herzschwäche. Seine kämpferische Grundeinstellung
erlaubt es ihm aber nicht, dass er sich von dieser

Stimmung unterkriegen lasse. So verlangt er sich, mit
grösster Disziplin und Selbstüberwindung, ein enormes

Arbeitspensum ab. Kämpfen will er, Hindernisse

überwinden; alles andere wäre Flucht, und die ist
eines Mannes nicht würdig. Es ist anzunehmen, dass er

mit dieser hochtourigen und anstrengenden Lebensweise

sein Herzleiden noch verstärkt.

Ragaz' enorme Leistungsbereitschaft und sein

Arbeitswille haben Konsequenzen für seine Theologie.

Er hat Mühe, etwas anzunehmen, das er nicht
durch Arbeit verdient hat, und kann deshalb mit
einer Sola-fide-Theologie nichts anfangen. Alles will
erkämpft sein. Auch den Glauben kann er sich nur
als Kampf vorstellen. Glaube ist ein Kampf mit dem

Zweifel; je grösser der Zweifel, umso höher die

Leistung des Glaubens, umso würdiger der Glaube.

Im Frühling 1893 muss Elisabeth Moosherr
dem in Flerden mit der Schwester zusammen lebenden

Ragaz in einem Brief das Glück des Ehestandes

gemalt haben. Ragaz antwortet erst im übernächsten

Brief, in dem er von seiner Wahl zum Kantonsschullehrer

und vom bevorstehenden Wegzug aus dem

ungeliebten Flerden berichtet: Allerdings, jenes Glück,

das Sie mir in Ihrem vorletzten Briefe vor Augen
hielten, bleibt mir wohl für immer versagt. Es hat
mich schwerere Kämpfe gekostet, als Sie wohl
ahnen, bis es mir klar wurde, dass bei meiner Krankheit
mein Gewissen mich verklagen würde, wenn ich ein

geliebtes Mädchen zur Genossin meines Schicksals
machen wollte. Ich glaube kaum, dass ich von
diesem Entschluss der Entsagung zurückkommen werde,

ausser es müsste mit meinem Übel eine ganz
besonders günstige Wendung nehmen, was doch sehr
unwahrscheinlich ist. Deswegen aber werde ich nicht
murren, auch wenn mir manche schwere Stunde daraus

erwächst. (Br 5.8.93)
Am 19. April 1894 lernt Ragaz die zwanzigjährige

Clara Nadig an einer Hochzeitsfeier kennen
und verliebt sich in sie. Jetzt handelt er genau so, wie
er es für den Fall des Eintretens dieser Situation
vorgesehen hatte: er entsagt und fällt in eine neue
Depression. Am 1. September schreibt er seinem
väterlichen Freund und Mentor Paul Wilhelm Schmiedel,4
er habe in den Ferien einen totalen Zusammenbruch
seiner körperlichen und geistigen Kräfte erfahren5
(wobei er aber den Grund dafür nicht erwähnt). Und
zwei Jahre später, wieder an Elisabeth Moosherr: Ich
bin also noch immer ledig und werde es immer mehr,

je mehr das Herz sich abkühlt. Ich hätte hier in Chur
nicht Zeit, mich zu verlieben, geschweige denn, mich
zu verloben. Auch will mich niemand. Ist das nicht
furchtbar traurig? (Br 27, 23.1.96)

Am 21. Februar 1900 wird Ragaz von seinem
Hausarzt von seiner Angst vor einem frühen Tode

3 Es kommt wohl etwa hin und wieder beängstigend der Gedanke
über mich, dass es mit meiner physischen Lebenskraft rasch abwärts
gehe; ich schüttle ihn aber wieder ab. (Br 37, 10.11.97)

4 Paul Wilhelm Schmiedel; 1851-1935. 1878 Privatdozent fur Neues

Testament in Jena, 1890 ausserordentlicher Professor ebenda.
1893 ordentlicher Professor in Zurich. «Schmiedel war als
Privatdozent in Jena Ragaz' Lehrer, spater sein Gesprächspartner in
unzähligen Briefen und häufig auch sein Besucher in Flerden, Chur und
Basel. Schmiedel fungierte in den Jahren vor 1914 geradezu als

Beichtvater des Pfarrers Ragaz. Die Entfremdung erfolgte mit der
zunehmendem Abkehr Ragaz' von der Reformtheologie und spater
durch den ersten Weltkrieg.» (Briefe I, 334). Fast alle in dieser Studie

zitierten Briefe waren an ihn gerichtet.
5 Aber ich glaube, Ihnen geschrieben zu haben, dass gerade in diesen

Ferien ein totaler Zusammenbruch all meiner körperlichen und
geistigen Kräfte erfolgt ist, wie ich ihn noch nie erlebt habe. Ach, die
wunderbare Pädagogik, die mein Leben lenkt, hat es recht deutlich
darauf angelegt, mir alles zu versagen, was sonst der Menschen
Glück ausmacht: Gesundheit, Talent, Liebe und Erfolg, und wo ich
mich auf einen Sonnentag gefreut, muss Regen und Nebel her, und
was ich als Ärgstes gefurchtet, ich muss es durchkosten; das sind
Tatsachen; deswegen bitte ich Sie, nicht um mich besorgt zu sein. (Br
19; 1.9.94)

66



befreit.6 An Schmiedel schreibt er drei Monate
danach : Ich glaube Ihnen auch in Zürich gesagt zu ha-
^en< dass eine Last von mir genommen ist, die mich
seit meinem 14. Lebensjahre gedrückt hat. Ich hatte
wimer die Meinung, dass mein Herzleiden mich
höchstens etwa dreissig Jahre alt werden lasse. Das
Warf einen Schatten auf meine ganze Jugend. Es hat
mich nicht schwermütig gemacht, aber ich fühle nun
erst nachträglich, dass diese Gewohnheit, nur mit ei-
ner ganz kurzen Lebensfrist zu rechnen, doch nicht
ohne Einfluss auf meine ganze Stimmung geblieben
ist. (Br 49, 3.5.1900). Der letzte Satz (nicht schwermütig

gemacht/doch nicht ohne Einfluss) ist eine
massive Untertreibung und steht in einem klaren
Widerspruch zu dem, was Ragaz die letzten sieben
Jahre Schmiedel berichtet hat; er ist eine jener
Kraftmeiereien, die man in der Korrespondenz recht oft
findet.

Jetzt ist der Grund für die Entsagung behoben.
Mit Schreiben vom 2. November bittet Ragaz das
verehrte und geliebte Fräulein Clara Nadig um ihre
Hand: Ich habe Sie bewundert, Ihren Geist, Ihren
Charakter, Ihren Takt, Ihre Ruhe, Ihre Feinheit, die
ganze Überlegenheit Ihres Wesens. Ich war entzückt
über den goldenen Humor, der aus Ihrem reichen
Gemüte aufstrahlt, ich ahne, wie vieles in Ihnen lebt
und webt. Glauben Sie mir, ich erkenne Ihren Wert,
lcb glaube auch, Ihre Seele im Tiefsten zu kennen,
und sie ist es, die ich liebe, nicht nur etwa Ihr [?]
Geist und Ihr [?] Charakter. (Br 53)

Bis zum kommenden Sonntag gibt er ihr
Bedenkfrist: Ich komme am Sonntag abend und hole
ihre Antwort.7 Vielleicht etwas abgeschreckt von die-
Sem patriarchalen Ton, lässt sich Clara Nadig Zeit,
Was Ragaz in eine neue Depression stürzt. Die Gründe

dafür gibt er niemandem bekannt, nicht einmal
dem ihm am nächsten stehenden Bruder Rageth.8

Am 24. April 1901 kündigt Ragaz Rageth und
Schmiedel an, er sei Bräutigam geworden - Clara
Nadig hat ihn also fast ein halbes Jahr lang warten
lassen. Ich bin erst jetzt reif für dieses Glück. Meine
Familiensorgen sind vorbei, namentlich auch in Folge

der auch glückverheissenden Verlobung meiner
Schwester, ich bin frei; gekämpft ist der Kampf um
Gott, die inneren Schwierigkeiten behoben. Auch die
Skrupel wegen der Gesundheit sind vorbei, gerade
der letzte Sommer und Winter haben mich darüber
auch eines Besseren belehrt. Lind noch mehr: rein
innerlich bin ich erst jetzt reif für die Ehe. Ich war

stark in asketische Gefühle, auch Gedanken,
versenkt, wohl infolge meiner puritanischen Erziehung,
erst im Laufe des letzten Jahres ist das alles an mir
abgefallen, jetzt darf ich die Hand ausstrecken nach
der Paradiesesfrucht der Ehe, meine ganze
Lebensauffassung steht dahinter. Wunderbar hat Gott mich
geführt. (Br 58, 24.4.01)

Im Rückblick deutet Ragaz in dieser Briefstelle
sein bisheriges Leben ins Positive. Erst jetzt ist er reif
für die Ehe, denn erst jetzt hat er seine wesentlichen
Probleme überwunden. So hatte alles seine Richtigkeit,

kam so, wie es nach dem Willen Gottes kommen

musste. Es ist indessen wenig wahrscheinlich,
dass ihn Familiensorgen von einer früheren
Eheschliessung abgehalten haben, dass die puritanische
Erziehung gerade rechtzeitig abgefallen sei und er die
inneren Schwierigkeiten ebenso rechtzeitig behoben
habe. Genauso unwahrscheinlich ist, dass der Kampf
um Gott gerade rechtzeitig auf die zukünftige Ehe zu
seinem Abschluss gekommen sei. Das sind nachträgliche

Versuche der Sinngebung, die im Moment ihre
psychologische Richtigkeit haben mögen, der
Überprüfung am biographischen Material aber nicht
standhalten.

Erst recht gilt dieser Verdacht für Ragaz'
Autobiographie Mein Weg, die, wie jede Autobiographie,
eine Interpretation des Lebens des Autors ist. Ich
verwende sie deshalb nur selten als Quelle und halte

6 Nachmittags bei Kellenberger. Herzuntersucbung. Resultat wie
früher: Hypertrophie, wie sie so häufig vorkommt, kein Herzfehler.
Wesentliche Beschwerden erst in spateren Lebensjahren zu erwarten.

Ist das nicht frohe Botschaft? (Tb 21.2.1900)
7 Ich biete Ihnen vor allem eine Liebe, die gewiss nicht wanken wird

und erkalten, eine Treue, deren ich vor Gott gewiss bin bis zum
Ende. Und nun entscheiden Sie. Ich komme am Sonntag abend und
hole Ihre Antwort. Fragen Sie Ihr Herz und Ihr Gewissen. Es ist mir
gewiss auch recht, wenn Sie es Ihrer Mutter sagen, im übrigen aber
gehen Sie, bitte, nur mit sich allein zu Rate und gehorchen Sie der
inneren Stimme. Sie wissen, dass Ihr «Ja» mich glücklich macht, mehr
als ich auszudenken vermag, und dass em «Nein» mir tiefes Leid
bedeutete, Sie wissen aber auch, dass ich Ihre Gefühle ehre und nie
aufhören werde, Sie zu ehren und in der Stille des Herzens zu lieben.
Der Gott, von dem ich glaube, dass er uns füreinander geschaffen
habe, möge Ihren Entschluss leiten; in grosser Erregung des Herzens
harrt seiner Ihr Leonhard Ragaz. (Br 53, 2.11.00)

8 Rageth Ragaz-Caspans; 1880-1946, «]ungster Bruder von Leonhard

Ragaz. Von 1901-1904 als Theologiestudent in Basel, Berlin,
Heidelberg und Florenz, 1904-1910 Pfarrer in Maladers und Ca-
stiel im Schanfigg, von 1910 bis zu seinem Tode Pfarrer m Ilanz und
Kastns. Rageth stand Leonhard Ragaz von allen seinen Brüdern am
nächsten und wurde von ihm, da er zwölf Jahre junger war und
schon als Gymnasiast bei Leonhard Ragaz wohnte, wie em Sohn
betreut.» (Briefe I, 333). (Empfanger der Briefe 52, 54, 56, 57, 61, 65,
66, 71, 73)

67



mich, da die Tagebücher bis ins Jahr 2015 gesperrt
sind, an die in Briefband I edierten und mit grosser
Kenntnis der Lebensumstände von Leonhard Ragaz
kommentierten Briefe.

Die Fussnoten enthalten im wesentlichen
Textbelege für das über dem Strich Gesagte. Es liegt mir
daran, meine Deutungen gut, und das heisst eben

auch: mit einer gewissen Menge von Zitaten, zu
untermauern. Eine Auseinandersetzung mit andern

Forschungsergebnissen erfolgt erst am Schluss (Kapitel

6: Zusammenfassung in sechs Thesen).

Ragaz-Zitate sind immer kursiv und ohne, alle

andern Zitate normal und mit Anführungszeichen

gesetzt. Stellen aus längeren Veröffentlichungen von
Leonhard Ragaz zitiere ich mit Seitenangabe, Stellen

aus kurzen Veröffentlichungen (z.B. Predigten) ohne.

Die Numerierung der Briefe entspricht dem

Briefband; ohne Nummer, d.h. nur mit Datum zitierte

Briefe, sind nicht im Briefband enthalten; sie sind

im Original und in Abschrift im Zürcher Staatsarchiv

unter der Signatur W 67 einzusehen.

Im Text verwende ich die folgenden Abkürzungen:

Br Brief
FR «Der Freie Rätier»
MW Leonhard Ragaz, «Mein Weg», Band 1

Pbl «Schweizer Protestantenblatt»
RGG1 Religion in Geschichte und Gegenwart,

1. Auflage 1910

RV «Religiöses Volksblatt»
Tb Leonhard Ragaz, Tagebücher

(Auszüge bei Lindt und Mattmüller)

Genaue Angaben siehe Bibliographie

2 In Flerden

2.1 «In Graubündens Bergdörflein»

Als Ragaz am l.März 1890 sein Pfarramt in
Flerden antritt, muss er die erste Zeit in einem Gasthof

wohnen, weil die Pfarrwohnung noch nicht
bereit ist. Er wird vom Wirt mit den Worten begrüsst,

eigentlich hätte man einen Vieharzt nötiger als einen

Pfarrer. (MW 133) Dieser Wirt dürfte damit die

allgemeine Stimmung in Flerden dem Pfarramt gegenüber

gut getroffen haben: Den Pfarrer hat man, weil

es halt so sein muss, seine Nützlichkeit und Notwendigkeit

leuchten allerdings nicht so recht ein. Dieser
Schluss mindestens drängt sich mir bei der Lektüre
der entsprechenden Seiten aus Emilio Zuans «Chronik

der Gemeinde Flerden» auf.1
1880 wurde der Berner Gottlieb Stämpfli2 zum

Provisor und danach zum Pfarrer gewählt, und zwar,
gegen die Regel, gleich auf unbestimmte Zeit. Er am-
tete in den Jahre 1880-1889, während welchen keine

Kirchgemeindeversammlungen und keine
Kommissionssitzungen stattfanden (dies schliesst Zuan
aus der Tatsache, dass aus dieser Zeit keine Protokolle

vorliegen). Im März 1889 wurde ihm die
Demission nahegelegt, weil sein Lebenswandel nicht
mehr tragbar sei. Offenbar war er so dem Trünke
ergeben, dass er sehr oft Mühe hatte, sich in der Schule

und auf der Kanzel aufrecht zu halten.3 Sein Nachfolger

wurde Leonhard Ragaz; am 9.März 1890 trat
er seinen Dienst als Pfarrer der drei Gemeinden Flerden,

Urmein und Tschappina an. Man wird aus dieser

Vorgeschichte gewiss ableiten dürfen, dass nach
dem Debakel mit Pfarrer Stämpfli die Gemeinden
vor allem daran interessiert waren, dass sich solches
nicht wiederhole. Der seriöse Ragaz schien dafür
Gewähr zu bieten.

Etwa fünf Wochen, nachdem er seine neue
Stelle in Flerden angetreten hat, schreibt Ragaz
Schmiedel einen begeisterten Brief,4 in dem er die
Gemeinde in strahlendem Lichte schildert (Br 4,

1 Ragaz' Kollege Hosang beschreibt in seiner Rede zur Eröffnung der
54. Jahresversammlung der Schweizerischen Reformierten
Predigergesellschaft (1897) die Bundner Gemeinden mit den folgenden Worten:

«Sie wählen ihren Pfarrer, bezahlen ihn, entlassen ihn und tun
meist, was sie wollen. Wenn die Aufsichtsbehörden ihnen lastig werden,

so drohen sie selbst mit Austritt aus der Landeskirche, was
dann aber meist nicht so ernst gemeint ist.»

2 Gottlieb Stämpfli; 1851-1889. 1881 in die Bundner Synode
aufgenommen. «Er war ein nicht nur einseitig gebildeter und sehr gutherziger

Mensch; viele Studiengenossen schätzen sein treues Gemüt.
Leider gewann er nicht die Kraft der Selbstbeherrschung, so dass seine

Leistungen mehr und mehr zu wünschen übrig Lessen.» (Nekrolog
Pfarrerkalender 1890)

3 Ragaz' Urteil in MW 159, dass die Gemeinden lange Zeit geradezu
unglaublich vernachlässigt, ja kirchlich ganz demoralisiert worden
waren, scheint also durchaus glaubwürdig.

4 O wie danke ich Gott, dass ich frei sein darf inmitten einer Welt,
welche die Heimat der Freiheit ist; o wie fühle ich jetzt, was es heisst:
Offenbarung Gottes in der Natur; o wie voll ist das Herz von
Zukunftstraumen und wie gewiss des Sieges. Welch ein herrliches
Gefühl, hier oben in Graubundens Bergdörflein mit solcher rücksichtslosen

Aufrichtigkeit den Kern des Evangeliums zu verkundigen und
begeisterte Herzen dafür zu finden. Nur ein Herz voll Liebesfeuer,

voll Schwung und siegreicher Begeisterung - das genügt und die

Berge machen stark, erhalten jung und gesund. (Br 4, 9.4.90)

68



Die Kirche von Flerden: Das Kirchlein lag ein Stück über dem Dorfe und hat den Namen von Leonhard, dem Schutzpatron der

Herden und Weiden. (MW 135) (Foto: Staatsarchiv Graubünden)

9.4.90). Und genau eine Woche später wird er sich

bei Elisabeth Moosherr über seine Situation beklagen:

Ich bin Gebirgsvikar, in merkwürdige Verhältnisse

hineingestellt, mitten im harten Kampfmit
Unglauben, Materialismus, Roheit, Kleinigkeitssucht,
Klatsch, Trägheit. Da heisst es: Kopf oben! Herz
weit und offen und das Auge scharf und klar! (Br 5,

16.4.90) Die anfängliche Begeisterung hat sich sehr

schnell verloren, bald herrschen Resignation und

Enttäuschung vor. Das hochgespannte Projekt einer

Umwandlung der Pfarrerkirche in eine Laienkirche
droht am Desinteresse der Laien zu scheitern. Am
Ende des ersten Jahres klagt er darüber, dass die drei

Berggemeinden an seine geistigen und mehr noch an
meine körperlichen Kräfte unglaubliche Anforderungen

stellen, bei - nebenbei bemerkt - äusserst

kärglicher Besoldung. Ich habe hier einen schweren

Kampf zu kämpfen gegen populären Unglauben.
Es braucht einen festen Glauben, um bei nüchterner

Beobachtung der Zeitverhältnisse und Zeitgedanken
nicht den Mut zu verlieren. Es ist ein riesiges, halb
tollkühnes Unternehmen, aus der Pfarrerkirche eine
Laienkirche zu machen, fast das gleiche
Unternehmen, wie wenn ein König seinem Volke wider
dessen Willen die Republik aufdrängen wollte. (Br 6,

28.12.90) In diesem Ton geht es von nun an weiter,5
und nach etwas über zwei Jahren würde er eine
Veränderung der Stelle jetzt sehr begrüssen, denn ich

fürchte den Winter und habe auch kein dankbares

5 Die Bevölkerung ist leider von einigen Erbfehlern durch und durch
infiziert. Geiz, Falschheit und Hochmut. Sie wissen, dass damit
schwer zu kämpfen ist. Die Herzen sind so stumpf und gleichgültig,
dass es mich oft bis zur hellen Verzweiflung bringt. Dazu müssen ich
und meine Schwester viel Roheit und Rücksichtslosigkeit ertragen.
Es gibt aber doch kaum etwas Traurigeres, als sehen zu müssen, wie
die treueste und hingehendste Arbeit auch so ganz fruchtlos zu sein
scheint, und es gehört ein starkes, frohes Gottvertrauen dazu, wenn
man dennoch Mut und Hoffnung nicht sinken lassen will. (Br
18.8.91)

69



Arbeitsfeld an meinen Heinzenbergern. (Br 7.6.92)
Ein halbes Jahr später: Ich kann nicht sagen, dass

ich mich hier oben noch wohl fühle (es wäre auch

kaum möglich) und sehne mich nach wirtlicheren
Gegenden und empfänglicheren Menschen (Br 10,

8.12.92). Über die Stumpfheit der Menschen wird
sich Ragaz immer wieder beklagen; er hat offenbar
Mühe zu verstehen, dass seine Heinzenberger
religiöse Fragen nicht so tief empfinden wie er. Am
20. Juni 1893 bewirbt er sich beim hochlöblichen
Erziehungsrat des Kantons Graubünden für die

ausgeschriebene Kantonsschul-Lehrerstelle für
reformierte Religion, Deutsch und eine Fremdsprache (Br
12).

Zwei frühere Chancen, von Flerden
wegzukommen, hatte er nicht ergriffen: Ragaz ist noch
kein Jahr am Heinzenberg, als er schon einen Ruf
ans Zürcher Neumünster erhält. Die Pfarrwahlkommission

soll nun versuchen, Ragaz zum Bleiben zu

bewegen: «Im Auftrag der Vorstände Ihrer drei

Pfruntgemeinden Tschappina, Urmein und Flerden

beehrt sich der ergebenst Unterzeichnete, Ihnen die

Mittheilung zu machen, dass die drei Gemeinden in
sehr zahlreich besuchten Versammlungen heute

einstimmig beschlossen haben, Ihnen den aufrichtigen
Wunsch kund zu geben, Sie wollen nicht nach so

kurzer, offenbar segensreicher Wirksamkeit unsere
Gemeinden verlassen, sondern uns noch für weitere

Jahre Ihre seelsorgerische Tätigkeit angedeihen
lassen. Zugleich wird Ihr Gehalt auf Frs 2000.-
erhöht.6 Hoffend, diese übereinstimmende Willens-

äusserung möchte Sie, hochgeehrter Herr Pfarrer, zu

längerem Hierbleiben veranlassen, zeichne /
hochachtungsvoll / Ant. Caflisch / als Mitglied des

Kirchenvorstandes / Flerden, den 18. Januar 1891»

Drei Wochen später, am 1. Februar, muss die

Kommission wieder tagen, weil «der Pfarrer in
seinem Dankesschreiben seinen Verbleib in hier an
ernstliche, kirchliche Reorganisation, z.B. gehörige
Instandstellung und Haltung von gottesdienstlichen
Gebäuden und von der Aufstellung eines Sonntagsgesetzes»

abhängig macht. Ganz besonders gereichte
mir, der ich von Hause her an die strengste
Heilighaltung des Sabbats gewöhnt und auch innerlich
darauf eingestellt war, zum Ärgernis die Art, wie

man namentlich in Flerden, der «aufgeklärtesten»
der Gemeinden, den Sonntag behandelte. Man
demonstrierte in seiner Missachtung völlig seinen
Freisinn, und Leute, die in der Woche am faulsten wa¬

ren, waren am Sonntag die eifrigsten. (MW 160) Die
Kommission entwirft aufgrund der von Ragaz
aufgestellten Richtlinien ein Sonntagsgesetz, das von
Urmein und Tschappina angenommen, von Flerden
aber verworfen wird. Ragaz bleibt bei seiner Demission,

denn jetzt bietet sich ihm die Möglichkeit einer
Stelle in St. Gallen. Nun schlägt die Kommission den
Gemeinden vor, Ragaz eine persönliche Jahres-Grati-
fikation von Fr. 450.- auszurichten. Die Gemeinden
stimmen diesem Vorschlag zu, und Ragaz zieht «im
Verein von weiterem Zutrauensvotum und Anerkennung

seiner Verdienste» seine Demission zurück. In
seinem Tagebuch begründet er den Entscheid zu bleiben

damit, dass er der Restaurator eines halbruinierten
kirchlichen Lebens sei und dass diese Ehre grösser

und schöner sei als alles, was ihm St. Gallen
bieten könnte. (Tb 19.2.1891, zitiert nach Lind 26).
Alfred Altherr7 kommentiert dies mit dem Kompliment:

«Mit Ablehnung der zwei Berufungen haben
Sie etwas geleistet, was nur ein dezidierter Idealist
fertig bringt. Ich gratuliere Ihnen.» (25.2.91) Neben
dem Idealismus fällt aber auch das strategische
Geschick (und das Selbstbewusstsein) auf, mit dem Ragaz

seine Ziel verfolgt.

2.2 «Eine verheissungsvolle junge Kraft»

Dank der Freundschaft mit Alfred Altherr, den

er während des Studiums in Basel kennengelernt hatte,

sowie mit Oskar Brändli8 und dessen Bruder

6 D. h. um Fr. 20.- pro Gemeinde. Ragaz' Anfangsgehalt betrug
Fr. 1941.50. Auch war oft die Kasse buchstäblich leer. Denn das
höchst bescheidene Gehalt, wurde namentlich von der einen
[GemeindeJ ganz unregelmässig bezahlt - und zwar nicht, weil man
das Geld nicht gehabt hatte, sondern weil der Kassier steh nicht von
ihm trennen wollte und zuletzt, wenn auch sehr gegen mein
Empfinden, unter Druck gesetzt werden musste, um es herauszugeben.
Es konnten viele Wochen vergehen, ohne dass wir mehr als zwanzig
Rappen in der Kasse hatten. (MW 145)

7 Alfred Altherr; 1843-1918, studierte zuerst Mathematik und neue
Sprachen, entschied sich dann unter dem Eindruck Heinrich Langs
und Alexander Schweizers zum Studium der Theologie. 1867 Pfarrer

in Lichtensteig. 1874 Pfarrer zu St. Leonhard in Basel, gegen
heftigen Widerstand der Positiven. Gründete 1878 das Protestantenblatt,

das er auch jahrelang redigierte.
8 Oskar Brandli; 1852-1906, Schuler von u.a. Schweizer und Biedermann.

1880 nach heissem Kampf zwischen den Richtungen als dritter

Pfarrer (Helfer) nach St. Leonhard in Basel gewählt, seit 1897
Pfarrer daselbst. Im September 1906 nahm sich Brandli, den man
«selten anders als frohgemut und kostlich im geselligen Kreise»
(Nekrolog Pfarrerkalender 1907) gesehen hatte, das Leben.

70



Emil9 verfügt Ragaz über einen direkten Draht in die

Redaktionsstuben von zwei wichtigen Blättern der

Reformer: das «Schweizer Protestantenblatt» (hier
zitiert als Pbl) in Basel (Redaktoren: A.Altherr,
O.Brändli und W. Bion10) und das «Religiöse Volksblatt»

(hier zitiert als RV) (E. Brändli, W.Kambli11)
in St. Gallen. «In jedem Fall aber bitten wir Dich

nachdrücklich», schreibt E. Brändli aus St. Gallen

am 4.1.94, «uns bald wieder einmal einen Artikel zu
senden. Du hast freil. viel zu tun, aber dann und

wann sollte etwas für uns abfallen; es ist unserem
Blatt und für Deine Zukunft gut.» Ragaz wird für
die beiden Blätter von Zeit zu Zeit einen Artikel oder
eine Predigt schreiben.12

Mit diesen Kontakten nach Basel und St. Gallen

bildet Ragaz einen Knotenpunkt eines

reformerischen Beziehungsnetzes. Er hat Anteil an den

kirchenpolitischen Kämpfen und der liberalen
Personalpolitik,13 und er ist informiert über Stellen, die zu

vergeben sind. Schon früh gilt er hier als Hoffnung.14
Die Wertschätzung und das Vertrauen, die ihm

entgegengebracht werden, zeigen sich auch daran, dass

der fünfundzwanzig Jahre ältere Altherr mit Ragaz
bereits in dessen erstem Flerdener Sommer die Kanzel

tauscht. Bei dieser Gelegenheit lernt er Oskar

Brändli kennen - die beiden werden sich im Jahre
darauf gegenseitig vertreten.

Als die Stelle an der Kantonssschule in Aussicht

steht, bietet E. Brändli Ragaz an, sich für ihn
einzusetzen: «Ich denke mir zwar, dass Hosang15

und Grubenmann16 schon das Nötige für Sie thun,
aber oft nützt's von anderer Seite auch noch etwas.
Sie müssen, so schön er ist, vom Heinzenberg herunter,

das ist schon lang allgemeines Urtheil bei denen,
die Sie persönlich und auch nur durch unsere beiden

Blätter kennen. Und es fehlt Ihnen nicht an
tiefgehenden Sympathien, wenn es auch vorläufig nur
eine kleine Gemeinde von Freunden ist. Sie dürfen
auch annehmen, dass diese gewiss ihr Möglichstes

tun, um Sie von der allerdings schönen sonnigen
Hohe des Heinzenberges auf eine sonnigere Höhe zu
stellen.» (19.7.93) Und kaum hat Ragaz die Stelle als

Kantonsschullehrer erhalten, malt ihm Brändli schon
höhere Ziele vor: «Ich betrachte die <cathedra curi-
ensis> nur als Springbrett auf eine andere. Sitzen bleiben

wie Hosang dürfen Sie nicht: aber freilich wollen

wir Sie erst einmal anfangen lassen.» (5.8.93)
In einem undatierten Brief lässt Altherr Ragaz

wissen, er und die Basler Kollegen hätten ihn gerne

als Festprediger am Reformtag in Basel17 (d.h. an der
12. Generalversammlung des Schweizerischen Vereins

für freies Christentum, 1894) gesehen, seien

dann aber in der Wahl unterlegen.
Ragaz' Bekanntheit unter den Reformern ist

sicher einer der Gründe dafür, dass ihm bereits gegen

9 Emil Brändli; 1860-1905, Bruder von Oskar Brändli, Studium in
Zurich (Schweizer, Biedermann) und Berlin. Pfarrer in St. Gallen,
Horgen, Ragaz, ab 1891 an St. Leonhard, St. Gallen. Starb als

44jahnger an einem Hirnschlag.
10 Walter Bion; 1830-1909, Pfarrer in Rehetobel, Trogen, seit 1875

an der Zürcher Predigerkirche. Grunder der Zürcher Ferienkolonien,
des Schwesternhauses vom Roten Kreuz und des Erholungsheims

Fluntern. 1902 Dr. med. h.c (Zurich), 1909 Dr. theol. h.c.
(Genf), 1882-1889 Zentralprasident des Schweiz. Vereins fur freies

Christentum. Bion war eine Hauptfigur der Zürcher Reform.
11 Wilhelm Kambli; 1859-1932, Studium in Zurich, seit 1885 Pfarrer

in Leutmerken, seit 1898 bis zu seinem Rucktritt 1925 in Lichtensteig.

«Man darf ihn wohl als eine ansprechende Verbindung von
evangelischer Frömmigkeit und humanistischer Feinheit bezeichnen,

die sein pfarramtliches Wirken und seine schriftstellerische
Tätigkeit durchdrang.» (Nekrolog Pfarrerkalender 1934)

12 Siehe Liste der Veröffentlichungen im Anhang.
13 «Heute komme ich mit einer Bitte: du hast gelesen von Pfr. Steudel

in Marienfels, Wurttembg, der um unseres Glaubens willen um
Amt und Brot gekommen ist. Th. v. Wächter empfahl ihn uns fur
Basel, aber hier sind die Mehrheiten so spitzig, dass uns ein
Auslander zu Fall brachte. Hingegen weiter von der deutschen Grenze

weg ist man weitherziger, toleranter, christlicher. Ich habe die Sache

mit den Freunden besprochen, da kam Brändli auf die Idee dass du
dem Märtyrer vielleicht in Chur oder in Bundten die Wege ebnen
konntest.» (Altherr an Ragaz, 21.6.95) Steudel hat sich, sicher auf
Hinweis des liberalen Beziehungsnetzes, als Nachfolger Ragaz' an
die Kantonsschule beworben, allerdings ohne Erfolg. Zu den
sogenannten «Fallen» siehe Nigg, Liberalismus, 261-279, insbesondere
263.

14 «Leonhard Ragaz, eine verheissungsvolle, junge Kraft, steigt nächstens

vom hohen Heinzenberg nach Chur hernieder, um dort als

Kantonsschulprofessor die wissensdurstige, geweckte Jungmannschaft

alt Fry-Rhatiens zu den frischen Quellen freier Frömmigkeit
und edler Bildung zu fuhren.» (W. Kambli in RV 33, 93)

15 Johann Georg Hosang; 1845-1913. Dekan und Vizedekan; 1874-
1902 Religionslehrer in Chur, 1902-1913 Pfarrer in Pontresina.
War Ragaz' Kollege an der Kantonsschule. Es ist ja sehr schwer, an
einer höheren Schule Religion zu lehren. Wtr leben im Zeitalter des

Zweifels, und die Jahre, in denen ein junger Mensch eine höhere
Schule besucht, sind ja auch an und fur sich Jahre des Zweifels.
Da bedarfes eines geistig überlegenen und dazu weisen Mannes, die

jungen Geister richtig zu leiten. Ich spreche aber nicht nur meine

eigene Meinung aus, sondern das Urteil unseres Landes, wenn
ich sage: Professor Hosang ist dieser weise Religionslehrer gewesen.
(Ragaz, Rede zum 25-jahngen Jubiläum 5-6)

16 Rudolf Grubenmann; 1837-1895. Von 1872 bis zu seinem Tode
Pfarrer in Chur. «Sein Charisma war: Verbindung einer bis auf die
Wurzel freisinnigen klaren Theologie mit inniger Frömmigkeit und
unermüdlich tatiger Philanthropie.» (Schonholzer, Reformbewegung

40)
17 «Als es sich um die Wahl des Festpredigers handelte, standen

einander gegenüber Marthaler in Biel und Ragaz in Chur, beide erhielten

gleich viele Stimmen, und der Präsident entschied fur M - leider,
denn Sie können denken, fur wen Wirth + Schmidt + Brändli + ich
gestimmt haben.» (Undatierter Brief A. Altherrs an Ragaz)

71



Ende seines ersten Flerdener Jahres gute Stellen

angeboten werden: Die Tagebücher (Anm. 2 zu Br 10)

nennen folgende Anfragen: aus Zürich-Neumünster
und St. Gallen (Febr. 1891), Herisau (Juni 1892).
Weitere Anfragen sind aus den Briefen zu
rekonstruieren: Winterthur (1891), nochmals Neumünster
(1894, Br 20), Samedan (1895, Br 21).

Mit seinem Interesse an der Churer Stelle

durchkreuzt Ragaz die personalpolitischen Pläne

seiner Basler Freunde, die ihn bereits für St. Theodor
in Kleinbasel vorgesehen hatten.18 Basel hätte Chur
gegenüber den Vorteil, dass Ragaz mehr Zeit für seine

wissenschaftliche Arbeit fände: Da ist noch
einmal mit Macht der alte Traum aufgestiegen, ob ich
dann nicht auch für Religionsphilosophie hätte mich
habilitieren können, natürlich nach genügender
Vorbereitung. Wohl den Menschen, die ein ausgesprochenes,

wenn auch einseitiges Talent haben. Sie wissen

doch, was sie zu tun haben. (Br 24, 11.8.95)
Obwohl Ragaz als Reformer auftritt und auch

als solcher betrachtet wird, ist er von Anfang an seiner

eigenen Richtung gegenüber kritisch eingestellt.
Im theologischen Liberalismus sieht er zwei Richtungen

: eine wahrhaftige, der es wirklich um die
Grundanliegen des Liberalismus geht, und eine andere, die
die neu gewonnene Freiheit missbraucht. Uber dieser

Frage kommt es schon Ende 1893 zu einem Streit mit
Oskar Brändli: Dem heiligen Ernst des sittlichen
Ringens des echten Liberalismus setzt Ragaz den sich
selbst betrügenden, pathetischen Liberalismus vulgaris

gegenüber. Dass die Reform in mindestens SO von
100 Fällen in dieser Richtung wirksam ist, scheint
mir nicht zweifelhaft. (Br 14, 12.11.93)

Und eine Woche später: Ich bin dennoch der

Reform treu geblieben. Denn sie bietet mir
hauptsächlich eines. Dieses eine aber ist ein ganz unschätzbarer

Edelstein: volle innere Freiheit des religiösen
Lebens, Fühlens, Forschens. Um dieses einen willen
weiss ich, dass ich immer ein Reformer bleiben werde;

allerdings gerade um dieses einen willen ein
Reformer nach meinem Sinn. Denn ein freisinniges
Dogma hasse ich selbstverständlich noch hundertmal

mehr als ein orthodoxes. Die Weitherzigkeit
gegenüber denen, welche die Wahrheit aufrichtig
suchen, lasse ich mir nicht zu Gunsten der
Parteibüffelei rauben. Mir gefällt es gar nicht, wenn man
Bolliger19 um seiner Gebetstheorie und Furrer20 um
seiner Apostolikumsartikel willen versucht hat, als

Apostaten zu behandeln Damit verleugnet man

das Beste, was die Reform hat, den Geist der ganz
auch von liberalen Vorurteilen freien Wahrheitsforschung.

(Br 15, 19.11.93) Am 10. Dezember 1893
schreibt Ragaz nochmals an Brändli: er fürchtet, diesen

mit seinem Brief vom 12. November verletzt zu
haben. Diesmal versucht er es mit Ironie (mit Erfolg,
denn die Freundschaft mit Brändli überlebt diesen

Streit): Es könnte scheinen, als ob ich von der Fur-
rerschen Manier angesteckt sei. Ein solches Sprechen
vom hohen Ross herab würde mir, dem im Grase bei
Nachtzeit leuchtenden Johanniswürmchen oder gar
nur phosphoreszierenden morschen Holzstückchen,
noch bedeutend weniger anstehen als dem offiziell
anerkannten elektrischen oder besser bengalischen
Kirchenlicht Furrer. Es ist indes ein Unterschied da.
Ich habe nur brieflich Dir gegenüber früher getane
Behauptungen verteidigt, wobei ich natürlich in der
ersten Person sprechen musste. Also bitte: sprich
mich vom Verdacht törichter Aufgeblasenheit frei.
Aber auch vom Verdacht des Apostatentums. Ich bin
vorläufig ein besserer Reformer, als ich vor zwei Jahren

gewesen bin.

Ragaz ist nicht bereit, es zum Bruch mit Brändli
kommen zu lassen. (Ein Bruch mit den Reformern

hätte wohl auch Konsequenzen für seine Laufbahn
gehabt.) Er empfindet sich aufrichtig als Reformer,
wobei allerdings er bestimmt, wie ein echter Reformer

auszusehen hat. Die Freiheit der Selbstbestimmung

geht ihm über alles; nie würde er sich zugunsten

einer Partei seine Freiheit beschneiden lassen.

Mit diesem Kriterium misst er auch, wie wir später
sehen werden, den Sozialismus und die sozialistischen

Parteien.

18 «Soeben lese ich in der Zeitung, dass die Reformer in Chur dich fur
die Pfarrwahl portieren, und da sie dich portieren wirst du ihnen
Annahme versprochen haben. Es ist mir hiebei sonderbar zu Muth,
freudig, weil du an ein neues Ziel kommst und traurig, weil andere
Plane durchkreuzt werden. Du musst nämlich wissen, dass Z.
Wirth in folge Krankheit zurücktritt und zu St. Theodor ist Em.
Linder moribund. Bei der einen oder andern Stelle wurdest du ohne
Zweifel in Frage kommen und auch gefragt werden: Naturlich wird
das schwierig oder gar unmöglich, wenn du in Chur gewählt wirst
und annimmst. Ich wage nicht, mehr zu sagen, damit du mich nicht
an das Sprüchlein erinnerst vom Spatz in der Hand u.s.w.» (Brief
von A. Altherr vom 7.6.95)

19 Adolf Bolhger; 1854-1931, 1891-1905 Professor fur Dogmatik,
Ethik und Neues Testament, 1905-1921 Pfarrer am Zürcher
Neumunster.

20 Konrad Furrer, siehe unten Anm. 22.

72



2.3 Ein junger Idealist

Gleich mit seiner ersten Veröffentlichung, «Zeit-
gemässe Erinnerung» (Schweiz. Protestantenblatt 32/
9.8.90), einer Programmschrift in fünf Punkten,
positioniert sich Ragaz nun auch vor einer weiteren
Öffentlichkeit als junger, überaus idealistisch gesinnter21

Reformer mit höchsten Ansprüchen an sich
und an alle Jungen, die wie er echte Reformer sein

wollen. Nur wenn es ihr gelingt, die Jugend für sich
zu gewinnen, wird die Reform, so Ragaz gegen alle

Pessimisten, auch in zwanzig Jahren noch bestehen.

Dabei geht es aber nicht um eine möglichst grosse
Quantität von Reformstudenten (das ist die Jugend,
die gewonnen werden soll), sondern um ihre Qualität.

An sie richtet Ragaz einen ganzen Katalog von
Forderungen: Der Reformstudent braucht kräftigen
Jugendmut, begeisterten Schwung, siegesfrohen
Zukunftsglauben, uneigennütziges Lieben und Zürnen,
den Mut des Kampfes, der Entsagung, des Martyriums

fürs Ideal. Er braucht also Idealismus (Idealismus

bedarf der Reformstudent. Jede Reform geht
hervor aus der Reaktion des Idealismus gegen die

Veräusserlichung), der durchaus auch einen Funken
Schwärmerei enthalten darf, denn ohne sie geschieht
nichts wahrhaft Grosses. Dem Reformstudenten geht
es um Religion, nicht um Libertinismus. Schlichte

Einfachheit des Wesens zeichnet ihn aus. Den
Gegnern, also der Orthodoxie, imponiert er durch
sittliche und religiöse Überlegenheit und durch seine

Ernsthaftigkeit. Er muss Erfahrung haben von den

verborgensten Mysterien des Glaubens, damit er ein
tiefer Mensch sein kann. «Ein Reformer sollte immer
ein Genie sein», pflegte ein einfacher Mann aus dem

Volke mir zu sagen. Ja, etwas vom Prometheusfeuer
der Prophetie muss in deiner Seele glühen, eine Sehnsucht

nach neuen Offenbarungen, ein Getriebensein

vom heiligen Geiste.

Ragaz' hochgespannte Forderungen zielen
nicht auf ein bestimmtes freisinniges Denken, das als
das einzig richtige deklariert wird (fast alle

Forderungen können mit demselben Recht auch für orthodoxe

Theologen gelten). Ragaz zielt vielmehr auf die

richtige Gestimmtheit: zielbewusste Klarheit, Ernst,
Schwung, Mut, Idealismus zeichnen den ernsthaften
Reformstudenten aus.

Im Juli 1891 bespricht Ragaz, der jetzt etwas
länger als ein Jahr Pfarrer in Flerden ist, im «Pro¬

testantenblatt» eine Veröffentlichung Konrad Fur-
rers: «Das Glaubensbekenntnis der abendländischen
Kirche, genannt das Apostolikum» (1891). Konrad
Furrer ist eine wichtige, aber auch umstrittene
Persönlichkeit des schweizerischen theologischen
Freisinns ;22 umstritten, weil er mit zunehmendem Alter
freisinnige Positionen immer mehr in Frage stellt. So

auch in dieser Arbeit, in der er versucht, das Apostolische

Glaubensbekenntnis für den modernen Glauben

zu retten. Damit muss er in Konflikt mit seiner
eigenen Richtung geraten, der es ja gerade um die
Befreiung vom Bekenntnis geht. Ausgerechnet in
diesem sensiblen Punkt geht Furrer eigene Wege. Ragaz
überschreibt denn auch seine Kritik mit «Ein
Restaurationsversuch». Er attestiert dem Autor durchaus
innigwarmes religiöses Leben, schwungvolle Phantasie

und edle Diktion und dankt dem rühmlichst
bekannten freisinnigen Zürcher Theologen dafür, dass

er uns in so glänzender Weise dieses immerhin
altehrwürdige Denkmal christlicher Glaubensentwicklung

wieder nahe gebracht hat.
Alle diese Komplimente ändern aber nichts

daran, dass Ragaz mit Furrer überhaupt nicht
einverstanden ist. Er hält das Apostolikum für einen
Körper, aus dem das Leben gewichen ist. Das
Apostolikum ist arm an religiösem Gehalt. Es ist höchstens

das A-B-C, das einst die junge Christenheit
stammelte, wir verstehen in besseren Zungen von
unserem Glauben zu zeugen. Dessen Wiederbelebung

ist also im vorneherein zum Scheitern verurteilt
- wer immer auch sie versucht. Das Apostolikum
spricht nicht klar aus, was in uns und andern lebt.
Ganz besonders nicht in der Umdeutung, die ihm
Professor Furrer gibt. Furrers vergeistigende Auffassung

mag von Theologen verstanden werden, der
Laie wird ihr nicht folgen können. Aber dann hätten
wir ja eine feinere Religion für die Eingeweihten und

21 Und wird auch von seinen Zeitgenossen als solcher wahrgenommen.
So schreibt der «Freie Ratier» im Vorfeld der Pfarrerwahlen

1895: «... so ist dagegen Herr Pfarrer Ragaz eine |unge Kraft mit
hohen Idealen und edler Begeisterung, ein Mann von sehr umfassender

Bildung.» (FR 14.5.95 Br 22, Anm. 2)
22 Konrad Furrer; 1838-1908, 1876 wird er als Nachfolger Heinrich

Langs, des Fuhrers der kirchlichen Reformpartei, an die Zürcher
St. Peter-Kirche gewählt. 1879 erhalt er fur seme wissenschaftliche
Tätigkeit den Ehrendoktor der Universität Bern, 1889 wird er
ausserordentlicher Professor der Theologie an der Universität Zurich.
Auch kirchenpohtisch ist Furrer eine wichtige Person: Mitglied des
Zürcher Kirchenrates, 1897 Dekan des Kapitels Zurich, Mitglied
oder Präsident einer Unmenge kirchlicher Kommissionen.

73



eine gröbere für die draussen Stehenden und dürften
doch nicht das Bewusstsein der Einigkeit des

Bekenntnisses mit unsern Vätern und unseren Mitchristen

haben. Wozu aber überhaupt ein Bekenntnis,
das in Hieroglyphen geschrieben ist, statt in leserlicher

Kurrentschrift, wo wir mit Rätselworten sagen,
was wir in klaren, verständlichen Begriffen
ausdrücken könnten Überhaupt bezweifelt Ragaz die

Notwendigkeit eines Glaubensbekenntnisses: Das
Christentum ist nachgerade bekannt genug, folge
nun noch das Bekenntnis in Geist und Kraft.

Mit dieser Rezension bekennt sich der junge
Ragaz zu einer kritischen Theologie, die das Denken
hochhält und sich distanziert von einer vergeistigenden

Lektüre religiöser Texte, die jede Deutung
erlaubt. Ganz schön selbstbewusst und mutig tritt hier
der dreiundzwanzigj ährige Landpfarrer gegen eine,

zwar nicht unumstrittene Koryphäe seiner Zeit an;
seine letztlich doch vernichtende Kritik hat gute und

begründete Argumente für sich.

Die Verwirklichung der Laienkirche ist das

ambitiöse Ziel, das sich der junge Theologe für sein
erstes Pfarramt vorgenommen hat, aber er weiss
bereits nach wenigen Monaten, dass das ein riesiges,
halb tollkühnes Unternehmen ist (Br 6, 28.12.90).
Sie ist auch das Thema des Aufsatzes « Unser Reformideal»,

der 1892 in drei Folgen im «Protestantenblatt»

erschien.
Die theologische Grundposition des Vortrages

ist folgende: Jesu Botschaft kann in dem Satz zusam-
mengefasst werden: Liebe Gott und liebe deinen Bruder.

Gott lieben heisst also nicht, sich mit andächtiger
Schwärmerei in die Tiefen der Gottheit zu versenken,
sondern sich Lebensziele zu stecken, die aus dem ewigen

Gottesgeiste herausgeboren sind. Liebe deinen
Nächsten heisst: Glaube an die Offenbarung Gottes
im Menschen. Liebe Gott, liebe den Menschen -
das ist allerdings unsere ganze Religion.23 Wer

liebt, lebt, stirbt wie er [Christus], ist ein Christ. (60)
Wie aber soll diese Religion verkündigt werden

- vor leeren Kirchenbänken Wo liegt der Grund für
die Kirchenflucht? Der Hauptfehler unserer Gottesdienste

scheint mir darin zu liegen, dass sie fast
ausschliesslich in des Pfarrers Hand sind. In einer Zeit
der demokratischen Hochflut geht das nicht mehr.

Die Gemeinde ist immer mehr auch am geistigen
Leben der Kirche zu beteiligen. (76, 77)

Allein religiös-sittliche Erziehung kann bei der

täglich sich erweiternden sozialen Kluft und bei der
sittlichen Verwilderung des Volkes, oben und unten,
helfen.24 Diese Aufgabe muss die Kirche an die
Hand nehmen. Deshalb muss aus der gottesdienstlichen

Gemeinde eine Liebes- und Lebensgmeinde
werden, eine Anstalt der materiellen Hülfe und mehr
noch gegenseitiger sittlich-sozialer Erziehung. (84)
Sie muss das nachholen, was die Reformation zwar
postuliert, aber nicht durchgeführt hat: das allgemeine

Priestertum aller Christen. Für die evangelischen
Kirchen lautet jetzt die Entscheidungsfrage, von der
nicht mehr und nicht weniger abhängt, als Leben
oder Tod, ob sie sich aufraffen können zu entschlossener

Durchführung des halbvollendeten Werkes der
Reformation. Wenn wir als Christen von unseren
Reformidealen überzeugt sind, haben wir dafür zu
arbeiten, zu kämpfen, zu leiden - und zu siegen. Dabei

mag ein Gedanke uns trösten: Wir arbeiten
damit nicht nur im grossen Dienste der Menschheit, des
Reiches Gottes, sondern auch im Dienste des geliebten

Vaterlandes. Unser Reformideal ist mittelbar
auch ein politisch-soziales, ein patriotisches. (86)

Das nächste, unmittelbar anschliessende Zitat
zeigt uns deutlich, wie weit Ragaz zu dieser Zeit von
sozialistischen Ideen entfernt ist: In der prästabilier-
ten Harmonie Reich Gottes - Menschheit - Vaterland

- Kirche haben Partikularinteressen wie die
einer Klasse keinen Platz. Ragaz' Idealismus will den

Kampf für das Ganze, für alles; das kann er aber nur,
solange die Bereiche sich wie konzentrische Kreise
umfangen. So ist der Kampf für einen Bereich gleichzeitig

ein Kampf für die beiden andern.
Gesellschaftsvorstellungen, die von ihr abweichen, bedrohen

diese grosse Harmonie: Ernst, sagten wir, seien
die Zeichen der Zeit. Sie sind es auch für unser Volk.
Von allen Seiten sieht es sich bedroht: Da sät der
Ultramontanismus Zwietracht, Unglaube und Pietismus

verderben den Menschen. Da erhebt sich furcht-

23 An dieser Stelle kann sich Ragaz einen kleinen Seitenhieb gegen die
Orthodoxen nicht verkneifen: Jesus tst uns mehr als denen, die in
ihm gern die zweite Person der Dreieinigkeit verehren, um nicht
Ernst machen zu müssen mit der wirklichen Gottwerdung des
Menschen, die er gewollt.

24 Es hegt vor Augen, dass die soziale Kluft sich taglich erweitert, es

ist leicht zu sehen, dass die religiöse Verarmung und sittliche
Verwilderung unseres Volkslebens auf erschreckende Weise zunimmt,
oben und unten. (84) Oder: Der giftige Quell aller Verderbnis ist
die Schwache sittlicher Lebensführung; herstammend aus religiöser
Haltlosigkeit, verbunden mit Genussucht, Mammonkultus, oben
und unten. (84)

74



bar drohend unter uns der Sozialismus. Seine beste

Lebenskraft zieht er aus noch nicht erfüllten christlichen

Gedanken, das Vergiftende, das ihm leider
vielfach beigemischt ist, saugt er aus dem Sumpfboden
des Materialismus. Wer wollte die Macht solcher
materialistischer Weltanschauung auf die Gemüter
leugnen Wer leugnen, dass in seinem Gefolge die

unzufriedene, unglückliche, matte Stimmung des

Pessimismus sich wie tödlicher Nebelfrost auf alles
ideale Streben legt Wohin aber käme auf diesem

Wege unser Volk i Den düsteren Mächten der Zeit
treten wir entgegen in der Lichtrüstung unserers
Reformideals. (86-87)

Nur ein frommes und zugleich freies, ideal
gerichtetes, opferfreudiges, an Leib und Seele gesundes
Geschlecht kann die Zukunft des Vaterlandes
sichern. (86) Dieses Volk zu erziehen ist Pflicht der

Kirche. Weiter hat sie die Aufgabe, zu vermitteln, in
die Wogen der sozialen Kämpfe das Öl des Friedens

zu giessen, die schroffen Unterschiede der Bildung,
der Parteien, Lebensanschauungen auszugleichen.
Nicht in volkswirtschaftliche oder politische Parteifragen

würde sie sich einmischen; aber sie würde eine

Vorkämpferin edlerer Lebensauffassung, ein
unversiegbarer Quell echten Idealismus, der von hier aus
in alle Adern des Volkslebens strömen müsste, um es

so rein und stark zu machen, wie unser kleiner
Freistaat es bedarf. (87)

Der junge Ragaz hat, wie man sieht, keine
Scheu vor der grossen pastoralen Geste. Bedenkenlos

malt er das Bild einer verdorbenen Welt, die von der

Kirche gerettet werden soll. Ihr fällt die Aufgabe zu,
aus dem Menschen all das, was an ihm gut und edel

ist, erziehend herauszuholen. Als Vermittlerin steht
sie über den Parteien, ist sie einer höheren Instanz,
dem echten Idealismus verpflichtet. Dieser ist für Ragaz

lebensnotwendig, denn er macht den Menschen
rein und stark. Umgekehrt ist der Mensch da, wo der
idealistische Antrieb fehlt, matt und schwach. Der
Idealismus baut den Menschen auf, macht ihn
überhaupt erst zum Menschen. Von dieser Annahme aus
beurteilt Ragaz auch den Sozialismus: Als Ausdruck
des Materialismus, der dem Idealismus diametral

entgegengesetzt ist, ist der Sozialismus zu verurteilen.

Materialismus als Abwesenheit von Idealen
kann nur zu Pessimismus führen, zum Tode für jedes
ideale Streben. Die Kirche hingegen ist jene Institution,

die den Idealismus aufrecht erhält und damit
fur die Lebendigkeit des Menschen besorgt ist.

Ein noch deutlicheres Beispiel dafür, wie das

Christentum mit seinem höchsten Ideal den Sozialismus

überholt und damit letztlich überflüssig macht,
findet sich in der Predigt «Die Pfingstgemeinschaft»,
die im Mai 1893 im «Religiösen Volksblatt» (Nr. 21)
publiziert wurde. Ragaz nimmt gleich am Anfang
Bezug auf das Maifest der Arbeiterbewegung.25 Die
Christenheit feiert ihr Maifest nicht mit
Massenaufzügen, ruft nicht eine bestimmte Volksklasse auf,
sondern lässt ihre Einladung an alle ergehen. Die
Ideale der Christenheit umfassen die ganze Menschheit:

Sie gelobt sich Idealen so hoch, dass man bis ans
Ende der Tage darüber nicht hinauskommen wird
und eines Menschen Herz zu klein ist, sie ganz zu
fassen. Wenn die Christen sich ihrer Ideale bewusst
wären (der reinigenden Macht der Wahrheit, der
belebenden Kraft des Glaubens, der Weihe der Liebe)
und sich in ihrem Leben nach ihnen ausrichteten,
brauchte es keinen Sozialismus: Wenn recht Pfingsten

gefeiert würde, so brauchten wir keine Arbeiter-
Maifeiern und keine Friedenskongresse. Im Christentum

wären dessen Ziele besser aufgehoben.
Dem idealistischen Streben nach dem Höheren

entspricht als Metapher26 und gleichzeitig als reale
Erfahrung27 der Zug in die Höhe der Berge, wie wir
das in der Predigt «Höhenfriede» aus dem Jahre
1893 (RV 33/1893) sehen. Wie Stickluft hat es mich
oft beengt, wenn ich das Treiben der Menschen
beobachtete, ihre Stumpfheit, Unwahrhaftigkeit, ihre
Eitelkeit, Kleinlichkeit, ihren Neid, ihren Hass
erfuhr. Dann flüchtete ich mich aus den dumpfen, en-

25 Dte Christenheit feiert ihr Maifest. Sie feiert es nicht mit Massen-
aufzugen unter wehenden Fahnen, sondern mit Glockenton und
Gebetsweihe; sie ruft nicht nur eine bestimmte Volksklasse dazu
auf, sondern lasst ihre Einladung ergehen an alles Volk in Ost und
West, Sud und Nord, insbesondere an die Muhseligen und Bela-
denen; sie weiht sich aufs neue Zielen, die so weltumfassend sind,
dass alles, was gross und schon ist, sich darin eingeschlossen findet;
sie gelobt sich Idealen so hoch, dass man bis ans Ende der Tage
darüber nicht hinauskommen wird und eines Menschen Herz zu klein
ist, sie ganz zu fassen.

26 Hohe als Metapher fur das Emporstreben des Denkens: - aber
wenn dann aus dem Wtrrsal der Gedanke emporstieg in goldener
Schönheit und Klarheit, dann stand ich auch auf Bergeshohen,
noch schöneren, freieren, sonnigeren als selbst diese hier. Ja, diese
Bergeshohen der Gedanken ersteigt ihr, deren Leben echter
Wissenschaft geweiht, deren Herz von der Erkenntnis heiligem Drang
erfasst ist.

27 Früh morgens bin ich drunten weggegangen. Niedergedruckt war
ich von manch düsterem Gedanken; Leib und Seele matt von
manchem Kampf; von manch bitterer Erfahrung das Herz wund. Wie
ganz anders bin ich jetzt.

75



nWjäK-. ""K*»? npy«

«p. t%rm"4rrf/A* vCf**tiv^*tz4, y

J"':/
>#Tj *'^ fal&i-i i
' ^c<-v * '
A s

^ I/!W dl/"*"

>'rW Stsp-'Zsiff —-*-- f,-'-
* tUo/Nn T/g Atf*/-rA-'z A/sfAtyr*1/^Mx<^ -*S*

3C*rfpeM
-fy£/jAnk A*s**- r,
_/tC< Aifs*lA&AA'

< //^^»-« O J1^ 1 l' f/" ' V" r / / y / /
* rfo-tt z-2 $$6/111*7/£*-*

C64&7 i'aufj'i^Ütift ^/////? ^
/

1-
02' f?> fctZU sfa&ytyz iUt<tf0Ä&^-d^f/pt&vz.

'/y/t- t-w'J' °/A/-'/ 7/

/" x
&-*//?-2^7 '' ' y«"- - *--/ - <v ' ' '"•'V j

t* * *&/ ' r" ^ <rA^"^-'L ~A^A'

*- /fcrAS* y?^,ZyM*^^Ay^s, i

:
v, <•^„^*^y,y y/yyp1

-6>***<~ * ~, ^ '^/"*yy*'r>
yy/A^y^/^y *<»*>> yy—<//W^,^0« 'r^y^Z'/ ^ • fi. ^ ^^->T^^ ^//^ ?/y-*^,

0 s/h

"•* -^äJlä*>au«
—C*»* -5NBÄ- — Jki

Manuskript einer der
ersten Predigten, die Ragaz
in Flerden gehalten hat. In

ihr konfrontiert der ernsthafte

Jungpfarrer seine
Gemeinde mit der
Grundsatzfrage: Was kann das
Christentum uns heutzutage

noch sein?
(Foto: Staatsarchiv Zürich)

gen Tiefen der Alltäglichkeit auf die Höhen des Guten

und Edlen,... (Höhe als Metapher für das Ideal).
Im Treiben der Menschen findet Religion nicht statt.
An das Geschlecht der Gegenwart aber, das du zum
grossen Teil in den Tiefen des Weltdaseins die Höhen

vergessen, das du dich selbst vergessen und deine
Ideale verloren hast, das du an den trüben Wassern
des Weltgenusses dir Leib und Seele fieberkrank
getrunken, richtet Ragaz deshalb den Appell: Auf,
suche wieder die Höhen des Geistes, des Glaubens,
dass auf den Bergen der ewigen Gottesgedanken, in
der reinen Höhenluft des Guten, im Morgentau un-

entweihter Natur deine Nerven gesunden, dein
Herzschlag sich belebe, deine Seele grösser, stärker, stiller
werde, denn auf den Höhen ist Friede.

Alltäglichkeit, Weltdasein ist Krankheit und
Tiefe; das Gute, Edle, Ideale und Gesunde ist Höhe;
die Mittellage fehlt. Um zu gesunden, muss man die

Alltäglichkeit fliehen, denn in ihr gehen die
gesundmachenden Ideale verloren. Die Ideale also sind es,
die den Menschen emporziehen aus der Tiefe; ver-
gisst er sie, bleibt er in der Tiefe der Alltäglichkeit
und gibt damit sich selber auf.

76



3 In Chur

3.1 «Eine umfreite Schöne»1: Starpfarrer in Chur

Ragaz ist aus Rücksicht auf seine Gesundheit
und aus Frustration über «seine Heinzenberger» von
Flerden weggegangen. Grundsätzliche Zweifel an
Pfarramt und Kirche werden dabei mitgespielt
haben.2 Aber kaum ist er an der Kantonsschule, zieht es

ihn zurück.3 Die nächsten zwei Jahre wird Ragaz in
seinen Briefen vom Schulamt sagen, class ich mich in
demselben recht wohl fühle, trotz heimlicher Liebe
zum Pfarramt (Br 17, 17.12.93 und öfters). Dabei
sind von den 28 Wochenstunden des ersten Jahres

nur 8 Religionsstunden; dazu kommen 8 Deutsch, 2

Geschichte und 10 Italienisch (Br 13, 12.10.93),
alles Fächer, die Ragaz nie studiert hat. Das scheint
damals allerdings nicht unüblich gewesen sein: Es sind
darunter [unter den Lehrerkollegen] viel zu viel
ehemalige Primarlehrer, die durch ein fährchen Universität

oder ein paar Monate Ausland ihre Blosse be¬

deckt haben und sich nun Könige dünken; dazu viele

rein mathematisch-technisch Geschulte. Die
akademisch Gebildeten sind stark in Minorität, etwa ein
Viertel der Lehrerschaft. (Br 20, 29.12.94)

Überhaupt wird die Schule ihrer grossen
Aufgabe ebenso wenig gerecht wie die Kirche, sie bringt
das tiefste Wesen der Erziehung so wenig zum
sichtbaren Ausdruck, als die Kirche die Religion wirklich
verkörpert; sie ist sogar eine Verdummungsanstalt
und der Götze des Liberalismus (ebd.).

1 Brief vom 11.12.1900 an Schmiedel, s. unten Anm. 15.
2 Viele, sehr viele Illusionen sind zerstört und oft möchte ich wohl den

Pfarrerrock an den Nagel hängen, nicht aus Zweifel gegen die
Religion, sondern aus Religion. Denn ich kann die Halbheit, Laxheit
und Leblosigkeit unseres landläufigen Christentums nicht ertragen.
Auch kommen mir hin und wieder starke Zweifel an der inneren
Lebenskraft unserer jetzigen Kirche. (Br 11, 10.2.93)

3 Kaum hatte ich den Pfarrer gewissermassen ausgezogen, so hätte ich
ihn am liebsten sofort wieder angezogen. Eine heftige Sehnsucht zog
mich zu Pfarrhaus und Kirchlein zurück und sie ist noch jetzt
vollkommen lebendig und frisch. Es ist eben doch der schönste, universellste,

menschlichste, herzlichste Beruf, wenn man ihn nicht kleinlich

fasst. (Br 13, 12.10.93) So auch in Br 16.

I Ii Ii
# G ii

Chur in den 1880er Jahren. Die Churer sind ein nüchternes Volk, religiös grösstenteils leer, jedenfalls ohne religiöses Gemütsleben

und ohne die Fähigkeit tiefer innerer Erfahrung, dazu zähflüssig, vorsichtig, ohne Verständnis für alles, was nicht trivial
ist. (Br 12.5.98) (Foto: Rätisches Museum Chur)

77



Als gegen Ende 1894 die Regelung der Nachfolge

für den mittlerweilen 75jährigen Stadtpfarrer
Leonhard Herold4 konkret zu werden beginnt, ist

Ragaz selbstbewusst genug, sich unter den Papabili
zu sehen (ebd.). Er verhält sich aber vorerst so, wie

wenn er an der Stelle kein Interesse hätte.5 Im April
1895 werden er und zwei andere Kandidaten vom
Kirchenrat «confidenziell» angefragt, ob sie die Wahl
annehmen würden. Nachdem alle drei Herren dem

Kirchenrat erklären, sie seien nicht in der Lage, eine

Zusage zu geben, fordert der Kirchenrat die
Kirchgenossenschaft auf, ihre Wünsche bekanntzugeben. Die

(orthodoxe) Minoritätsgemeinde schlägt Pfarrer Gre-

minger vor, der Grütliverein Johann Durisch,6 Pfarrer

in Krummenau, der sich in diesen Kreisen als Mitarbeiter

des «Bündner Volksmannes» einen Namen
gemacht hat. Unterdessen hat sich Ragaz nach inneren

Kämpfen doch noch für eine Kandidatur entschieden

(Br 22, 21.5.95). Am 7. Juni wird er von einer öffentlichen

Versammlung als Kandidat der Reformer
aufgestellt ;7 drei Tage später beschliesst der Kirchenvorstand,

ihn zur Wahl vorzuschlagen. Nach einem

heftigem Wahlkampf (Br 23, 24.6.95) wird Ragaz

am 23. Juni 1895 mit 584 von 1060 Stimmen gegen
fünf andere Kandidaten zum Churer Stadtpfarrer
gewählt. (Durisch als Zweitbestplazierter erhält 238

Stimmen.) Eigentlich ist Ragaz als Nachfolger
Herolds gewählt worden; weil aber Rudolf Grubenmann,8

der erste Pfarrer, im August stirbt, tritt Ragaz
sofort in die erste Pfarrstelle ein und bezieht an
Grubenmanns Stelle das Antistitium (Br 24, Anm. 9).

Der siebenundzwanzigjährige Ragaz ist jetzt
eine Stütze der Churer Gesellschaft, denn den Pfarrern

ist traditionellerweise auch ausserhalb der Kirche

eine gewisse Position zugedacht. Bereits im
Oktober wird er mit fast 100 Stimmen Vorsprung
gegenüber dem Zweitbestplazierten in den Schulrat

gewählt (Br 25, 21.10.95). Im selben Jahr liebäugelt
er mit der Idee, für den zurücktretenden Herold das

Rektorat der städtischen Schulen zu übernehmen.
An seiner Stelle bekommt der ungeliebte Kollege

Nigg das Amt, was Ragaz fast tragisch vorkommt,
hätte er doch so viel Schönes und Nötiges in
Erziehungssachen in petto gehabt (Br 37, 10.11.97 und
FR 3.11.97). Ein Jahr später wird er, wiederum als

Nachfolger Herolds, Präsident des Freiwilligen
Armenvereins, Vizepräsident ist Kollega Nigg (FR
10.11.98). 1901 schliesslich wählt man ihn in den

Bündner Kirchenrat.

1897 findet in Chur die 54.Jahresversamm¬
lung der Schweizerischen Reformierten Predigergesellschaft

statt. Ragaz ist einer der Hauptredner, er
spricht über «Das Evangelium Jesu Christi und die

Moralphilosophie der Gegenwart» (s. unten Seite 84).
Dieser Vortrag ist Ragaz' erster grösserer öffentlicher
Auftritt vor einem Fachpublikum, und Ragaz wird,
allerdings mit einigen Skrupeln, mit einem Separatdruck

neben der üblichen Publikation im Tagungsbericht

auch für eine gebührende Verbreitung seiner

4 Leonhard Herold; 1819-1902, Dekan, Präsident des Kirchenrates,
Schulratsprasident, Rektor der Stadtschule. In Chur seit 1847, seit
1859 Pfarrer an der Martinskirche. «In den Sonderbundskrieg zog
er als Feldprediger. Stets schritt er fest einher, schon seine hohe
Gestalt imponierte. In allem liebte er den geraden Weg. Selten ist
wohl ein Mann so zur Leitung der Verhandlungen befähigt, wie der
Dahingegangene es war, er stand da wie ein geborener Präsident.
In Armensachen überhaupt hat der gutherzige Mann Bedeutendes
geleistet, in verstandiger Weise sorgte er fur Bedürftige, scheute keine

Muhe, die erforderlichen Mittel zu beschaffen, und half auch aus
der eigenen Tasche.» (Nekrolog Pfarrerkalender 1903)

5 Vielleicht wird, aber schon im Laufe des kommenden Jahres eine
stärkere Versuchung von naher an mich herantreten und der konnte
ich erliegen, aus Gewissenhaftigkeit. Es handelt sich um die zweite
Pfarrstelle in Chur, die nächstens vakant werden muss. Trotz innerer
Abneigung gegen die viele Arbeit und den zu erwartenden Kampf
mit Gleichgültigkeit, Roheit und Itberahsmus vulgaris musste ich
wohl folgen, wenn der Ruf an mich erginge, in diesem Falle als
einem Rufe Gottes auf ein Kampffeld. (Br 20; 29.12.94) Und doch -
und doch - es ist die wichtigste Kanzel des Kantons, die mir winkt,
Chur ist geistiger Mittelpunkt von Graubunden. Die Mannerwelt in
die Kirche zu bringen, ware ein schone Aufgabe, die Auseinandersetzung

mit den Fragen der Zeit würde mich reizen;... kurz, ich meine,

es sei doch meine Pflicht, in die Bresche zu treten, so der rechte
Mann sich nicht finden lassen will; ich meine, meine Lebensführung
und meine Ideale weisen auf solche Lebensarbeit hin; ein leiser
Gedanke flüstert mir ins Ohr, ich kann so mein kurzes Leben wacker
auskaufen. So will ich's denn nehmen, wenn's kommt, aber selbst
nichts dazu tun. (Br 22, 21.5.95)

6 Johann Durisch; 1846-1911, besuchte die Bundner Kantonsschule,
studierte in Basel und wurde 1872 ordiniert. Von 1880 bis 1911
Pfarrer in Krummenau. Seit 1892 war er Mitarbeiter des «Bundner
Volksmannes». Dieses «Volkswirthschaftlich-demokratische Organ
der Ostschweiz» war im Jahre zuvor von C. Schadler-Stecher
gegründet worden. Allerdings musste es bereits Anfang 1895 sein
Erscheinen wieder einstellen. (Noch im Dezember zuvor hatte der
Vorstand der Grutlianer beschlossen, seinen Mitgliedern das

Abonnement zu empfehlen, von einer finanziellen Unterstützung
aber vorläufig abgesehen.) Der «Volksmann» berichtete immer wieder

über die Grutlianer und wurde von diesen zur Bekanntmachung
ihrer Anlasse benutzt. So kundigte der Grutliverein 1894 seine
Novemberfeier im «Volksmann» an, an der, neben verschiedenen
turnerischen und musikalischen Darbietungen, einem lebenden Bild
(«Die Schweiz in Waffen») sowie einer Posse in einem Akt von Kot-
zebue («Der Eulenspiegel») Pfarrer Durisch die Festrede halten wurde.

Am 24. November veröffentlicht der «Volksmann» diese Festrede,

in der Durisch ausdrucklich seine Sympathie fur den Grutliverein
erklart. Es lag also auf der Hand, dass sich die Grutlianer fur Du-
risch stark machten; sie reichten zu diesem Zweck dem Kirchenrat
eine Liste mit etwa 60 Unterschriften ein.

7 Vgl. Br 22, Anm. 6.
8 Rudolf Grubenmann; siehe Seite 71 Anm. 16.

78



Ragaz' Amtsvorgänger Leonhard Herold (1819-1902, seit

1859 Pfarrer an der Martinskirche). «Selten ist wohl ein

Mann so zur Leitung der Verhandlungen befähigt, wie der

Dahingegangene es war, er stand da wie ein geborener
Präsident.» (Nekrolog Pfarrkalender)

(Foto: Staatsarchiv Graubünden)

Rede sorgen. 1899, an der Calvenfeier, hält er vor
illustrem Publikum die offizielle evangelische

Festpredigt (s. unten Seite 88). Nach der Calvenfeier ist

Ragaz schon so bekannt, dass Gerüchte um seine

Wahl nach Schaffhausen bis in die Spalten der NZZ
dringen.9

Ragaz bewältigt in diesen Jahren eine enorme

Arbeitslast,10 er nimmt sich höchstens einmal einen

Sonntagnachmittag frei und ist ständig am Rande

seiner Kräfte.11 Nachdem er im Winter 1900 die

Berufung nach Schaffhausen ablehnt, bringt ihm sein

Freund Pünchera12 im Namen einiger Kirchgenossen
einen prächtigen Blumenstrauss und 1500 Franken

für eine Erholungsreise. Ragaz kommentiert dies

Schmiedel gegenüber mit der Bemerkung: Natürlich
ist mir nun das bisschen Erde lange nicht gross genug
für meine Reisepläne und mein grösster Schmerz ist,

dass die sibirische Eisenbahn oder die von Kairo bis

zum Kap noch nicht läuft. (Br 48,10.2.00) Aber Ragaz

ist nicht fähig, sich dieser Erfolge zu freuen. Auf
die 1500 Franken reagiert er mit Entsetzen, er findet,
er habe dieses Geschenk nicht verdient.13

Als Prediger ist er überaus erfolgreich; er füllt
die Martinskirche. Am 4. Dezember 1895, also

wenige Monate nach dem Antritt der neuen Stelle,
schreibt er Schmiedel: Ja, die Predigt: mit demütigem
Danke gegen Gott sehe ich, dass mir das Schwerste

zu gelingen scheint: die Churer in die Kirche zu bringen.

Ich lege einen Zeitungsausschnitt bei, zum
Beweis dafür.14 Das «ordentlich» dürfte ein «gut» sein.

Die grosse Kirche ist in der Spätpredigt fast voll; die

Frauenplätze weit überfüllt. Ich wende starke Mittel
an. (Br 26, 4.12.95) Seine Beliebtheit wächst stetig.
Am 24. März 1897 schreibt Ursula Allemann-v.Al-
bertini an Rosa Brassel aus Malans: «Nächstes Mal,
wenns sonst nichts gibt, gehe ich an einem Sonntag
[nach Chur], damit ich wieder Herrn Ragaz predigen
höre. Beim Jahreswechsel hörte ich zwei so schöne

Predigten von ihm. Sina erzählte von einer
wunderschönen Predigt, die er über die Armenier gehalten,

sie sei so gewesen, dass eine Stille in der Kirche

war, dass man hätte eine Fliege hören können und
denen habe er 's gesagt, die da meinen, man brauche mit

9 Marie Beeli an Ragaz am 7.12.99: «Gestern abend treffe ich Ihren
Namen sogar in der Zürichzeitung, ob die Notiz auf Wahrheit
beruht?» Die NZZ vom 6.12.99 hatte im ersten Abendblatt gemeldet,
Pfarrer Ragaz in Chur habe einen Ruf nach Schaffhausen erhalten
und werde ihn wahrscheinlich annehmen. Und am Tag darauf:
«Aus Schaffhausen berichtet man uns, dass ein Ruf noch nicht
ergangen sei.» Die NZZ hatte die Falschmeldung einer Churer
Zeitung entnommen, die Ragaz zum Bleiben zu bewegen versuchte.

10 Es fehlt mir eigentlich nur eines: Zeit. Hätte ich noch die, so wäre
ich wohl in meinem Leben noch nie so glücklich gewesen wie jetzt.
Ich muss die Kunst der Zeitbenützung studieren; und in Gottesnamen

den zwölf- bis vierzehnstündigen, oft auch sechzehn bis
achtzehnstündigen Arbeitstag innehalten. (Br 27, 23.1.96)

11 Schlimm ist nur eins: das Übermass an Arbeit. Wenn man Monate
lang nie einen wirklich freien halben Tag hat und Predigten,
Unterrichtsstunden, Audienzen, Krankenbesuche, Sitzungen und tausend
andere Dinge einander nur so jagen, dann verzehrt das auf die Länge

Leib und Seele. (27.12.97, an E. Moosherr)
12 Jakob Pünchera; 1868-1901, Mathematiklehrer an der Bündner

Kantonsschule. Nach Theodor Moosherr Ragaz' wichtigster
Freund. Noch der alte Ragaz fühlt sich sehr an seinem Suizid schuldig.

(MW 199)
13 noch nicht läuft. Doch im Ernst gesprochen: ich fühle mich all

der Liebe und Güte, die mir aus den besten (im besten Sinne des

Wortes) Kreisen der Stadt so reichlich in allerlei Form gespendet
wird, nicht würdig. Ich habe dazu viel zu viel Fehler, ein viel zu kleines

Vollbringen für mein Wollen. (Br 48, 10.2.00)
14 In diesem Zeitungsausschnitt heisst es: «Man will in letzter Zeit

einen grossen Aufschwung des Kirchenbesuches bemerkt haben.
Auch die Männerbänke seien ordentlich besetzt.» (FR 3.12.95)

79



Die Martinskirche in Chur: Ich fürchtete, man werde nicht in

die Kirche kommen. Bis jetzt ist das ordentlich gegangen.
An Festtagen vollends bot die grosse Kirche kaum Raum

genug. Man bedenke, dass Chur ein ganz schrecklich
unkirchliches Städtchen ist. (Br 27, 23.1.96)

(Foto: Staatsarchiv Graubünden)

den armen unglücklichen Menschen kein Erbarmen

zu haben u. brauche ihnen nicht zu helfen, man habe

daheim genug Bedürftige. Herr Ragaz hat eben auch

jedesmal die Kirche so gesteckt voll Zuhörer, dass

nicht eine Person mehr Platz fände. Wir gehn immer

ein halbe Stunde früher hin. Herr Nigg hat scheints

lange nicht so viele Zuhörer.»15

Was erklärt Ragaz' Erfolge als Prediger? Ragaz

ist - auch wenn dies für uns nicht immer
nachvollziehbar ist - ein guter Redner. Rhetorische Mittel
setzt er sehr bewusst und ohne Bedenken ein (vgl.
oben: Ich wende starke Mittel an.). Sein Idealismus

und seine Begeisterungsfähigkeit wirken ansteckend:16

«Über die Pfingstpredigt des Herrn Ragaz hört man

nur eine Stimme des Lobes, der Bewunderung und

Zustimmung.» (FR 5.6.95 Br 22, Anm. 6)

3.2 «Des Kindes schönste Stunde»

Auch als Religionslehrer stellt Ragaz die höchsten

Ansprüche an sich, denn er steht im Dienste der
höchsten Sache und ist ihr seinen letzten Einsatz

schuldig:17 Religion will immer das Schönste und
Beste, das Kleinod des Lebens sein. Nicht dass

wir etwa hoffen dürften, oft dieses Ideal, das wir
aufgestellt haben, zu erreichen; aber viel ist gewonnen,

wenn wir wissen, um welch schwere, hohe
Sache es sich handelt. («Bemerkungen über den

Religionsunterricht», in: Bündner Seminarblätter, Nr 1

und 2; 1895)
Diese hohe Sache lastet ganz auf der Persönlichkeit

des Lehrers; diese ist es in erster Linie, die

pädagogisch wirkt, denn Religion ist etwas so
Persönliches, schwer in Begriffe Fassbares, in gewissem
Sinne immer Geheimnisvolles; sie ist nicht in erster
Linie Lehre, sondern Leben, und Leben wird nur
durch Leben erzeugt. Steht ein Mann vor den
Kindern, in dem dieses Leben webt und glüht, lebt in
diesem Manne die rechte Erzieherliebe zu den jungen
Seelen und flösst er diesen Achtung ein durch seine

sittliche Kraft und den Vollbesitz der besten Bildung
unserer Zeit, dann können auch allerlei methodische

Missgriffe den Erfolg nicht allzusehr schädigen. (5)
In zwei Gestalten soll die Religion dem Kinde

und Jugendlichen erscheinen, als grosse Freude und

15 Brief aus privater Quelle. Weitere Belege: Mein Erfolg wächst. Um
Weihnachten Kirche schon vor 8 Uhr gefüllt, und zwar auch von
Männern. ich errege fast so etwas wie eine Sensation. Wie lange
es geht, ist eine andere Frage. (29.12.95) Zwei Jahre später: Ich finde

so viel Dank und Anerkennung, ja Verehrung. (Br 33, 2.3.97)
Auch ist der Kirchenbesuch noch gewachsen. (Br 46, 12.5.99) Ich
bin eine vielumfreite Schöne (11.12.00 an Schmiedel)

16 «Herr Pfarrer Ragaz von Bierden begeisterte in klassisch-feiner und
hinreissender Weise eine dicht gefüllte Kirche für das Werk des

protestantisch-kirchlichen Hilfsvereins» (J. Durisch: Die Synode von
Malans; in: RV 29, 1893) «An der Kreislehrerkonferenz sprach Hr.
Pfr. Ragaz «in einem vorzüglichen, von idealem Schwünge
durchwehten und mit grossem Beifall aufgenommenen Vortrag über das

Thema <Der Lehrer als Erziehen» (FR, 1L. 11.98) «Heute schreibt
mir jemand, der Sie nicht persönlich kennt aus Chur: <Ich war bei

Herrn Pfarrer Ragaz in der Kirche, dieser wirklich gottbegnadete
Mann ist die herrlichste Errungenschaft, die Chur je zu Teil geworden.»

Soviel zur Hebung des verkannten Eigenwertes - und der müden

Nerven.» (Marie Beeli an Ragaz am 1.1.99)
17 Eine wirklich schlechte Predigt und eine wirklich schlechte Re-

hgionsstunde sind, wenn selbstverschuldet, eine schwere Sünde.

Denn sie verderben und entleiden den Menschen das Beste. Ja, es

darf der Spruch gewagt werden: Wenn die Religionsstunde nicht
des Kindes schönste Stunde ist, so ist sie verfehlt, das sagen wir
nicht aus beschränkter Uberschätzung des eigenen Faches; die
Sache ist vielmehr die: Religion will immer das Schönste und Beste,

das Kleinod des Lebens sein. (4)

80



als heiliges Gesetz. Man zeige der Jugend im
Bilde der religiösen Männer, auch im Bilde unseres
Herrn, zunächst das menschlich Hohe und Reine.
Die Jugend hat Freude am Heroischen, und
soweit ihr die Religion als Heroismus erscheint, hat
sie gewiss ihr ganzes Herz. Aber man fordere von
ihr noch nicht das Letzte und Schwerste aller Religion

: Selbsterkenntnis, Selbstverleugnung, ja
Selbsterniedrigung. (8)

Alle Aufgaben des Religionsunterrichts kann

man in einer Forderung zusammenfassen: Erzieht
die Jugend zum Idealismus! Damit ist keine unklare
Gefühlsduselei gemeint, sondern Demut, Pietät,
Glaube an Gott, an sich selbst und an die Menschen,

Herzensreinheit, Tapferkeit, Schwung der Seele. (9)

3.3 Ragaz' Heros: F. W. Robertson

Ragaz' Heros Mitte der neunziger Jahre ist der

englische Geistliche und Sozialreformer Frederick
William Robertson (1816-1853).18 1888 war «Sein

Lebensbild in Briefen» in der Bearbeitung von Charlotte

Broicher auf Deutsch erschienen (zweite Auflage

1894), 1890 seine «Religiösen Reden» (1899
bereits in sechster Auflage). Adolf von Harnack hatte
das Vorwort zu den Reden geschrieben und ihnen

damit zu Ansehen und Anerkennung auch in
wissenschaftlichen Kreisen verholfen. A. Altherr widmete
ihm 1891 eine Artikelserie im Protestantenblatt.
Ragaz' sechsteilige Artikelserie vier Jahre später ist mit
«Robertson, der Prophet von Brighton» (Religiöses

Volksblatt, 40-45, 1895) uberschrieben. Sie ist im
wesentlichen eine kommentierte Zusammenfassung
des «Lebensbildes in Briefen», allerdings ohne klare

Angabe der Inspirationsquelle.
Ausdrücklich macht Ragaz am Anfang seiner

Artikelserie die Übereinstimmung der Charaktere

(Robertsons und der Lesenden) zur Voraussetzung für
das richtige Verständnis: Die Kämpfe, die Leiden und
Freuden, die Spannungen und Katastrophen dieses
Lebens sind rein geistige, innerliche, und darum nur dem

interessant, der im Gebiet geistiger Kämpfe und Siege
kein Fremdling ist. (339) Fur den 26jährigen Ragaz ist
Robertson ein Vorbild, eine Identifikationsfigur. Am
8.Dezember 1894 schreibt er in sein Tagebuch: Er ist
alles, was ich sein möchte. Ich habe das Gefühl des

Krüppels ihm gegenüber. (Mattmüller 70) Wir dürfen
also erwarten, in Ragaz' Aufsatz etwas über seine

Wünsche, seine Phantasien zu erfahren, über den, der

er gerne gewesen wäre. Ragaz' Aufsatz gibt mir die

Möglichkeit, vielleicht etwas spekulativ über das

hinauszugehen, worüber er mit andern sprechen mochte
und wofür mir in den Briefen Quellen vorliegen.

Für Ragaz verkörpert Robertson, der ein
begeisterter Soldat war, den Typ des an Geist und Seele

adligen Offiziers.19 Man darf gewiss sagen, dass diese

Form männlicher Existenz auf Ragaz, der zu jener
Zeit ja noch Militarist ist - eine Feldpredigt auf dem

Waffenplatz Chur hielt ich für eine grosse Ehre (MW
210) -, eine starke Anziehung ausübt.20 Er sieht in
ihr auch eine religiöse Komponente: Grossartige
religiöse Naturen haben oft eine geheime oder offene
Vorliebe für den Kriegerstand gehabt. (340) Als
Beispiele nennt Ragaz Paulus, Zwingli und Loyola.

In seinem Kern aber ist Robertson eine zart
angelegte Natur von hochgradiger Feinfühligkeit,
die das Leid der Welt tief empfindet; er ist
schwermütig.21 Robertsons Schwermut bei hochgespannten
Ansprüchen an sich und andere dürfte Ragaz auch
auf sich bezogen haben, ebenso dessen Mangel an

18 Zu Leben und Werk Robertsons, 1816-1853, siehe Mattmuller 22.
19 Auch als Robertson auf die kriegerische Laufbahn verzichtet,

behalt er doch eine leidenschaftliche Liebe fur das Militär. (339)
Feurige Tatkraft, Ritterlichkeit, Tapferkeit sind hervorstechende
Zuge des religiösen Helden Robertson geworden. (340)

20 S. unten Seite 110.
21 Eine unbestimmte Schwermut hat steh im Laufe der Jahre immer

mehr gesteigert. Sie ist sehr häufig die Begleiterin zarter Empfindung

bei hochgespannten Ansprüchen an steh und andere; bei ihm
war sie zugleich Naturanlage. Auch hatte er als Student eine jener
Erfahrungen gemacht, die junge Gemuter leicht bis auf den Grund
des Wesens erschüttern. Dieser Zug der Schwermut begleitet ihn
nun sein Leben lang und wird oft fast übermächtig. Er nennt
einmal selbst seinen Hauptfehler: <Mangel an HoffnungsfahigkeiP.
Daneben allerdings ist er nach der Weise aller Stimmungsmenschen
im stände, sich alles Schonen und Grossen in Natur, Kunst und
Menschenleben enthusiastisch zu freuen und in guten Stunden die
Last des Lebens fröhlich abzuschütteln. Solche Naturen verzehren
sich rasch in der eigenen Glut. Das Genie ist immer eine verhängnisvolle

Mitgift: es gibt dem Inhaber höchste Seligkeit und tiefstes
Leid. Nehmen wir dazu jenen unbestechlichen Blick der Wahrheit,

der keinen der Abgrunde, an die das Leben uns fuhrt, durch
einen Nebel von Phrasen und leichten Trostgrunden sich verbergen
lasst, der sich vielmehr recht mit Absicht den dunklen Seiten der
Welt zukehrt, dazu den todlichen Ernst, der all dieses Entsetzliche
doch mit dem Glauben an den Gott, der die Liebe ist, in Einklang
setzen wtll und endlich dte Tapferkeit und Tatkraft, die helfen will
- dann haben wir einige der Grundzuge von Robertsons Charakter,
die ihn unglücklich und - gross machen mussten. Aber diese
Traurigkeit hat es ihm möglich gemacht, eine Religion zu predigen,
die wirklich dem tiefsten Dunkel des Lebens gewachsen ist. Das
Hinabsteigen in Abgrunde macht nicht froh und heiter, der ernste
Kampf mit dem Bosen auch nicht; es ist aber auch nirgends gesagt,
dass religiose Menschen stets solchen lächelnden Frieden haben
mussten. (353-354)

81



Hoffnungsfähigkeit (Ragaz in seinen depressiven
Phasen) und Freude am Schönen (Ragaz' Liebe zu
Natur und Gebirge). Solche Naturen verzehren sich
rasch in der eigenen Glut. (353, 354) Robertson wurde

siebenunddreissig. Zur Zeit, als Ragaz diesen
Artikel schreibt, glaubt er, er werde mit dreissig Jahren
sterben. Dass die Vorstellung früher Vollendung ihm
geholfen hat, mit dieser fixen Idee besser fertigzu-
werden, ist nicht von der Hand zu weisen.22 Gleichzeitig

aber setzt sie ihn unter den Druck, ein Werk zu
schaffen; gelingt ihm dies nicht - und das ist die

überwiegende Stimmung -, wird daraus ein Grund

zur Schwermut: Aber eben, wenn ich sehe, dass ich

nicht imstande bin, mein Werk zu vollenden, dann
bin ich unglücklich. (Br 41, 28.4.98)

Der unbestechliche Blick der Wahrheit, der
tödliche Ernst, Tapferkeit und Tatkraft, höchste

Seligkeit und tiefstes Leid (354): alles Eigenschaften,
nach denen Ragaz sein Leben ausrichtet. Unglücklich

und gross - ein Genie also auch er Erinnern wir
uns an die Forderungen, die Ragaz in «Zeitgemässe
Erinnerung» an den aufrichtigen Reformstudenten
gestellt hatte: sie gipfeln in der Bereitschaft zum
Martyrium und in Genie.23 Zwischen dem, was der
Reformstudent sein soll und dem, was Robertson

war, besteht kein grundsätzlicher Unterschied.
Religiöses Genie ist nicht hervorragenden Einzelgestalten
vorbehalten, sondern ist ein Ideal, nach dem sich
jeder auszurichten hat. Ragaz will aber eine demokratische

Kirche und einen gemeinsamen Glauben für
alle (vgl. oben S. 73 die Kritik an Konrad Furrer). In
den Texten bis 1902 finde ich keine Stelle, in der er
über die Spannung nachdenkt, die sich aus diesen

beiden Forderungen ergeben muss.
Auch hatte er als Student eine jener Erfahrungen

gemacht, die junge Gemüter leicht bis auf den

Grund des Wesens erschüttern (354); das verweist
auf Ragaz' «Zugserlebnis». Bereits jetzt, etwa acht

Jahre früher, bildet das grosse, die ganze Person
erschütternde Erlebnis ein Element in Ragaz' Bild des

Reifeprozesses; das Zugserlebnis kommt also nicht
unvorbereitet!

3.4 «Männliches Christentum»

Eine direkte Konsequenz aus Ragaz' Bewunderung

alles Heroischen ist sein 1900 erschienenes

Plädoyer für ein «Männliches Christentum». Ich sage:

es ist ein verhängnisvoller Schaden, dass unser Kir-
chentum und Christentum so sehr weiblich geworden

sind. (6) Ich will meine Meinung so ausdrücken:
das Christentum, wie wir es gemeinhin verstehen
und üben, ist viel zu unmännlich geworden. (9)

Mann und Frau haben verschiedene Zugänge
zur Religion.24 Wo der Mann grübelt und zweifelt,
da erfasst sie leicht in unmittelbarem Schauen des

Gemütes das, was kein Auge gesehen und kein Ohr
gehört. Vertritt die Frau mehr die Milde, so der
Mann die Kraft; bringt sie am Christentum mehr das

Feine, Zarte, Innige zur Geltung, so er mehr das

Grosse, Strenge; ist ihre Sache mehr die Religion des

Herzens, das Leben und Weben in frommer
Empfindung, so vertritt er mehr das Recht und das
Bedürfnis des religiösen Denkens und Forschens, auch
der religiösen Kritik. (7) Er schmiedet Systeme und
errichtet Lehrgebäude, in die dann die Frau die Wärme

des Gemütes hineinträgt.
Traditionell gelten im Christentum die

weiblichen Tugenden mehr als die männlichen, also die

Sanftmut höher als die Tapferkeit, die Demut höher
als der Stolz, die Selbstverleugnung mehr als die
Selbstbehauptung. (11) Im Pietismus gar wird aus der

göttlich grossen Gestalt der Evangelien, für die der
Name Held ganz ungenügend ist, der sanfte Hirte mit
den gescheitelten Locken (11-12), und die Frommen
werden zu Lämmlein des Herrn. Aber auch die
Liberalen leisten ihren Beitrag zur Verweiblichung
des Christentums. Auch wir reden zu gern oberflächlich

vom Christentum als der «Religion der Liebe»,
will heissen: des Zuckerbreis. (13)

Ursprünglich aber ist das Christentum eine

Anweisung zur Erziehung von Helden! (14) Und ich
behaupte, dass ein Christentum, das diesen Heldensinn

verliert, weder die rechte Frau noch den rechten
Mann befriedigt. Namentlich kann es die Jugend
nicht begeistern. Die Jugend sehnt sich nach Kraft, sie

22 Ein anderer Fruhvollendeter in Ragaz' Phantasie ist der Kirchenhistoriker

und Neutestamentier Paul Wernle, 1872-1939. Ragaz ist
so beeindruckt von dessen «Die Anfange unserer Religion» (Tubingen

1901, 2. Aufl. 1904), dass er Schmiedel schreibt: Dieser Wernle

ist wirklich unverschämt gescheit und frühfertig. Er wird gewiss
jung sterben. (Br 55, 20.2.01)

23 S. oben S. 73. der Mut des Kampfes, der Entsagung, des Martyriums

furs Ideal. (257) Ja, etwas vom Prometheusfeuer der Prophe-
tie muss in deiner Seele glühen, (258).

24 Jedes Geschlecht hat seine besondere Fähigkeit, das Christentum zu
verstehen. Die Frau fasst insbesondere das Liebesevangelium in
seiner ganzen Glut, Zartheit, Innigkeit und Tiefe. Sie versteht leichter

jenes heilige Erbarmen, welches das Flerz des Evangeliums ist. (6-7)

82



will sich für etwas erwärmen, was gross, kühn,
heldenhaft ist. Der rechte Mann kann nur in einer Religion

die Erfüllung seiner Sehnsucht finden, welche
seine Männlichkeit verklärt, nicht in einer, welche sie

bricht, und die rechte Frau beugt sich vor nichts lieber
als vor der Offenbarung wahrer, geweihter Kraft (14).

Wie alles, was über das Christentum gesagt
wird, müssen sich auch diese Behauptungen am Bilde
Jesu bewähren. Dieses Bild lehrt uns, dass das

Christentum etwas durchaus Grossartiges ist. Ich finde
keinen weichlichen, schwächlichen Zug am Bilde des

wirklichen Jesus. Es ist ein Bild von majestätischer
Grösse. Viel mehr als der Zug der Sanftmut und
Weichheit tritt an ihm hervor eine göttliche Herbheit,

ja Schroffheit. Aus diesem Munde gehen Worte

scharf wie Schwerter. Eine heilige Rücksichtslosigkeit

ist einer der am meisten charakterischen Züge
seines Wesens. (15) Zeigt mir ein Heldenbild, das vor
dieser Grösse nicht klein würde! (17)

Allerdings wissen wir wohl, dieses Bild hat
auch weiche, zarte Züge. Er ist der Krankenheiland,
der Retter der Verlorenen, er drückt die Kinder an
sein Herz - er ist die unendliche Liebe. (17) Das ist
kein Zeichen von Schwäche, wie Nietzsche behauptet,

im Gegenteil: es ist ein Zeichen von Kraft, gütig
und hilfreich sein gegen die Schwachen, die Stärksten

sind die Mildesten. (18) Das ist nun die weibliche
Seite an Jesus, und so kann man sagen, dass in Jesus
das männnliche und weibliche Ideal vereinigt sei

zum Bilde des vollkommenen Menschen. Diese Einheit

bildet gerade seinen unergründlichen Reichtum
und seine göttliche Herrlichkeit. (18)

In seiner Passion sucht auch Jesus, der Starke,
Trost und Halt bei den Jüngern. Übrigens vergesse
man nicht: diesen Zustand tiefster Depression hat
kein Menschenauge gesehen, ausser dem der treue-
sten Jünger. Vor den Menschen ist er nur gross und
stark. Solche Stunden der Finsternis haben jeweilen
die Grössten durchgemacht. ...In solchen Stunden

gerade entsteht der Heroismus, der nachher die ganze
Welt nicht mehr fürchtet mit ihrer Macht, weil die
Seele mit Gott gerungen und gesiegt hat. Die am
höchsten hinaufsteigen sollen, müssen am tiefsten
hinunter. (19) Auch Ragaz verbirgt seine Depressionen

vor den andern,25 auch er erlebt Stunden der
Finsternis. Wahrscheinlich macht er sein Leiden
dadurch erträglicher, dass er es - immer als ernsthaftes
Spiel der Phantasie - zur Voraussetzung von Grösse
erklart. Dann aber stellt das Leiden jene Unterschei¬

dung zwischen sublimerer und gröberer Religiosität
her, die Ragaz bei Furrer kritisiert hat.

Grundsätzlich ist Heroismus für jeden Mann
ein anzustrebendes Ziel. Die Vorbilder sind da - das

grösste unter ihnen ist Jesus -, aber die Männer sind

zu feige, zu streberhaft, zu charakterlos, um ihnen
nachzueifern. Nur ein Hauch aus der Kraft Jesu
genügte, um hunderte zu Männern zu machen, die jetzt
Memmen sind. Christentum ist Heldentum. Heldentum

aber nicht als trotzigen Widerstand verstanden,
sondern als ruhiges Leiden um der Wahrheit willen.
Das ist geistige Überlegenheit, innerer Sieg. Und
wahrlich, wie der Gequälte spricht: «Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun», da geht
Menschengrösse über in Gottesgrösse. (20) In Jesus
ist etwas von dem an Geist und Seele adligen Offizier
Robertson: Er ist immer und jederzeit der sieghaft
Überlegene; er beherrscht die Seelen mit Blick und
Wort wie ein König. In jeder Lage kommt ihm von
selbst das rechte Wort, nie ein Fehlgriff, nie eine
Unsicherheit, alles aus einem Guss. (16)

Zwei Kategorien von Helden gibt es: jene, die
mehr Christi weibliche Seite verkörpern (Franz von
Assisi, Pestalozzi, Wichern - Helden der Liebe und
doch auch Helden), und jene, die mehr die männliche
Seite verkörpern: Paulus, Luther, Cromwell,
Gordon,26 Zwingli. Warum nennt Ragaz hier nicht eine
einzige Heldin? Was hält ihn davon ab, eine Elisabeth

Fry, eine Florence Nightingale oder eine Kate
Marsden, deren Heldenmut er doch am Anfang des
Referates (5-6) so eloquent geehrt hat,27 in die Reihe
Pestalozzi - Wichern zu stellen Ist er, entgegen allen
Beteuerungen,28 von der Ebenbürtigkeit der Frau

25 leb bin immer fröhlich:, wenigstens mit und vor den Leuten und
auch wenn ich allem bin, (Br 33, 3.3.97) Die letzte Aussage ist
ein klarer Widerspruch zu ihrer Umgebung; sie ist einer jener oft
vorkommenden Versuche von Ragaz, ja nicht den Eindruck
aufkommen zu lassen, es gehe ihm schlecht oder er habe nicht alles im
Griff, (s. unten S. 105)

26 ein Gordon, der aufdem Dach seines Palastes sitzt, wahrend die
Kugeln rechts und links ßtegen, der, von seinen Soldaten im Stich
gelassen, unbewaffnet ins feindliche Lager reitet, ins Zelt der Fuhrer

tritt und sie so durch einen fast übermenschlichen Mut entwaffnet,

einen Mut, der aus felsenfestem Gottvertrauen fliesst. (21)
27 Ehre dem weiblichen Christentum! Ehre dem Christentum einer

Elisabeth Fry, das ihr den Namen eines Engels der Gefangnisse
erworben, das ihr, der zarten Frau, den Mut gegeben hat, ohne
Begleitung in die düsteren Abgrunde von Kerkern zu steigen, wohin
der Direktor steh nie ohne bewaffneten Schutz getraut; ehre dem
Christentum einer Florence Nightingale, die man über die Schlachtfelder

der Krim wandeln sah, umringt von Tod und Grauen,
(5-6)

83



doch nicht so ganz überzeugt Oder hat er vielleicht

vor der weiblichen Religiosität - und um religiöses
Heldentum geht es in dieser Heldenliste - letztlich
doch keine so hohe Meinung Man wirft der Frau
nicht ganz mit Unrecht vor, dass sie sich in ihrem
religiösen Verhalten zu sehr bestimmen lasse vom
subjektiven Eindruck, von augenblicklicher Gefühlserregung.

Wahr ist ihr, was ihrem Herzen am besten

zusagt. Mit grösserer Ängstlichkeit als der Mann
hängt sie an dem, was überliefert ist; sie hasst
vielleicht den, der daran rührt, auch wenn das noch so

nötig ist. Nie sind religiöse Neubildungen von
Frauen ausgegangen. (7) So viel ist gewiss: Für Ra-

gaz gibt es eine klare Zuteilung nach Geschlechtern,
und er ist nicht fähig, auch wenn die Fakten ihn
desavouieren, von diesem Vorurteil abzurücken.

Eine Variante desselben Themas ist der Vortrag
«Selbstbehauptung und Selbstverleugnung», den Ra-

gaz zum ersten Mal am 27. Januar 1903 beim

Freisinnigen Gemeindeverein St. Leonhard in Basel hielt
(Br 68, Anm. 3) und der 1904 als Broschüre erschien.

Der Vortrag ist ein Plädoyer für die Rechte des Ich,
der Persönlichkeit, deren Wahrnehmung von der

freisinnigen Kanzeltheologie immer sehr schnell als

«Selbstsucht» abqualifiziert wird (ein Vorwurf, den
die liberalen Pfarrer gerne gegen die sich emanzipierende

Arbeiterschaft ins Feld führen, siehe unten
S. 119). Ragaz wendet sich dagegen, dass das Christentum

nach dem Wort Jesu «Wer mir nachfolgen will,
der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich

und folge mir nach» immer mit Selbstverleugnung
gleichgesetzt wird, und tritt prononciert für das Recht
auf Selbstbehauptung ein: Ich halte es für gut, wenn
von einem Vertreter christlicher Lebensauffassung
nachdrücklich das Recht der Selbstbehauptung in
Schutz genommen wird. (12) Selbstbehauptung oder
Selbstliebe ist nicht dasselbe wie Selbstsucht; Selbstliebe

ist Heiligung des Ich (14), sie ist ein Gesetz wie
die Nächstenliebe: Wir müssen alles, was sich uns
anbietet, darauf hin betrachten, ob es unserer
Persönlichkeit frommt und nötig ist oder nicht. Die
Persönlichkeit ist der Massstab. (16) Die Persönlichkeit
ist das Zentrum des sittlichen Lebens. Gut sein, sittlich

sein beisst eigentlich so viel als wir selbst sein,
durch das Gesetz des eigenen Inneren bestimmt werden.

Hier stimmt die Bergpredigt mit der Lehre
Kants überein. (18) Sittliches Heldentum ist immer

nur dann zustande gekommen, wenn ein Mensch

ganz auf seine innere Stimme gehört hat und ihr
gefolgt ist. Das grösste Beispiel darin ist uns Jesus: Das
ist gewiss, dass die Menschengeschichte uns keinen

zeigt, der so wie er aus dem Eigenen (das allerdings
mit Gott in der tiefsten Gemeinschaft stand, die wir
kennen) gelebt hätte wie er, so ganz frei von irgend
einer äusserlichen Fessel, heisse sie Gesetz, Herkommen,

Tempel, Menschenrücksicht. (25)
Aber führt die Selbstbehauptung nicht zu

einem hässlichen Egoismus, zu Selbstsucht? Selbstsucht

aber ist, wie schon der Name sagt, eine Krankheit

(eine «Sucht») des Selbst. Die Krankheit besteht
darin, dass alles, was das Leben uns zuführt, auf
gewisse beschränkte Interessen des Ich bezogen wird.
Ihr könnt die Selbstsucht Herzverengerung oder
Schwindsucht der Seele nennen. Jedenfalls verzehrt
sie das Leben und mindert das Selbst. Denn von sich
allein kann keiner leben. (30) Natürlich ist es die Liebe,

die der Selbstsucht ihre Grenzen zeigt, die sagt,
wo Selbstbehauptung frevelhaft wird. Wir dürfen
nichts gegen die Liebe tun um des guten Gewissens
willen. Wir müssen aber auch - und das ist die positive

Wendung des Gedankens - lieben, weil wir
dadurch reicher werden. Wir dürfen die freilich etwas
paradoxe Behauptung wagen, Liebe sei die wahre
Selbstbehauptung. Wer nicht liebt, ist arm. (32) In
der Liebe finden Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

zusammen, sie schliessen sich nicht aus,
gehören vielmehr notwendig zusammen und können

nur vereinigt gedeihen und fruchten. (37)

3.5 Evangelium und moderne Moral

Ragaz' Referat am Schweizerischen Predigerfest

1897 ist einer der beiden Höhepunkte der Chu-

rer Zeit (MW 208).
Thema des Hauptreferates und des Korreferates

des ersten Verhandlungstages war «Das Evangelium

Jesu Christi und die Moralphilosophie der

Gegenwart».19 Anlass für diese Themenwahl dürfte
der Kongress der Ethischen Gesellschaften 1896 in

28 Wir betonen zum Uberfluss nochmals, dass die Frau dem Manne
ebenbürtig, gleichwertig ist. (6)

29 Unter diesem Titel wurde der Vortrag in den «Verhandlungen der
Schweizerischen Reformierten Predigergesellschaft, 54.
Jahresversammlung in Chur» veröffentlicht. Ich zitiere nach der 1898 in Berlin

erschienenen, textidentischen Ausgabe mit dem Titel Evangelium

und moderne Moral.

84



Zürich gewesen sein, an dem der Internationale
Ethische Bund mit Sekretariat in Zürich gegründet
wurde.30 Dem Ethischen Bund ging es darum, «die

Menschen in sittlichem Streben zu einen, ohne dass

irgend nach ihrem religiösen Bekenntnis gefragt
wird» (RGG1, 1910). In kirchlichen Kreisen muss
diese Bewegung ziemlich viel Staub aufgewirbelt und
Ängste geschürt haben. Ragaz meint nämlich in
seinem Vortrag, er könne den meisten kantonalen
Referenten 31 den Vorwurf einer gewissen Voreingenommenheit

gegen den Gegner und einer in meinen

Augen unerlaubten Geringschätzung desselben nicht
vorenthalten. Es erhebt sich die Frage, ob wir wohl
daran tun, die ganze ethische Bewegung der Gegenwart

von vornherein als Gegnerin zu betrachten.
Man könnte sie ja wohl ebensogut eine

Bundesgenossin nennen.32 (22) Bundesgenossin ist sie

insofern, als sie wie die Kirche auf die tiefgehende
Verderbnis und damit auch auf das tiefe
Regenerationsbedürfnis der Zeit hinweist und, oft mutiger als

diese, die sozialen Zustände kritisiert.
Diese Gemeinsamkeit ändert aber nichts daran,

dass es zwischen dem Ethischen Bund und der

Kirche einen unüberwindbaren Gegensatz gibt: als

Spielart des Positivismus vertritt der Ethische Bund
eine autonome Ethik, d.h. eine Ethik, die auf eine

religiöse Begründung zu verzichten können glaubt.
Zweck des Vortrages ist es, dem zu widersprechen:
Ich will es gleich deutlich aussprechen, auf was ich

hinauskomme: Es gibt keine von der Religion
unabhängige Moral. Alle Versuche einer autonomen
Moral beruhen auf Selbsttäuschung. (30)

Dieser Kampf gegen die autonome Moral ist
ein Kampf von höchster Bedeutung und Dringlichkeit

; es geht nämlich um die Frage, ob die Religion
auch in Zukunft sittliche Führerin der Menschheit zu
sein beanspruchen darf, es geht ums Zentrum, um
die Seele33 der Religion.

Ragaz muss nun also den Nachweis führen,
dass es eine Moral ohne Religion nicht geben kann.
Wir behaupten zuerst: Es ist unmöglich, eine Ethik
wissenschaftlich zu begründen. (30) Ein moralisches
Ideal kann man nicht wissenschaftlich definieren.
Auf die Frage «Was soll ich tun ?» gibt es keine
wissenschaftliche Antwort. Die Frage, was z.B. Glück
sei, kann ganz verschieden verstanden werden. Daraus

ergibt sich: Alle Moral beruht zuletzt auf Glauben.

(31) Jede Ethik ist auf eine Deutung der
Existenz des Menschen angewiesen, die seinem Handeln

Sinn verleiht. Diese Deutung leistet per definitionem
die Religion, sie ist Deutung des Sinnes der
Gesamtwirklichkeit durch ein Gefühl, Ergriffensein vom
Sinn der Dinge. (35)34 So kommt z.B. auch die

Humanitätsreligion, deren Gott die Menschheit ist,
nicht ohne die letzten Fragen aus: Was, wenn die

ganze Menschheit nur eine Anomalie, wenn die
Unvernunft Herrin im Weltall wäre Wenn alles sittliche

Ringen und Streben der Menschheit nichts wäre
als das Flackern eines Irrlichts über dem Abgrund
des ewigen Todes, f (38) Diese Fragen werden für
jeden Menschen, der sich tiefer besinnt, sofort zur
Hauptsache, gegen die alle Fragen des moralischen
Details zurücktreten. (39) Religion (auch
Weltanschauung oder Philosophie) ist immer zentraler als
Moral. Was für ein Mensch man ist, hängt auch
gewaltig davon ab, was man für eine «Philosophie»
oder besser, für eine Weltanschauung hat. Wie viele
edle Menschen gibt es, die das Gute wüssten und
deren moralisches Urteil sich fast bis ins Ungesunde
verfeinert hat; aber es fehlt an Kraft und Mut.
Der Kampf um die Weltanschauung, um Gott, bleibt
doch der tiefste, der eigentliche Kampf des
Menschen. Es ist auch der Kampf, durch den gerade die
Gegenwart hindurch muss, mag sie wollen oder
nicht. (39-40) Jede Humanitätsreligion, und mit ihr
auch die Ethik des Ethischen Bundes, will die Mensch-

30 Ragaz unterscheidet nicht zwischen den beiden Begriffen: Moral
(Ethik) ist als Theorie die systematische Konstruktion des vollkommenen

Menschenlebens von einer bestimmten Auffassung vom letzten

Zweck des Menschenlebens aus, als Praxis das mehr oder weniger
bewusste und konsequente Streben nach Verwirklichung dieses

vollkommenen Lebens. (34-35)
31 Wie üblich war das Thema vorbereitend in einzelnen kantonalen

Pastoralvereinen, Pastoralkonferenzen oder Synoden behandelt
worden und waren die dort gehaltenen Referate dem Hauptreferenten

(also Ragaz) zugesandt worden.
32 Mir erscheint sie manchmal wie eine Fruhhngsbotschaft. Das Eis

des Materialismus ist geschmolzen. Der Winter ist vorüber, auf den
oden Gefilden regt sich das Leben. (22-23)

33 So viel ist klar: Die Kirche der Gegenwart ist vor eine apologetische
Aufgabe gestellt, wie sie seit den Tagen des Celsus nicht mehr in
solcher Grosse dagewesen ist: Es gilt, ihre Lebensansicht zu verteidigen;

es handelt steh nicht um mehr peripherische Dinge, wie
vielfach in der Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft,
sondern ums Zentrum, um die Seele; es handelt sich darum, ob die
Religion auch in Zukunft sittliche Fuhrertn der Menschheit zu sein
beanspruchen darf, oder ob sie nur noch in der Stille gewisser
privater Gefühle ein ruhiges und ehrenvolles Alter, ein otium cum dig-
nitate, zu erwarten hat. (22)

34 Jede Moral (Ethik) hängt in allen wichtigen Bestimmungen ab von
der Auffassung von Sinn und Zweck des Menschenlebens und diese

wieder hangt zusammen mit der Deutung von Sinn und Zweck
der Gesamtwirkhchkeit, also mit dem religiösen Fuhlen und Denken.

(37)

85



heit von diesem notwendigen Kampfe, der allein ihre
Seele retten kann, abziehen, indem sie ihr einredet,
dass er unwichtig, wenn nicht gar unnötig sei. (40)

Damit ist Ragaz bei seiner Lebensaufgabe^5
angelangt, dem Kampf um Gott, um die
Weltanschauung. Aus einer erkenntnistheoretischen
Argumentation (Wie begründe ich moralische Leitsätze
wird hier eine theologisch-anthropologische (Was
braucht der Mensch, damit er wahrer Mensch sei

Seine Seele retten kann er nur, indem er um Gott und
die Weltanschauung kämpft. Dass der Mensch sich

Religion im Kampf aneigne, ist die Erfahrung von
Ragaz. Denkbar sind auch andere Formen: zum
Beispiel die kritiklose Annahme der Religion der Väter
oder die Überwältigung durch Religion in einer
Bekehrung. Aber Ragaz sieht nur die Möglichkeit des

Kampfes, durch den jeder Mensch hindurch muss, so
wie er es selber täglich erfährt.

Im folgenden dritten Abschnitt widerlegt er
verschiedene Einwände der autonomen gegen die

religiös begründete Moral, und zwar derart, dass die

religiöse Moral aus aller Anfechtung siegreich
hervorgeht und die Versuche einer autonomen Moral zu
einer unfreiwilligen Apologie der Religion und des

Christentums werden (61). Mich interessiert an
diesem Abschnitt nur die Frage, ob auch hier Persönliches,

Erlebnishaftes durch die theologische
Argumentation hindurchscheint. Wörter wie Tiefe oder

Kraft zeigen an, dass wir uns in diesem Bereich
befinden. Die verschiedenen Einwände gegen die religiös

begründete Moral haben, so Ragaz, eines
gemeinsam: Es fehlt allen Versuchen, die religiöse
Moral, sagen wir deutlicher: die christliche Moral, zu
ersetzen, an Tiefe und Kraft. Ihr Lebensideal hängt
in der Luft, es ist nicht getragen von einer allumfassenden,

helfenden Wirklichkeit. (57) Die helfende
Wirklichkeit ist die Berührung mit dem Höchsten, sie

ist ein Einfliessen der Kraft des Höchsten in den
suchenden Menschen. Dabei bleibt aber Eins doch fest:
dass es gerade daraufankommt, ob ein Mensch etwas
Höchstes hat, dem er anhangen kann mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele, mit ganzem Gemüte und
mit all seinen Kräften. Aus der Berührung mit
diesem Höchsten fliesst dann immer wieder die Kraft,
trotz aller eigenen und fremden Schlechtigkeit zu
laufen, ohne zu erliegen, zu wandeln, ohne müde zu
werden. Das ist das tiefste Elend, wenn einer nichts
mehr hat, wofür sein Herz glüht. Dann leidet bei
allem Reichtum des Geistes und aller Tiefe der sittli¬

chen Einsicht sein Handeln an Herzschwäche. (54)
Auch wenn Ragaz hier so tut, als ob er von

den Menschen im allgemeinen spräche - die beiden
letzten Sätze sind ein präzises Bild der ragazschen
Psyche: Herzschwäche, tiefstes Elend, also Schwermut,

Depression, meint, dass das Herz nicht mehr
glüht (wobei «glüht» mit «vor Begeisterung» zu
assoziieren ist) (s. unten S. 104). Wieder macht Ragaz sein

Lebensproblem zu einem theologischen Lehrsatz.
Und wie oben im Falle des Kampfes verabsolutiert er
auch hier seine ganz persönliche Erfahrung: Religiöse

Würde hat nur das Glühen, die Begeisterung.
Das Bedürfnis nach Kürze riete mir dringend

an, hier zu schliessen. Aber der Gegenstand ist
ungeheuer reich und weit. Thema des Vortrages ist ja die
moderne Moral und das Evangelium Jesu Christi. Bis

jetzt aber ging es nur um die Religion (d.h. das

Christentum) im allgemeinen. Der Schlussteil thematisiert

das Verhältnis zwischen moderner Moral und
der Moral Jesu. (62) Das Bedürfnis nach Kürze rät
mir, darauf nicht einzugehen. Ich nehme dafür den
Faden da auf, wo es wieder um das Thema Kraft,
Kampf, Männlichkeit geht, da wo Ragaz auf Nietzsche

zu sprechen kommt. Dessen titanische Auflehnung

gegen den Nazarener deutet darauf hin, dass in
unserer Verkündigung von Jesus ein grosser Fehler
gemacht worden ist. Man hat das Christentum zu
einem weichlichen, süsslichen, kleinlichen Ding
gemacht, das keine kühnen, freien, harten, männlichen
Seelen begeistern kann. Mit diesem «honigsüssen
Christus» [des Pietismus], von dem schon Thomas
Münzer in der derben Sprache der Tage Luthers sagte,

dass das Volk sich an ihm «zu Tode fressen werde»,

wird man in der Gegenwart, deren Merkmal ein
harter Realismus ist, keine Siege erringen, die eines

Siegesliedes wert wären. (77) Jesus ist nicht nur der
milde Tröster der Mühseligen und Beladenen, nicht
nur der sanftmütige König der müden Seelen,
sondern vor allem auch der Geisseischwinger, der Streit-
bringer, der Herr der Starken, der Held! (77-78)

Von dieser Kampfesbereitschaft Jesu ist leider
in der Kirche wenig zu spüren: Keine jener sittlichen
Errungenschaften, die den Stolz unseres Geschlechtes

bilden, ist mit dem Namen der Kirche verknüpft

35 Mein einziger Gedanke ist: Gott zu finden, und zwar so, dass ich
ihn andern zeigen kann. Dieser «Kampf um Gott», einst mein Thema

für die Probepredigt (Gen. 32, 21-31), soll offenbar meine
Lebensaufgabe sein. (Br 13, 12.10.93)

86



(79), sie hat sich weder für die Befreiung der Sklaven

eingesetzt, noch hat sie gegen die Hinmordung der
Armenier protestiert, noch gegen Alkoholismus und

Unzucht, und in der Erkenntnis und Verarbeitung
der sozialen Probleme kommt sie kläglich hinten-
nach gehinkt. (79) Gerade angesichts der grossen
sozialen Kämpfe, die unsere Zeit bewegen, tut uns

Selbstbesinnung und Busse doppelt not. Mit starken
kirchenkritischen Worten und dem Aufruf zur Busse

der Tat (81) beschliesst Ragaz sein Referat, allerdings
ohne zu sagen, an welche Taten er denkt.

In einem 1899 in den «Protestantischen
Monatsheften» veröffentlichten zweiteiligen Aufsatz «Zur
Philosophie des Glaubens» nimmt Ragaz den

erkenntnistheoretischen Gedanken des Churer Vortrages

nochmals auf. Anlass dazu gibt ihm eine in derselben

Zeitschrift erschienene Kritik dieses Vortrages.
Der Rezensent, Pfarrer Ernst Etter,36 hatte sich an
Ragaz' These gestossen, Ethik wissenschaftlich zu

begründen sei unmöglich, und hatte versucht, selber eine

solche Begründung zu liefern. Ragaz antwortet auf
Etters Kritik, indem er die Unterschiede zwischen

ihnen beiden auf zwei unterschiedliche erkenntnistheoretische

Ansätze zurückfuhrt, den Intellektualismus,
dem Etter, und den Voluntarismus, dem er selber

anhänge. Für den Intellektualismus ist das theoretische

Denken der einzige Prüfstein der Wahrheit, der

Voluntarismus bekennt sich zum Primat der praktischen
Vernunft. Für diesen gibt es noch einen andern Massstab

als die Logik, nämlich das praktische Ich, Wille
und Gefühl. Für die Voluntaristen wird das Welträtsel

praktisch gelöst durch einen Willensentschluss, durch
Glauben und durch Arbeit im Sinne dieses Glaubens.

Sie betonen die Tatsache, dass alles Wissen sich

zuletzt auf Glauben gründet, auf den Glauben an die

Gültigkeit der Denkgesetze, an ihre Tauglichkeit zur
Ermittlung einer objektiven Wahrheit. Das Denken
kann sich nicht selbst beweisen. (262)37

Dann wiederholt Ragaz etwas weitschweifig
seine Ausführungen zur Begründung der Moral: Mit
den Mitteln des theoretischen Erkennens sind wir
nicht imstande, zu einem Prinzip der Moral zu
gelangen. Die Wissenschaft also beschreibt (oder
erklärt), was ist, die Moral fordert, was sein soll. (264)
In der Wissenschaft herrscht die Notwendigkeit des

Kausalgesetzes; in der Moral die Freiheit der
Entscheidung für oder gegen eine moralische Norm, für
oder gegen ein Ideal. Nicht der Kopf entscheidet,

sondern Herz und Gewissen, letztlich ist diese

Entscheidung ein Akt des Glaubens, der Hingabe.38
Wer so denkt, nimmt den Vorwurf des

Subjektivismus auf sich. Ragaz antwortet darauf mit dem

Gedanken, das moralische Ideal müsse sich mit seiner

eigenen Kraft im entscheidenden Subjekt
durchsetzen.39 Dasselbe gilt für Gott oder die religöse
Wahrheit: sie müssen sich aus eigener Kraft im Subjekt

durchsetzen. Sie sind zwar nicht dasselbe wie die
höchsten sittlichen Ideale (diese sind Produkte der
Geschichte, sittliche Genien prägen sie in ihre Zeit
ein), aber sie werden vom Menschen auf dieselbe
Weise wahrgenommen. Schon daraus ergibt sich,
dass Sittlichkeit und Religion wie auch das sittliche
Ideal und Gott zusammengehören.40 Die Sittlichkeit
ist immer die via regia zu Gott und Christus gewesen...

(Evangelium und moderne Moral 25) Setzt
sich ein sittliches Ideal aus eigener Kraft in einem
Menschen durch, so macht dieser Mensch eine reli-

36 Ernst Etter; 1870-1947, damals Pfarrer in Rebstein, «war mit Ragaz

bis zu dessen Tode freundschaftlich verbunden und stand ihm
in bezug auf seine religiösen, sozialen und politischen Uberzeugungen

nahe» (Br 31, Anm. 1)
37 Damit hat Ragaz seine Ethik erkenntnistheoretisch fundamentiert.

Ich entnehme diesen Ausdruck dem zweiten Teil dieses Aufsatzes
(auf den ich hier nicht weiter eingehe), in dem Ragaz einem Autor
den Vorwurf macht, seine Arbeit sei von exaktem Wissen weit
entfernt. Ich mochte gleich hier meine Verwunderung darüber
aussprechen, dass Bolliger [das ist der Autor jener Arbeit] seine
«Erfahrungstheologie» niemals erkenntnistheoretisch fundamentiert.
(314)

38 Ein moralisches Ideal appelliert nicht an den Kopf, sondern an
Herz und Gewissen, und diese personliche Entscheidung gibt dem
Kampf um die Moral die dramatische Leidenschaft. Rein
wissenschaftliche Überlegung behalt ungleich mehr die Ruhe der Objektivität.

Wenn ein neues moralisches Ideal aufleuchtet, so fragen wir
nicht zuerst: ist es wissenschaftlich wohlbegründet? sondern: ist es
schon und gross? (265)

39 Ein moralisches Ideal muss eben die Kraft haben, sich durchzusetzen

und die Subjekte fur sich zu erobern. ...Es gibt eine objektive
sittliche Wahrheit, nur dass der Intellekt nicht genügt, sie zu erfassen.

Dennoch setzt sie sich durch und verschafft sich durch eigene
Kraft Anerkennung. Geradeso kann an die objektive Existenz
Gottes glauben, auch wer alle Gottesbeweise ablehnt, geradeso
setzt Gott steh dennoch durch und eint allmählich die Menschheit
in der wahren Erkenntnis Gottes durch eigene Kraft, und geradeso
drangt jede religiose Wahrheit sich auf durch ihre innere Macht,
auch wo kein die Stelle eines Beweises vertretender geweihter Buchstabe

sie tragt. (266)
40 Das Gesetz muss dem Evangelium vorausgehen. ...Es ist eine

Binsenwahrheit, die wir aber in Predigt und Unterricht noch viel zu
wenig berücksichtigen: Dass das erste die ideale Forderung ist und
das zweite der Nachweis, dass jeder echte Idealismus sich in Gott
vollendet. (Evangelium und moderne Moral 25) Es scheint mir darum

gut zu sein, wenn wir den Rehgtonsbegriff so weit fassen, dass

er das Grosste, was der Mensch leistet, die Hingabe an ein sittliches
Ideal, einschhesst. (269)

87



giose Erfahrung, eine Erfahrung, die ihn Gott naher

bringt. Genau das wird Ragaz im sogenannten
Zugserlebnis geschehen (s. unten S. 114). Ragaz nimmt hier
theoretisch vorweg, was ihm fast vier Jahre spater
konkret widerfahren wird.

Bei aller Betonung des Durchsetzungsvermo-
gens des Ideals kommt es Ragaz aber sehr darauf an,
dass die Freiheit des Menschen nicht verloren gehe.

Denn nur der freie Mensch kann sich zum Elochsten

aufschwingen, dessen der Mensch fähig ist, dem

Heroismus: So aber, da das moralische Ideal uns nur
einladen und nicht zwingen kann (geistig verstanden

da es geglaubt werden muss, da es ein Wetten
und Wagen gilt, wird die Liebe frei und stark, es

kommt in das moralische Leben seine dramatische

Spannung, sein Jubel und seine Tragik hinein. Wer
mochte diese opfern der kühlen mathematischen
Sicherheit zuliebe Wir wurden damit das Höchste
verderben, wozu der Mensch sich aufschwingen
kann: den Heroismus. (269-270) (s. unten S. 107)

3.6 Die Calvenfeier 1899

Die Calvenfeier zeigt uns Ragaz auf einem
Höhepunkt seiner Karriere, sie zeigt ihn uns als

wortgewaltigen Prediger, als begeisterten Propagandisten
des Patriotismus. Ich hatte die Festpredigt zu halten.
Es war ein grosser Anlass, der grosste dieser Art, den

ich erlebt. Gott halfmir (ich darfwohl so sagen), dass

ich auf der vollen Hohe stand. Ich konnte aus dem
stärksten und tiefsten Quell meines religiös begründeten

Bundnertums schöpfen. Gross war der Beifall
und das Lob... Ich empfing ein freundliches Lob auch

aus dem Munde der Gattin des anwesenden
Bundespräsidenten Muller. In der ganzen Schweiz war man
auf mich aufmerksam geworden. Die Berufungen an
wichtige Stellen wollten nicht aufhören - zu meiner
Qual! Es war der Höhepunkt meiner Beliebtheit und
Volksverbundenheit. (MW 209-210)

Ragaz hatte am 28. Mai die Predigt beim
protestantischen Festgottesdienst in der St. Martinskirche

zu halten, eine Woche spater blickte er in einer
weiteren Predigt auf die Feier zurück. Beide Predigten

wurden unter dem Titel «O Land, höre des Herrn
Wort. Zwei vaterländische Predigten gehalten wahrend

der Calvenfeier in Chur» veröffentlicht. Wir
lesen sie heute nicht ohne Befremden; sie wirken auf
uns als Zeugnis eines geradezu trunkenen Patriotis-

an),

liiirt Oes Herrn Wort!

Sinei nakhiiidlfifie «Jkeifigien

gefallen

tpäfyrenb £>er Caloenfßicr in (Diur
am 28 trtai «116 am ^ 3um 1899

USeotifjarS Maja?, Pfarrer.

Der Seiltet Irag fflirb bau fautoiialeii Joubs fiir Srnaljiimg uitb Scfleibung
armer Sdfulfiitber jiigcweiibct

muv
Commtffienspcrfag pon £ ijifc

1099

Die Calvenfeierpredigten von Leonhard Ragaz. Der
Reinertrag aus dem Verkauf der Broschüre wurde «dem kantonalen

Fonds für Ernährung und Bekleidung armer Schulkinder»

zugewandt.
(Staatsarchiv Graubünden)

mus und einer unguten Verbindung von Nationalismus

und Religion. Und doch - in der eben zitierten
Passage ist der Stolz noch des alten Ragaz nicht zu
überhören. Mit keinem Wort distanziert er sich von
seiner damaligen Haltung. Dafür erklart er deutlich,
wie er seinen Auftritt verstanden haben will: So
bildete die Calvenfeier den Höhepunkt einer Linie meiner

Entwicklung und eines Momentes meiner
Existenz - und das Ende. (MW 210). Wir müssen uns
also auch mit den Calvenfeierpredigten beschäftigen.

Ich beginne mit einem Hinweis auf Ragaz'
rhetorische Feistung, denn die meint er, wenn er sagt,
er habe auf der vollen Hohe gestanden. Allerdings
haben wir gerade dafür kaum mehr ein Sensorium;
was damals die Zuhörenden begeisterte, wirkt heute
hohl. Aber auch uns wird beim Lesen klar: Da will
einer Wirkung erzielen, und dazu zieht er alle Regi-

88



ster: Von diesen Kämpfern, die an die ferne Grenzmark

Rätiens geeilt waren, vom Schmerzensschrei
der zu Tode gequälten Täler des Ostens gerufen,
wusste oder fühlte doch ein Jeder: Aufunserer Kraft
und Treue ruht Bündens Heil und Freiheit. Heute
Bündner oder nimmermehr! Da knieten sie nieder,

entblössten Hauptes, zum Gebet nach der Vätersitte,
der ergraute Krieger neben dem kaum dem Knabenalter

entwachsenen Jüngling, der Vater neben dem

Sohne, der Bruder neben dem Bruder; umweht vom
Grauen der kommenden Schlacht, die Vernichtung
vor Augen, wenn der Angriff misslang, hoben sie

Herzen und Hände empor zum Herrn der Heerscharen,

in dessen Namen sie streiten wollten für Haus
und Hof und freies Heimatland, dass er ihnen Kraft
und Gnade gebe, das Gewaltige zu vollbringen. Und
sie haben es vollbracht. (3-4)

Die erste Predigt ist eine Entfaltung des Gedankens,

dass Gott durch die Geschichte zum Bündnervolk

spreche. Und zwar spricht er Worte der Liebe,
der Mahnung und der Verheissung. So ein Liebeswort

Gottes ist der Sieg bei Calven, auch sind es die

Reformation, der Dreissigjährige Krieg und schliesslich

der Anschluss an die Eidgenossenschaft.
Dem Wort der Mahnung nimmt Ragaz die

Schärfe, indem er jede Mahnung mit der
entsprechenden Tugend verbindet, eine rhetorisch geschickte

und dem Festakt gewiss angemessene Mischung
von Kompliment und Kritik: Als gesundes Volk soll
sich das Bündnervolk vor dem Laster hüten,41 als

ernstes Volk vor Leichtfertigkeit in Lebensauffassung

und Weltanschauung.42 Das Bündnervolk ist
ein einfaches, treues und biederes Volk, und es soll
sich deshalb davor in Acht nehmen, seine Eigenart
an das Fremde zu verlieren.43

Das Wort der Verheissung schliesslich, das an
das Bündnervolk ergeht, sagt, dass es dir noch gut
gehen soll. Auch für die Völker gilt, sogut wie für den

Einzelnen, das Wort: «Die mit Tränen säen, werden

mit Freuden ernten.» Wer aber hat mehr gelitten als

du Ist der Boden deines Landes nicht getränkt von
Blut und Tränen Auf diesem Boden muss nach
göttlichem Gesetze die Saat einer schöneren und reicheren

Zukunft erwachsen. Bleibe nur treu dem Besten, was
du hast, und dein Gott wird dir Treue halten! (14)

Ragaz steht den Bündnern nicht so unkritisch
gegenüber, wie man es dieser Predigt entnehmen
könnte. Die Flerdener waren ihm zu stumpf und roh,
zu kleinlich, trag und materialistisch (s. oben S. 69),

und über die Churer schrieb er ein Jahr vor der Cal-
venfeier an Schmiedel: Es ist ein nüchternes Volk,
religiös grösstenteils leer, jedenfalls ohne religiöses
Gemütsleben und ohne die Fähigkeit tiefer innerer
Erfahrung, dazu zähflüssig, vorsichtig, ohne
Verständnis für alles, was nicht trivial ist. (Br 12.5.98)
Das will nicht heissen, Ragaz sei in der Calvenpre-
digt nicht aufrichtig gewesen. Aber er weiss, dass

eine Festpredigt nicht der Ort ist, den Anwesenden
die Freude an der Feier zu verderben. An der Calven-
feier waren vaterländische Gesinnung und Begeisterung

gefordert. Ragaz hat die Gabe, seine Begeisterung

zu potenzieren, sich in sie hineinzuschreiben.
Aus dieser vaterländischen Begeisterung spricht er
hier, und in diesem Sinne ist diese Predigt wahrhaftig.

Das Calvenfestspiel von M. Bühler und G. Luck
schloss (nach den vier Aufzügen: Die Vereinigung der
drei Bünde, Beginn der Kriegswirren, Kriegselend an
der Grenze, Die Schlacht an der Calven) mit einem
«Festakt», der die damals erst hundert Jahre
zurückliegende «Vereinigung Rätiens mit Helvetien»
darstellte. Gegen Ende der Auffuhrung erschien, so die

Regieanweisung, Rätia «in eisblauem Stahlpanzer
und Helm, Schild und Spiess in der Linken, gefolgt
von den eisgekrönten Bergspitzen Bernina, Silvretta,
Rheinwaldhörner, Signina, Piz Russein, Scesaplana
und Albigna (weissgekleidete Jungfrauen mit blendenden

Firnenkronen)». Auf der andern Seite der Bühne
«naht Helvetia mit ihrem Bannerträger, Es folgen
die Banner der eidgenössischen Stände, von Knaben in
den Kantonsfarben und Mädchen in den Landesfarben

geleitet.» Rätia und Helvetia treten einander
gegenüber, das « rätische Banner wird geschwungen und
in den Kreis der Standesbanner getragen.»

41 Es wurde dich aus einem gesunden, naturstarken Volke zu einem
schwächlichen, an Leib und Seele serbelnden Geschlechte machen,
unwürdig der Vater. Bundnervolk, wenn du echt bleiben willst, so
muss etwas in deinem Wesen sein von der Reinheit deiner Firnen
und vom weissen, kühlen Gischt deiner Bergbache. (11)

42 Bundnerland, wir wünschen dir Jünglinge, fern von entnervender
Blasiertheit, unvergiftet vom Laster, mit heiligem Feuer in frischer
Seele. Manner wünschen wir dir vor allem, die Mut haben, Mut,
wie die Calvenhelden anzustürmen gegen die hohen Schanzen des
Bosen. Und Frauen wünschen wir dir, Bundnervolk, die mit
reinem Sinn und reichem Gemüt das Herdfeuer des guten Geistes im
grossen Bundnerhause pflegen, die alles erfüllen mit dem Opferrauch

ihrer hebenden, dienenden Hingebung. (13)
43 Nicht weiter aufkommen soll der Geist, der vor dem Gelde im Staube

kriecht und ihm das Beste opfern mochte. Bundnervolk, bleibe
gross und echt in Einfachheit, Kraft und Treue. (12) (Die Stelle richtet

sich gegen die aufkommende Fremdenindustrie, die Ragaz ein
Dorn im Auge ist.)

89



In Ragaz' Predigt ist der Anschluss Graubündens

an die Eidgenossenschaft geradezu das Ereignis,
auf das unsere ganze frühere Geschichte hingearbeitet

und dessen Vorahnung über der Calvenschlacht
schwebte. (8) Beide, Predigt und Festspiel, machen
also die Vereinigung Graubündens mit Helvetien
zum Höhepunkt der Bündner Geschichte.

Guido Decurtins schreibt in der «Churer
Stadtgeschichte» (Band II, 430): «Mit der Calvenfeier
gelang den Bündnern nichts Geringeres als die Integration

in das schweizerische Staatswesen durch die

gleichzeitige Betonung der spezifisch bündnerischen

Am Ende des Calven-Fest-
spiels erscheinen Rätia
und Helvetia mit ihren

Bannerträgern auf der
Bühne. Erst wird das Banner

der Rätia, dann das
der Helvetia geschwungen,

und es ertönt der
tausendstimmige Jubelruf
«Heil dir, Helvetia!»

(Foto: Staatsarchiv
Graubünden)

Identität. Der bündnerische Nationalismus fand seine

Entsprechung in einer verstärkten Abwehrhaltung
gegen den Einbruch der modernen Welt, hervorgerufen

durch die tiefgreifenden Veränderungen in
Gesellschaft, Wirtschaft und Politik in den vergangenen
Jahrzehnten.» Ragaz' Calvenfeierpredigt fügt sich
nahtlos in diesen ideologischen Diskurs ein. Auch in
diesem Punkt erweist sich Ragaz als Stütze der Bündner

Gesellschaft, zeigt sich seine Verwobenheit ins
Churer Establishment.

«Gott und Vaterland», so der Titel der zweiten
Predigt, sind die zwei grössten Gedanken, die in eines

90



Menschen Herz kommen können (20); und Ragaz
hat keinerlei Bedenken, sie miteinander zu verbinden:44

In der Vereinigung dieser beiden Gedanken
besteht die Eigenart der schweizerischen Heimatliebe.

(20) Gott und Vaterland ergänzen sich, zwischen
ihnen kommt es zu einem fast mystischen Austausch.
Beide Elemente werden erst in diesem Austausch in
ihrer wahren Grösse gesehen: So erscheint uns Gott
erst recht gross, herrlich und gütig, wenn wir ihn
schauen im geliebten Vaterlande, wenn wir ihn

segnend und schirmend walten sehen über unseren

Dörfern und Städten, über unserer stillen Hütte. Und

was wäre umgekehrt das Vaterland ohne Gott? Es

wäre wie eine Erde ohne Himmel. Was wäre aber die

Erde ohne den unendlichen Himmel über ihr? Erst
dann erhält die ganze Vaterlandsliebe ihre Kraft und
Weihe, wenn sie sich vermählt mit der Gottesliebe,

erst dann wird das Vaterland wunderbar gross und

schön, wenn wir in ihm ein Werk von Gottes Hand
sehen, wenn es umweht ist vom Odem des Höchsten.

Mattmüller bemerkt zu dieser Predigt zu

Recht, Ragaz habe das Volksganze mit religiöser
Inbrunst empfunden. «Das ist eine politische
Grundeinstellung, die nicht mit der einseitigen Zuwendung
zu einem Volksteil, wie sie der Klassenkämpfer
vollzieht, vereinigt werden kann. Wenn Ragaz also in
der Churer Zeit an sozialen Fragen arbeitete, konnte

er das nur in der Form der Sozialreform tun, die den

Volkskörper als solchen anerkennt und nur Verschiebungen

innerhalb desselben anstrebt.» (Mattmüller
69) Gleichzeitig erfährt Ragaz auch sich selber als

Teil dieses Volkskörpers, geht auf in diesem (s. oben
S. 88: Höhepunkt meiner Beliebtheit und
Volksverbundenheit). Als Ideologielieferant, als bedeutende

Persönlichkeit des öffentlichen Febens Graubündens,

der sogar die Frau des Bundespräsidenten die

Hand reicht, ist er Teil des ganzen Volkes. Ragaz hat
in Chur keinen Grund zur Dissidenz.

3.7 Im Kampf um die Weltanschauung

Die Auseinandersetzung mit den theologischen
Problemen der Zeit heisst in Ragaz' Sprache Kampf
um die Weltanschauung. Zu sagen, theologische
Probleme seien für ihn existenzielle Probleme, wäre eine

Untertreibung. Erst wenn die Dinge einmal in dieser
Weise brennend geworden sind, dass exegetische,
bibelgeschichtliche Fragen beinahe Frage der Seligkeit

oder Unseligkeit werden, dann gewinnt die Exegese,
die Bibelkritik den Herzschlag lebendigen Interesses.

(Br 21, 9.3.95) Billiger sind theologische Antworten
nicht zu haben. Das versetzt Ragaz in einen Zustand
andauernder Unruhe, Gespannheit, ja Überspannung.

Die Veröffentlichungen aus der Bündner Zeit
geben Auskunft über das, was er mindestens soweit
zuende gedacht hatte, dass er die Publikation
verantworten konnte; hier scheint sich Ragaz seiner Sache

sicher zu sein. Von seiner Ungewissheit darf nur
Schmiedel erfahren; die Briefe an ihn zeigen Ragaz'
Kampf um die Weltanschauung in seiner ganzen
Dramatik.

Im März 1895 (Br 21, 9.3.95)45 stellt er sich
die Frage, ob wir von Jesus genug wissen, um sicher

zu sein, dass er wirklich existiert hat und nicht eine
Sagenfigur ist. Und wenn ja, hat dieses Wissen
überhaupt eine Bedeutung für uns Kann geschichtliche
Gewissheit uns selig machen (Es ist dies die Frage,
die Lessing in «Über den Beweis des Geistes und der
Kraft» gestellt und für die er das Bild vom garstigen
breiten Graben geprägt hat,46 das Ragaz hier zitiert.)

Auf dem Spiel steht damit auch die Begründung
der Moral: Schon vor dem Churer Vortrag versteht
er Moral als Hingabe an die Ideale einer Persönlichkeit,

d.h. in erster Linie an die Ideale Christi (Br 24,

44 Als bei einer verregneten Auffuhrung des Festspiels ausgerechnet
bei den Worten des Dichters Salis «Schaut hin, noch nie sah ich so
hell sie strahlen/Die Gottessonne über unserm Thal» tatsächlich
die Sonne hinter schweren Wolken hervortrat (immer nach der
Erzählung Ragaz' in dieser Predigt, S. 19), war das fur ihn wie ein
Blick göttlicher Liebeshuld; das war einer jener Augenblicke, wo
ein Volk das Eingreifen einer höheren Hand in freudigem Schauder
zu spuren glaubt. Davon wird man noch reden in den spatesten
Zeiten. In diesem Hervortreten der Sonne in diesem Augenblick hat
der Gott unserer Vater sich herabgeneigt zu unserm Volk, um mit
ihm in grosser Stunde neu zu schliessen seinen Eriedensbund.

45 Ist denn der Fels, auf dem euer Himmel ruhen soll, der historische
Christus, wirklich fest genug fur diesen Zweck? Ist dieser Fels
nicht schliesslich ein Sagenfels? Kann geschichtliche Gewissheit uns
selig machen? Ach, der breite Graben Lessings klafft wieder vor
mir. Wenn ich einst am Fuss der Kirchenruine am Heinzenberg
Ihnen gegenüber so uberzeugt und so ungeschickt die Meinung
vertrat, dass die Geschichte (im weitesten Sinn des Wortes) uns eigentlich

doch immer noch durchsichtiger sei als die Natur und das
Reich des «reinen Gedankens», so hat diese Uberzeugung schon
lange ihre beruhigende Kraft fur mich verloren und ich taste und
spähe nach neuen Gründen wie auch Gegengrunden. (Br21,
9.3.95)

46 Das, das ist der garstige breite Graben, über den ich nicht kommen
kann, sooft und ernstlich ich auch den Sprung versucht habe. Kann
mir ]emand hinuberhelfen, der tu' es, ich bitte ihn, ich beschwöre
ihn. Er verdienet einen Gotteslohn an mir. (G.E. Lessing, Uber den
Beweis des Geistes und der Kraft, 1777.)

91



11.8.95).47 Wird die Existenz Christi fragwürdig, so
hat das Konsequenzen für Ragaz' Ethik. Unter
diesem Aspekt ist Ragaz auf geschichtliche Gewissheit

angewiesen, auch wenn er von der Geschichte lieber
frei würde, weil sie ihm zu unsicher ist.

Im Mai 1896 (Br 28, 25.2.96)48 berichtet er

Schmiedel, die Lektüre der Schriften Schrempfs49
gebe ihm wieder eine gewisse Freiheit von der Frage
nach der Existenz der Person Jesu. Ein Jahr später (Br
34, 20.6.97)50 wird er gar unter dem Eindruck der

Forschungen von Johannes Weiss51 proklamieren, er
sei jetzt vom Zwang frei, an die Offenbarung Gottes
im geschichtlichen Christus zu glauben (der «Ritschl-
sche» Christus). An die Stelle der Auseinandersetzung

mit Christus (Christologie) könne jetzt wieder
die Gottesfrage (Theologie) treten. Zu Recht relativiert

er noch im gleichen Brief seine

Freiheitsbegeisterung als Gefühlserguss, denn nur etwa fünf
Wochen später (Br 35,29.7.97)52 berichtet er, er werde

nun die Frage nach dem Verhältnis von Theologie
und Geschichte in den Mittelpunkt seines Denkens
rücken. Es geht wieder um die Frage, welche

Konsequenzen es für die Theologie hätte, wenn bewiesen

werden könnte, dass Jesus gar nie existiert hat. Als

Belohnung für das theologische Ringen erwartet er
eine schon lange nicht mehr genossene Freiheit.

Im November desselben Jahres (Br 37, 10.11.

97)53 meldet er, er sei jetzt endgültig vom Ritschl-
schen Christus los: Zu vieles an Jesu Lehre ist unklar,
als dass er noch letzte Autorität sein könnte; zu

wenig ist klar, um Gewissheit zu geben. Als
Alternative sieht er jetzt die Erkenntnis des lebendigen
Gottes aus den gegenwärtigen Offenbarungen und
erklärt dies sofort zur ungeheuren Aufgabe für das

gegenwärtige Geschlecht, die an Schwierigkeiten die

Aufgabe der Reformation bei weitem übersteigt. Die
scheinbare Abkehr von Jesus wäre dann in Wirklichkeit

das genaue Gegenteil, nämlich die Erfüllung seines

Willens, der darin bestand, die Menschen zu
Gott zu führen. An die Stelle der Christuspredigt
muss die Gottespredigt treten. Es wird darum gehen,

religiöse Erkenntnis direkt von Gott zu beziehen, die
Geschichte darf nur noch ein Hilfsmittel zur
Gotteserkenntnis sein. An dieser grossen theologischen
Aufgabe würde Ragaz gerne mitarbeiten; allerdings
braucht es dazu ein frisches Herz, doch da gerade

liegt das Problem.54

Im August des nächsten Jahres geht ihm die

christologische Hauptfrage wieder mächtig im Kopf

herum (Br 42, 23.8.98), einen Monat später (Br 43,
27.9.98)55 beisst er an demselben Problem, aber mit

47 Moral ist Glaube, begeisterte Hingabe an eine der Persönlichkeiten,
die mit neuen Gedanken und Idealen auftreten. Dieser Glaube ist
im letzten Grunde aller theoretischen Ergrundung und Bestreitung
unzugänglich. Wird mir diese Persönlichkeit irgendwie genommen,
unsicher gemacht, so bin ich verloren. Ich bin dann ein Planet, dessen

Sonne erloschen ist. Alle Wege fuhren mich immer wieder auf
diesen Punkt: Offenbarung Gottes in der Geschichte, darin wieder
in den leitenden Persönlichkeiten, wovon eine, Jesus, fur mich der
Fels meines Glaubens geworden ist. Konnte mir aber einer feste
Fundamente zeigen, ohne dass ich die Geschichte mehr brauche, ich
meine das Detail der Geschichte und zwar eine Einzeigeschichte, er
ware mir Retter und Befreier. Der garstige Graben Lessings! (Br 24,
11.8.95)

48 So bin ich gerade auch durch ihn wieder zu mehr Selbständigkeit
gegenüber Jesus gekommen, was Sie gewiss freuen wird, in dem
Sinne natürlich, dass ich mein religiöses Leben unabhängiger fühle
von der Entscheidung über die wichtigsten Fragen des Lebens Jesu
oder sogar von seiner historischen Existenz. (Br 28, 25.2.96)

49 Christoph Schrempf; 1860-1944,1892 wegen seines Widerspruchs
gegen das Apostolikum aus dem wurttembergischen Kirchendienst
entlassen. Um welche seiner Schnft(en) es hier geht, ist nicht
bekannt.

50 Das ganze Gebäude meines «Ritschlschen» (um mich kurz
auszudrucken) Christus ist hingefallen wie ein Kartenhaus. Es war schon
lange baufällig. Ich bin frei! Und jetzt fahre wohl, Christologie, und
gegrüsst sei mir, Theologie! Allerdings, es ist mir nicht klar, wie wir
eine religiose Gewissheit begründen können, die allfalhg auch
stehen konnte ohne Christus. Aber es muss sein, oder es ist aus mit
meiner Theologie. Ich atme erfreut die Luft der Freiheit, in der
mich allerdings noch friert im dünnen Mantelchen meiner «Theologie».

Doch das sind blosse Gefuhlsergusse. (Br 34, 20.6.97)
51 Johannes Weiss; 1863-1914. Er erkennt den streng eschatologisch-

zukunftigen Charakter der Reich-Gottes-Botschaft Jesu (Br 25,
Anm. 8): «Das Reich Gottes nach Auffassung Jesu (ist) eine
schlechthin uberweltliche Grosse, die zu dieser Welt in abschliessendem

Gegensatz steht. Die religiös-ethische Verwendung dieser

Vorstellung in der neueren Theologie, welche dieselbe völlig
ihres ursprunglich eschatologisch-apokalyptischen Sinnes entkleidet
hat, (ist) unberechtigt.» (Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, zitiert
nach H. Ott, Die Antwort des Glaubens, 2. Aufl. 1973, 435)

52 Ich stelle mir die Frage ganz radikal und ganz konkret so: wie stunde

es mit deiner Religion, wenn man beweisen konnte, dass Jesus

gar nicht als geschichtliche Persönlichkeit existiert hatf Was dann

übrig bliebe, das muss offenbar deine Religion sein, allfalhg also die

Verzweiflung. Hier muss ich mtch also einmal endgültig durchringen,

und ich habe eine Ahnung, dass ich zu einer schon lange nicht
mehr genossenen Freiheit durchdringe. (Br 35, 29.7.97)

53 Die paar Dinge, die man im Leben Jesu als ordentlich deutlich und
stcher betrachten kann, reichen nicht aus, jene Gewissheit zu geben,
deren der Glaube bedarf. Es bleibt eben nur eins mehr übrig: den

lebendigen, gegenwärtigen Gott aus seinen gegenwartigen Offenbarungen

zu erkennen und alle Geschichte nur sekundär zu verwerten.

Es ist das die ungeheure Aufgabe, die unserem Geschlechte

gestellt ist; diese Aufgabe ist eben fast zu gross, denn sie ist mehr als
die einstige Reformation. (Br 37, 10.11.97)

54 An dieser grossen Aufgabe an meinem geringen Teil mitzuarbeiten,
ware mir ein hohes Gluck. Doch weht es mtch ziemlich kalt an
beim Gedanken an sie. Jedenfalls sollte das Herz dazu frisch sein.
Und da hegt eben mein traurigstes Geheimnis. Ich spure halt
doch immer wieder dieses Manko an Kraft und Frische, (ebd.)

55 Wessen ich bedarf, ist mir gewiss, namentlich mein Gottesglaube.
Der ist der Fels, auf dem ich ruhe und den zwar die Nebel der
trüben Stimmungen umlagern, aber keine Zweifel erschüttern können.
(Br 43, 27.9.98)

92



geringer Hoffnung, zu einiger Ruhe zu gelangen.
Nachdem ich in den Ferien lange Zeit geglaubt hatte,
mein Heureka rufen zu dürfen, bin ich wieder auf
dem gleichen Fleck. Die beiden Gedankenreihen:
historische Unabhängigkeit der «christlichen»
Weltanschauung und absolute Abhängigkeit derselben von
der Person Jesu Christi, treffen aufeinander, keine

besiegt die andere, und das Gefecht kommt zum Stehen.

Im Marz 1899 (Br 44, 7.3.99) begleitet ihn das

Problem der religiösen Autonomie unaufhörlich.
Und eigentumlich: seit ich jeder Christologie entsagt
habe und mich an den lebendigen und gegenwartigen
Gott allein halte, predige ich mit einem Feuer, einem
Elan über Christus, wie nie sonst. Sollte das auch
hier der Segen der Freiheit sein Zwar ganz verdaut
habe ich den harten Brocken noch nicht, aber ich bin
nicht mehr so ungeduldig. Ich habe das Gefühl, dass

ich allmählich zur Klarheit und Befriedigung
durchdringe. Em Jahr spater (Br 48, 10.2.00) ist die
Christologie immer noch der schwache Punkt. Meinen
Kampf um Gott mochte ich als abgeschlossen
betrachten, im Prinzip wenigstens ist er's, aber der

Kampf um Christus ist noch im Gange, und es ist
noch nicht abzusehen, wie er enden solle. Mein
Gottesglaube stutzt sich aufgegenwartige oder doch

erfahrene Realitäten, bei der Frage nach Christus
handelt es sich um historische Dinge. im übrigen
aber suche ich immer nach einem Buch, das mir
Jesus so recht nahe brachte, mir einen starken Impuls
gäbe. Bald scheint es mir, alles, was mir am
wertvollsten sei, ruhe auf so festen Säulen gegenwartiger
oder doch selbst erlebter und allezeit erlebbarer Realität,

dass die Geschichte Jesu und seines Reiches mir
fast bedeutungslos vorkommt, bald wieder wird sie

mir zur höchsten und besten der Realitäten. Auf die

Lange ertrage ich das nicht, es muss Klarheit werden.

Gegen das Zugeständnis, dass Jesu Gottes-
verhaltnis prinzipiell anders gewesen sei als das uns-

rige, sträubt sich bei mir von jeher ein sehr starkes

Gefühl, das ich nicht bekämpfen mag, weil ich seine

Berechtigung lebhaft empfinde. Ich will direkt
und ohne weitere Vermittlung zum himmlischen Vater

beten und Christus ist mein Mittler gerade
dadurch, dass er jeden Mittler unnötig macht. Kurz,
man kann machen, was man will, aus der theozentri-
schen Frömmigkeit kann ich nicht heraus. Das bleibt
fest - jedoch auch bei dieser Voraussetzung sollte ich
endlich darüber zur Klarheit gelangen, welche Rolle
dies Faktum: Jesus Christus, im ganzen meiner reli¬

giösen Weltanschauung zu spielen habe. Ich muss

wissen, ob ich vielleicht doch erst in den Vorhof der
Gotteserkenntnis eingedrungen bin oder nicht, ob
nicht vielleicht das Wort: Jesus Christus eine noch
unentdeckte Welt fur mich bedeutet. Auf diesen
Punkt will ich nun meine Kopf- und Gemutsarbeit
verwenden und gewiss klopfe ich noch oft hilfesuchend

bei Ihnen an. Und im August 1902, also schon

m Basel, geht Ragaz religiös und theologisch wieder
durch eine rechte Krise. Die «Christologie» macht
mir wieder sehr zu schaffen. (Br 67, 23.8.02)

Ragaz hat, wie vor allem das Zitat aus Br 48

zeigt, Probleme mit der Göttlichkeit Christi. Er will
ihn als Menschen, wie er selber einer ist; er mag auch
nicht zugestehen, Jesus habe ein prinzipiell anderes
Gottesverstandnis gehabt, als dies dem Menschen
möglich ist. Auf der andern Seite weiss er nicht, ob er
mit dieser Haltung etwas Wesentliches am Christentum

verpasst, ob er sich nicht erst in dessen Vorhof
aufhalt. Soll nun Christus je über mich die Gewalt
gewinnen können, welche er über die besitzt, die ihn
früh geliebt, denen er von frühe an Mittelpunkt der
Religion war, die ihre Christusliebe schon von Eltern
und Voreltern ererbt haben? (ebd.) Wahrend der
Churer Zeit ist dies nicht geschehen. Ragaz muss
sich an seinen Gottesglauben halten, in dem er, wie
er in den jüngeren Briefen betont, im Prinzip wenigstens

Gewissheit findet (Br 43 und 48). Es gilt also
der Satz: Es bleibt eben nur eins mehr übrig: den
lebendigen, gegenwartigen Gott aus seinen
gegenwartigen Offenbarungen zu erkennen und alle
Geschichte nur sekundär zu verwerten. (Br 37) Was
aber heisst Erkenntnis des lebendigen Gottes aus
seinen gegenwartigen Offenbarungen Es muss sich um
eine Gotteserkenntnis handeln, die ohne Jesus und
ohne Geschichte auskommt (bzw. Geschichte nur als
Hilfsmittel benutzt). Ich kann mir darunter nur die
Gotteserkenntis in einem unmittelbaren religiösen
Erlebnis oder in einer religiösen Stimmung vorstellen
(in der Ragaz die Anwesenheit Gottes erfahrt). In
Ragaz' Sprache heisst das: Hochgebirgsstimmung,
erhöhtes Leben (s. S. 104), Begeisterung. Dazu ein
erstes Beispiel (weitere Belege s. Kapitel 4.1): Ich
habe wohl die glucklichsten Wochen meines Lebens
hinter mir. Es war mir gegönnt gewesen, die Sonntage

vor den Ferien voll Warme und Kraft zu predigen,
und Schwung und Frische des Gefühls dauerten bis

weit in die Ferien hinein. Mit einem Hochgefühl
sondergleichen habe ich die Herrlichkeiten genossen, die

93



sich vor mir auftaten. Das waren Wochen, wo der
Strom des inneren Lebens voll und freudig rauschte,

wo ein Gefühl der Gottesnähe mich beseelte, ein
Frieden, eine Freude, eine Erhabenheit über die Welt

in mir war, wo Gedanken und Gefühle in solcher
Frische, Kraft, Fülle, Tiefe, Neuheit und Schönheit
unaufhörlich in mir aufquollen, dass ich mir sagen
musste: Oh, wenn du, nicht immer, aber nur oft so

wärest. (Br 42, 23.8.98)

3.8 Im Kampf gegen den Alkohol

Im Juni 1896 befasste sich die Evangelische
Synode mit dem Thema «Alkoholismus». Die folgenden

Zitate aus dem «Freien Rätier» vom 30.Juni
1896 geben einen Eindruck in Gehalt und Stil der

Auseinandersetzung: «Treffend führte er [d.h. der

Referent] jenen wichtigen Grundgedanken durch,
dass die Schuld nicht am Alkohol, sondern am
Menschen liege, und hier müssten wir denn auch einsetzen

in Predigt, Unterricht und Seelsorge. Unsere
Pfarrhäuser zu Stadt und Land sollen selber mit dem

guten Beispiel vorangehen und ihren Gästen die freie
Wahl zwischen Alkohol und Fruchtsäften lassen [!].
Der Koreferent Michel (Samaden) hätte gern die

bündn. Verhältnisse mehr berücksichtigt gesehen,

Unser Bündnervolk ist im ganzen gesund, arbeitsam
und nüchtern, unser Hauptaugenmerk müssen wir
darauf richten, den Alkohol eben doch als Genussmittel

hinzustellen, das nicht nur als solches, sondern
auch sonst seine fürchterlichen Folgen haben kann.

Mit Beifall wurde namentlich der Vorschlag des

Koreferenten aufgenommen, auf ein Sonntagsgesetz
hinzuarbeiten, das allen Wirtshausbesuch am Sonntag

vormittag untersagt, das nicht nur den Trinker,
sondern namentlich den Wirt für vieles Trinkerelend
verantwortlich macht». Zweieinhalb Stunden dauerte
die Diskussion, in der religiöse Einwirkung empfohlen,

Staatshilfe gefordert und auf den sittlichen Wert
der Polizeistunde hingewiesen wurde. «Alles in allem
können wir sagen, dass die Synode mit Eifer sich des

Gegenstandes angenommen hat, und hoffen wir,
dass diese Verhandlungen Synodalen und Gemeinden

zum Segen gereiche.»56 Übertriebenen Eifer wird
man den Synodalen nicht vorwerfen können; auch

ist nicht zu übersehen, dass sie im Alkoholismus
einen guten Vorwand sahen, um den Wirtshausbesuch
während der Predigt zu verbieten.

Das war freilich nicht die Art und Weise, wie
der ernsthafte Ragaz den Gegenstand behandelt
haben wollte. Diesen hatte ein Erlebnis so beeindruckt,
dass sich ihm die Laxheit seiner Kollegen verbot: Ich
stiess im Churer Waisenhaus auf fünf Kinder
einer Trinkerfamilie. Davon war das älteste völlig
normal, das zweite schon etwas geschwächt, das

dritte noch mehr entartet, das vierte schon schwachsinnig,

das fünfte aber völlig vertiert. Ich bin an
jenem Abend mit dem Abstinenzgelübde im Herzen
heimgegangen und habe es dann auch verwirklicht
und bin dann, einige kürzere oder längere, jedenfalls
harmlose Ausnahmen abgerechnet, dabei geblieben.57

(MW 184)
Vermutlich in der ersten Märzhälfte 1896 (Br

29, Anm. 4; MW 184) hielt Ragaz vor der
Gemeinnützigen Gesellschaft von Chur den Vortrag «Der
Kampf um den Alkohol».

Ragaz beginnt sein Referat mit einer Schilderung

der Not der unteren Stände,58 um dann die

negativen Folgen des Alkohols auf Volksgesundheit,59
Volkserziehung,60 Vokssittlichkeit61 sowie auf die
Wehrkraft62 aufzuzeigen. Die Tatsache, dass der
Alkoholismus eine Quelle namenlosen Elends ist, ist
nicht zu widerlegen, und so muss doch eigentlich

56 Im Bericht des politischen Assessorates heisst es zu derselben
Diskussion: «Es ist zwar dabei, wie zu erwarten war, trotz langer und
zum Teil lebhafter Diskusssion nicht viel herausgekommen; aber
der gute Wille, dass alle drei Richtungen der wichtigen praktischen
Frage naher traten, genügt, um zu beweisen, dass der unfruchtbare
dogmatisch-theoretische Boden mehr und mehr verlassen wird.»
(Staatsarchiv Graubunden)

57 Dieser Reaktion, dem Ablegen eines Gelübdes unter dem Eindruck
eines besonders starken Erlebnisses, werden wir im Zugserlebnis
nochmals begegnen (siehe unten S. 115). Dass er solche Eindrucke als

Aufforderung zum Kampfe versteht, ist fur Ragaz charakteristisch.
58 Er redet von der traurigen Lage der Kleinbauern, von den Hungerlöhnen

vieler Arbeiter und Arbeiterinnen, von der elenden
Lebenshaltung, mit der sie zufrieden sein müssen; er redet von dem aller
Gesundhettslehre, oft auch aller Sittlichkeit, überhaupt aller Menschlichkeit

Hohn sprechenden Zustand vieler ihrer Wohnungen.
59 Besonders deutlich aber zeigen sich die nachteiligen Folgen des

Alkoholgenusses bei Kindern. Es herrscht auch bei uns die Meinung,
dass Wein und Bier die Kinder starke. (6-7)

60 In der Schulstube sehen Sie so viele arme, bleiche, schlecht gekleidete

Kinder, so viele stumpfsinnige, tief traurige, früh vom Laster
gezeichnete Gesichter. Ach, aus diesen Gesichtern spricht ein
Abgrund von Elend; auf diesen Kindern ruht ein Verhängnis - das

sind die Kinder der Trinker. (9)
61 Aber es braucht nicht bis zum Zuchthaus zu kommen und doch

bleibt der Alkohol ein Zerstörer des Volksgewissens. Was der
Mensch sittlich vor allem bedarf, ist: Willenskraft, Selbsterkenntnis
und Selbstbeherrschung. Gerade diese Kräfte zerstört der bacillus
alcoholicus zuerst. (10)

62 Der Alkoholtsmus ist eine Gefahr fur das Vaterland. (13)

94



Chur war ein rechtes
Zentrum gerade dieses Alkohols.

Nicht nur spielte das
Wirthausleben eine sehr

grosse Rolle, sondern es

gab auch drei Bierbrauereien,

und vor allem: Hier
war das Zentrum des
Weinhandels, speziell des
Handels mit dem Veltliner

(MW 185)
(Foto: Staatsarchiv
Graubünden)

jeder Redliche dem Satz zustimmen können: Wir
haben es im Alkoholismus mit einem der furchtbarsten

Feinde der europäischen Völker zu tun, der

gleichmässig Leib und Seele, Schule, Kirche, Staat

bedroht, und wer ein Gewissen hat, ist einfach
verpflichtet, in der einen oder andern Weise, wie sein

Charakter und seine Verhältnisse es mit sich bringen,
in den Kampf einzutreten. (20)

Das letzte Drittel seines Referates widmet
Ragaz den Kampfmitteln. Obwohl er die Stimmung
nicht teilt, immer gleich dem Staate zu rufen, wenn
einen heutzutage irgendwo der Schuh drückt, meint

er, auch dieser könne bei der Bekämpfung des
Alkoholismus seinen Beitrag leisten, z.B. durch die
Einführung einer allgemeinen Polizeistunde oder durch
Bestrafung der Trunkenheit; diese dürfe in einem
Strafprozess kein Milderungsgrund mehr sein.

Wenn wir die Leute aus dem Wirtshaus
herausbringen wollen, so müssen wir ihnen einen Ersatz
bieten können, denn das Bedürfnis nach Geselligkeit
ist nicht nur allgemein vorhanden, es ist auch sittlich
höchst berechtigt. Da haben die Frauen ein dankbares

Arbeitsfeld. ...; sie sollen in den Kampf treten

- und wer widersteht ihnen - vor allem dadurch,

95



dass sie ihr Haus so heimelig gestalten, dass es das

Wirtshaus besiegen muss. (27-28) Den vielen
Menschen, die keine Familie haben, könnten neue Vereine

einen Familienersatz bieten, jedes Dorf müsste ein

Lesezimmer haben und die Kapitale ein Volkshaus

mit einem Saal für Versammlungen, einem Lesezimmer

mit Bibliothek, einer Wirtschaft ohne

Trinkzwang, u.s.w. Als Besucher denke ich mir Arbeiter
und junge Leute ohne ordentliche Behausung
daheim. Ich meine, wer Lust hätte, eine schöne Summe

Geldes im Dienste eines hochedlen Zweckes
herzugeben, könnte sie nicht leicht besser verwenden.

Patriotismus, Sittlichkeit, Humanität wären ihm dankbar

als einem Wohltäter. Wer legt Hand an (28)
Natürlich hat auch diese Sache engen

Zusammenhang mit den sozialen Verhältnissen und bildet
einen Teil der sozialen Frage. Mancher trinkt, weil er
nicht genügend genährt ist; mancher sucht das Wirtshaus,

weil er keine ordentliche Wohnung hat; unserer

Arbeiterbevölkerung ist oft ein ordentliches Familienleben

sehr schwer gemacht. Sie ist zu sehr auf der

Wanderung, zu sehr an die Fabrik gebunden. Gesundung,

Beruhigung der sozialen Verhältnisse, Hebung
des Familienlebens sind notwendige Bedingungen
eines erfolgreichen Kampfes gegen das Trinkelend. (28)

Es fehlt also Ragaz keineswegs an Sensibilität

gegenüber der sozialen Frage; diese aber ist ihm
bloss ein Teil einer umfassenderen, auf das Ganze

zielenden Vision: Ich glaube, das sei schliesslich das

Schönste an dem ganzen Kampfe: dass er uns einen

freien Ausblick gewährt, uns hineinstellt in einen

grossen Zusammenhang. Das, was unserer Zeit not
tut und was sich vorbereitet, ist nicht nur die Lösung
der Besitzfrage, es ist vielmehr eine sittliche Erneuerung

unseres ganzen, auch des geistigen Lebens. Wir
bedürfen einer neuen, grossartigen Erziehung unseres

ganzen Volkes, der Völker, durch einen neuen
Idealismus, der sie emporhebt aus so vielen dumpfen
und trüben Zuständen zu Sonnenschein und freier
Luft und reinerer Daseinsfreude und sie damit
herauszieht aus dem Sumpf der Genussucht. Das ist der

frische Morgenwind, der durch unsere Zeit weht, der
die Jugend begeistert und sie den Ausruf Huttens
verstehen lehrt: «Es ist eine Freude zu leben.» (29)

Eine für den Ragaz dieser Zeit höchst
charakteristische Textstelle: Er ist sich der Besitzfrage
durchaus bewusst, aber nur an ihrer Lösung zu
arbeiten ist ihm ein zu bescheidener Vorsatz. Ragaz
will alles: Erziehung nicht nur des Volkes, sondern

der Völker, nicht nur materielle Besserstellung,
sondern Daseinsfreude. Die Stelle zeigt uns Ragaz'
Moralismus (Genussucht), und sie gibt uns eine
Erklärung für seinen Erfolg als Pfarrer: Wie er den

Kampf gegen den Alkohol in einen grösseren
Zusammenhang stellt, wie er ihn zu einer begeisternden
Sache macht, das muss ansteckend gewirkt haben.

Ragaz' Vortrag erschien im Freien Rätier und
wurde danach auch noch als Separatum vertrieben.
Am l.Mai schickt Ragaz Schmiedel ein Exemplar
und beschreibt seinen Auftritt und die Folgen :63 Eher
ist die Sprache pathetischer und aufgeregter (der
Alkoholismus als Teufel des 19. Jahrhunderts). Wieder
einmal ist dieser Gegner der schlimmste, der sich
denken lässt und der den höchsten und letzten Einsatz

verlangt. Ragaz braucht diese letzte, grösste
(und auch grossartigste) Aufgabe, um sich in
Stimmung zu versetzen und um den heiligen Krieg ausrufen

zu können. Aber gerade diese Kampfesbereitschaft

gibt ihm tiefe Ruhe, das heisst doch wohl
Selbstgewissheit, Gewissheit seiner Identiät.

Die Kampfesbereitschaft äussert sich in einem

ganzen Paket von Aktivitäten: Ragaz ergreift die
Initiative zur Gründung des Rätischen Volkshauses
und einer Stiftung, die eine vollamtliche Stelle zur
Bekämpfung des Alkohols finanziert; er gründet
einen konfessionell unabhängigen Temperenzlerverein
und nimmt an den Vorarbeiten für ein kantonales
Wirtschaftsgesetz teil. Er selber wird auch Absti-

63 Eine ganze Aufregung entstand. Man redete in allen Teilen
Graubundens davon, und mein Vortrag wurde eine Zeitlang Tagesgespräch.

Man musste einen Separatdruck veranstalten fur die Besteller

der betreffenden Nummern des Freien Ratiers. Auf der Stelle

waren 500 Exemplare verkauft und schon ist die zweite Auflage
erschienen, die wohl auch rasch «vergriffen» sein wird. Wenn Sie

also das beigelegte Zeugnis gegen den Teufel des 19. Jahrhunderts
lesen wollen, so bitte ich um Gnade. Ich konnte nicht alles sagen.
Ich bin in dieser Sache voll Ruhe und Freudigkeit. Es sind mir die

Augen aufgegangen, und ich sehe jetzt den Verderber in tausend
Gestalten, wo ich ihn früher nicht sah. Immer wieder muss ich

sagen: Das Verderben schreit zum Himmel gegen jeden, der nicht in
seiner Weise dagegen kämpft. Ich bin entschlossen, in diesem

Kampfe stehen zu bleiben; es ist ein heiliger Krieg. Der Abstinenz
konnte ich mich fur meine Person nun allerdings nicht mehr entziehen.

- Sie ist mir in jeder Beziehung zuträglich; ein Opfer ware fur
mich eher das Trinken. Zwar sind Wirte und Weinhandler wütend
und in gewissen Gegenden zittern schon die Weinbergbesitzer; aber
das belustigt mich nur. Auf Bekehrungen gehe ich nicht aus; nicht
einmal in der eigenen Familie. (Br 29, 1.5.96) Ich bezweifle, dass

der Vortrag wirklich so im Zentrum des Interesses gestanden habe,

wie Ragaz dies hier und in MW 184 schildert; er ist nicht der einzige,

der zu der Zeit zu diesem Thema spricht oder publiziert.

96



nent.64 Dies dürfte die radikalste Entscheidung in

Ragaz' Churer Zeit sein und zugleich die einzige, in
der er sich von seiner Umgebung unterscheidet.

3.9 Armenpflege

Eine schwere Last ist das Armenwesen, ein mir
ganz neues Arbeitsfeld, wo ich es an Missgriffen
nicht fehlen lasse. Es gibt hier in Chur erschreckend
viel Gesindel, das von allen Seiten her zusammenströmt,

um hier Arbeit oder Almosen zu suchen. Oft
geht es bei mir zu wie im Audienzzimmer eines Arztes.

Ich blicke da in so viel Elend des Leibes und der
Seele hinein, namentlich, wenn ich die Armut droben
im vierten Stock oder im Parterre des feuchten Gäss-

chens aufsuche. Aber ich lerne dabei das Leben kennen,

vielleicht etwas zu sehr von der düsteren Seite.

(Br 27, 23.1.96)
Im Laufe des Vereinsjahres 1895/96 wird Ragaz

als Nachfolger Grubenmanns in den Vorstand65
des «Vereins für freiwillige Armenpflege» gewählt,
1898 wird er Präsident, diesmal als Nachfolger
Leonhard Herolds.66 Er steht damit einem Verein

vor, der sich laut Statuten folgende Ziele gesetzt hat:
«Der allgemeine freiwillige Armenverein in Chur hat
den Zweck, die auf hiesigem Stadtgebiet... wohnenden

oder durchziehenden Armen ohne Rücksichtnahme

auf Herkunft oder Confession nach Kräften

Das Volkshaus in Chur:
Zugleich sind wir daran,
den alten «Steinbock» in
ein «Rätisches Volkshaus»

umzuwandeln, mit
Lesesälen, alkoholfreiem
Restaurant, einem Saal für
Vorträge, Konzerte, also
in einen Mittelpunkt für
alle guten Volksbildungs-
bestrebungen. (Br 56,
23.2.01)
(Foto: Rätisches Museum)

zu unterstützen und hierdurch einerseits der Armennot

und anderseits dem Haus- oder Gassenbettel

möglichst entgegenzuwirken.» Die Armen werden
unterstützt durch «angemessene Gaben, die nur
ausnahmsweise in Geld, in der Regel aber in Brennholz,
Lebensmitteln oder Kleidern und Bettzeug» bestehen

sollen, sowie «in angemessener sittlich religiöser
Einwirkung wodurch dieselben zu Fleiss, Sparsamkeit,

Mässigkeit, Ordnung und Reinlichkeit, zu guter
Hausordnung und Kinderzucht angehalten und die
Quellen der Armut möglichst verstopft werden
sollen». Auch wenn sie dies nicht ausdrücklich sagen:
Die 1855 formulierten Statuten des «Freiwilligen
Armenvereins» geben den Armen die Schuld an ihrer

64 Ich habe niemals der allgemeinen Abstinenz das Wort geredet,
nicht, weil ich nicht gewagt hätte, meine volle Herzensmeinung zu
sagen, sondern weil meine Überzeugung wirklich nicht so weit
reicht. Abstinenz verlange ich nur für den Trinker und für kränkliche

und willensschwache Leute und betrachte sie unter Umständen
als Gewissenspflicht für diejenigen, die sich energisch am Kampf
gegen den Alkoholismus beteiligen wollen und sollen. (FR 104;
3.5.97)

65 Die Stadt ist in acht Bezirke unterteilt, für die je zwei Armenpfleger
zuständig sind. Sie besuchen die in ihrem Bezirk wohnenden Armen
und machen sich so ein Bild von deren Lebensumständen.

66 Siehe oben S. 78, Anm. 4. Herold ist 1898 79 Jahre alt. «Zunehmende

Schwerhörigkeit hinderten ihn immer stärker in der Besorgung

der Geschäfte. Herr Dekan Herold hatte vor fünfzig Jahren
den freiwilligen Armenverein gegründet und seither ununterbrochen

geleitet. Was er für die Armen unserer Stadt und unseres grossen

Kantons getan hat, ist zu allgemein bekannt, als dass man
darüber viel Worte zu machen brauchte.» (FR 10.1 1.98)

97



Es gibt hier in Chur erschreckend viel Gesindel, das von
allen Seiten zusammenströmt, um hier Arbeit und Almosen zu
suchen. Ich blicke da in so viel Elend des Leibes und der
Seele hinein, (Br 27, 23.1.96)

(Foto: Staatsarchiv Graubünden)

Armut. Würden sie disziplinierter (arbeitsamer,
ordnungsliebender) leben, wären sie nicht arm.

Die Armenvereine stehen unter dem starken
Druck der Spender zu verhindern, dass die Falschen

Spendengelder erhalten. Sie fordern die Bevölkerung
immer wieder auf, ihnen und nicht den Armen zu
spenden und die Armen an die Vereine zu verweisen.
Ihre Sammelaufrufe rechtfertigen sie gerade damit,
dass sie die Armen persönlich kennen und so die

«würdigen» von den «unwürdigen» Armen
unterscheiden können. Sie kennen auch die sogenannten
«verschämten Armen», also jene, die sich schämen,

zu betteln, und sich lieber zurückziehen.
Man darf, bei allem Respekt vor diesem

Engagement der Besserstehenden und Vermögenden, die
Armenvereine durchaus auch als bürgerliche
Selbsthilfegruppen verstehen, als Vereinigungen, die dem
störenden Strassenbettel einen Riegel schieben sollen.

Der Vorstand des Churer «Freiwilligen Armen¬

vereins» war ursprünglich eine reine Männerrunde
(Präsident, Kassier, Aktuar und zehn Armenpfleger).
Er trat für eine geordnete, gerechte und vor allem
organisierte Armenpflege ein und sah sich manchmal
genötigt, die barmherzigen Frauen zu rügen, weil sie

direkt, also unorganisiert, Geld spendeten. Erst 1897
wurden den Frauen die gleichen Rechte eingeräumt
wie den Männern.67

Ragaz als Armenpfleger: Dieses Kapitel müsste

uns Einblick geben in das sozialpolitische Bewusstsein
des jungen Ragaz und damit auch in seine Stellung
zum Sozialismus. Leider ist die Quellenlage schlecht;
ich konnte nicht alle Jahresberichte aus den Jahren
unter Ragaz' Präsidium finden; ja es ist nicht einmal
sicher, ob überhaupt jedes Jahr einer gedruckt wurde.
Erhalten sind hingegen Ragaz' erster Jahresbericht
aus dem Jahre 1899, die Protokolle sowie die

Berichterstattung aus der Tagespresse. Was ergibt sich daraus
für ein Bild Im Jahresbericht finde ich keinen
Gedanken, der den Rahmen der oben skizzierten
Vorstellungen sprengen würde.68 Ragaz lehnt entschieden
den Vorwurf ab, Unterstützung werde ohne richtige
Prüfung an Unwürdige vergeben. Auch bestreitet er,
dass durch eine falsche Wohltätigkeit der Müssiggang

grossgezogen und sittlich minderwertige
Bevölkerungselemente in die Stadt gelockt würden. Dieser

Vorwurfsollte dem Armenverein zu allerletzt gemacht
werden. Denn er hat sich schon so oft bemüht, solche
Elemente von Chur zu entfernen oder doch unter
heilsame Zucht zu bringen (durch Bevormundung
oder Anstaltsversorgung) - aber nur zu oft ohne
Erfolg, weil er in der Gesetzgebung nicht genügend
Anhalt und bei den Behörden wenig Entgegenkommen

67 «Eine nicht unwichtige Änderung ist insofern eingetreten, als durch
Beschluss der letzten Generalversammlung den Armenpflegerinnen
gleiche Rechte eingeräumt wurden wie den Armenpflegern. Nach
den bisherigen Erfahrungen darf diese Neuerung wohl als eine

gluckliche bezeichnet werden. Es ist ja von vornherein wahrscheinlich,

dass die Frau im Armenwesen mindestens so viel Eifer,
Geschick und richtigen Blick beweisen werde als der Mann.» (FR
10.11.98)

68 Eine weitere (unverdächtige) Stimme, die diese Haltung von Ragaz
bestätigt, ist Marie Beeli: «Heute ist es Frau Naef, älter, Schreiner,
Storchengasse 111, die mich in Ihr Audienzzimmer führt, sie

schrieb einen gar traurigen Brief von Not und Kranksein und bat so
sehr um eine Gabe. Nun fiel uns naturlich Ihre einstige Predigt
<ohne Controlle kein Bargeld zu geben> aufs Herz, damit unser
direktes Handeln verhindernd. Und deshalb muss nun der «Schatzmeister

Gottes> es nicht verschmähen, auch derjenige der kleinen
Menschengaben zu sein. Haben Sie die Freundlichkeit, Fr. Naef,
sobald sie sich bei Ihnen meldet, zehn frs. geben zu wollen.» (Brief
von M. Beeli, 27.2.99)

98



fand. Das Geben ist unserem Verein nur Mittel,
Zweck aber ist, die Unterstützten wenn möglich
selbständig und, falls sie sittlich verwahrlost sind, zu
tüchtigen Gliedern der Gesellschaft zu machen, so
viel in seinen Kräften steht. Wir wissen, dass gerade
dieses Ziel nur verhältnismässig selten erreicht wird.
Aber die Schuld liegt nicht an den einzelnen Personen
oder Vereinen, sondern an der Mangelhaftigkeit des

ganzen Systems. Es fehlt der freiwilligen Armenfürsorge

an zweierlei: an Einheitlichkeit und Planmäs-

sigkeit. (Mangelhaftigkeit des ganzen Systems meint
hier natürlich nicht Mangelhaftigkeit des gesellschaftlichen

Systems, sondern schlechtes Funktionieren der

an der Armenfürsorge beteiligten Instanzen.)
Ein Zeitungsbericht über die Jahresversammlung

1901 lässt aber vermuten, dass sich in der
Zwischenzeit Ragaz' Sicht des Problems etwas ausgeweitet

hat: «Es muss sich jedem, der in der Armenpflege
mit offenen Augen tätig ist, die Einsicht aufdrängen,
dass nur soziale Reform gründliche Hilfe schaffen
kann und daneben moralische Erziehung und
Veredelung des Volkes.» Gleichzeitig fordert er für
gewisse Arme geordnete Arbeit und straffe moralische
Zucht (FR 4.12.1901).

Als Ragaz in der Sitzung vom 8. April 1902
seinen Rücktritt vom Präsidium des Armenvereins
bekannt gibt, wirft er «verschiedene Ausblicke in die

Zukunft unseres Vereins». Er spricht von möglichen
finanziellen Schwierigkeiten und wie sie zu überwinden

wären. Eine Lösung sieht er in einer neuen
Organisationsstruktur mit einer breiteren Mitgliederbasis.
Seine Ausführungen sind überaus pragmatisch; er

nutzt die Chance nicht, seiner Abschiedsrede eine

Wende ins Grundsätzliche oder Gesellschaftskritische

zu geben.
Dies hatte, mindestens im Ansatz, zwei Jahre

zuvor, Pfarrer Gantenbein unternommen, der vor der

Generalversammlung 1900 über «Einige Ursachen
der Armut» sprach. Als erste Ursache bezeichnete er
die Arbeitslosigkeit und erwähnte dabei durchaus

positiv die sozialistische Forderung nach einem
Recht auf Arbeit.69

Noch konkreter wurde 1904 - Ragaz war
damals bereits nicht mehr in Chur - der Aktuar, Lehrer
Lendi: «Wer es ernst nimmt mit der Fürsorge für die

Armen, der wird sich also auch für die sozialen
Bestrebungen der Gegenwart, besonders für die Woh-

nungs- und Versicherungsfragen und die Bekämpfung

der Arbeitslosigkeit interessieren.»

Es gibt keine Hinweise darauf, dass Ragaz den

Rahmen der bürgerlich-paternalistischen Armenpflege

gesprengt hätte, weder in seinem konkreten Handeln

noch in der Analyse der Situation. Viel mehr
lässt sich bei der Quellenlage nicht sagen. Seiner

Schilderung in der Autobiographie gegenüber scheint
mir Skepsis angebracht: Ich fand zu den Armen aber
nicht bloss ein Verhältnis des Wohltäters oder
Armenpflegers, sondern eines Freundes und Bruders.
Früh lebte in mir das franziskanische Fühlen auf.
(MW 187-188) Wir können nicht wissen, was Ragaz
für ein persönliches Verhältnis zu den Armen hatte.
Wir wissen aber, dass die Armenpflegerinnen und
-pfleger, und mit ihnen Ragaz, es für ihre Pflicht und
ihr selbstverständliches Recht hielten, Arme nötigenfalls

unter heilsame Zucht zu bringen. Das soziale
Gefälle zwischen dem Churer Stadtpfarrer und einem

Taglöhner aus dem «Feuchten Gässchen» muss also

gross gewesen sein. Was immer Ragaz für die Armen
geleistet haben mag 70 - und es geht mir nicht darum,
diese Leistung zu bezweifeln - aber franziskanisch ist
nicht das Attribut, das zu dieser Armenpflege passt.

3.10 Früher Sozialismus

Mattmüller hat für seine Biographie gesammelt,

was er in den Tagebüchern an Äusserungen
von Ragaz zum Thema Sozialismus finden konnte.
Es ist eher wenig, die Sammlung dürfte aber einiger-
massen vollständig sein, da er dazu neigt, schon dem

69 Eine häufige Ursache der Armut ist die Arbeitlosigkeit. Diese macht
sich besonders im Winter oft recht fühlbar und verursacht den
Armenpflegern am meisten Arbeit. Es gibt Falle, wo durchaus brave,
tüchtige Familienvater einfach keine Arbeit erhalten können und
auf private oder offizielle Wohltätigkeit angewiesen sind. Aber
selbst im Sommer hört man hie und da über Arbeltsmangel klagen,
wenn die Herrschaften in die Sommerfrische verreist sind. Es hegt
nahe, in solchen Fallen über die sozialistische Parole Recht auf
Arbeit nachzudenken und allenfalls zu behaupten, die Gesellschaft
habe die Pflicht, den Arbeitsfahlgen fur Arbeit zu sorgen oder
dieselben zu unterstutzen. (Stadtarchiv Chur, AB III, F 18 052)

70 Im übrigen kam in Chur mein soziales Denken und Empfinden
besonders auch durch mein Verhältnis zu den Armen zum Ausdruck.
Ich war Leiter der freiwilligen Armenpflege, die neben der bürgerlichen

bestand, aber viel wichtiger war als diese. Em Drittel meiner
Zeit wurde durch sie mit Beschlag belegt. Wo nicht eine Leichenrede

oder die Vorbereitung auf die Predigt mich in Anspruch nahm,
gehörte der Nachmittag so ziemlich ganz den Armen, zuerst in
Form von Sprechstunden, dann in Form von Besuchen in ihren
Wohnungen oder von Schreibereien. Mittel standen mir reichlich
zur Verfugung. Es ist in den sieben Jahren meines Churer Pfarramtes

kaum ein Armer von mir gegangen ohne eine Hilfe. (MW 187)

99



frühen Ragaz einen «Zug zum Proletariat» (Mattmüller

75) zuzuschreiben. So stellt er für die Flerde-

ner Zeit fest: «Eine Reihe von beiläufigen Äusserungen

beweist, dass Ragaz auch in seinem Bergdorf die
soziale Frage nicht aus den Augen verlor.» (ebd. 62)
Das Tagebuch vermerkt eine Diskussion an der
Pastoralkonferenz in Thusis über «Die Stellung der
christlichen Kirche zum Sozialismus», an welcher Ragaz

sich zu einer Entgegnung gedrängt sah: Habe
das geschichtliche Recht und die providentielle
Aufgabe des Sozialismus dargetan, zum Erstaunen dieser

süffisanten Bourgeois (Tb 22.11.90, nach Mattmüller

62). Ich habe oben (Kapitel 2.3) auf einige frühe
Stellen hingewiesen, in welchen Ragaz sich zum
Sozialismus äussert. Er begreift ihn als Spielart des

Materialismus, und das heisst für ihn als ungeistige
Weltanschauung, die keine Ideale kennt. Ein Leben ohne
Ideale aber ist für Ragaz kein wahres Leben.

Eine erste längere Auseinandersetzung mit dem

Sozialismus findet sich in der 1893 im Protestantenblatt

veröffentlichten Rezension des Buches von
Oskar Holtzmann «Jesus Christus und das

Gemeinschaftsleben der Menschen». Ein Text voll starker

Worte, das Werk eines Stürmers und Drängers - man
hat den Eindruck, Holtzmanns Buch sei Ragaz gerade
recht gekommen, um ein paar süffisante Bourgeois zu
erschrecken. Ragaz teilt nach allen Seiten seine Hiebe
aus,71 sein eigenes Anliegen gewinnt dabei nicht unbedingt

an Kontur. Holtzmanns Buch dient ihm als Prügel

; und es ist nicht immer klar, ob von seiner eigenen

Meinung oder derjenigen Holtzmanns die Rede ist.72

Etwas überraschend erklärt Ragaz,
Holtzmanns Gegenstand, Christentum und Sozialismus,
sei wohl immer noch der zeitgemässeste, den es gibt.
Holtzmann habe den Mut, den Sozialismus zum
legitimen Sohn der Reformation zu erklären, weil seine

Lebensader die echt protestantische Wertschätzung
der Arbeit ist. Er hätte wohl beifügen können, dass

der Mut, für ein Ideal den Kampf gegen eine
bestehende Gesellschaftsordnung mit Ausdauer aus-
zufechten, eine Frucht protestantischen Geistes ist,
so sehr man sich über solche Behauptungen entsetzen

mag. Der Verfasser scheut konsequenterweise
nicht davor zurück, Christentum und Sozialismus

für gleichbedeutend zu erklären. Der junge Bürgerschreck

Ragaz gefällt sich darin, provokativ zu
formulieren ; meines Wissens erscheint der Kampfgegen
eine bestehende Gesellschaftsordnung hier zum
erstenmal - und dann lange nicht mehr.

Holtzmann kenne natürlich, so Ragaz, die
Befangenheit des Sozialismus in materialistischen
Theorien, aber diese ergibt sich nicht mit Notwendigkeit

aus dem Grundsatz des Sozialismus (der da
laute: Schätzung des Menschen nach seiner Arbeit
für die Gesellschaft). Vielmehr verlangt der Sozialismus

selbst als Grundlage die Weltanschauung des

Christentums. Einen christlichen Sozialismus will
Holtzmann; ...er steht vielmehr ganz auf dem Boden

des echten Evangeliums Christi, wie das freie
Christentum es immer tiefer und reiner zu verstehen
sucht.73. Der Sozialismus, von dem hier die Rede ist,
ist ein idealer, ein Sozialismus, der erkannt hat, dass

er im echten Evangelium seine Wurzeln hat. (Und
diese werden von der von dogmatischen Vorurteilen
freien Forschung ans Licht gebracht.)

Dieses echte Evangelium ist nach Holtzmann
die Botschaft des echten Jesus, das heisst des Jesus
der synoptischen Evangelien - nicht des Christus des

Paulus und des Johannes, an den die Christenheit zu
ihrem Schaden fast zwei Jahrtausende lang sich
gehalten hat. Dessen eigentliche Triebfeder und
Grundgedanke ist nach Holtzmann der Satz: Das Leben für
andere ist das wahre Leben. Dieses gewaltige soziale
Grundgesetz findet Holtzmann überall bei Jesus: in
seiner Stellung gegenüber dem Gesetz, seinem
Verkehr mit den Sündern, seinem Gemeinschaftsideal.
So kann denn Holtzmann, immer nach dem
Verständnis von Ragaz, Christentum und Sozialismus

für gleichbedeutend erklären. Und Ragaz seinerseits

bekennt, ihm sei diese Auffassung sympathisch.
Sympathisch ist ihm diese Auffassung deshalb,

weil sie mit der Parole «Das Leben für andere ist das

wahre Leben» eine Position vertritt, die den strengen

71 Angesichts der Wetterwolken, die von aussen, und der
Entwicklungskrisen, die von innen ihr Leben bedrohen, schickt sich die
protestantische «Kirche» doch da und dort an, das furchtbar lahmende

Gesetz der Trägheit von den Gliedern zu schuttein. Einen
kraftigen Anstoss dazu gibt hoffentlich die Broschüre des Liz. O.
Holtzmann, Die Schrift hat ausser ihrer gediegenen Kurze einen
weiteren Vorzug, den man leider bei Schriften aus theologischer
Feder nicht immer findet: Man erfahrt ganz deutlich, was der Verfasser

eigentlich sagen will. (42—43)
72 »Dabei gab aber der Rezensent hin und wieder Gedanken weiter,

die dem besprochenen Werke fremd sind.» (Mattmuller 62).
73 Und wenn man ihm selbst, wie dem Sozialismus, Materialismus

vorwirft, so könnte er vielleicht fragen, ob denn bei seinen kirchlichen

und unkirchlichen Gegnern wohl der Idealismus A und O seti
(43) Im letzten Satz treffen wir wieder auf die Gegenubersetzung
von Sozialismus und Idealismus, wobei der Idealismus weniger als

philosophische Richtung denn als Lebenshaltung verstanden wird.

100



Anforderungen seines Idealismus zu genügen
vermag. Dieser christliche Sozialismus ist reine Ethik.
Ob er etwas weiss vom Kampf gegen eine bestehende

Gesellschaftsordnung, ob er überhaupt eine
politische Dimension hat, wird nicht klar.

In diesem Zusammenhang fällt nun der Satz:
Ist es vielleicht nicht auch frömmer, in der sozialen

Bewegung unserer Tage einen, wenn auch unfreiwilligen

Wegbereiter einer neuen Offenbarung der
Herrlichkeit des Christentums, als eine Ausgeburt
verruchten Antichristentums zu erblicken Dieser Satz

ist von Interesse, weil er an die zentrale Aussage
Herrmann Kutters erinnert, dass nämlich die
Sozialdemokratie unbewusst den Willen Gottes tut (Buess/
Mattmüller 59).74 Kutters Buch, das man gemeinhin

als Durchbruch des religiösen Sozialismus in der

Schweiz bezeichnet, erschien aber zehn Jahre später.
Der Satz ist auch deshalb eine Überraschung, weil er

nicht so recht in den Zusammenhang passen will.
Die Textumgebung spricht vom christlichen Sozialismus

Holtzmanns, der ein idealer, also nirgendwo
existierender Sozialismus ist; hier aber nimmt Ragaz

Bezug auf die konkrete soziale Bewegung unserer Tage.

Wie dem auch sei, Ragaz hat diesen Gedanken

längere Zeit nicht mehr aufgenommen. Das Verhältnis
der sozialen Bewegung zum Christentum ist für ihn
zu dieser Zeit nicht von vordringlichem Interesse.

Dies zeigt sich auch in der zweiten Hälfte der

Rezension. Was als Verteidigung des Sozialismus

begann, wird nun immer mehr zu einer Kritik an
der Kirche, der der ideale Sozialismus als Massstab
dient.75 Dieser zwingt die Kirche, sich auf ihre

Hauptaufgabe zu besinnen, nämlich darauf, die Welt

zum Königreich Gottes zu machen. Dieser Aufgabe
kommt sie nicht genügend nach. Der Hauptfehler
der jetzigen Kirche ist ihre offizielle Unwahrhaftig-
keit. In der klaren, sicheren Diagnose dieses Krebsübels

des kirchlichen Christentums erblicken wir den

Hauptwert dieser Schrift. Bei allen ihren wichtigsten
Betätigungen tritt die Kirche ihren Angehörigen im
Gewand der Unwahrbaftigkeit entgegen und
verführt sie selbst zur Lüge. Ein Trost ist, dass diese

furchtbare Anklage aus der Mitte der Kirche selbst
erhoben werden kann; und ein Trost für uns, dass

das freisinnige Christentum den kleinsten Teil dieser
Schuld trägt. Jetzt wird, was als Loblied auf den
Sozialismus begonnen hatte, zum Loblied auf die

freisinnige Wahrhaftigkeit im Umgang mit den Resultaten

der historisch-kritischen Forschung: Es ist eine

Forderung, dass wir im unbedingten Vertrauen
auf die Gemeinde und die Macht der Wahrheit die
Resultate der wissenschaftlichen Theologie der
Gemeinde mitzuteilen haben. Bevormundung der
Gemeinde ist böser katholischer Sauerteig. Möge all das

Treffliche, was der Verfasser darüber sagt, endlich,
endlich Beachtung finden! Es ist die höchste Zeit,
sonst ergreift die Krankheit das Herz der Kirche!
Möchte das ewige Evangelium Jesu Christi doch
bald den Tag schauen, wo es wie die Sonne aus den
Nebeln der Unwahrheit und Halbheit auftaucht in
Gottes Klarheit, schön wie am ersten Tag.

Für die Churer Zeit stellt Mattmüller fest, Ragaz

habe von der schweizerischen Sozialdemokratie
recht wenig Notiz genommen. In den Tagebüchern
und in Ragaz' Publizistik finde sich davon kein
Niederschlag. Dasselbe gelte von den Versuchen der
kirchlichen Sozialreforem (insbesondere von Gustav
Benz76). «Seine Begegnung mit der schweizerischen
Arbeiterbewegung spielte sich nur auf dem lokalen
Boden ab.» (Mattmüller 71) Gemeint ist der Grütli-
verein; schon zu Beginn seiner Kantonsschullehrer-
zeit hatte Ragaz sich vorgenommen, mit diesem in
Kontakt zu treten (Tb 14.8.93; Mattmüller 70, Anm.
110). 1896 hört er sich an der Maifeier der Grütlianer
eine Rede Pflügers an und sitzt danach mit Hosang
zusammen mitten unter den Arbeiterführern im Saal,
als die einzigen Bourgeois. Wir wurden äusserst
freundlich aufgenommen Also ein Traum und eine
Sehnsucht mehr erfüllt. (Tb 4.5.96 ebd. 72)

74 «Die soziale Bewegung als unbewusste Trägerin des göttlichen Willens

- das ist, mehr als ein Jahrzehnt vor Kutters Buch «Sie müssen»
und sechs Jahre vor Christoph Blumhardts aufsehenerregendem
Eintritt in die sozialdemokratische Partei, ein durchaus ungewöhnlicher

Gedanke. Hier wurde er noch tastend ausgesprochen, und
man horte ihn darauf längere Zeit nicht mehr, aber er ist dennoch
ein erstes Aufblitzen der Botschaft vom Reich Gottes, die spater das
Zentrum in Ragaz' Denken bildet.» (Mattmuller 63)

75 Für das Christentum aber war es ein grosser Segen, dass der
Sozialismus gekommen ist: es muss sich auf sein wahres Wesen besinnen;
es hat Gelegenheit, zu zeigen, ob es der heutigen Menschheit noch
notwendig ist oder nicht. (43)

76 Gustav Benz; 1866-1937. Pfarrer, Sekretär fur evangelisch-soziale
Bestrebungen, Gemeindepfarrer in Kiembasel. Er «nahm die
Lebensnot der Fabrikarbeiter in solcher Deutlichkeit war, dass er
nicht mehr auf einer <rein religiösen» Ebene bleiben konnte.» «Man
erreicht mit Benz schon vor der Jahrhundertwende einen Punkt der
positiven Beurteilung der Arbeiterbewegung, wie er im schweizerischen

Protestantismus bisher von keinem Theologen erreicht worden

war, ohne dass der betreffende selber Sozialist wurde.» (Buess/
Mattmuller, 26-27)

101



Noch im gleichen Jahr hält er an der Novemberfeier

der Grütlianer die Festansprache. Da sie nicht
im Manuskript erhalten ist, zitiere ich hier nach der

Berichterstattung des «Freien Rätiers» (24.11.96., s.

auch Mattmüller 72). Offenbar kreiste Ragaz'
Ansprache um die Themen Menschenwürde und
Volksfreiheit: «Das Volk ist frei, jetzt muss noch der einzelne

Mensch frei werden, frei und geachtet, wie es dem

Begriff der Menschenwürde entspricht. Darin liegt der

Keim der sozialen Frage, dass der Arme vorwärts streben,

aus dem Lasttier ein Mensch werden will. Die
soziale Frage ist nicht nur und nicht in erster Linie eine

Magenfrage, sondern ein Kampf um etwas Geistiges.

Diejenigen, die bisher von allen höhern Gütern der

Kultur ausgeschlossen waren, wollen nun wie die
andern daran teilnehmen und als Menschen gelten. Dazu
müssen sie freilich zunächst ihre materielle Existenz

verbessern, und die Pflicht aller ist es, den armen
Arbeitern und Schuldenbauern dabei zu helfen; wir alle

müssen daran mitarbeiten, sie vom Leib und Seele

tötenden Übermass der Arbeit zu entlasten, ihnen
Sonnenschein ins Flaus und ins Herz leuchten zu lassen.

Zugleich aber müssen wir brechen mit der Anbetung
des Mammons und des äussern Ranges; wir müssen
den Menschen schätzen und achten nach seinem

reinen Willen und Charakter. Dann erst ist zur Volksfreiheit

die echte Menschenwürde getreten; dann erst
wird unser Volk ein wahrhaft freies und glückliches
sein, wie die Väter auf dem Rütli es erstrebten.»

Am 14. August 1901 hatte Stadtpfarrer Ragaz
auf dem Friedhof zu Daleu die Leichenrede für den
verstorbenen Redaktor des «Grütlianer», Hans Mettier

(geboren 1851 in Langwies), zu halten. Er muss-
te beim Schreiben seiner Leichenrede davon ausgehen,

dass wichtige Leute aus Sozialdemokratie und
Grütliverein zur Beerdigung kommen würden. Ragaz

war sich also mit Sicherheit bewusst, dass seine

Rede als mindestens halbwegs repräsentative kirchliche

Verlautbarung in Sachen Arbeiterbewegung
verstanden würde. Mattmüller weist deshalb mit Recht

darauf, dass Ragaz, als der erfahrene Redner, der er
damals bereits war, seine Formulierungen sorgfältig
abwog (Mattmüller 74).

Nachdem er am Anfang der Rede kurz die
Gefühle der Trauer über den frühen Tod Mettiers
aufgenommen hat, gibt Ragaz schon nach wenigen Sätzen

diesem Todesfall eine Wendung ins Positive. Er meint,
es gebe auch Gründe für Freude und Gehobenheit.77

Die Anwesenden dürfen sich freuen als Bündner (weil

Mettier ein Beweis für die reichen Möglichkeiten des

rätischen Volkes war), als Schweizer (weil Mettier
schweizerische Vaterlandsliebe herrlich verkörperte),
als Parteigenossen (weil der Mann mit diesen
hervorragenden Eigenschaften einer der Ihren war) und als

Menschen generell (weil er ein wirklich edlen, reinen,

grossen Zielen geweihtes Menschendasein verkörperte).

Mit drei von diesen vier Punkten holt Ragaz Mettier

sozusagen aus der Partei heraus und hebt ihn auf
eine höhere Ebene, auf die Ebene der Heimat und der

Menschlichkeit, also auf Ebenen, in denen die

Klassengegensätze aufgehoben sind.
Diese Tendenz, Mettier von der Partei abzulösen,

durchzieht fast die ganze Predigt. Am Schluss des

Lebensberichtes, nachdem er die verschiedenen
sozialen Tätigkeiten des Verstorbenen aufgezählt hat,
betont Ragaz ausdrücklich Mettiers Engagement für
die Gemeinnützigkeit.78 Dabei liegt ihm besonders

daran, Mettiers Freiheit von der Partei zu betonen:
Hans Mettier ist ein freier Mann gewesen, der gerne
seine eigenen Wege ging. Er hat zwar an den
Grundsätzen seiner Partei festgehalten; aber es war
nicht seine Art, sich der Parteiparole sklavisch zu
unterwerfen. Freiheit ist für Ragaz das höchste Gut,
und sogar von der sozialen Bewegung behauptet er,
es gehe ihr letztlich darum, die Summe der Freiheit in
der Welt zu vergrössern.79 Mettier war ein reiner
Charakter, der nie aus Rücksichtnahme ein Stück seiner

Seele geopfert hat. Und er war ein selbstloser

77 Wir freuen uns als Bündner - denn auch dieser Mann hat wieder
bewiesen, welche reiche Kraft, welch eigenartig tiefes und edles
Leben noch im Schosse unseres rhatischen Volkes schlummert. Wir
freuen uns als Schweizer - denn er hat, wenn auch in bundnerischer
Ausprägung, doch zugleich die edelsten Zuge des schweizerischen
Volkscharakters vertreten und die schweizerische Vaterlandsliebe
schlicht und herrlich verkörpert. Es freuen sich darum seine
Parteigenossen und sind stolz darauf\ dass dieser Mann einer der ihrigen
war; wir freuen uns alle als Menschen, denn an diesem Grabe bietet

sich uns ein schöner Anblick, der schönste vielleicht, der uns
geboten werden kann, der Anblick eines wirklich edlen, reinen, grossen

Zielen geweihten Menschendaseins. (7)
78 Er ist einer der Fuhrer der schweizerischen Arbeiterpartei gewesen,

dessen Wort viel galt; er hat sie in den Behörden würdig vertreten;
er hat aber auch die ihm übrig bleibende Zeit und Kraft in den

Dienst der Volksbildung und Gemeinnützigkeit gestellt, so als
Mitglied der Bezirksschulpflege und der Pestalozzigesellschaft von
Zurich; er hat gekämpft gegen volksverheerende Übel, wie der
Alkoholismus eines ist, er hat sich verzehrt in Arbeit fur das Gemeinwohl

und ist ein Opfer seines Eifers geworden. (10)
79 Solcher unabhängigen Manner bedarf unser öffentliches Leben. Mit

Schreiern, Hetzern und blinden Nachbetern der Parteiparole ist keiner

Partei gedient. Und gerade die soziale Bewegung, was will sie
anderes, als die Summe der Freiheit in der Welt vergrössern? (11)

102



Mann, ein Idealist, ein Mann, der ganz seiner Sache
lebte und sich darin aufrieb: Durch und durch echt,
schlicht, ehrlich, ruhig und fest, getränkt mit bünd-
nerischer und schweizerischer Eigenart, mit seinen
Gedanken hinausreichend über die Grenzen des

Vaterlandes und doch mit seinem Besten tief im Mutterboden

der Heimat wurzelnd - so war er seiner Partei
ein Segen, in seiner Person eine Widerlegung vieler
Vorurteile, so war er eine Verkörperung alten echten

Eidgenossensinns; ja, ein wahrer Volksmann, ein

guter Schweizer und ein edler Mensch. Mettier zeichnete

sich also dadurch aus, dass er über der Partei
stand, dass er ein Mann für das ganze (Schweizer-)
Volk war und so die Vorurteile gegen die Einseitigkeit
der Partei widerlegte. Wieder ist Ragaz' Bemühen

spürbar, Mettier von der Partei wegzuziehen.
Diese Tendenz durchzieht auch den letzten

Gedankengang der Predigt. Ragaz fragt, was er als Mann
der Religion über das Leben Mettiers zu sagen habe.

Er glaube zu wissen, dass Mettier in Ehrfurcht aufgeblickt

hat zu Jesus Christus, dem Freund des Volkes,
dem Verkünder der grössten sozialen Botschaft, welche

die Welt gehört hat. Mettier hat sein heben hingegeben

im Dienste seiner Brüder. Und wenn das nicht
Religion, Christentum wäre, was dürfte sich denn so

nennen f80 Mettier hat sein Leben derselben Sache

gewidmet wie Jesus. Die soziale Bewegung ist ihrem

tiefsten Grunde und höchsten Ziele nach eine Entfaltung

der Weltbefreiungs- und Weltbeglückungsgedanken,

die der Menschheit aufgeleuchtet sind aus der
Seele des Handwerksmannes von Nazareth. Zu guter
Letzt steht Mettier als Jünger des Handwerksmannes

von Nazareth da. Mit diesem (und mit Ragaz!) ging
es Mettier um die Befreiung und Beglückung der

ganzen Welt. Ragaz hat damit der sozialen Bewegung
(und indirekt auch der Kirche) ihren Platz zugewiesen.
Ob seine Definition ihrer Ziele mit der Definition der

Menschen, die für diese Bewegung arbeiten, übereinstimmt,

ist hier nicht sein Problem. Dafür hat er sich
eine Interpretation der sozialen Bewegung zurechtgemacht,

die es ihm ermöglicht, ihr am Ende der
Leichenrede die Hand zu reichen: Die soziale Bewegung
und ein recht verstandenes Christentum müssen sich
immer wieder finden. Wir reichen uns darum an
diesem Grabe die Hände zu gemeinsamer Arbeit. Mögen
wir über die Wege zum Ziele da und dort verschiedener

Meinung sein, das Reich der Gerechtigkeit, Wahrheit,

Freude, Liebe, eine Menschheit des Wohlgefallens,

dieses Reich wird siegen auf Erden.

4 Strukturen des Charakters

4.1 «Müdigkeit der Seele» -
«Hochgebirgsstimmung»

Trotz all seiner Erfolge und seines - so nehme
ich mindestens an - durchaus selbstbewussten
Auftretens ist der junge Ragaz ein Mensch voller
Selbstzweifel. Er leidet an sich, an den Menschen, an den
Fragen der Religion.1 Immer wieder klagt er über
einen Mangel an Stimmung oder darüber, dass er
sich gefühlsmässig abgestorben vorkommt, dass der

80 Jesus hatte diesen Mann als seinen echten Junger anerkannt. Ja, wir
dürfen sagen, dass die Sache, der er sein Leben geweiht hat, die gleiche

ist, fur die auch Jesus gelitten hat und gestorben ist. Die soziale
Bewegung ist ihrem tiefsten Grunde und höchsten Ziele nach

eine Entfaltung der Weltbefreiungs- und Weltbegluckungsgedan-
ken, die der Menschheit aufgeleuchtet sind aus der Seele des
Handwerksmannes von Nazareth. Die soziale Bewegung und ein recht
verstandenes Christentum müssen sich immer wieder finden. Wir
reichen uns darum an diesem Grabe die Hände zu gemeinsamer
Arbeit. Mögen wir über die Wege zum Ziele da und dort verschiedener

Meinung sein, das Reich der Gerechtigkeit, Wahrheit, Freude,
Liebe, eine Menschheit des Wohlgefallens, dieses Reich wird siegen
auf Erden. Mit und in ihm ist Gott. Fur sein langsames Kommen
bürgt trotz allem die bisherige Geschichte der Menschheit. (12-13)

1 Weitere Belege: Ich muss auch sonst em schweres Kreuz aufmeinen
jungen Schultern tragen - mochte Ihnen das auch em Trost sein,
wenn das eigene Leid Ihnen schwer scheint. (Br 10, 8.12.92) Allzuviel

freudige Erfahrungen habe ich nicht gemacht; viele «Erfolge»
nicht errungen, das Kreuz dagegen hart auf mir lasten gefühlt. (Br
11, 10.2.93) Ach, die wunderbare Pädagogik, die mein Leben
lenkt, hat es recht deutlich darauf angelegt, mir alles zu versagen,
was sonst der Menschen Gluck ausmacht: Gesundheit, Talent, Liebe

und Erfolg, und wo ich mich auf einen Sonnentag gefreut, muss
Regen und Nebel her, (Br 19, 1.9.94) Sie kennen mich naturlich
gut genug, um zu wissen, dass ich immer am Leben schwer tragen
werde. Ich bm empfindlich fur all die tausend Dolchstiche, die
Hochmut, Roheit, Gemeinheit anderer, aber auch die eigene
verletzte Eigenliebe unsereinem taglich versetzen. Mich selbst zu ertragen,

mit mir vorlieb zu nehmen, fallt mir schwer. Die lastenden Ratsei
des Lebens, der Religion, machen mich oft furchtbar unglücklich;

ich komme mir oft so entsetzlich nichtig, verdreht, verkrüppelt,
verödet vor, so imbecile, ja ridicule, und meine dann deutlich

zu sehen, dass das eigentlich auch das Bild sei, das andere sich von
mir machen. (Br 21, 9.3.95) Auch innerlich geht es mir wieder besser.

Damit stand es nämlich eine Zeit lang ganz schrecklich
schlecht. Ich hatte Ihnen um Neujahr herum einen ganz verzweifelten

Brief geschrieben, den ich aber nicht abschickte. (Br 40,
11.2.98) Denn im Ertragen personlichen Leides und im Entsagen
bin ich stark. Job 4,34 [Meine Speise ist die, dass ich tue den Willen
des, der mich gesandt hat, und vollende mein Werk] darf ich mir
zueignen. Aber eben, wenn ich sehe, dass ich nicht imstande bin, mein
Werk zu vollenden, dann bin ich unglücklich. (Br 41, 28.4.98)
Einige Wochen lastete wieder Depression auf mir, sie scheint nun wieder

gewichen zu sein. Ich habe auf der Kanzel dieses Jahr wohl
mehr als in den früheren Jahren geleistet, jedenfalls mehr Frische
entfaltet. (Br 46, 12.5.99) Selten die dürren Stimmungen, und auch
wenn sie kamen, so haben sie wenigstens den «Erfolg» der Predigt
nicht merklich beeinträchtigt. (Br 48, 10.2.00)

103



Geist schweigt: Nur eines ist noch da, mein altes
Erbübel, das fast unüberwindlich scheint: jener Druck
auf dem Innersten der Seele, der sich zeigt als Mangel
an Stimmung, als Lähmung aller Kräfte, als Müdigkeit

der Seele. Es ist wie früher: nicht theoretischer

Zweifel. Denn dieser Druck äussert sich auch bei

Dingen, wo der Zweifel nichts bedeutet (z.B. in der

Liebe zu den Menschen, den Geschwistern), und

überhaupt habe ich gar keinen stichhaltigen theoretischen

Zweifel mehr. Es ist vielleicht einfach Erschöpfung

der Seele durch allzugrosse religiöse und sittliche

Produktion; vielleicht auch ist es natürliche Schwermut,

vielleicht Krankheit, weiss Gott, was es ist,

jedenfalls hochgradige seelische Herzschwäche. Wenn
diese Herzschwäche da ist, dann ist mir die ganze
Welt durch einen trüben Schleier verhüllt, alles grau
in Grau gemalt; alle Dinge tragen die Züge der

Müdigkeit, der Leere, des Todes. An Gedanken fehlt
es mir nicht und im Unterricht nicht an Methode -
aber wenn jene seltsame Herzlähmung mich plötzlich
überfällt, dann nützt alles nichts; ich kann dann
einfach nichts. Und leider ist dieser Zustand, der bei
andern dann und wann eintritt, bei mir fast die Regel

geworden. Oh, wenn nur dieser furchtbare
Albdruck einmal von mir wiche oder doch höchstens als

Ausnahme wiederkehrte! Dann wäre mir wohl!
Denn all die gewöhnlichen Leiden der Welt trage ich

leicht. «Wenn ich nur dich habe.» (Br 33, 2.3.97)2
Das Gegenstück zu dieser Müdigkeit der Seele

(Herzschwäche/Herzlähmung/acedia) ist die Hoch-
gebirgsstimmung (Gehobenheit/innere Freudigkeit/
Schwung und Frische des Gefühles): Wohl ist mir
gekommen, dass ich seit Neujahr beinahe ohne
Unterbrechung in einer Frische und Gehobenheit der

religiösen Stimmung bin, wie schon lange nicht mehr.

Und das trotz viel amtlichen Kummers, der mir
geworden ist. Ja, wenn das anhielte, dann könnte ich
die Flügel wieder heben und allerlei Flüge wagen, zu
denen ich mich lange zu matt fühlte. Ob das die Folge

der Ferien ist Körperlich geht es mir übrigens
relativ gut, besser als die letzten zwei Jahre. Und, wie

gesagt, die innere Freudigkeit trägt mich über vieles

hinweg. Das Gegenteil war ja sonst meine einzige

grosse Qual. (Br 44, 7.3.99)3 Echte Religiosität ist

nur in dieser Stimmung möglich; ja, letztlich ist
Religiosität BegeisterungA

Mit diesem Verständnis von Religion setzt sich

Ragaz unter den dauernden Druck, sich in die
gehobene Stimmung zu versetzen, den religiösen Auf¬

schwung zu nehmen. Manchmal bricht die Erkenntnis

durch, dass das ein zu hoher Anspruch ist:
Vielleicht mache ich zu hohe Ansprüche an Wucht und
Kraft religiöser Stimmung, vielleicht ist meine Reli-

2 Weitere Belege: Wenn ich nur genügend. Religion hatte! Aber leider
muss ich gestehen, dass ich darin noch eine bedenkliche
Herzschwache spure. (Br 20,29.12.94) Es ist merkwürdig: fast sechs
Wochen lang, ja langer, fühlte ich mich getragen von einer Hochflut des
Geistes. Ach, welche Lust zu predigen. Ich hatte das Gefühl, mich
selbst zu ubertreffen, und das Leben war eine Lust. Ware es so
vorwärts gegangen, ich hatte Holle und Teufel nicht gefurchtet. Ich
fühlte die Kraft, die Gemüter zu fassen und zu zwingen. Da, plötzlich,

an einem Samstagvormittag, hört der Strom auf, und er fehlt
mir nun ein paar Wochen lang uberall, im Religionsunterricht und in
der Predigt. Wie der Methodist die Stunde seiner Bekehrung, so
kann ich Kommen und Gehen des Geistes angeben. Oh, welche
Pein, welche Hollenqualen, wenn das heilige Licht erlischt, alles so
ode wird und matt, wenn mir Gott, Menschen, Vaterland, Gewissen,

Liebe und Treue, alles, alles gleichgültig wird und das Leben ein
grauer Traum wird! Dann religiös produzieren zu sollen! Entsetzlich!

(Br 26, 4.12.95) Meine acedia hat in den letzten Tagen beinahe
Miene gemacht, mich loszulassen, und es war mir, als ob ich in der
Tiefe wieder Lebensquellen rauschen horte. (Br 34, 20.6.97) Ich
spure halt doch immer und immer wieder dieses Manko an Kraft
und Frische.... Oft ist mir in letzter Zeit der Gedanke gekommen,
dass vielleicht doch der Zustand meines Herzens an allem schuld
sein konnte. (Br 37, 10.11.97)

3 Weitere Belege: Nur ein Herz voll Liebesfeuer, voll Schwung und
siegreicher Begeisterung - das genügt und die Berge machen stark,
erhalten jung und gesund. (Br 4, 9.4.90) Moral ist Glaube, begeisterte
Hingabe an eine der Persönlichkeiten, die mit neuen Gedanken und
Idealen auftreten. (Br 24, 11.8.95) Ich fühle mich innerlich wohl
und gehoben wie schon seit langem nicht mehr. Nicht etwa im ersten
Rausch des Erfolges, o nein, so steht es nicht, aber es ist eingetreten,
was ich gehofft hatte: Die schwere Aufgabe hat mir neues Leben
gegeben. Gib einem Menschen Schweres zu tun und er muss glauben.

Wenn es mir nur gelingt, immer auf hoher Warte zu stehen, dann
mag's gehen wie's will. (Br 25, 21.10.95) Mein letzter Brief kam aus
der freudigsten Stimmung; es trug mich damals die steigende Flut
des Geistes. (Br 26, 4.12.95) Und gottlob kann ich ja sagen, dass

meine Grundstimmung eine durchaus freudige, gehobene ist. Gottlob

kehrt der Mangel an Stimmung nicht gerade häufig wieder. (Br
29, 1.5.96) Ich habe hier in Chur erfahren, dass man mit ganz theo-
zentrischen Lehren sehr viel ausrichten kann, wenn nur das Herz
frisch ist. (Br 37, 10.11.97) Ich habe wohl die glücklichsten Wochen

meines Lebens hinter mir. Es war mir gegönnt gewesen, die Sonntage

vor den Ferien voll Warme und Kraft zu predigen, und Schwung
und Frische des Gefühles dauerten bis weit in die Ferien hinein. Mit
einem Hochgefühl sondergleichen habe ich die Herrlichkeiten
genossen, die sich vor mir auftaten. Das waren Wochen, wo der Strom
des inneren Lebens voll und freudig rauschte, wo ein Gefühl der
Gottesnahe mich beseelte, ein Frieden, eine Freude, eine Erhabenheit

über die Welt in mir war, wo Gedanken und Gefühle in solcher
Frische, Kraft, Fülle, Tiefe, Neuheit und Schönheit unaufhörlich in
mir aufquollen, dass ich mir sagen musste: Oh, wenn du, nicht
immer, aber nur oft so wärest. (Br 42, 23.8.98) Zwar die Hochgebirgs-
sttmmungen der Ferientage sind dahin, ich habe nicht die Kraft, ein
solches erhöhtes Leben dauernd festzuhalten, aber es ist genug da,

um auszukommen. Und nun bin ich so von der Herrlichkeit der
Welt gesättigt, dass ich schon wieder ziemlich viel von ihrer Bitternis

ertragen mag. (Br 43, 27.9.98)
4 und dann aus tiefer Erfahrung und Erkenntnis, was echte

Religiosität im Grunde ist; namhch Begeisterung (im tiefsten und edelsten

Sinne) und Aufrichtigkeit; (Br 33, 1.3.97).

104



Der depressive Leonhard Ragaz: Nur eines ist noch da, mein

altes Erbübel, das fast unüberwindlich scheint: jener Druck

auf dem Innersten der Seele, der sich zeigt als Mangel an

Stimmung, als Lähmung aller Kräfte, als Müdigkeit der Seele.

(Br 33, 2.3.97) (Foto: Staatsarchiv Zürich)

giosität mehr Poesie als feste, unmittelbare Realität in

meinem persönlichen Leben, oder ist meine Seele so

arm und leer Aber oft ist in mir eine solche Fülle der

Gesichte, dass ich doch nicht an diese Leere glauben

kann. (Br 33, 2.3.97)5 Die Einsicht, dass nicht die

Leere der Seele, sondern die Höhe des Anspruchs das

Problem bildet, führt allerdings nicht dazu, dass Ragaz

den Anspruch tiefer hängen würde.6 Der absolute

Ernst ist es ja gerade, der den authentischen Liberalen

auszeichnet. So bleibt Ragaz' Religiosität wesentlich

Stimmung und ist dauerndem Wechsel unterworfen.

4.2 «Fluctuat nec mergitur»7

Trotz aller Klagen und Herzergiessungen
möchte Ragaz bei Moosherr und Schmiedel ja nicht
den Eindruck erwecken, er werde seiner Stimmungen
nicht Meister. Das würde seinen Vorstellungen von

Männlichkeit nicht entsprechen. Er hängt deshalb

fast an jede Klage die Beteuerung an, letztlich gehe es

ihm gut und man brauche sich um ihn keine Sorgen

zu machen. Manchmal widersprechen diese Beteuerungen

direkt dem zuvor Gesagten und wirken
deshalb etwas grosssprecherisch: Es ist mir ganz
ausserordentlich gleichgültig, wie lange ich lebe, höchstens

für meine Angehörigen ist es nicht gleichgültig.
Dagegen möchte ich gerne, so lange ich lebe, meine

Pflicht tun. (Br 35, 29.7.97)
Elisabeth Moosherr versichert er nach der

ausführlichen Beschreibung seines Herzleidens (siehe
oben Seite 65), dass ich mich gegen die
niederdrückenden Gedanken wehre nach Kräften. Ich lebe,
als ob ich auf ein langes Leben zu rechnen hätte.
Schliesslich weiss ja keiner, wann ihm sein Ziel
gesetzt ist. Wenn es einen Gott gibt, dann gibt es kein
Sterben, und was ich hier erstrebt und erreicht, es ist
nicht verloren. So lasse ich mir echte Lebensfreude
nicht rauben. (Br 9, 3.10.91)8 Dieser echten Lebensfreude

fehlt jegliche Spontaneität: Sie ist ein
theologisches Konstrukt (wenn dann) und muss der

Erfahrung abgetrotzt werden (lasse nicht rauben).

5 Oder: Vielleicht ist das Spekulieren dran schuld, vielleicht körperliche

Zustände, vielleicht komme ich schwerer zum Ziel, weil ich
höher hinauf will, weil ich mit der Religion absoluten Ernst mache,
sie zum A und O meines Lebens machen will. (Br 20, 29.12.94)
Ich lerne allmählich, mich selbst zu behandeln. Meine Religion wird
auch immer mehr etwas Besseres als Stimmung. (Br 29, 1.5.96)

6 Und auch nicht dazu, dass er weniger arbeitete: Ich glaube auch
diesmal besonders deutlich bemerkt zu haben, dass alles besser wurde,

seit ich mir in der Woche einen halben Tag Ruhe gönnte. Leider
ist das seither unmöglich geworden. (Br 40, 11.2.98)

7 «Sie schwankt mit den Wellen und geht (doch) nicht unter.» (Devise
der Stadt Paris, siehe Br 19).

8 Weitere Belege: Ich stehe eben im allgemeinen bei den Stiefkindern
des «Glücks», und vielleicht ist es für Sie tröstlich, zu wissen, dass
auch schon die Jugend sich beugen muss unter des Kreuzes Last.
Indes denke ich es mit Fröhlichkeit und Mut zu tragen. (Br 7.6.92
Anm. 5 zu Br 10) Ja, das ist geradezu der Hauptmangel, den ich hier
beklagen muss: Mangel an Zeit. Indes kann mich das nicht
hindern, mich in meinem jetzigen Zustande durchaus befriedigt zu
fühlen. (Br 16, 17.12.93) Aber wenn ich oben von einem trüben Nebel

sprach, der mich schrecke, so muss ich Sie jetzt noch versichern,
dass ich mich schon lange nicht mehr so innerlich beglückt, so friedvoll

fühlte wie jetzt. Fast möchte ich meinen, das letzte schwere Jahr
sei der Übergang gewesen in sonnigere Zeiten. Jene Gewissenslast
ist abgefallen, von der ich Ihnen sprach; der Verlust war tief
schmerzlich, aber befreiend, darum bin ich jetzt erdenfreier. (Br 20,
29.12.94) Aber anderseits bin ich empfänglich für den Trost der Natur,

der Einsamkeit, den Reiz der Poesie, des Träumens, Grübelns; es

fehlt mir nicht an Beweisen von Achtung, Liebe und Treue; oft
erwacht der Frühling des Herzens wieder, den ich schon früh verwelkt
glaubte, und schliesslich finde ich dieses Durcheinander höchst
lebenswert. (Br 21, 9.3.95) aber dass mich diese Gedanken nun
ernsthaft unglücklich machen, davon kann keine Rede sein. (Br 28,
25.2.96)

105



Ragaz gibt sich alle Mühe, freudig zu sein und zu
wirken. Genauso gibt er sich ein Jahr später alle

Mühe, die Einsamkeit im Flerdener Pfarrhaus zu
lieben,9 obschon er sich wenige Zeilen zuvor über seine

Vereinsamung beklagt hat. Auch in diesem Brief
beharrt er darauf, dass es trotzdem ein Glück gibt,
gegen dessen Kraft und Glanz alles andere zu nichts
zusammenbricht, und ich habe mir gelobt, als ein

mutiger Soldat meinen Kampf zu kämpfen und froh
und frei zu sein. (Br 10, 8.12.92)10 Auch dieses

Glück muss erkämpft, dem Leben abgetrotzt werden.
Und fünf Jahre später tönt es nicht anders, wenn er
schreibt: Es kommt wohl etwa hin und wieder
beängstigend der Gedanke über mich, dass es mit meiner

physischen Lebenskraft rasch abwärts gehe; ich
schüttle ihn aber wieder ab. Und all das, was ich da

geschrieben habe, macht mich nicht unglücklich. Ich
habe zu viele Quellen des Glücks in mir. Es ist immer

nur der Gedanke an mein Werk, der mir wehe tut.
(Br 37, 10.11.97) Gewiss ist Ragaz fähig, Glück zu

empfinden, die Briefstellen, die er in begeisterter
Stimmung geschrieben hat, belegen dies. Das Glück
aber, von dem in diesem Absatz die Rede ist, ist mehr
ein Kraftakt als ein Rauschen des inneren Stromes

(Br 42, siehe oben Anm. 3).
Als sich Ragaz im Frühling 1894 in Clara Nadig

verliebt und schliesslich den Gedanken an eine

Ehe verwirft, durchlebt er eine tiefe Krise: und

was ich als Ärgstes gefürchtet, ich muss es

durchkosten; das sind Tatschen; deswegen bitte ich Sie,

nicht um mich besorgt zu sein. Ich spreche mit der
Devise von Paris: fluctuat nec mergitur und danke

für alles Schöne und Grosse, was ich durch einen
Wolkenschleier von Menschenqual gesehen habe. (Br
19, 1.9.94) Gegen Ende des Jahres ist auch dieser

Kampf durchgestanden, und jetzt heisst es: Jene
Gewissenslast ist abgefallen, von der ich Ihnen sprach;
der Verlust war tief schmerzlich, aber befreiend, darum

bin ich jetzt erdenfreier. (Br 20, 29.12.94) So

erfährt denn auch dieser Verlust seine Wendung ins
Positive. Dem Leiden gewinnt Ragaz Sinn ab, indem er
erklärt, es mache den Menschen tief, stark und tapfer.

Mit diesem Argument tröstet er auch seinen Bruder

Rageth: Auch was Du an Dir selbst zu leiden

hast, ist gut und recht. Es wäre mir leid, wenn es

anders wäre. Tiefund reich wird ein Mensch nur durch
Leiden. Sie sind unser bester Besitz. (Br 54, 27.1.01)

Diese Methode der Psychohygiene, Negativem
Sinn abzugewinnen, ja abzutrotzen und es auf diese

Weise ins Positive zu wenden (Glück/Freiheit/Tapferkeit),

wendet Ragaz auch da an, wo es darum
geht, negative Ereignisse ausserhalb seiner Person zu
bewältigen.

In einem frühen Brief an Oskar Brändli
kommentiert Ragaz von Flerden aus die Antisteswahl
in Basel. Über deren Ausgang ist er nicht niedergeschlagen,

sondern empört. Die unterlegenen Reformer

(gewählt wurde mit einem Vorsprung von 19 bei
1400 Stimmen anstelle des Reformers Wirth der
Vermittler Salis, der später Ragaz' Kollege sein wird)
werden aber durch langmütige Gerechtigkeit am
besten ihre sittliche Überlegenheit beweisen und den
Sinn ihrer Grundsätze erläutern. Dann muss dieser

Sieg für die Rotte der Pharisäer und Sadduzäer ein

Pyrrhussieg sein. Die Niederlage ist eine Schande

nicht etwa für den Unterliegenden, sondern für die

ganze vom gesunden Teil des Schweizervolkes längst
gerichtete baslerische Pietisterei und Muckerei.
Bei näherem Zusehen wird auch diese Erfahrung,
die uns pessimistisch stimmen könnte, sich als ein

segensreicher Gotteswille erweisen. (Br 7, 28.5.91)
Moralisch gesehen, sind also die unterlegenen Reformer

die eigentlichen Sieger und ist die Niederlage der

eigentliche Sieg, da sie dem Willen Gottes entspricht.
Nach dem Zugsunglück von Münchenstein

(am 14. Juni 1891), bei dem 73 Menschen ums Leben
kamen (Br 8, Anm. 12), schreibt Ragaz an Brändli:
Dass damit Euch Theologen äussere und innere
Arbeit in Hülle und Fülle erwachsen ist, kann ich mir
denken. Wir sind damit wieder einmal vor ein dunkles

Rätsel gestellt, das aber gerade dadurch auf die
Menschenherzen wirken wird mit einer Gewalt,
wie tausend mächtige Predigten sie nicht besässen.

Wer wollte übrigens leugnen, dass die Wirkung, die

9 Gesellschaft habe ich sozusagen keine. Langeweile fühle ich

zwar kaum jemals, doch versauert man im steten Umgang mit sich
selbst und den Buchern; etwas mehr Anregung von aussen wurde
wohl den schlummernden inneren Menschen etwas aufwecken. Ich
bin gern allein; so recht tief einsam mit meinen Gedanken und
Traumen. Wenn die Lampe freundlich wieder brennt, die Schwester
naht, ich über einem Buche sitze und unter dem warmen Ofen
Hund und Katze sich traulich gelagert haben, dann wünsche ich

mir nichts Besseres mehr. (Br 10, 8.12.92)
10 Nur im Amte muss ich zu viel schmerzliche Erfahrungen machen,

die mich oft furchtbar niederdrücken. Ich muss auch sonst ein
schweres Kreuz auf meinen jungen Schultern tragen. Es gibt
trotzdem ein Gluck, gegen dessen Kraft und Glanz alles andere zu
nichts zusammenbricht, und ich habe mir gelobt, als ein mutiger
Soldat meinen Kampfzu kämpfen und froh und frei zu sein. (Br 10,
8.12.92).

106



solche Ereignisse auf die Menschenherzen
hervorbringen müssen, nicht eine gottgewollte sei Nur das

Wie? entzieht sich unserer Kenntnis (Br 19.6.91).
Nicht das Unglück selbst, aber doch seine Wirkung
auf die Menschenherzen ist gottgewollt. Seine tragische

Wucht wird die Menschen im Sinne Gottes
beeinflussen, wenn wir auch nicht wissen können, wie
das vor sich geht. Sicher aber ist, dass letztlich auch
dieses Unglück nicht sinnlos sein kann.

Ein weiteres Beispiel für diese Interpretation
ins Positive ist die Wahl von Ragaz' Nachfolger ans
Basler Münster im Jahre 1908. Ragaz ist natürlich
daran interessiert, dass seine «Richtung über den

Richtungen» weitergeführt wird - sein Wunschkandidat

ist deshalb der Vermittler Liechtenhahn, der

von einem ad hoc Komitee unter der Losung
«Uberwindung der kirchlichen Richtungen» vorgeschlagen
wird. Gewählt wird aber, und zwar mit markantem

Vorsprung, der Reformer Täschler. Für Ragaz
bedeutet diese Wahl insofern eine Niederlage, als

nun die von ihm eingeschlagene Linie nicht mehr

fortgeführt wird. Einige Tage später schreibt er an
Bruder Rageth: Wir haben das Gefühl, dass eine
Niederlage - nach den bekannten Gesetzen des Gottesreiches

- unserer Sache besser gedient habe, als ein

Sieg es getan hätte. Der Kampf selber war viel wert.
Wir haben ihn mit reinen und noblen Waffen geführt.
Was hätte ich alles sagen können, z.B. gegen Täschler,

und habe geschwiegen. Dieser noblen Kampfesweise

verdanken wir zum guten Teil die äussere

Niederlage, aber auch den moralischen Sieg. Und wie
diese zwölf Männer gegen ihr ganzes Milieu für die
Sache einstanden, war einfach erhebend, seelenstärkend.

Dazu die Zeugnisse aus Arbeitermund, die

Erfüllung und Verheissung zugleich waren. (Br 115,

18.9.08) Auch hier deutet Ragaz die Niederlage in
einen moralischen Sieg um. Jetzt aber entspricht es

den Gesetzen des Gottesreiches, dass die Niederlage
der Sache besser dient als ein Sieg.

Dass Ragaz nicht frei ist von Imponiergehabe,
zeigt sich auch hier: Mich persönlich glauben die
Reformer allerdings vernichtet zu haben, aber sie könnten

sich wieder einmal täuschen. Letzten Sonntag
war das Münster gefüllt wie am höchsten Feiertag
und von allen Seiten kommen mir Zeugnisse zu, die
mir zeigen, dass ich nicht tot bin.

4.3 «Als ein mutiger Soldat meinen Kampf
kämpfen»11

Ein wesentlicher Charakterzug von Leonhard
Ragaz ist seine Kampfesbereitschaft, ja -lust, die sich

von Widerständen nicht beeindrucken lässt, sondern
an ihnen wächst.12 Der Kampf scheint sein eigentliches

Lebenselement, immer wieder ist in den Briefen
von Kampf und Kämpfen die Rede. Ragaz kämpft
gegen den populären Unglauben, gegen Gleichgültigkeit

und Roheit,13 er kämpft gegen die Laxheit
gewisser Liberaler,14 im Religionsunterricht ringt er
um die Seelen der Jugend.15 Er kämpft gegen das
Verderben des Alkoholismus16 und später gegen die
Prostitution, und er wird diesen Kampf zum heiligen
Krieg erklären.17 Er kämpft aber auch gegen seine
eigene sittliche18 und körperliche19 Schwachheit. Jede
grössere Entscheidung, die er zu fällen hat (zum
Beispiel, ob er sich auf eine Stelle bewerben soll), muss

11 Siehe Anm. 10.
n und Moosherr bestätigte mir, dass es der Reform m Basel so sehr

an Kraft und Tiefe, so sehr an wirklicher Religion fehle, dass auch
er eben nicht gut mitmachen könne. ...Es wandelt mich angesichts
solcher Dinge oft eine rechte Kampflust an, doch in eine grossere
Stadt zu gelangen und dort zu versuchen, ob es mit meiner Art ginge.

(Br 49, 3.5.00)
13 Ich bin Gebirgsvikar, in merkwürdige Verhältnisse hineingestellt,

mitten im harten Kampf mit Unglauben, Materialismus, Roheit,
Klemigkeitssucht, Klatsch, Trägheit. Da heisst es: Kopf oben! Herz
weit und offen und das Auge scharfund klar! (Br 5, 16.4.90). Ich
habe hier einen schwierigen Kampf zu kämpfen gegen populären
Unglauben. (Br 6, 28.12.90)

14 Trotz innerer Abneigung gegen die viele Arbeit und den zu
erwartenden Kampf mit Gleichgültigkeit, Roheit und liberalismus
vulgaris müsste ich wohl folgen, wenn der Rufan mich erginge, m
diesem Falle als einem Rufe Gottes auf ein Kampffeld. (Br 20
29.12.94)

15 Am liebsten ist mir doch der Religionsunterricht. Da ringe ich um
die Seelen der Jugend einen natürlich nur von mir gefühlten Kampf
und erfahre, wie furchtbar schwer es ist, aus Tod Leben zu machen.
(Br 17, 17.1293)

16 Nächstens halte ich in unserer kantonalen gemeinnützigen Gesellschaft

einen Vortrag über diesen Gegenstand. Es ist ein schwerer
und schöner Kampf, der mir Freude macht. (Br 28, 25.2.96)

17 Immer wieder muss ich sagen: Das Verderben schreit zum Himmel
gegen jeden, der nicht in seiner Weise dagegen kämpft. Ich bin
entschlossen, in diesem Kampf stehen zu bleiben; es ist ein heiliger
Krieg. (Br 29, 1.5.96)

18 Ich fühle mich innerlich mutiger und freier als bisher; ich will meine
Seele retten, einen guten Kampf kämpfen, Herz und Hand rem

halten und Gott walten lassen. (Br 25, 21.10.95) Unbesonnen bin
ich leider und kein Fehler hat mir mehr geschadet. Ich bekämpfe
ihn nach Kräften. (Br 51, 24.9.00)

19 Ich muss eben zu allen Kämpfen noch einen Kampf gegen die
körperliche Schwachheit fuhren. (Br 44, 7.3.99)

107



er innerlich erkämpfen,20 und auch Klarheit in
theologischen Fragen erlangt er nur kämpfend21 (wie
überhaupt die theologische Wahrheitssuche eine Folge

von Schlachten ist22). Ragaz spricht deshalb
immer wieder von seinem Kampf um die Weltanschauung,23

und es ist für ihn gar keine Frage, dass auch

um Gott gekämpft werden muss.24 Auch auf seine

niederdrückenden Stimmungen reagiert Ragaz nicht
resignativ, sondern eben kämpferisch. Er reagiert als

Mann, der sich nicht gehen lässt und sich vieles

abverlangt. Dem Theologen Ragaz hätte sich als

Lösung eine quietistische Glorifizierung des Leidens

angeboten. Tatsächlich hat er nicht immer der Versuchung

widerstanden, sein Leiden zu lieben; zuletzt
aber überwiegt immer der Kampfeswille. So schwingt
eine gewisse Glorifizierung des Leidens und des

Kreuzes besonders in den frühen Briefen an E. Moosherr

mit.25 Der Verzicht auf die Freude, das Glück
der gewöhnlichen Menschen, wird aber mit eben dieser

Kampfesbereitschaft kompensiert.26 Ragaz findet
sein Glück, indem er als mutiger Soldat seinen

Kampf kämpft27 oder als braver Streiter auf seinem

Posten aushält: Wenn ich Anspruch auf Glück im
gewöhnlichen Sinne des Wortes machen würde, so

wäre ich wohl nicht glücklich. Denn mir, dem ruhe-
und friedliebenden, scheint Kampf als stetes Los
beschieden zu sein. Ich muss mich gegen Hochmut
und Gemeinheit mit einem dicken Panzer von Religion

und Philosophie wappnen und in Gottes Namen
wieder kämpfen und schaffen und glauben. Also

Kampf und im Kampf viel, viel Leid. Insofern ist von
Glück nicht zu reden. Und doch, weil ich fühle,
dass ich innerlich wachse, so ist wohl auch dieser

Kampf schliesslich ein Glück und kann mir einst
auch noch zur Freude werden. (Br 15.3.94)

Wie Ragaz' Kampfeswille durch seine
wissenschaftliche Arbeit hindurchscheint, habe ich am
Churer Vortrag gezeigt (siehe oben S. 86). Dort hatte

er der Ethischen Bewegung vorgeworfen, sie halte
den Menschen vom notwendigen Kampfe, der allein
seine Seele retten könne, fern. In den beiden Aufsätzen

«Zur Philosophie des Glaubens» (Protestantische

Monatshefte 1899, 261-270, 308-318) führt er
diesen Gedanken weiter, indem er den Glauben
ausdrücklich zum Gegenstand des Kampfes macht: An
Gott festhalten, obschon sein Dasein und sein Lieben

nicht bewiesen werden kann - das ist Glaube im
Vollsinn des Wortes. Dieses Element der Freiheit,

der Tat, des Kampfes ist dem Glauben wesentlich, es

ist sein Lebensfeuer. Es gibt dem religiösen Leben
seine leidenschaftliche Spannung und seine ungeheure

Kraft. Diese Art des Glaubens macht ihn zum
Vater des Höchsten, dessen die Menschenseele fähig
ist: der Treue, die im tiefsten Dunkel am Vater
festhält; des Heroismus, der für eine Sache kämpft,
leidet, stirbt, die dem Verstand der Verständigen Torheit

ist; der unendlichen Freiheit und Kraft der
Persönlichkeit, die der inneren Stimme getreu sich

behauptet gegen die Welt. Alles das nicht nur eine
Sache für die Grossen, sondern durch die Religion
dem ärmsten Menschenkinde möglich und ihm oft
am nötigsten! Nehmt dieses Element der theoreti-

20 In den letzten Wochen und Tagen habe ich wieder recht akute innere

Kämpfe durchgemacht. Sie werden erraten, dass die Churer
Pfarrerwahl daran schuld ist. (Br 22, 21.5.95) Und St. Gallen? Ich habe
nach schwerem Kampfe wieder einmal nein gesagt. (Br 52,23.10.00)

21 Nach mannigfachen Kämpfen und Schwankungen hat sich mir
ungefähr Folgendes als meine Leitlinie in theologischem Denken und
Forschen festgestellt:... (Br 12, 20.6.93)

22 In den Mittelpunkt meines theologischen Denkens will ich nun
wieder die grosse Frage nach dem Verhältnis von Religion und
Geschichte stellen. Hier wird doch offenbar die Entscheidungsschlacht
geschlagen. (Br 35, 29.7.97)

23 Soll ich Ihnen von den Kämpfen um die Weltanschaung berichten,
die ja keinem erspart bleiben und die bei meiner, wie ich glaube,
grüblerischen und ungestümen Natur heftig genug sind? Von meinen

Kämpfen mit trüben Stimmungen? Oder von meinen Idealen
und theologischen Meinungen? (Br 11, 10.2.93) Auch der stille
Kampfum die Weltanschauung dauert fort mit wechselndem Gluck
auf beiden Seiten. Dies alles bildet des Lebens Reiz. (Br 21, 9.3.95)

24 Mein einziger Gedanke ist: Gott zu finden, und zwar so, dass ich
ihn andern zeigen kann. Dieser «Kampf um Gott», einst mein Thema

fur die Probepredigt (Gen. 32, 21-31), soll offenbar meine
Lebensaufgabe sein. Kein Wunder, wenn ich auch jetzt noch viele bange

und trübe Tage habe. (Br 13, 12.10.93) So gehöre ich denn zu
den Stillen im Lande und bin zufrieden, trotzdem Kampfe und
Niederlagen mir nicht fehlen werden, namentlich ein Kampf nicht: der
Kampf um Gott. (Br 17, 17.12.93)

25 Wir sind in die Welt hineingestellt als Haushalter mit dem Pfunde,
das uns anvertraut ist. Unsere Aufgabe ist, dasselbe treu zu verwalten

mit reinen Händen und reinem Sinn. Glück haben wir dabei
nicht zu suchen; vielmehr, es gibt kein echtes Glück als dieses Be-

wusstsein, auf seinem Posten als braver Streiter gekämpft zu haben
des Lebens Kampf, treu dem Willen des ewigen Vaters. Das ist ja
eben der vielgeruhmte Segen des Leides, dass es uns gottahnhch
macht, uns weit emportragt über Gedanken und Wunsche des

gewohnlichen Menschen. Es gibt ein Lebensglück, das tiefste,
schönste, das unzugänglich ist allem Leid der Erde. Dieses Gluck
schhesst Gott denen auf, denen er der Erde schwerstes Leid schickt;
der Schlüssel ist das Kreuz, jenes Leid das Eintrittsgeld. O wie
müssen wir Gott danken fur den Engel des Leids, der uns zu ihm
hinfuhrt; denn bei ihm zu sein ist höchstes Gluck; die Kreuztrager
sind seine geliebten Ktnder. (Br 6.3.92)

26 Nicht die Freude in der Welt, wohl aber das Streben und Kämpfen
in derselben scheint mir begehrenswert, und das Bewusstsein, meine
Plane doch nicht realisieren zu können, lastet oft Wochen und
Monate lang auf mir, dass ich geistig wie gelahmt bin. (Br 9, 3.10.91)

27 Siehe Anm. 10.

108



sehen Unsicherheit aus der Religion fort, und ihr
habt ihr das Herz gelähmt. (317) Ragaz betont hier
das Moment des Wagnisses, des Heroischen so stark,
dass er dabei die Frage, worin der Glaube seinen
Grund habe, aus den Augen verliert. Alles hängt jetzt
an der Persönlichkeit, an ihrer Freiheit und Kraft, an
ihrer Bereitschaft zur Treue, zum Heroismus. Je
mehr ein Mensch gegen alle Evidenz glaubt, umso
heroischer ist er. Wie bei der religiösen Genialität
demokratisiert Ragaz den Heroismus durch die
ausdrückliche Erklärung, alle, nicht nur die Grossen,
könnten zu Heroen des Glaubens werden können.

Wer Religion so sehr mit Kampf verbunden
sieht, wird sich keiner quietistischen Richtung des

Christentums anschliessen können und er wird auch
kein Freund einer Sola-fide-Theologie werden. Er
wird in der Religion nicht in erster Linie Trost oder

Geborgenheit suchen, sondern ein Kampfesfeld.
Allerdings habe ich den starken Eindruck, dass

Ragaz hier aus der Not eine Tugend macht. Wieder
wendet er das Negative (die Unsicherheit) ins Positive

(den Heroismus). Dieser Aufstieg ins Reich der
Freiheit ist wie die oben S. 106 beschriebenen Parallelen

ein enormer Kraftakt, verlangt er doch vom
Menschen Freude bei gleichzeitiger Gefährdung des

Lebens.28

4.4 «Heilige Scheu vor der Frau»29

Letzthin hatte ich einen furchtbar schweren
Fall. Ein Fräulein von hier, Ida Gamser, durch Schönheit,

goldlauteres Gemüt, Liebenswürdigkeit, kindliche

Unschuld ausgezeichnet, ging nach Zürich, um
sich von Prof. Dr. Meyer ein geringfügiges Leiden an
der Nase heilen zu lassen. Am Abend nach der Audienz,

am 16. Juni, fand man ihren Hut und Schirm am
Ufer der Limmat mit einigen Zeilen, die sagten, dass

Dr. M. sie in Verzweiflung und Tod getrieben habe.
Es ist kein Zweifel, dass Entsetzliches an ihr verübt
worden ist. Nach 14 Tagen fand man die Leiche in
der Limmat. Mir war die Aufgabe gestellt, die auch
sonst schon oft sehr schwer heimgesuchten
Hinterbliebenen zu trösten und die Leichenrede zu halten.
(Br 31, 6.7.96, diese Passage wurde nicht in den
Briefband aufgenommen, vgl. Anm. 6)

Für Ragaz steht fest, dass der Arzt die 23jäh-
rige Frau, deren kindliche Unschuld, kindliche
Anmut, kindliche Herzensgüte, kindliches Vertrauen er

in seiner Leichenrede besonders hervorhebt, sexuell
missbraucht hat und deshalb an ihrem Tod schuldig
ist: wer sie aber in den Tod getrieben hat, ihn
übergeben wir in die Hände des ewigen Richters. Er wird
ihn finden, auch wo er menschlicher Gerechtigkeit
entfliehen sollte. Nicht Zorn, nicht Hass fühlen wir,
sondern Mitleid und Schrecken. Denn «schrecklich
ist es, in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen».
Indirekt spricht Ragaz damit die junge Frau gegen
die Konvention von der Schuld des Selbstmordes
frei.

Vor die Aufgabe gestellt, die Leidtragenden
in dieser schweren Lage zu trösten, blickt Ragaz
zurück auf das Leben der Verstorbenen und stellt fest:
Welch' ein schönes Leben ist das gewesen! Wie ist es
wirklich nur dagewesen, um zu beglücken. Ein
solches Eeben hat unendlichen Wert. Es hat kurz
gedauert, aber kommt es auf die Zahl der Erdentage
an? Nicht nach seinem Umfang, sondern nach
seinem Inhalt bemisst sich der Wert eines Menschenlebens.

Und das Bild dieses Jungfrauenlebens, erhebt
es sich nicht gerade auf dem dunkeln Hintergrunde
ihres tragischen Todes in einem Glänze, einer
Verklärung, die so schön sind wie der Heiligenschein um
das Haupt einer Märtyrerin? Ihr Los ist ein
schmerzliches, aber ein grosses, ja ein herrliches Los!
Sie ist gestorben als eine Märtyrerin! Wir verehren
und preisen jene heldenhaften Frauen, die für ihr
Vaterland oder ihren Glauben in den schmachvollsten
Tod gegangen sind; sie stehen vor uns da mit der
Krone der Ehren und der Palme des Sieges. Als eine
solche Märtyrerin ist auch sie gestorben, als Märtyrerin

für das Reich Gottes, das Reich der Unschuld
und Reinheit im Kampf gegen die Macht des Bösen,
die dunkler ist als die Nacht. Für das Heiligste was es

28 Denn dieser [der Heroismus] entfaltet sieb im Wagen. Wir wurden
die ungeheure Kraft des Glaubens lahmen, der von der Unsicherheit

lebt. Wir wurden die höchste Absicht der Schöpfung missverstehen:

die Freiheit. Der Mensch soll von seinem sittlichen Leben
sprechen können: «Ich hab's gewagt!» Darin besteht seine
Gottessohnschaft. Er spricht zu seinem Vater: «Ich glaube die Absicht zu
verstehen, die du mit deinen Menschen hast. Freudig mache ich sie
zur meinigen - auf Lebensgefahr hin.» Damit steigt er aus dem
Reich der Notwendigkeit empor ms Land der Freiheit, wo die Heimat

des persönlichen Geistes ist, und wo die grossen sittlichen
Schlachten geschlagen werden, die das dramtische Leben der
Geschichte sind. (270)

29 Ich wurde ein wenig ein «Lump». Nur vor ganz schlimmen Dingen

blieb ich Gott sei Dank bewahrt - wesentlich durch meine
Herkunft vom Dorfe und von der Atmosphäre unserer Familie und der
heiligen Scheu vor der Frau. (MW 100)

109



gibt, ist sie gestorben; eine Märtyrerin, das soll ihr
Ehrennamen unter uns sein. ...Es ist aber das Höchste,

was es gibt, ein Opfer zu sein. Nur seine reinsten
und treuesten Seelen erwählt der Herr zu solchen

Opfern. Darum sagen wir: Friede und Sieg Dir,
Du edle Jungfrau! Dunkel der Verzweiflung umgab
Deine Todesstunde; aber wir richten heute und wir
reichen Dir die Krone der Ehren und die Palme des

Sieges. Du hast mit heldenhafter Tapferkeit Deine
Seele gerettet. Rein, gross, herrlich stehst Du da!

Der engagierte Reformer Ragaz scheint nicht
zu bemerken, wie sehr er sich hier in den Bahnen des

katholischen Märtyrer- und Heiligenglaubens
bewegt, wie sehr ihm Jungfräulichkeit zu religiöser
Reinheit wird, wie sehr sexuelle <Reinheit> zum
Gegensatz zum Bösen. Dieser Idealisierung der Frau

entspricht ein ebenso idealisiertes Verhalten des

Mannes: Nach Ragaz tiefster Überzeugung hat sich
der Mann der Frau gegenüber ritterlich30 zu verhalten,

absoluter Respekt vor der Frau, insbesondere

vor ihrer «sexuellen Reinheit», ist sein erstes Gebot.

5 «Die grosse Wendung»1

5.1 Der Burenkrieg

Im Krieg zwischen den Engländern und den

Buren (1899-1902) hat sich Ragaz mit höchster
Leidenschaft für die Buren eingesetzt. Mein bündneri-
sches Denken verband sich darin mit der alldeutschen

Einstellung gegen England. Ich habe jenen

grossen Protest gegen Englands Verhalten, besonders

gegen die Konzentrationslager, veranlasst, der
damals aus der Schweiz hervorging. Ich habe
auch jene Geldsammlung für die Buren veranlasst,
welche vorwiegend in der deutschen und fast
ausschliesslich in der protestantischen Schweiz ungefähr

eine Million Franken zusammenbrachte,
Auch nachdem ich von Chur weggegangen war,
spielte die Burensache noch eine grosse Rolle besonders

in meinem inneren Leben. Und zwar wurde sie

infolge des Erliegens der Buren die wesentliche Ursache

einer Katastrophe meines Vorsehungsglaubens.
Denn dass die Buren im Rechte seien, stand mir
unerschütterlich fest, dass sie aber trotz ihrem eigenen
calvinistischen Glauben, dass Gott unbedingt mit
dem Rechte sei, doch zuletzt erlagen, verstiess gegen
meinen bisherigen Vorsehungsglauben. Ich habe vie¬

le Jahre mit dieser Erfahrung gerungen und habe

überhaupt für dieses ganze Problem erst in meinem
Reichsgottesglauben, der die Annahme, dass alles
Geschehen ein unmittelbarer Ausdruck des Willens
Gottes sei, energisch bestreitet und den Sieg Gottes
und seines Rechtes erst in der Zukunft seines Reiches

sieht, eine Lösung gefunden. (MW 182-183)
Wie die folgende Untersuchung von Ragaz'

Verarbeitung der Niederlage der Buren zeigen wird,
darf das Selbstzeugnis des alten Ragaz nur mit
Vorbehalt als Quelle benutzt werden. Die Lektüre der
Texte aus der Zeit der Ereignisse ergibt ein Bild, das

nur teilweise mit dieser Passage übereinstimmt. Neben

dem Aufsatz «Der Burenkrieg», der Ende Juni
und Anfang Juli 1902 im Protestantenblatt (Seiten
201-205 und 209-213) erschien (also kurz nach

Ragaz' Umzug nach Basel), werde ich vor allem
den Brief, den Ragaz kurz nach der Kapitulation der
Buren am 31. Mai 1902 seinem Bruder Rageth
schrieb (Br 66, 9.6.02), ausführlich zitieren.

Der Artikel im Protestantenblatt, der im Ton
eher hymnisch als analytisch gehalten ist und
deshalb in der Interpretation nicht wirklich auf den
Begriff gebracht werden kann, zeigt uns zunächst eine
Facette von Ragaz, die wir bis jetzt noch nicht
kennengelernt haben: Ragaz als Militaristen, der über
drei Jahre hinweg die kriegerischen Ereignisse im
südlichen Afrika fiebernd mitverfolgt: Und dann der

Krieg selbst mit seiner ungeheuren dramatischen

Spannung, seinen Wechselfällen, seiner Tragik! Die
Helden des Krieges, immer wieder neue auftauchend,
wenn die alten gefallen; die Rätsel, die Enttäuschungen,

der Zorn, die Anklage, das Ohnmachtsgefühl
des Zuschauers! Dieser Burenkrieg hat die Geschichte

wieder in Poesie verwandelt, er hat Gefühle
wachgerufen, die lange aus der nüchternen Wirklichkeit
ins Land der Sage geflohen schienen, mitten in unserer

Welt der Fabriken und Eisenbahnen ist auf
einmal das epische Zeitalter der Menschheit wieder
aufgetaucht. (201-202) Sofort aber gebietet Ragaz sich
selbst Einhalt: Der Burenkrieg ist aus. Hol' der Teufel

alle Romantik! Wir haben eine Tragödie erlebt.

(202) Für Ragaz ist die Niederlage der Buren eine

30 Es kam darin [in der Leichenrede] dem Madchen gegenüber auch
ein Zug zur Geltung, den ich mir in Demut zuspreche, der mir aber
viel Muhe und Kampf bereitet hat: die Ritterlichkeit, besser gesagt:
das Rittertum. (MW 194)

1 MW 230, s. unten S. 114.

110



Katastrophe; sie wird ihm zu einem religiösen
Problem - natürlich wiederum zu einem von letzter
Tragweite, wie es die Geschichte bisher nicht gesehen
hat.2 Mit den Buren hat er diesen Krieg durch und
durch religiös aufgefasst, ja, er hat ihn geradezu religiös

aufgeladen. Im Vertrauen auf den Herrn der
Heerscharen habe das Volk der Buren den Krieg
unternommen, und dieser Glaube hat ihm die Kraft zu
einem sittlichen Heldentum, einem Heldentum der
Ausdauer, gegeben, das in der Geschichte seinesgleichen

sucht. Die Religion, die wir so sehr nur als

Wort, Schein, schönen Traum kennen, wurde einmal
Wirklichkeit, trat als lebendige Kraft in die
Geschichte ein. (202) Die Buren machten Ernst mit der
christlichen Ritterlichkeit, ja sogar mit dem Gebot
der Feindesliebe und dem unbedingten Vertrauen in
die göttliche Führung. Daraus ergab sich die Frage,
ob Gott sich zu dieser Haltung bekennen würde: Ob
es möglich wäre, dass der lebendige Gott in einer
entscheidenden Probe dem religiösen Idealismus den

Sieg verliehe über die Götzen, die da heissen:
Realpolitik, Geldmacht, Missachtung sittlicher Instanzen

Welch eine Stärkung alles idealen Mutes wäre
das gewesen, nicht auszudenken! - und das Gegenteil

- welch eine Niederlage! (202-203).
Ragaz hatte während dieses Krieges gehofft,

religiös ergriffen zu werden, den lebendigen Gott in
der Geschichte der Gegenwart zu erleben: Es war
auch gut so, dass wir wieder einmal Gott aus der
Geschichte wollten sprechen hören, der Geschichte
der Gegenwart. Die Zeiten, wo das geschieht, sind
die religiös grossartigsten. Die mächtigste religiöse
Erscheinung, die wir kennen - das Leben Jesu

ausgenommen - der Prophetismus Israels, war wesentlich

ein solches Erleben Gottes in der Geschichte der

Gegenwart. Wer einen lebendigen Gott haben will,
muss ihn schauen im Wirken und Weben der
Geschichte, besonders der Zeitgeschichte. Also: Gott
hat zu uns gesprochen, und wir waren willig zu
hören. Was hat er gesprochen Es fällt uns schwer,
seine Rede zu fassen. (203) Auch jetzt, nach der
Niederlage der Buren, hält Ragaz daran fest, dass Gott
in der Geschichte zu erkennen sei. Der lebendige
Gott offenbart sich in der Geschichte der Gegenwart,

also unmittelbar. Ragaz sucht das direkte
Gotteserlebnis, er möchte ohne die Vermittlung
Christi auskommen, d.h. ohne an ihn als die zweite
Person der Trinität glauben zu müssen (s. oben S. 93,
insbesondere Br 48).3 Er muss deshalb ein Feld fin¬

den, auf dem diese unmittelbare Gottesbegegnung
möglich ist; seine Herkunft aus dem theologischen
Fiberalismus verweist ihn auf die Geschichte. Unter
diesen Voraussetzungen bleibt ihm nichts anderes als

anzunehmen, dass Gott auch in der Niederlage der
Buren gesprochen hat.4 Das Problem besteht jetzt
darin, ihn richtig, bzw. überhaupt zu verstehen.
Denn Gott hat nicht, wie Ragaz hoffte, Gericht
gesprochen in diese schwüle, vom Rausch der Macht,
der Anbetung des Erfolges befangene Zeit! (203)
Gesiegt haben nicht die Buren, die den Sieg verdient
hätten, gesiegt hat vielmehr das Geld. Und, noch
schlimmer: die Buren haben nicht zuletzt deshalb
verloren, weil gerade ihre Frömmigkeit, die ihnen
Kraft gab, sie auch an der Ausnützung ihrer Erfolge
hinderte. (204)

Lauter Tatsachen, die einen an Gott irre werden

lassen können. Wie lösen wir das religiöse
Problem, das uns Gott aufgegeben hat? Ganz lösen
wird es nur die Geschichte selbst, wir werden noch
lange daran zu verarbeiten haben. Wir massen uns
überhaupt nicht an, es lösen zu können, aber nach
einigen Anhaltspunkten für eine religiöse Verarbeitung

des grossen Problems sollen und wollen wir
suchen. (205)

Im folgenden zitiere ich den Verarbeitungsversuch,
den Ragaz in Brief 66 am 9. Juni 1902 seinem

Bruder Rageth vorgetragen hat. Die Gedanken stimmen

mit denen aus dem zweiten Teil des Aufsatzes
überein, sie sind im Brief aber etwas direkter formuliert

:

Bis jetzt habe die Hoffnungsfähigkeit sie beide
(den Bruder meint Ragaz einfach mit) über die Ereig-

2 Das war doch das grösste unter den Wundern dieses Krieges: dass
wohl noch nie, seit es eine Geschichte gibt, ein zeitgenössisches
geschichtliches Ereignis fur die zuschauenden Volker wie fur das
handelnde und leidende selbst so sehr den Charakter eines religiösen
Problems angenommen hat, wie dieser Krieg an der Wiege des
zwanzigsten Jahrhunderts. (202)

3 Gleichzeitig empfindet er diese Haltung als Defizit seiner Theologie
(vgl. ebenfalls insbesondere Br 48), fur das er aber noch keine
Losung gefunden hat.

4 In diesem Sinne ist auch eine frühere Briefstelle über den Burenkrieg
zu lesen. Am 3. Mai 1900 schreibt Ragaz an Schmiedel: Die bose
Wendung im Burenkrieg hat mich lange gepeinigt und mich religiös
gequält, wie noch nie ein Ereignis. Hier wird ein theologisches
Problem vor unseren Augen aufgerollt, bearbeitet, gelost von Gott
selbst. Es handelt sich um Dinge, die man gar nicht mehr fur möglich

gehalten hatte. Man muss an Jesa/a und Jeremia denken. Gott
fangt an, so laut zu sprechen, wie wir es gar nicht mehr gewohnt
waren. Hoffentlich wird es ein erquickendes, glaubenerweckendes
Gotteswort. Viele achten darauf, es ist eine religiose Sache geworden
mehr als man wohl glaubt. (Br 49, 3.5.00)

111



nisse hinweggetragen.5 Nun ist etwas in uns zerbrochen

oder doch gelähmt. Auch wenn es ihnen schon
früher klar gewesen sei, dass das Gute den Opferweg
gehen müsse, aber dass es endgültig unterliegen müsse,

haben wir doch nie geglaubt. Doch ist Ragaz
auch jetzt nicht gewillt, diesen Glauben aufzugeben:
Wenn der Satz: das Gute siegt, wenn auch nur
leidend und sterbend, nicht mehr gelten sollte, dann
hätte unser Glaube die Spannkraft verloren, ja, er
wäre gar kein «Glaube» mehr. Der Konjunktiv deutet

schon an, dass es dabei nicht bleiben darf, denn

die Annahme, dass dieser Satz nicht stimmt, würde
die Aufgabe des Glaubens bedeuten. Glauben im Sinne

Ragaz' heisst glauben gegen die Evidenz; seine

Spannkraft bezieht der Glaube gerade aus seinem

widersprüchlichen Verhältnis zur Realität.
Nach einer wortgewaltigen Absage an Politik,

Patriotismus und Krieg entwirft Ragaz eine neue

Geschichtsaufassung, die ihm wieder Hoffnung geben

kann: Gemäss einer eigenen inneren Logik, gleichsam

linear, entwickelt sich aus dem Kleinen über das

immer Grössere das Grösste, das Reich Gottes. Wieder

schliesst der tief und stark empfindende Ragaz
sehr direkt aus seiner Erschütterung auf den Zustand
der Welt: Die Gegenwart ist die Zeit, in der diese

Entwicklung sichtbar zu werden beginnt, sie ist eine

Wendezeit. Die kleineren Völker müssen in grösseren
aufgehen und diese in einigen Weltreichen, die

Vorstufen sind des grossen Menschheitsreiches, des

Gottesreiches. Es ist Götterdämmerung, schwere Zeit.
Das Alte stürzt, das Neue ist noch in den Anfängen
da, und vielleicht erkennen wir es noch nicht einmal.6
Damit hat Ragaz der Niederlage der Buren Sinn gegeben

und sie ins Positive gewendet. An der Stelle des

Leidens (Opferweg) steht jetzt der Untergang des

Alten. Dass das Neue kommt, ist gewiss, nur ist es

vielleicht noch gar nicht erkennbar, bleibt Geheimnis.
In einem zweiten Ansatz7 wertet Ragaz die

Niederlage der Buren pädagogisch aus; sie wird so

(wie das Münchensteiner Zugunglück) zum prophetischen

Wort, zur Fackel, die die menschliche
Barbarei furchtbar erleuchtet. Etwas sophistisch deutet

er auf diese Weise die Niederlage in einen Sieg um:
Und nun frage ich: hätte dieser Zweck durch einen

Sieg der Buren besser erreicht werden können
Und nochmals setzt Ragaz zu einer Hoffnungsrunde

an.8 Weil sie gelitten haben, werden die Buren

gesegnet werden; dabei handelt es sich wie bei Kreuz
und Auferstehung um die Erfüllung eines Weltgeset¬

zes, das keine Ausnahme duldet. Wann und wie das

geschehen wird, liegt jenseits unseres Vorstellungsvermögens,

es geht über unser Ahnen hinaus. Darum
ist Hoffnung notwendig. Um am Prinzip festhalten
zu können, argumentiert Ragaz wie oben im ersten
Ansatz mit der Unmöglichkeit, das Neue bereits jetzt
zu erkennen Schon in der Calvenpredigt, im Worte
der Verheissung, hatte er den Bündnern, die in ihrer
Geschichte so viel leiden mussten, eine gute Zukunft

5 Wenn wir auch lange genug Zeit gehabt hatten, uns vorzubereiten,
so blieb uns doch immer die Hoffnung. Und wir besitzen eine so

grosse Hoffnungsfahigkeit. Zum mindesten durften wir hoffen, das
Vae victis nicht zu hören und nicht ein solches Triumphgeheul der
Sieger. Nun ist etwas in uns zerbrochen, oder doch gelahmt. Wir
haben an diese Sache so viel Kraft des Glaubens gesetzt, wir haben
unsere Hoffnungsfahigkeit, wenn sie ermatten wollte, immer wieder
angespannt, nun ist natürlich, dass das ubermassig angestrengte
Organ Ruhe haben will, dass eine grosse Erschlaffung des Gemüts
eintritt. Wir haben es nicht notig, uns darüber auszusprechen, was
uns der Burenkrieg bedeutet. Er ist unter den geschichtlichen
Begebenheiten, die wir miterlebt, vorläufig das Ereignis. Es wird unserer
Weltanschauung, die gar zu rosig nie gewesen ist, einen noch dunkleren

Ton geben. Zwar haben wir immer gewusst, dass diese Welt im
argen hege und dass das Gute den Opferweg gehen müsse, aber dass

es endgültig unterliegen müsse, haben wir doch nie geglaubt. Wir
konnten die furchtbarsten Leiden, durch die das Burenvolk
hindurch musste, wohl begreifen, aber das definitive Erliegen konnten
wir nicht fassen. Wenn der Satz: das Gute siegt, wenn auch nur
leidend und sterbend, nicht mehr gelten sollte, dann hatte unser Glaube

die Spannkraft verloren, ja, er ware gar kein «Glaube» mehr.
6 Die nationalen Ideale stürzen und es wachsen die sozialen, die

humanen, die religiösen. Das alles wird sich nur langsam vollziehen,
wir werden vielleicht noch eine Steigerung des Nationalismus erleben

- aber die neue Entwicklung muss kommen. Wohl uns, wenn
unsere Ideale nach der Zukunft weisen, dass wir nicht in Trauer
über die grossen Zusammenbruche unser Leben verzehren müssen.
In diese Geschichtsauffassung ordne ich auch den Burenkrieg ein,
von da aus kann ich ihn auch religiös verstehen.

7 Er soll an einer grossen geistigen Zeitenwende eine Fackel sein, die
uns die vorhandene Wirklichkeit furchtbar beleuchtet, ein Signal
zum Erwachen soll er sein. Auftaumeln sollen wir und erschrecken.
Was ist unsere Humanitätf Was unser Christentumf Eine Posse.

Tief, tief in der Barbarei stecken wir noch und höchstens einige
Strahlen des Morgenhchtes haben uns berührt. Das hat der Burenkrieg

gezeigt. Vielen hat er es gezeigt, vielen von den Besten. Aus
dem Taumel, der da htess: Macht, Weltpolitik, Volkstum, Realpolitik,

sind viele erwacht. Der Ton ist schon anders geworden. Und nun
frage ich: hatte dieser Zweck durch einen Sieg der Buren besser
erreicht werden können? Ich glaube nicht, ich furchte vielmehr, dass

ein Sieg doch nur jene Tendenzen gestärkt hatte. Und wenn auch
nicht - ein Sieg wird schnell vergessen. Aber Niederlagen des Guten

prägen steh unvergesshch dem Gedächtnis der Menschheit ein. Ich
brauche nur an das Kreuz von Golgatha zu erinnern. Die grossten
Erinnerungen der Geschichte sind heldenhafte Niederlagen.

8 Allerdings ist das nicht mein letztes Wort. Auf Karfreitag muss
Ostern folgen. Ich gebe auch jetzt die Hoffnung nicht auf. England
hat furchtbar gefrevelt, es wird furchtbar gestraft werden. Die Buren

haben gelitten, geblutet, sie werden gesegnet werden, so oder so,
jedenfalls über unser Ahnen hinaus. Also noch einmal hoffen'. Es

handelt sich um Weltgesetze, die keine Ausnahme dulden.

112



vorausgesagt9 (siehe oben S. 89). Im Falle der Buren
verbietet sich dieser naive Optimismus; deshalb wird
er von Ragaz durch Einführung der Nicht-Erkennbarkeit

gebrochen.
So sollen die vergangenen Ereignisse den beiden

Brüdern Ragaz dazu dienen, ihrem Glauben tiefere
Fundamente zu graben.10 Dazu gehört, dass sie ihre
Zuversicht nicht mehr auf die Beurteilung des Weltlaufs

gründen. Aus der Geschichte zieht man keine

Zuversicht, sie ist für das Verständnis des Menschen
zu gross. Die Alternative heisst jetzt: Wir müssen

Gott persönlich erleben, dann kommen wir nicht
mehr von ihm los. Und so komme ich nicht von ihm
los, geschehe, was da wolle, und spreche immer wieder

mein: Dennoch! Das ist nicht ein resignativer
Verzicht auf den Glauben an den Sieg des Guten, sondern
eine Absage an dessen Erkennbarkeit in der Geschichte.

Zuversicht ist nicht aus der Geschichte zu gewinnen,

sondern nur aus der direkten Begegnung mit
Gott. Worin das persönliche Gotteserlebnis besteht,

sagt Ragaz leider nicht; klar wird nur, dass die Beziehung

zu Gott unter dem Zeichen des Dennoch steht.

Auch an der entsprechenden Stelle im Aufsatz11

macht Ragaz aus der Niederlage der Guten einen

moralischen Sieg, der ihn sogar behaupten lässt, die

Buren hätten mehr gewonnen als verloren. Uber den

Brief hinausgehend, verweist der Aufsatz auf
konkrete geschichtliche Ereignisse, an denen sichtbar

werde, dass nichts vergessen wird (auch wenn uns
die herzstärkenden Beispiele, nämlich die

Rückgewinnung von Terrain durch den Protestantismus in
Frankreich und Österreich, nicht eben überzeugen

wollen!). Im Gegensatz zum Brief an Rageth sieht
der Aufsatz also durchaus die Möglichkeit, Zuversicht

aus der Geschichte zu gewinnen (ganz einfach

deshalb, weil Ragaz in der Zwischenzeit zwei
Beispiele eingefallen sind). Trotz der Hilfe dieser beiden

Beispiele vermögen wir Menschen Gottes Walten
nicht wirklich zu verstehen. Weil es ein Ostern auch
in der Geschichte gibt, müssen wir es mit Gott
wagen. Ob wir dich nicht verstehen, wie du webst und
waltest im ungeheuren Weltleben, wenn wir nur in
unserem eigenen Leben und unserer Seele fühlen,
dass du bist! Auch dieser Text endet also mit dem
Verweis auf das persönliche Gotteserlebnis, das sich
dadurch auszeichnet, dass es nicht vom Verstehen,
sondern vom Fühlen beherrscht wird, vom Fühlen,
dass du bist! Das Fühlen fühlt zuerst das Sein Gottes,

seine Grösse und seine Macht. Und es fühlt, und

zwar ausgerechnet an der Ungerechtigkeit in der
Welt, dass du bist, der Gerechte. Woher stammt der
Glaube an die Gerechtigkeit, der in uns ist, wenn
nicht aus dir Und wenn du uns schlägst, uns
enttäuschest, dennoch halten wir fest an dir!

Damit hat Ragaz den Gedanken völlig in die
Paradoxic geführt und sich wohl auch darin verfangen.
Denn wie soll der Mensch, der von Gott enttäuscht,
also ungerecht behandelt wird, auf die Idee kommen,
Gott sei der Gerechte Mit dieser Konstruktion einer
doppelten Paradoxic (zu sehen ist die Ungerechtigkeit
- trotzdem soll an die Gerechtigkeit Gottes geglaubt
werden / dieser Glaube an die Gerechtigkeit kommt
aus Gott - und zwar aus demselben Gott, der den
Menschen ungerecht behandelt) wirft Ragaz den
Menschen ganz auf sein Dennoch zurück. Gegen alle

9 Uber dir schwebt die Verhetssung, dass es dir noch gut gehen soll.
Auch fur die Volker gilt, sogut wie fur den Einzelnen, das Wort:
«Die mit Tranen saen, werden mit Freuden ernten.» Wer aber hat
mehr gelitten als du? Ist der Boden deines Landes nicht getrankt
von Blut und Tranen? Aufdiesem Boden muss nach göttlichem
Gesetz die Saat einer schöneren und reicheren Zukunft erwachsen.
Bleibe nur treu dem Besten, was du hast, und dein Gott wird dir
Treue halten! (14)

10 Ich begriffe es wohl, wenn das schwere Erlebnis zunächst Deinen
Glauben erschüttern oder gar umwerfen sollte. Vielleicht aber kann
es auch dazu dienen, dass Du ihm noch breitere und tiefere Fundamente

gräbst. Schliesslich und letztlich werden wir unsere Zuversicht

doch nicht auf die Beurteilung des Weltlaufs gründen dürfen.
Der Erdgeist wird uns, wie dem Faust, zu gross bleiben. Wir müssen

Gott personlich erleben, dann kommen wir nicht mehr von ihm
los. Und so komme ich nicht von ihm los, geschehe was da wolle,
und spreche immer wieder mein: Dennoch! (Br 66, 9.6.02).

11 Aber gerade das Kreuz Christi zwingt uns zu dem Glauben, dass
das letzte Wort in dieser Sache noch nicht gesprochen sei: zum
Kreuz gehört Auferstehung, wie immer wir diese verstehen mögen.
Eine Auferstehung wird auch hier nachfolgen. England wird sein
Gericht erleben, so gewiss, als es eine Sonne gibt. Und an den
Buren umgekehrt wird sich das Gesetz erfüllen, dass keiner
umsonst leidet. Sie haben schon jetzt viel gewonnen. Was war das
Volk vor dem Kriege und was ist es jetzt! Es hat einen Ehrenplatz in
der Geschichte; aus dem Dunkel ist es emporgestiegen in den
glorreichsten Tag. Es hat mehr gewonnen, als es verloren. Und besseres
wird noch kommen. Wir müssen alle bei diesem Anlass wieder
lernen, dass Gott ein grosser Gott ist, der grosse Gedanken hat, mit
grossen Mitteln und mit grossen Zeiträumen schaltet. Wir haben
Pfander dafür, dass nichts vergessen wird. Die Gegenwart gibt uns
dafür zwei herzstärkende Beispiele [nämlich die Los-von-Rom-Be-
wegungen in Osterreich und Frankreich], Es gibt ein Ostern
auch in der Geschichte, und Gott ist fur uns zuletzt immer da am
grössten, wo wir ihn zuerst am wenigsten verstanden hatten. So
wagen wirs erst recht mit ihm. Ob wir dich nicht verstehen, wie du
webst und waltest im ungeheuren Weltleben, wenn wir nur in unserem

eigenen Leben und unserer eigenen Seele fühlen, dass du bist!
Du bist! Und wenn die Ungerechtigkeit der Welt himmelhoch
ansteigt, so fühlen wir erst recht, dass du bist, der Gerechte! Woher
stammt der Glaube an die Gerechtigkeit, der in uns ist, wenn nicht
aus dir? Und wenn du uns schlägst, uns enttauschest, dennoch halten

wir fest an dir! (212-213)

113



Erfahrung muss der Mensch sein Dennoch aufbieten:
Man versteht jetzt, wieso Ragaz auch im Bereich des

Glaubens von Heroismus sprechen kann: Heroisch
ist dieser Glaube, weil er mit aller Kraft gegen alle
Widerstände anglaubt. Eine andere Form des Glaubens,
z.B. das Verständnis des Glaubens als Geschenk, ist
für Ragaz nicht denkbar. Ragaz kann nichts annehmen,

was er sich nicht durch Leistung verdient hat.

Mit demselben Dennoch hatte Ragaz den

Angehörigen Ida Gamsers Trost zusprechen wollen;
auch hier musste er auf das Geheimnis und die fromme

Ahnung rekurrieren: Gerade im Angesichte
solcher schmerzlicher Rätsel erhebt der Glaube seine

Adlerflügel, erwachen alle Mächte des Höchsten und
Heiligsten in uns und rufen: Dennoch ist Gott gütig
und gerecht! Diese Welt des Jammers ist nicht die

einzige, nicht die ganze Welt. Hoch über unserm
Begreifen hinaus, aber dem Flug der frommen
Ahnung zugänglich, liegt die Welt, in der unsere Seele

ihre Heimat hat. Dasselbe Dennoch hatte er in «Zur
Philosophie des Glaubens» zu einem Akt der Freiheit

und der heroischen Treue deklariert (An Gott
festhalten, obschon sein Dasein und sein Lieben
nicht bewiesen werden kann - das ist Glaube im
Vollsinn des Wortes) (317). Und es ist dasselbe
Dennoch, das Ragaz Schmiedel und Moosherr versichern

lässt, dass es ihm, trotz aller Klagen, letztlich gut
gehe und sie sich seinetwegen keine Sorgen zu
machen brauchten. Die Klage darf nicht das letzte Wort
sein, sie käme dem Eingeständnis einer Niederlage
gleich. Zu fliehen oder kampflos zu unterliegen
kommt für Ragaz nicht in Frage, und so geht der

Kampf immer weiter, setzt Ragaz immer wieder von
neuem sein Dennoch vor sich auf.

Die anfangs zitierte Aussage aus Ragaz'
Autobiographie, der Burenkrieg sei ihm zur Katastrophe
seines Vorsehungsglaubens geworden, findet in diesen

beiden Quellen keine Bestätigung. Der
Vorsehungsglaube zerbricht nicht wirklich, er gerät durch
die Erfahrung des Burenkrieges in eine Krise, aus der

er geläutert, d.h. um eine neue Dimension bereichert,
hervorgeht: Auch jetzt zweifelt Ragaz nicht an einer

göttlichen Lenkung der Geschichte, unsicher wird
ihm aber deren Erkennbarkeit. Ohne die Annahme,
zuletzt siege das Gute, verlöre der Glaube seinen
Inhalt. Deshalb arbeitet Ragaz jetzt mit dem Begriff
der Ahnung und betont das trotzige Dennoch. Eine

wirkliche Katastrophe hätte Ragaz' Verständnis von
Glaube gar nicht zugelassen, sie wäre eine Flucht vor

der religiösen Herausforderung gewesen, und die ist
in Ragaz heroischem Glaubens- und Selbstverständnis

nicht vorgesehen.

5.2 Das Zugserlebnis

Im Mai 1902 kommt Ragaz nach Basel. Das
erste Basler Jahr ist für ihn keine gute Zeit. Schon am
2.12.02 schreibt er Schmiedel: Ich habe in Basel
unendlich gelitten, und wenn es so weiter ginge, müsste
meine Gesundheit ganz ruiniert werden. Es war, als
ob ein böser Stern über allem wäre, was ich
unternahm, und der Weg war mit Dornen verzäunt. Überall

Schwierigkeiten, grosse und kleine. Es ist aber

jetzt wirklich Aussicht auf mehr Ruhe. Jedenfalls
habe ich nun die innere Ruhe gefunden, wie die

Resignation sie gibt. Römer 8,28. (Br 68, 2.12.02)
Und am 30. Dezember 1902, ebenfalls an Schmiedel:
Der Himmel ist eher noch trüber über mir geworden.

Noch herrschen die bösen Gestirne und ich
habe die Vorahnung, dass sie es noch eine ziemliche
Zeit tun werden.

Nach der Schilderung in der Autobiographie
findet diese Krise erst durch ein sehr starkes Erlebnis
ein Ende, durch eine Wendung, welche ich die
Wendung meines Lebens, die grösste, entscheidenste
desselben, nennen muss

Die Krise, aus der heraus ich den Entschluss
fasste, von Chur weg nach Basel zu gehen, steigerte
sich hier zunächst noch. Sie ging ins innerste
Leben. Und nun wurde die Ebbe aus der Ausnahme

zur Regel. Ich wanderte durstig und müde durch
Wüstensand.

Da geschah die grosse Wendung: der Aufbruch
des Glaubens an das Reich Gottes als Kern und Stern
der Bibel und der Sache Christi. Auch diese

Wendung war ein Wunder - es war ein Aufbrechen der

mächtigen Gottesquelle mitten in der Wüste. Es fehlt
mir jede rationelle Erklärung dafür.

Denn es muss hier mit aller Energie festgehalten

werden: Ich habe diesen Glauben an das Reich
nicht von andern übernommen, weder aus Büchern
noch von Personen, nicht einmal unmittelbar aus der

Bibel, er hat mir vielmehr erst die Bibel erschlossen.

Er ist mir, als ureigenstes Erleben, unmittelbar von
Gott gekommen. Ich habe ihn auch nicht, wie die

Meinung ist, von Blumhardt übernommen, von ihm
wusste ich damals so gut wie nichts.

114



Es ist das grosse Erlebnis meines Daseins. Es

bat ihm immer mehr die Richtung gegeben, hat mein

Schicksal bestimmt. Und es ist die grosse Freude, das

überschwängliche Glück meines Lebens, sein nie

aufhörender Frühling geworden.
Allerdings hat dieses Erlebnis erst nach und

nach seine ganze Fülle und Kraft gewonnen. Es war
sich seiner Bedeutung noch nicht voll bewusst. Es

war bloss eine Quelle, es war noch kein Strom. (MW
230-231)

In seinem festen Willen, als alleiniger Entdecker

des Glaubens an das Reich Gottes in die Theologiegeschichte

einzugehen, bestreitet Ragaz jeden Ein-

fluss von anderer Seite, ja sogar von seiten der Bibel.

Da es jedoch schlechterdings unmöglich ist, ausserhalb

der Bibel diesen Glauben rein aus sich heraus zu

generieren, erklärt Ragaz, er sei ihm unmittelbar von
Gott gekommen. Diese göttliche Inspiration hat den

Charakter eines Durchbrucherlebnisses, was aber

nicht in dem Sinne zu verstehen ist, als ob schlagartig

die ganze Erkenntnis da gewesen wäre. Worin
dieses grosse Erlebnis, das hier von Ragaz mehr

angedeutet als beschrieben wird, bestanden habe,

erfahren wir in Mein Weg nicht. Die Forschung setzt

dafür gemeinhin das sogenannte «Zugserlebnis» ein,

das am 2. Februar 1903 geschah und von Ragaz

noch am selben Tag in seinem Tagebuch festgehalten

wurde: «Ragaz hatte in Bern einen Vortrag gehalten

und reiste zweiter Klasse nach Basel zurück. Dabei

wurde er unfreiwilliger Zeuge einer renommierenden

Erzählung: Ein junger Kaufmann berichtete zynisch

davon, wie er in Zürich eine junge Bündnerin
verführt habe. In tiefer Erregung kam Ragaz heim, und

diese Erregung förderte ganz neuartige Gedankengänge

zutage: Ich habe erlebt, was meinem Leben

eine Wendung geben kann. So ist mir die Bestialität

noch nie entgegengetreten! Man hört und liest, und

wenn man es hört, mit Ohren hört, kann man's nicht

glauben. Nun ist's vorbei mit allen akademischen

Idealen, nun hinein in den Kampf! Gott, ich gelob es

dir! Tiefe Gedanken bewegten mich bis Basel und

den ganzen Tag. Noch dazu die Beobachtung

erneuert, wie das einfache Volk so viel besser ist als

diese schmutzige Bourgeoisie. Zu diesen Leuten gehe

ich. Nun ist mir ein neues soziales Christentum

aufgegangen. Ich datiere vom 2. Februar 1903 (morgens
zwischen sieben und acht Uhr) eine neue Periode

meines Lebens. Es ist unter viel Erfahrungen und

Stimmungen des letzten Jahres eine Frucht reif ge¬

worden. Unser Kaufmannsstand ist reif zum Untergang.

Er ist der schmutzigste von allen, der Herd des

praktischen Materialismus. Die soziale Entwicklung
repräsentiert hier das Weltgericht.» (Mattmüller 82)

Die Fallhöhe zwischen der Tagebucheintragung

und dem Bericht in der Autobiographie ist so

gross, dass sich die Frage stellt, ob wirklich von
demselben Ereignis die Rede ist. Ich gehe davon aus, dass

dem so ist, und werde dies weiter unten auch

begründen. Zuerst aber behandle ich den Tagebucheintrag

so, als ob ich die Passage aus der Autobiographie

nicht kennen würde.
Dass Ragaz diese Zeilen in grosser Erregung

geschrieben hat, ist offensichtlich. Dies zeigt sich nur
schon daran, dass sein rationales Denken fast völlig
ausgeschaltet ist. Von einem Einzelfall ausgehend,
bricht er in einer enormen Verallgemeinerung den

Stab über einen ganzen Berufsstand12 und postuliert
gleichzeitig die moralische Überlegenheit eines
andern. Verteufelung der einen und Glorifizierung der
andern, diese Pauschalisierungen stehen keineswegs
auf der Höhe von Ragaz' Diffenzierungsvermogen
und der Fähigkeit, auch Andersdenkenden gerecht zu
werden, wie er sie z.B. in seinen Rezensionen unter
Beweis gestellt hat. Wieso also schüttelte ihn das Zugserlebnis

dermassen durch Wieso konnte ihm hier ein
neues soziales Christentum aufgehen Das Ereignis ist
ja alles andere als eine Gottesoffenbarung. Es besteht
zunächst einmal aus nichts anderem als der tiefen
Betroffenheit und Wut darüber, dass ein bestialischer
Mann eine unschuldige Frau - und erst noch eine
Bündnerin! - zu seinem Opfer gemacht hat (eine
andere Deutung der Erzählung des Kaufmannes gibt es

fur Ragaz nicht). Es ist nicht zu übersehen, dass das

12 Der Idealist Ragaz hat sich mit dem Kaufmannsstand schon früher
schwergetan. Kaufleute sind fur ihn Menschen, die dem Geld, dem
Materiellen nachjagen und darüber das Wesentliche, das Ideale,
vernachlässigen. Als im Frühling 1893 Theodor Moosherrs Bruder
Edmund, der von Beruf Kaufmann ist, heiratet, gratuliert ihm Ragaz

- in einem an dessen Mutter gerichteten Brief! - zur Hochzeit
und kommt dann von sich aus auf das etwas heikle Thema zu
sprechen: Ich ehre und achte gewiss den Kaufmannsstand wie jeden
andern, trotzdem ich hin und wieder nicht umhin kann, dem
«ungerechten Mammon» eins zu versetzen, ja, ich gestehe ganz gern, dass

Kaufleute mindestens so notig und so nützlich sind als Pfarrer; aber
das mag wohl sein, dass ihr Beruf allein das Herz doch nicht so
recht ausfüllt und allein tiefinnerste Befriedigung nicht gewahrt. (Br
20.3.93) Auch wenn Ragaz sofort diese Kritik mit dem Hinweis auf
die Bedeutung, die die Familie fur das Herz des Bräutigams habe, zu
mildern versucht - dass er das Thema überhaupt aufnimmt und wie
er dies tut, deutet darauf hm, dass er glaubt, früher gemachte Fehler

berichtigen zu müssen.

115



Zugserlebnis mit Ragaz' Stellung zur Sexualität eng-
stens verknüpft ist. Weder die Niederlage der Buren
noch der Mord an den Armeniern haben diese starke

Wirkung gezeitigt. Ragaz ist an einem sensiblen Punkt
getroffen worden, und entsprechend ist auch seine
Reaktion. Ritterlichkeit hat sein Verhalten Frauen

gegenüber bestimmt, was konkret nichts anderes hiess

als Zurückhaltung, Distanz, ja sogar Verzicht, «Entsagung».

Genau diese Ritterlichkeit geht dem Kaufmann
ab. Die Deutung, dass die für diese Zurückhaltung
aufgewendete starke Energie hier als ebenso starke

Wut «zurückkehrt», mag vulgärpsychoanalytisch
tönen, von der Hand zu weisen ist sie dennoch nicht.
Auf jeden Fall erklärt sie die Wucht, mit der Ragaz

von diesem Ereignis getroffen wurde. Eine Parallele
dazu bildet der Suizid Ida Gamsers; dort hatte Ragaz
mit derselben Wut reagiert und sich zu Aussagen hin-
reissen lassen, die mit seinem Reformprotestantismus
nur schwer zu vereinbaren waren (siehe oben S. 110).

Dass die Erzählung des Kaufmannes für Ragaz
zu einer religiösen Erfahrung wird, ist seinem
Idealismus und der Kraft zuzuschreiben, mit der er ge-
fühlsmässig getroffen worden ist. Das Zugserlebnis
hätte nicht diesen Effekt haben können, wenn Ragaz
sich nicht schon zuvor (spätestens während des

Burenkrieges, siehe oben S. 113) eine Definition der
persönlichen Gottesbegegnung zurecht gemacht hätte,
nach der die Macht des Erlebnisses, bzw. die
Lebendigkeit Gottes, und nicht der Inhalt des Erlebnisses
das entscheidende Kriterium bildet. Ragaz erwartet
von einem persönlichen Gotteserlebnis nicht, dass

Gott ihm Evangelium, Heil, Geborgenheit, Ganzheit
oder sonst etwas Schönes und Positives zuspreche,
sondern bloss, dass Gott spreche, sich bemerkbar
mache. Wenn er in Br 49 sagt, Gott fängt an, so laut
zu sprechen, wie wir es gar nicht mehr gewohnt
waren, so meint er damit nicht, dass Gott sich in den

Siegen der Buren zeige, sondern wirklich bloss, dass

er spreche (siehe oben S. 111 Anm. 4). Und in der
ebenfalls zitierten Passage aus dem Aufsatz «Der
Burenkrieg» fiel es Ragaz zwar zunächst schwer, Gottes
Rede zu fassen (ebd.), weil Gott nicht das sagte
(nämlich die Busse über die Engländer), was Ragaz
von ihm erwartet hatte. Dass Gott geredet hatte,
stand aber ausser Zweifel. So erfüllt sich im Zugserlebnis

die Hoffnung auf ein persönliches Gotteserlebnis,

das Ragaz als letzten Ausweg aus der Krise
formuliert hatte.

Wenn Ragaz jetzt zum einfachen Volk gehen

will, so hat auch dieser Entschluss seinen konkreten
biographischen Hintergrund: In Chur war Ragaz
eine Stütze der Gesellschaft, er war, wie auch immer
er selber darüber dachte, ein Vertreter des Churer
Bürgertums und lebte durchaus in Übereinstimmung
mit dessen Vorstellungen. Er verkehrte in Kreisen,
die sein karitatives Engagement teilten und ihn darin
unterstützten. In Basel gelingt dieser Anschluss an
die staatstragenden Schichten nicht, denn «das alte
Basler Bürgertum hielt vorwiegend, entsprechend der
Basler Erweckungstradition, zur Orthodoxie» (Anm.
13 zu Br 65): Der eigentliche Basler ist «positiv».
Auch wenn er persönlich noch so wenig vom «positiven»

Wesen erbaut wäre, zu den «Reförmlern»
geht er nicht. So ist es und so wird es bleiben. Es sind
faktisch zwei Kirchen, die hier nebeneinander bestehen.

Dabei steht die Sache so, dass die Intelligenz
nicht zu den Reformern hält. Die Reform muss sich

mit dem sozialen und intellektuellen Mittelstand
begnügen. Ich glaube, dass ich in Chur mehr gescheite,
gebildete, tiefgründige Menschen gehabt habe, auf
die ich wirken konnte, als in Basel. Nehme ich dazu
noch, dass die ganze Art der Leute uns fremd ist,
dass wir mit der Geschichte Basels in keinem rechten

Zusammenhang stehen und also die Seele dieses

Volkes nicht recht kennen, so ist klar, dass es mir
schwer fallen wird, die innere Kraft zu gewinnen,
ohne die ich nichts kann. (Br 65, 13.5.02) Ein halbes

Jahr später konstatiert Ragaz einen tiefen Graben
zwischen ihm und seiner Gemeinde. Als «Herr Pfarrer»

gibt er ihnen zu wenig her, als Prediger ist er
ihnen zu intellektuell. So werden ihm die Reformer, die
kaum über Leute von Bedeutung verfügten, zu
schlechtem Material.13 Ragaz muss sich also neu
orientieren, muss eine neue soziale Basis suchen. Er fin-

13 Meine Gemeinde will kein Zutrauen zu mir fassen. Ich bin ihnen
fremd. Mein ganzes Wesen ist ihnen unverstandlich, und was der
Philister nicht versteht, das verwirft er.... Man halt gelegentlich mit
dem Ausdruck offenbarer Geringschätzung nicht zurück; man traut
mir so wenig als möglich zu. Und doch sind meine Predigten ihnen
wieder zu hoch. ...Es ist eben eine zugestandene Tatsache, dass die
Reform hier über ein schlechtes Material verfugt. Sie hat unter den
Laien kaum einen bedeutenden Mann und in der ganzen Stadt
vielleicht kein Dutzend gebildeter Frauen fur sich. Es ist die Kirche der
Philtster. Die Partei tragt die Zuge des Marasmus an sich. Ist es

nicht merkwürdig, dass ich Zeichen der Sympathie und Dankbarkeit

fast nur aus «positiven» Kreisen erhalten habe, trotzdem meine

Predigten weniger «positiv» waren als in Chur? Dafür bin ich
mit der Partei ganz und gar fertig. Da ist kein Hauch von Leben
mehr. Wir müssen ein Neues pflügen. (Br 68, 2.12.02)

116



det sie, oder glaubt sie zu finden, im einfachen Volk,
das, wie die junge Biindnerin, unschuldig und
unverdorben und wie er idealistisch ist.

Ob dieser Anschluss gelingen wird, ist hier
nicht die Frage. Wesentlich ist, dass Ragaz hier und
jetzt einen Ort findet, dem er sich zugehörig glaubt.
Er verabschiedet sich (zumindest innerlich) von den

Mastbürgern und sucht sich ein neues Arbeits- und

Kampfesfeld.
Als zweite Voraussetzung dafür, dass Ragaz

das Zugserlebnis religiös erfahren konnte, habe ich
oben seinen Idealismus genannt. Religion und Ethik
sind bei ihm, wie wir öfters gesehen haben, engstens
verknüpft. Indem ihm das Zugserlebnis ein neues

Ideal zeigt (das Engagement für die Ebionim, d.h. die

geistlich Armen), weckt es Ragaz' Kampfesgeist, gibt
es seinem Leben eine Aufgabe, seinem Kampf einen

Inhalt und damit seinem Leben Sinn und Richtung.

Auch andere Reaktionen wären hier denkbar,
etwa die Bestätigung dessen, was man schon immer

gewusst hat, dass nämlich die Menschen Bestien

sind und jeder Versuch, sie zu ändern, reine
Zeitverschwendung ist.14 Ragaz aber reagiert auch hier als

kämpferischer Idealist, der Widerständen sein Dennoch

entgegensetzt.
Auch in den auf das Zugserlebnis folgenden

zwei, drei Wochen wird sich Ragaz von seiner

Begeisterung und Kampfesbereitschaft tragen lassen15 und
auf seine intellektuellen Fähigkeiten wenig Wert legen.
Diesen Eindruck zumindest gewinne ich aus den

Tagebuchaufzeichnungen, die bei Mattmüller und Lindt
wiedergegeben sind: Zwei Tage nach dem
Durchbruchserlebnis besucht Ragaz eine Volksversammlung
der «Vereinigung für Arbeiterschutz» und notiert sich

danach in sein Tagebuch: Wie gescheit diese Arbeiter
sind, wie scharf und schneidig! Weil auf jener
Versammlung die schlechte Arbeit vieler Malermeister
kritisiert wurde, sieht er gleich auch deren Untergang
voraus: Ein Beweis mehr für die Überzeugung, dass

dieser Stand samt dem Kleinkaufmannsstand zugrund
gehen muss. Mir aber laufen nun von allen Seiten die

Linien zusammen und weisen mich auf eine neue
Bahn. Mein Leben gewinnt wieder Sinn. Nun gilt es

zu gehorchen. (Tb 4.2.03 Mattmüller 83) Dass die

Linien zusammenlaufen und Ragaz auf eine neue
Bahn weisen, ist ein präzises Bild für das, was hier
geschieht : Es bricht nicht von aussen plötzlich die neue
Erkenntnis durch, sondern altes Material setzt sich

neu zusammen und ergibt so ein neues Bild.

Und am 21.Februar: Wie wenig bedeuten mir
jetzt die theoretischen Probleme, die mich vorher
über alles bewegten. Wenn ich durch die Breite wandere

oder die Hegenheimerstrasse [Arbeiterquartiere
in Basel], dann fühle ich, wie nur eines mich treibt
und drängt: anders machen!... Ich suche und predige

Gott in Leben, Tat, Kampf, Schaffung einer neuen

Welt. Und: Wenn ich durch diese arme
Menschenherde gehe und nach Seelen suche, nach tiefen
Menschen, Menschen mit Glauben und Sehnsucht,
dann fällt es mir plötzlich wie Schuppen von den

Augen, und ich sage mir: die Heilsarmee, die Methodisten,

die Sektierer und die rabiaten Sozialisten -
das sind die Menschen, die nach der Zukunft weisen.
Aus diesen Ebionim wird das Reich Gottes hervorgehen.

(Tb 21.2.03 Mattmüller 83) Der gemeinsame

Nenner all dieser Menschengruppen ist nicht
etwa die Tatsache, dass sie Opfer eines ungerechten
Wirtschaftssystems wären, sondern der, dass es sich
bei ihnen um «tiefe» Menschen handelt, Menschen
mit einer Sehnsucht und mit Idealen, Menschen, die

14 Nietzsche hatte ein ähnliches Erlebnis wie Ragaz, aber er reagierte,
wenn man dem Bericht seiner Schwester Elisabeth Forster-Nietzsche
Glauben schenken darf, sehr verschieden: «Im Kriegswinter 1870-
71 musste er [Nietzsche] eine Nacht in einem kleineren Bahnhof
Suddeutschlands (wenn ich nicht irre, Oos) mehrere Stunden liegen
bleiben. Er horte dort in dem sonst verödeten Wartesaal das
Gesprach mit an, das zwei junge, von dem Schlachtfeld heimkehrende
Arzte, erst mit einem Offizier und dann unter sich allein führten.
Solange der Offizier dabei war, hatte sich die Unterhaltung in
schicklichen Grenzen gehalten, aber mit dem Weggang des Kriegers
[!] verschwand der ernste, gehaltene Ton. Die plumpen Burschen
enthüllten die ganze Gemeinheit ihrer Seele: wie sie mit roher
Süffisance und wieherndem Lachen über die mörderischen Kampfe, die
Art der Verwundungen, über ihren Aufenthalt unter den Franzosen
witzelten mit all dem Mangel an Delicatesse und Diskretion, die
den Menschen aus gemeiner Atmosphäre eigen ist - das erregte
einen tiefen Ekel in meinem Bruder. Dieser brutal sich brustende
Deutsche, der nicht durch die strenge Soldatenzucht seine plumpe
Roheit zu Kraft und Tapferkeit verwandelt hat, durch seine
Lebenseinstellung aber sich zu den Gebildeten rechnen und über die
tiefsten Probleme des Lebens mit all seiner platten Gemeinheit mitreden

zu dürfen glaubt, war meinem Bruder die widerlichste Erscheinung,

welche Deutschland darbietet.» (E. Forster-Nietzsche; Das
Leben Friedrich Nietzsche's. Zweiter Band, erste Abteilung, 108-
109, Leipzig 1897) Konnte, z.B. anhand der Tagebucher, nachgewiesen

werden, dass Ragaz diese Stelle vor seinem Zugserlebnis
kannte, so wurde dies zu Betrachtungen über die Originalität
solcher Durchbruchserlebnisse einladen. Ich verweise immerhin darauf,

dass er in MW 29 erzahlt, die Schwester Nietzsches sei
gelegentlich im Baumgarten des Taminser Herrschaftshauses spaziert,
und ich zweifle nicht daran, dass ihr Bruder, der sich damals eine
Zeitlang in Chur aufhielt, sie gelegentlich besucht hat und ich ihn
dann gesehen habe.

15 «Uberall klang in den nächsten Wochen ein Ton neuer Freude durch;
eine aktive, kampfesfreudige Stimmung durchpulste Ragaz: Ich ging
zur Predigt wie zur Schlacht!» (Tb 22.2.03 Mattmuller 83)

117



durch ihren Idealismus an den Rand der Gesellschaft

gestossen werden. Es sind in einem gewissen Sinne

reine Menschen, eben geistlich Arme, denen der
Zynismus und die Verdorbenheit der Mächtigen
abgeht, Menschen, die nie auf die Idee kommen würden,

unschuldige Bündnerinnen zu verführen. Es

sind nicht zuletzt auch all die, die nicht einem
oberflächlichen Liberalismus anhängen, sondern es ernst
meinen. Wie die gescheiten und schneidigen Arbeiter
sind auch sie Idealisierungen. Die Menschen, zu
denen Ragaz jetzt gehen will, zeichnen sich vor allem
dadurch aus, dass sie anders sind als die schmutzige
Bourgeoisie. Nicht ökonomische Kriterien
unterscheiden die Ebionim und die Arbeiter von der
Bourgeoisie, sondern moralisch-ethische.

Das Zugserlebnis geschah am Morgen des

2. Februar, den letzten der hier zitierten Tagebucheinträge

schrieb Ragaz am 22. desselben Monats. Es

ist also nicht grundsätzlich auszuschliessen, dass es

sich beim Zugserlebnis um eine Phase der Begeisterung

handelt, die bald einmal in die alte dürre
Stimmung zurückfällt. Oder gibt es Hinweise dafür, dass

dieses doch eine nachhaltigere Wirkung hervorruft
Leider bricht die Korrespondenz mit Elisabeth
Moosherr nach Ragaz' Heirat ab, und die Briefe an
Schmiedel sind nicht mehr so persönlich gehalten.
Immerhin lässt sich folgendes feststellen:

Am 11.3.03., also fast eineinhalb Monate nach
dem Zugserlebnis, schreibt Ragaz an Schmiedel: Ich
schreibe Ihnen heut aus einem einzigen Grunde,
nämlich weil es mir gut geht. Denn ich habe Ihnen so
viel geklagt, dass es nicht recht wäre, wenn ich's
Ihnen nicht auch meldete, sooft ich bessere Zeiten
habe. Solche habe ich denn auch wirklich so ungefähr

seit Neujahr. Seither ist's stille geworden um
mich und in mir, nachdem die Not gerade um
Weihnachten und Silvester herum den Höhepunkt erreicht
hatte. Schon diese grössere Stille war etwas wert für
Leib und Seele, die beide am Ende ihrer Kraft waren.
Jetzt ist aber aus diesem gleichsam passiven ein aktives

Wohlsein geworden. Ich glaube zu merken, dass

es in Basel doch gehen wird.
Die letzten Jahre sind schwer gewesen, voll

Enttäuschungen, Krisen, Katastrophen. Es sind mir
auch viele alte Idole zusammengestürzt. Das hat
meine Seele mit Schwermut erfüllen wollen und mein
Glauben und Hoffen zeitweilig fast erstickt. Ja, ich
habe so unendlich viel erlebt, innerlich, und habe so

viel gelitten, oft bis zur Verzweiflung. Nun bin ich

hinüber. Nun dämmert mir auf, warum das alles so
sein musste und dass ich so geführt worden zu meinem

Heil. Ich bin ein anderer geworden. Und ich
kann wieder leben; ich habe wieder Ziele - ja, ein

neuer Frühling regt sich in mir. Ich kann auch für die
Menschheit wieder glauben und hoffen. Die furchtbaren

Geburtsschmerzen, in denen die neue Welt
geboren wird, hätte ich wohl in Chur nie so gefühlt,
wie ich sie hier fühle, aber auch nicht den Hauch der

Zukunft. Und so ist trotz des vielen, was ich verloren
und was ich entbehre, doch alles gut geworden, so

wird, ich glaube es, alles gut werden. Ich sehe die

neue Welt vor mir und ich will für ihr Kommen
arbeiten in Glauben und Liebe. (Br 70,11.3.03) In Ragaz

regt sich ein neuer Frühling, und gleichzeitig
wird eine neue Welt geboren; er ist erschüttert, und
die Welt leidet Geburtsschmerzen: was Ragaz an seiner

Person erlebt, projiziert er sofort auf die ganze
Welt. Dieses Fehlen einer Unterscheidung zwischen
Ich und Welt irritiert. Das hochgradig erregbare und

erregte Ich kennt keine Grenzen zwischen innen und
aussen. Ganz aus seinem subjektiven Erleben heraus

proklamiert Ragaz die Endzeit und den Anbruch
einer neuen Welt. Natürlich könnte er das nicht, hätte

er nie zuvor die entsprechende Geschichtsvorstellung
kennengelernt. Aber die Anwendung dieser Vorstellung

auf die Gegenwart ist Ragaz' Vision. Insofern
muss man dem am Anfang dieses Kapitels zitierten
Anspruch auf Originalität der Entdeckung zustimmen.

Am 2. Mai 1903 klagt er in einem Brief an Ra-

geth darüber, dass er in Basel als Prediger nicht
ankommt,16 und fasst dann seine Klage in folgenden
Worten zusammen: Das sind keine fröhlichen und
fröhlichmachenden Dinge, aber was will ich i Ich bin

nun einmal in den Schatten getreten und komme
sobald nicht wieder heraus. Gestern war es ein Jahr, seit

wir die Fahrt an diese Stätte gemacht, wo uns der
Acker verflucht ist. Es war ein Jahr verzehrender

Kämpfe und Schmerzen, deren tiefste ausser meiner
Seele nur Gott kennt. Ich ernte nur, was ich gesät,

16 Ich sehe es immer wieder unter Schmerzen, wie wenig ich hier
verstanden werde. Und wo der Philister nicht versteht, da ist er mit
seinem Urteil bald fertig. Es wird in Basel meines Bleibens wohl nicht
sein.... Eines tut mir doch am meisten weh und erfüllt mich mit
tiefem Ekel: zu sehen, nach was fur einem Massstabe dieser stadtische
Pobel einen Pfarrer einschätzt. Man verlangt von einem Pfarrer vor
allem die Eigenschaften eines guten Schauspielers, schone Gestalt
und Stimme und die imposante Gebärde. (Br 71; 2.5.03)

118



meine aber, ich habe doch schon viel gebüsst. Im
gleichen Brief aber schreibt er: Ich bereue mein Wagnis
[die Maurerstreikpredigt, siehe unten S. 120] nicht.
Wer nicht wagt, gewinnt nicht. Dazu ist mir doch
mein Leben zu gut, als dass ich hinter dem grossen
Wagen, der den Trödelkram der Reformer führt und
der kutschiert wird von Schönholzer,17 Altherr und
Brändli, gläubig einhertrampeln möchte. (Br 71)
Dieselbe Selbstgewissheit spricht auch aus einem Brief an
Schmiedel: Ein rechtes Ereignis war die soziale
Predigt, die letzthin das Protestantenblatt von mir brachte.

Sie hat ein gewaltiges Echo gefunden, Ich freue
mich über die Tat, die nicht ohne Überlegung geschehen

ist. Meine hiesige Stellung wird dadurch nicht
verschlechtert, da ich schon lange nicht der Mann der

Mastbürger bin. Sei's wie's wolle, ich weiss, was ich

will. Ich habe wenigstens eines wieder: Ziele und

Hoffnungen, das Alte ist vergangen, siehe, es ist neu

geworden. (Br 72, 23.5.03) Und fast genau dasselbe,

zwei Monate später, wieder an Schmiedel: Ich bin
ziemlich sicher, dass meine Wege in letzter Zeit Ihnen
nicht immer wohl gefallen haben. Aber ich bereue

nichts. Ich weiss, was ich will, und ohne Mut kommen

wir zu nichts. In ein paar Jahren werden Sie hoffentlich

wieder mit mir zufrieden sein. (Br 75, 27.7.03)
Diese Quellen aus der Zeit nach dem Zugserlebnis

vermitteln ein Bild von Ragaz als einem Manne,

der weiss, was er will und und dabei auch bereit

ist, Wege einzuschlagen, die nicht im Sinne seines

Mentors Schmiedel sind. Das ist ein neuer Ton, der

darauf hinweist, dass mit Ragaz etwas geschehen
sein muss. Doch ganz so neu ist dieser Ton auch wieder

nicht: Die Müdigkeit der Seele ist schon seit der

Diagnose von Ragaz' Churer Arzt kein Thema mehr
(Br 49). Phasen der Depression bleiben auch nach
dem Zugserlebnis nicht aus, aber sie haben ihre
Gründe in äusseren Sachverhalten (der Situation in
Basel) und nicht mehr im Gefühl des eigenen Un-
genügens. Einige Exaltationen des ersten Tagebucheintrags

nimmt Ragaz bald wieder zurück: schon im
Sommer 1903 ist die akademische Karriere wieder
ein Thema (Br 76,29.8.03), und auch die unkritische
Begeisterung für die Arbeiterschaft macht bald einer
realistischeren Einschätzung Platz.18 Etwas anderes
ist eigentlich auch gar nicht zu erwarten.

Wäge ich die verschiedenen Argumente
gegeneinander ab, so überwiegt der Eindruck einer neuen
Selbstgewissheit. Das Zugserlebnis ist kein Strohfeuer;

die oben zitierte Stelle aus Brief 75 schrieb Ragaz

immerhin über fünf Monate später. Für die Identifikation

des Zugserlebnisses mit der grossen Wende
spricht auch, dass die beiden Forscher (Lindt und
Mattmüller), die Einblick in Ragaz' Tagebücher hatten

und sich für diese Gleichsetzung entschieden, keine

Hinweise für ein anderes Erlebnis fanden. Die
Alternative - sie wurde in der Forschung von Arthur
Rieh vertreten - die grosse Wendung sei während des

Burenkrieges passiert, ist schon aus dem Grunde
unwahrscheinlich, dass Ragaz da, wo er in seiner
Autobiographie vom Burenkrieg spricht (siehe oben S. 110),
keinen Bezug zu der grossen Wendung herstellt.

Exkurs: Sozialismus und Selbstsucht

Bevor ich Ragaz' Maurerstreikpredigt analysiere,
zitiere ich hier Auszüge aus einem kurzen, aber

doch wohl repräsentativen Text, den die Freisinnigen
C. W.Kambli,19 W.Kambli und E.Brändli am 19.Ja¬
nuar 1893 im «Grütlianer» veröffentlichten. Sie waren

aufgefordert worden, sich zur Frage zu äussern,
ob sie «denn anders als gerade durch Verwirklichung
der sozialistischen Ideen der Wahrheit, der Gerechtigkeit

und dem Opfermute zum Durchbruch verhelfen»
wollten. Die drei Pfarrer geben ohne weiteres zu, dass
dies nicht möglich sei: «Ohne Verwirklichung
sozialistischer Ideen lässt sich dieses Ziel nicht erreichen.
Das Heil kommt aus dem Volke und es ist Aufgabe des
Volkes, die schrankenlose individuelle Geldherrschaft,
dieses Grundübel, das der Selbstsucht immer wieder
Tür und Tor öffnet, zu brechen und jedem menschlichen

Individuum zu einem menschenwürdigen Dasein
zu verhelfen.» Noch schlimmer als die Geldherrschaft
ist also die Selbstsucht, sie ist das letzte Übel, das es zu

17 Gottfried Schonholzer; 1842-1920, 1869 Pfarrer in Schwanden,
1871 in St. Gallen-Linsebuhl, 1891-1913 am Zürcher Neumunster,
1889-1904 Zentralprasident des Schweizerischen Vereins fur freies
Christentum, 1897 Mitbegründer und bis zu seinem Tode Chefredaktor

des «Protestant».
18 Nach allem, was ich im vieljahrigen Verkehr mit den Arbeitern

erfahren habe, bin ich doch eher geneigt, die Sozialdemokratie als
«Geissei Gottes» zu betrachten, denn als direkte Trägerin seiner
Gedanken.... Auch muss ich mir immer wieder sagen, dass trotz
aller seiner Roheit, ja vielleicht gerade infolge derselben, das arbeitende

Volk allein die Frische der Seele hat, um das Neue zu erfassen,
das Gott herauffuhren will. (Br 77; 21.12.03)

19 Conrad Wilhelm Kambli; 1829-1914, damals der «Grand Old
Man» der Liberalen in der Schweiz. Veröffentlichte 1887 das Buch
«Die sozialen Parteien und unsere Stellung zu denselben». Er galt
als die massgebliche Stimme des freien Christentums der Schweiz in
sozialen Fragen. (Buess/Mattmuller 30)

119



bekämpfen gilt. Diese enorme moralisierende Verin-
nerlichungstendenz zieht sich durch den ganzen Text:
«Unter dem menschenwürdigen Dasein verstehen wir
aber nicht bloss ein Dasein frei von äusserer Not und

irgendwelcher Art äusserer Unterdrückung, sondern
auch frei von Leidenschaft, Sünde und Unfrieden.»

Dass Wohlstand nicht automatisch zur Befreiung

von Selbstsucht führt, zeigt sich schon daran,
dass die Reichen, Selbständigen und Unabhängigen
keineswegs besser sind als die Armen und
Unterdrückten. Diese innere Freiheit ergibt sich aber auch
dann noch nicht, wenn die Versuchung der Geldgier
durch vollständige Umänderung der Eigentumsverhältnisse

aus der Welt geschafft sein wird. «Zügellose

Sinnenlust, Roheit, Gewalttätigkeit, Ehrgeiz,
Herrschsucht, Verleumdungssucht, Hochmut u.s.f.
werden auch dann in den Seelen der Menschen
Unfrieden stiften und dadurch Elend erzeugen. Darum

sagen wir: Die soziale Bewegung muss nicht bloss

eine wirtschaftliche oder eine politische, sondern vor
allen Dingen eine sittlich-religiöse sein; bleibt die
alte Selbstsucht unangetastet, wird sie durch Verhetzung

der Volksklassen gegeneinander noch vermehrt,
so kann sich zwar das numerische Verhältnis
zwischen Ausbeutern und Ausgebeuteten verschieben,
aber die Sache selber bleibt die gleiche.»

Die Selbstsucht, die protestantische Sünde par
excellence, wird von den drei Autoren nicht auf ihre

politischen Folgen befragt. Dass sie verschiedene

Konsequenzen hat, je nachdem, mit wieviel Macht
sie verbunden ist, gerät nicht in den Blick. Alle Menschen

sind gleichermassen Sünder; die Schwere der
Sünde und ihre Folgen sind kein Thema - das Urteil
über den Sünder wird allein Gott überlassen. In
konsequenter Fortsetzung dieser letztlich apolitischen
Haltung heisst es dann, «der Kern und das Wesen der

ganzen gegenwärtigen Arbeiterbewegung läuft auf
einen grossen geistigen Kampf hinaus, dessen Ziel
und Ende nur in der Besiegung der falschen
Willensrichtung zu suchen ist, die sich allen durchgreifenden
Verbesserungen in der Lage des eigentlichen Volkes

von jeher entgegengestellt hat. Dieser Kampf ist aber
nicht rein äusserlich zu fassen, sondern er ist zugleich
in dem Gemüt jedes Einzelnen auszufechten».

Auch verpflichtet das Christentum nicht zu
politischer Stellungnahme. Zwar kann gesagt werden,
womit es sich nicht verträgt (nämlich mit dem reinen

Manchestertum), auf der anderen Seite aber sind aus
ihm keine politischen Forderungen abzuleiten («

aber auf ein bestimmtes System der Sozialreform
oder Sozialrevolution verpflichtet es seine Bekenner

nicht»). «Man kann ein Sozialdemokrat sein und dabei

ein ganz guter Christ (vorausgesetzt, dass man
kein orthodoxer Sozialdemokrat ist, der auf das
sozialdemokratische Dogma des Atheismus schwört,
sondern die Religion auch noch gelten lässt); man
kann aber auch ein ganz guter Christ sein und doch
ein überzeugter, ehrlicher Gegner der Sozialdemokratie.»

So ist es nur folgerichtig, wenn das Fazit dieser

Stellungnahme lautet: «Tue jeder an seinem Ort und
nach seiner Überzeugung das beste, was er kann.»

5.3 Die Maurerstreikpredigt

Zwei Monate nach dem Zugserlebnis streiken
in Basel Maurer und Bauhandlanger für eine Reduktion

der Arbeitszeit von 10 auf 9 Vi Stunden und eine

Erhöhung der Mindestlöhne (auf 56, bzw. 40
Rappen/Stunde). Der Streik wird zu einem Misserfolg.
Am Tage des Streikabbruchs predigt Ragaz im Basler

Münster über Matthäus 22, 34-40, das Gebot der
Nächstenliebe. Unter dem Titel «Ein Wort über
Christentum und soziale Bewegung» erscheint die Predigt

am 25. April 1903 im Protestantenblatt - mit
einer Fussnote, in der Ragaz die Verantwortung für
das Gesagte selber übernimmt.

Ragaz beginnt seine Predigt mit einer Beschreibung

des eben zuende gegangenen Streikes: Die Dinge,

die da zu sehen waren: lärmende Arbeiterhaufen,
tobende Volksversammlungen und Ratsversammlungen,

Steinwürfe gegen die staatliche Gewalt, Militär
mit aufgepflanztem Bajonett durch die Strassen
ziehend - das sind Sturmvögel; als sind Vorboten der
gewaltigen, weltumgestaltenden Kämpfe und Katastrophen,

denen wir immer näher kommen. Die soziale

Bewegung ist eben doch weitaus das Wichtigste, was
sich in unseren Tagen zuträgt. Sie ist keine
Modeerscheinung, sondern vielmehr eine Umwälzung aller
bestehenden Verhältnisse ebenso gross wie die
Reformation und grösser als die französische Revolution.

Der Maurerstreik stellt die Christen vor die

Frage, wie sie sich zur sozialen Bewegung zu stellen
haben. Das Eine scheint mir klar zu sein: der Christ
hat sich immer auf die Seite der Schwachen zu stellen.

Das war es doch, was Jesus meinte, als er zu den

Armen, den Geringen, den Kindern, den Kleinen,
den Mühseligen und Beladenen ging. Bei allen Dis-

120



kussionen um das Wesen des Christentums ist doch
mindestens dies nie bezweifelt worden, dass das

Christentum auf der Seite der Schwachen steht, dass

es gesund machen will, was krank und gross, was
klein ist, dass es das Volk, das da sitzet in Finsternis
und Todesschatten, rufen will zum Licht.

Ragaz meint mit den Schwachen ausdrücklich
nicht jene, die, wie etwa die «verschämten Armen»,
ihre Rolle als Opfer akzeptieren, sondern jene, die im
sozialen Kampf in die Höhe streben. Er solidarisiert
sich also mit den streikenden Arbeitern, auch wenn
er sofort klarstellt, es falle ihm nicht ein, behaupten
zu wollen, dass ein Christ Sozialdemokrat sein müsse.

Die Sozialdemokratie ist eine politische Partei;
das Christentum aber darf man nicht einfach in einer

politischen Partei aufgehen lassen. Es ist grösser als

jede Partei, wie auch die soziale Bewegung grösser ist
als die sozialdemokratische Partei. Dem Christen ist

freigestellt, ob er sich den Sozialdemokraten an-
schliessen will oder nicht.20 Aber ein Sozialist muss
ein jeder Christ sein, in dem weitesten und tiefsten
Sinne, den das Wort hat. Denn das liegt in dem grossen

Gebote Christi: «Liebe deinen Nächsten wie
dich selbst.»

Weil die Christen als Kinder Gottes füreinander

verantwortlich sind, muss ein Christ der sozialen

Bewegung mit tiefstem Interesse und mit herzlicher
Liebe gegenüberstehen. Die Christen müssen sich in
erster Linie um Verständnis für das Fühlen und
Denken des arbeitenden Volkes, überhaupt all derer,

die kämpfend aufwärtsstreben, bemühen. Die
Einwände, die immer wieder gegen diese vorgetragen
werden: masslose Begehrlichkeit und Genussucht
der Arbeiter, giftiger Neid gegen die Bessergestellten,
Selbstsucht, bezeichnet Ragaz als ungerechtes und
oberflächliches Gerede. Christen dürfen da nicht
mitmachen. Es handelt sich bei der sozialen Bewegung

um etwas viel Grösseres, um nichts mehr und
nichts weniger als um einen Riesenschritt vorwärts
in der Menschwerdung des Menschen. Hinter den

materiellen Bedürfnissen stehen die Bedürfnisse nach
mehr Freiheit, mehr Seele, mehr Persönlichkeit, also
der Drang, aus drückender Abhängigkeit...
herauszukommen zu Luft und Licht eines vollen, edlen,
schönen Menschendaseins. Das zeigt sich schon daran,

dass zur sozialen Bewegung auch Bewegungen
gehören, denen es um die menschliche Würde geht,
also z.B. die Bewegung gegen Unzucht und Alkohol.
Der Mensch soll lernen, Mensch zu sein, Persönlich¬

keit, edel, hilfreich und gut, und den Menschen als
Menschen und Bruder zu behandeln. Damit trägt
Ragaz die geistige Dimension in den Kampf der
emporstrebenden Klassen hinein, aber er macht die
materielle Seite nicht einfach zur Nebensache. Er
erklärt vielmehr, der Sturz des Gottes Mammon sei ein
urechter christlicher Gedanke.21 So ist die soziale
Bewegung im tiefsten Grunde eine Verwirklichung
der Gedanken, die im Mittelpunkte des Evangeliums
stehen: der Gotteskindschaft und Bruderschaft der
Menschen. Sie will die Seele der Menschheit retten
aus der erstickenden Umklammerung der materiellen

Sorgen und Kämpfe und so recht die volle
Entfaltung all der Herrlichkeit ermöglichen, zu der Gott
uns geschaffen hat.

Der Christ muss aus Liebe bei der sozialen
Bewegung mitmachen. Es wird doch keiner zu behaupten

wagen, dass die Zustände schon so seien, wie sie
sein sollten. Wahrlich, wenn einem von uns nicht das
Herz brennt vor Scham und Mitleid, so oft er gewisse

Dinge sieht, die unter uns noch möglich sind,
dann ist er kein Christ. Wer nicht allen Brüdern und
Schwestern einen möglichst grossen Anteil an den
Gütern des Lebens wünscht und bereit ist, dafür
einzustehen und Opfer zu bringen, der ist kein Christ.
Es ist darum eine einfache Forderung der Liebe, dass
wir sozial denken und arbeiten. Das Tiefste an der
christlichen Liebe ist aber die Liebe zur Seele. Aber es

gibt soziale Zustände, die die Seele gefährden. Kindliche

Unschuld und Seelenreinheit kann nicht bestehen,

wenn die Wohnungsverhältnisse Kinder mit den
Eltern in einen Raum zwingen. Aus Liebe zur Seele
der Brüder und Schwestern fordern wir soziale
Reform. Die blosse Liebestätigkeit genügt nicht, denn
sie legt nur Pflästerchen auf die Wunden. Die emporstreben

Klassen wollen nicht Almosen, sondern
Gerechtigkeit. Wir müssen selbst wünschen, dass es
ihnen möglich gemacht werde, als selbständige Men¬

üs kann ein Christ glauben, als Sozialdemokrat am besten für seine
.Ziele arbeiten zu können, vielleicht aber geht er lieber einen andern
Weg, und er kann doch ein ehrlicher und tiefer Christ sein. Also:
was wir sagen, hat nichts mit politischen Parteien zu tun.

21 Nach dem Besitz hat steh bisher das Verhältnis des Menschen zum
Menschen vorwiegend geordnet. Gegen diese Übermacht des
Geldes richtet sich die soziale Bewegung. Sind es nicht ureebt
christliche Gedanken, wenn die Menschheit nun zu dem Versuche
aufgefordert wird, die Besitzfrage neu zu ordnen, den grausamen
Götzen Mammon zu stürzen, der so viel Menschenglück und
Menschenwürde zertreten hat, den Besitz aus einer Macht des Streites
und Hasses zu einem Gottessegen für alle zu machenf

121



sehen ihren Weg zu gehen, in Stolz und Freude der
Arbeit. Darum müssen wir ringen, die Verhältnisse

so zu gestalten, dass möglichst viele gesunde, freie,
sittlich kräftige Persönlichkeiten sich in ihnen
entwickeln können, dass der gottverliehene Adel des

Menschentums sich möglichst schön entfalte und
eine neue Freude an Gott und Welt und Mitmenschen

aufgehe über allem Volk.

Ja, es gibt in der sozialen Bewegung Leute, die

Gott leugnen; und oft mischt sich Roheit und Torheit
in den Kampf der Arbeiter gegen die bestehenden
Verhältnisse. Jede neue geschichtliche Bewegung bringt
unermesslich viel Schlamm und Unrat mit sich.

Aber wer verständig ist, sieht in all dem Wogen und
Stürmen dennoch das Weben und Walten des

schöpferischen Gottesgeistes. Gottlosigkeit gibt es in allen

Bevölkerungsschichten, Roheit und Zuchtlosigkeit
ebenso. Im übrigen aber möchte ich sagen: wenn es

der sozialen Bewegung noch am rechten Geiste fehlen
sollte, wohlan, so geben wir ihr diesen Geist. Tragen
wir hinein eine brennende Liebe, auf dass wir die bösen

Geister der Selbstsucht bannen, tragen wir hinein
einen starken Glauben an Gott und die Menschen,

auf dass die Religion den Entfremdeten durch ihre
Früchte ihre Wahrheit beweise. Gewiss, das ist auch

meine Überzeugung: nur die Ausgiessung eines neuen
Geistes, des Geistes aus der Höhe, löst schliesslich die
soziale Frage. Neue Menschen sind nötig für die neue
Welt. Stellen wir diesen neuen Menschen, dies ist's,

was das Christentum zu leisten hat. Das ist der Ruf
Gottes, wohl uns, wenn wir ihn hören, sonst gehen

wir grossen Gerichtszeiten entgegen.
Geschickt wirbt Ragaz in dieser Predigt um

Verständnis für die Anliegen der sozialen Bewegung.
Indem er ihre Verwandtschaft zum Christentum
herausarbeitet, baut er seinen Zuhörern eine Brücke zu
ihr. Mögliche Einwände formuliert er gleich selber,

um sie danach zu entkräften. Ragaz hat zu seinem
alten Differenzierungsvermögen zurückgefunden und
die Verallgemeinerungen der ersten Erregung
überwunden. Das bedeutet aber nicht, dass er nicht zu
klaren und eindeutigen Aussagen fände: Bürgerliche
Kritik an der Arbeiterschaft nennt er sehr direkt
oberflächliches Gerede und lässt sie auf jene zurückfallen,
die sie äussern; denjenigen, denen angesichts der
sozialen Zustände nicht das Herz brennt vor Scham

und Mitleid, spricht er ihr Christentum ab; indem er

erklärt, die emporstrebenden Klassen wollten nicht
Almosen, sondern Gerechtigkeit, trifft er die paterna-

listische Armenpflege in ihrem Selbstverständnis. Er
formuliert den Satz Aber ein Sozialist muss ein jeder
Christ sein, in dem weitesten und tiefsten Sinne, den
das Wort hat, der, auch wenn er ihn sofort relativiert,
durchaus als Provokation verstanden oder willentlich
falsch wiedergegeben werden kann.

Mit Ausnahme des letzten Abschnittes enthält
die Maurerstreikpredigt keine pastoralen Besserwissereien

und Belehrungen der Arbeiterschaft. Natürlich

überhöht Ragaz die materiellen Ziele der sozialen

Bewegung, indem er sie einem letzten geistigen Ziel
unterordnet (der Gotteskindschaft und Bruderschaft
der Menschen), wo sie sich mit dem Christentum
treffen. Dieses letzte Ziel ist aber nicht zu verwirklichen,

wenn nicht zuvor die materiellen Grundlagen
geschaffen werden. Im Gegensatz zur Mettier-Abdankung,

wo Ragaz der sozialen Bewegung die
Aufgabe unterschob, die Summe der Freiheit in der Welt

zu vergrössern, lässt er diese hier für sich selber

kämpfen und betraut sie nicht mit der Aufgabe, die

ganze Welt zu beglücken. Hatte Ragaz dort
Unabhängigkeit von der Partei als menschliche Qualität
des Verstorbenen gelobt, so stellt er es jetzt den Christen

frei, sich einer Partei anzuschliessen. In einem
höheren Sinne gar hat jetzt jeder Christ Sozialist zu
sein. Daran, dass er sich auf die Seite der Schwachen

zu stellen habe, besteht aber kein Zweifel. Damit
nimmt Ragaz eindeutig für einen Volksteil Stellung.
Er sieht nicht mehr das Volk als Ganzes wie in der

Calvenpredigt. Ragaz vollzieht hier, um es in der

Sprache der Befreiungstheologie zu sagen, die
vorrangige Option für die Armen.

Ein Vergleich der Maurerstreikpredigt mit der
zehn Jahre älteren Erklärung der drei Pfarrer im
«Grütlianer» kann uns helfen, Ragaz' Eigenart besser

herauszuarbeiten. Da fällt die ungleich grössere
Entschiedenheit der Maurerstreikpredigt auf: Bleiben

die drei Pfarrer in einer ungewissen Schwebe
zwischen Solidarität und Ermahnung, so wirbt Ragaz
mit allen seinen rhetorischen Mitteln um Verständnis
für die Anliegen der sozialen Bewegung. Zu sagen,
der Christ gehöre auf die Seite der Schwachen, ist
wesentlich verbindlicher als die Aufforderung, jeder

möge an seinem Ort das Beste tun. Auch Ragaz
kennt die bösen Geister der Selbstsucht, aber sein

Ziel erschöpft sich nicht darin, diese zu überwinden.
Bei ihm hat alles einen Zug in die Höhe, ist von einer
idealistischen Vitalität durchdrungen. Menschenwürde

beschränkt sich nicht auf Freiheit von Sünde,

122



Leidenschaft und Unfrieden, sondern meint mehr
Freiheit, mehr Seele, mehr Persönlichkeit. Es sind
immer noch die Ideale des Liberalismus, die verwirklicht

werden sollen; aber Ragaz sieht, dass es eine

Veränderung der Zustände braucht, damit alle
Menschen einen möglichst grossen Anteil an den Gütern
des Lebens haben können.

6 Zusammenfassung in sechs Thesen

These 1

Als Churer Stadtpfarrer gehört Leonhard Ragaz

zu der führenden Klasse der Stadt. Es gibt,
vielleicht mit Ausnahme seiner Abstinenz, keine Anzeichen

dafür, dass er ihr gegenüber auf Distanz ginge.

Am deutlichsten wird dies in der Calvenpre-
digt, in der er die Rolle eines Propagandisten
vaterländischer Ideale hervorragend erfüllt. Als Armenpfleger

verhält er sich bürgerlich-patriarchal. Das

wenige, was man über seine Beziehungen zu den

Grütlianern weiss (sowie die politische Unbestimmtheit

dieses Vereins), reicht nicht aus, um schon den

jungen Ragaz zu einem Sozialisten zu machen; auch

andere Freisinnige oder Radikale aus den «gebildeten

Ständen» haben im Grütliverein Kurse
durchgeführt, Reden gehalten (oder wurden vom Verein in
einer Wahl unterstützt). Theologisch gilt Ragaz'

Hauptinteresse nicht der Auseinandersetzung mit
dem Sozialismus, sondern dem «Kampf um die

Weltanschauung» und der Ethik.
In der Betonung der Verwobenheit Ragaz' in

das Churer Establishment unterscheidet sich diese

Arbeit von den Biographien von Lindt und Mattmüller,
die beide seine frühe Auseinandersetzung mit dem

Sozialismus herausstreichen (Lindt 34-36, Mattmüller
68-76). Sie verweisen vor allem auf die Lektüre der

englischen Christlich-Sozialen (Carlyle, Robertson)
und der deutschen Evangelisch-Sozialen (Naumann,
von Wächter); in den Briefen an Schmiedel hat sie

allerdings wenig Niederschlag gefunden. Dass Ragaz
aber nicht als Sozialist in Erscheinung getreten ist,
bestätigt auch Mattmüller: «Er war Ethiker; soziale

Probleme interessierten ihn vorab als Teilgebiete der

Kollektivethik. Er blieb für die Öffentlichkeit bis weit
in die Basler Zeit hinein ein Fachmann für ethische

Fragen, der mit grossem sittlichen Ernst, den er aus

seiner dörflichen Erziehung mitbrachte, den Kant-
schen kategorischen Imperativ und Kierkegaards Willen

zum Absoluten verband.» (Mattmüller 66)

These 2
Die Erfahrung des Burenkrieges hat nicht eine

Katastrophe von Ragaz' Vorsehungsglauben zur Folge,

sondern dessen Fortsetzung auf höherer, geläuterter

Ebene.

Problematisch wird ihm die Erkennbarkeit
Gottes in der Geschichte; dass das Gute siegen wird,
bezweifelt Ragaz auch jetzt nicht. Dies würde sein
Glaube seinem Wesen nach auch nicht zulassen,
denn ein Glaube, der nicht auf den Sieg des Guten
setzt, ist nach Ragaz kein Glaube.

Darum spricht Rieh auch nur von einer «radikalen

Infragestellung» der Geschichtstheologie:
«Zunächst hat der Burenkrieg zu einer radikalen
Infragestellung der idealistischen Basis in der Frühgestalt

von Ragaz' Geschichtstheologie geführt, derzu-
folge, das Gute als Inbegriff des Willens Gottes
sich unbedingt durchsetzen müsse.» (Rich XVIII)
«Hätte nun der idealistische Geschichtsglaube bei
Ragaz - und damit kommt der positive Aspekt dieses

Vorgangs in Sicht - nicht ein auf die biblische
Botschaft von Kreuz und Auferstehung sich stützendes
Korrektiv gehabt, seine Geschichtstheologie hätte
ihre schwere, an das Mark gehende Krisis am Ende
des Burenkrieges nie überstanden.» (XIX) Also hat
die Geschichtstheologie die Krisis überstanden - zu
fragen ist allerdings, worin der Grund dafür zu
suchen sei. Dazu These 3:

These 3
In der durch den Burenkrieg hervorgerufenen

Krise (die nicht mit der grossen Wendung identisch
ist!) bezieht Ragaz seine Hoffnung nicht aus Ostern.
Er setzt der Verzweiflung vielmehr seine Haltung des
Dennoch entgegen, die letztlich ohne Grund
auskommen muss. Für eine Begründung der Hoffnung
im Glauben an die Auferstehung Christi sind Ragaz'
Zweifel am christologischen Dogma zu gross.

Wäre die grosse Wendung mit der Krise des

Burenkrieges identisch, wie dies von Arthur Rieh
(S. XXI) postuliert wurde, so hätte Ragaz in MW
die Ereignisse wohl nicht getrennt beschrieben (MW
182-183 und 230-231). Und wäre das Durch-

123



bruchserlebnis jenes hochtheologische und biblisch
korrekte Ereignis, zu dem Rieh es machte, so hätte
Ragaz es nicht dermassen verschleiern und mystifizieren

müssen.
Rieh sah in Ragaz' Theologie des zweiten

Zeitabschnittes (1893-1902) zwei Linien: eine «aktuali-
stische Geschichtstheologie», derzufolge sich der
lebendige Gott «in der geschichtlichen Gegenwart
offenbart und, sekundär, auch in der geschichtlichen
Vergangenheit bezeugt wird, wobei Jesus Christus
als «historische Persönlichkeit exemplarische Bedeutung

hat», sowie eine «Gegenwirkung» im biblisch
bezeugten Gott: «So war für ihn der lebendige Gott,
den er in der geschichtlichen Gegenwart suchte,
faktisch doch kein anderer als der, der ihm in den
zentralen Zeugnissen der Heiligen Schrift begegnet
ist.» (XVII) Dank dieses Korrektives (siehe oben
These 2) habe Ragaz diese Krise überstanden.

Im Gegensatz zu Rieh erklärt Böhm die
Veränderungen innerhalb der Christologie zur Folge
(anstatt zur Voraussetzung) des neuen Verständnisses:
«In der Perspektive seines während der ersten Wende

neugewonnenen theologischen Paradigmas vom
Reich Gottes und dessen geschichtlicher Wirkmächtigkeit

kam Ragaz im Laufe der Zeit quasi automatisch

zu dem Punkt, wo er seine liberale Christologie
einer grundsätzlichen Revision unterziehen musste.
Wenn das Reich des lebendigen Gottes tatsächlich
geschichtsmächtig ist, dann war sein Verkündiger
Jesus die herausragende Stelle, an der Gottes Reich

zuerst manifest wurde, und zwar nicht im Sittenlehrer

Jesus, sondern im Christus als der Verkörperung

des Reiches und damit des lebendigen Gottes.

Ragaz näherte sich mit dieser Position dem
Gottessohndogma der Orthodoxie, ohne aber deren
Dogmatismus gutzuheissen.» (124-125) Dies geschah

erst 1908/10 (126). Wann Ragaz seine liberale
Christologie aufgegeben hat, ist nicht Thema dieser
Arbeit; für mich aber steht fest, dass dies nicht innerhalb

des hier behandelten Zeitraumes geschah. Richs

Beweisstück, der Satz Auf Karfreitag muss Ostern
folgen in Br 66, ist nicht als Zeugnis von Ragaz'
Osterglaube zu lesen. Er ist weiter zu fassen, in dem

Sinne, dass auf das Schlechte, Böse mit Notwendigkeit

das Gute folge.

These 4
Der theologische Gewinn des Durchbruchserlebnisses

besteht in der Entdeckung der Parteilichkeit

der Botschaft Jesu (der Option für die Armen) und
nicht in einer Reich-Gottes-Theologie.

Ragaz selber sagt ja von diesem Aufbruch des

Glaubens an das Reich Gottes als Kern und Stern der
Bibel und der Sache Christi, er habe erst nach und
nach seine ganze Fülle und Kraft gewonnen. ...Es
war bloss eine Quelle, es war noch kein Strom. Die
Botschaft vom Reiche war noch ferne von dem

ganzen Reichtum, den sie dann gewonnen hat, und

auf den sie ausschaut wie auf ein unendliches Meer
von stets neuer Offenbarung. (MW 230 - 231)

Ich kann deshalb Jäger nicht folgen, der vom
«Reichsgotteserlebnis von 1903» (Jäger, ZEE 226)
spricht. In der Maurerstreikpredigt, die der erste
Versuch einer Verarbeitung des Erlebten ist, erwähnt
Ragaz das Reich Gottes überhaupt nicht. Wenn er

sagt, bei der sozialen Bewegung handle es sich um
nichts mehr und nichts weniger als um einen Riesenschritt

vorwärts in der Menschwerdung des

Menschen, so ist das ganz im Rahmen des liberalen
Geschichtsverständnisses gesehen. Die Bewegung von
Gott her, die doch für die Reich-Gottes-Theologie
konstitutiv ist, fehlt.

Ähnlich urteilt Lindt: «Aus der Zeit jener
<Wende> selber fehlen Äusserungen, die zeigen würden,

dass und wie sich Ragaz damals darüber klar
gewesen wäre, in der Entdeckung des Reiches Gottes
als des christlichen Zentralbegriffs entscheidend

neue Wege gefunden zu haben. Wir wissen aus seinen

damaligen Aufzeichnungen nichts darüber, dass ihm
diese Erkenntnis in der Art einer plötzlichen Erleuchtung

aufgegangen wäre. Wir wissen aber, dass seine

Begegnung mit der Arbeiterbewegung nach dem

Zeugnis seiner Tagebücher in manchen Zügen den

Charakter eines Bekehrungserlebnisses an sich trägt.»
(Lindt 143) Erst in den Predigten aus den Jahren
1904-1908 (Dein Reich komme. Predigten, 1. Aufl.
1909) «tritt jetzt das Reich Gottes deutlich in den

Mittelpunkt». (144)

These 5
Die in dieser Studie aus den Briefen und Artikeln

der Bündner Zeit gewonnenen Erkenntnisse stimmen
nicht immer mit den Aussagen in Ragaz' Autobiographie

überein. Dabei ist den Quellen aus jener Zeit
gegenüber der Autobiographie der Vorrang zu geben.

«Mein Weg» ist das Werk eines alten Mannes,
der rückblickend in seinem Leben die göttliche Füh-

124



rung und Gnade sucht, der aber auch bemüht ist,
seinen Ort in der Theologiegeschichte festzuschreiben.
Auch wenn es keinen Grund gibt, an Ragaz' Versuch
zu Aufrichtigkeit zu zweifeln, sind doch blinde
Flecken und Mystifizierungen festzustellen.

Dies zeigt sich z.B. in seiner Deutung der Churer
Pfarrerzeit. Eigentlich sei er gegen seinen Willen wieder

Pfarrer geworden. Aber etwas, das nahe an das Fa-

tum grenzt, hat überhaupt in meinem Leben eine

grosse Rolle gespielt, eine Rolle, die mir wiederholt
wie ein Verhängnis erschien, und die dann doch ein

Segen wurde, vielleicht durch das, was ich die
übergreifende Gnade Gottes nennen möchte oder was Vi-

net die «gräce reparatrice» nennt. (MW 177) Eine

Mystifizierung dürfte die Behauptung sein, Ragaz sei

durch mein politisches Verhalten in Konflikt mit der
herrschenden Denkweise geraten (MW 186). Ich
weiss nicht, worauf er sich bezieht; auf jeden Fall gibt
es keine Hinweise dafür, dass sich Ragaz mit seiner

politischen Haltung unmöglich gemacht hätte. In
seinen karitativen Aktionen geniesst er die Unterstützung
bester Churer Kreise. Anspruch auf das Erstgeburtsrecht,

auf Führerschaft erhebt er mit der nachweisbar
falschen Behauptung, in der Grabrede für Hans Mettier

stehe der Satz In der sozialen Bewegung erkennen

wir das V/alten des lebendigen Gottes. (MW 187)

These 6
Ragaz' theologische Entwicklung hängt eng

mit seiner Charakteranlage zusammen.

Seine Schwermut ist Ausdruck dessen, dass Ragaz

immer die höchste geistige Gestimmtheit sucht,
diese aber im Alltag nicht realisieren kann. Flucht
und Niederlage sind in seinem Selbstbild nicht
vorgesehen, er reagiert vielmehr als Kämpfer (das
Dennoch, der Heroismus). Ragaz' Theologie ist ganz
wesentlich vom Wunsch nach Überwindung dieser

Herzschwäche geprägt, d.h. vom Wunsch nach
geistiger Erregung, nach unmittelbarer religiöser Erfahrung.

Das Zugserlebnis ist psychologisch erklärbar,
in ihm kommt eine Entwicklung zum Abschluss. Die
Wucht dieses Erlebnisses erklärt sich daraus, dass

Ragaz an einem sensiblen Punkt berührt worden ist
(seiner Einstellung zur Sexualität).

Die grösste Sensibilität für diese Fragestellung
finde ich bei Jäger: «Der kämpferische Wille führte
Ragaz immer wieder aus seinen Krisen heraus und
liess ihn weiterkommen. Die beiden Charakterzüge

[das Kämpferische und die Schwermut] zusammen
geben seinem Denken jene Tiefe und Dynamik, die
ihn, wie er selbst berichtet [in MW 102], von den
Fragen der Welt immer tiefer in die Frage nach <Sinn
und Zweck> der Gesamtwirklichkeit hineinführten,
zur Gottesfrage, ohne dass er die ethische Thematik
je aufgegeben hätte.» (Jäger 21) Wäre da nicht der
nächste konsequente Schritt zuzugeben, dass es eine

Verbindung gibt zwischen der Art der Lösung der
Gottesfrage und jenen beiden Charakterzügen Aber
genau das verneint Jäger in der Fussnote zur Stelle:
«Diese Ausführungen sollen keineswegs Anlass dazu
geben, Ragaz' theologische Entwicklung als blosse
Folge seiner psychischen Struktur zu betrachten.»
Ich halte diesen antipsychologischen Abwehrreflex
der Theologie, der dem Bemühen entspringt, dem
Glauben einen psychologiefreien Raum zu schaffen,
für problematisch.

Die Bedeutung des Dennoch ist auch schon
von Herkenrath erfasst worden: «Das <Dennoch>-
Prinzip hat sich bei Ragaz beinahe zu einer
Weltanschauung ausgewachsen, charakterisiert es doch seine

Haltung in den schwierigen Situationen seines
Lebens.» «Das von der Christologie her begründete
<Dennoch> wurde zur eigentlichen Energiequelle im
Kampf um die Verwirklichung des Weltfriedens und
der sozialen Gerechtigkeit. Überall dort, wo Ragaz
sein Lebenswerk scheitern sah, sei es im Versagen des

Völkerbundes, in der fortschreitenden
Selbstentfremdung des Sozialismus oder im Ausbruch der beiden

Weltkriege, gab ihm sein Osterglaube Kraft, den
Kampf fortzusetzen.» (8) Eine etwas «psychologischere»

Lektüre der frühen Briefe von Ragaz hätte
ergeben, dass dieses Dennoch tief in Ragaz' Charakter

verankert und demzufolge lange vor irgendwelchen

christologischen Einsichten da ist. Das schliesst
nicht aus, dass sich Ragaz' Dennoch-Haltung irgendwann

mit der Christologie verbindet, für den frühen
Ragaz aber gilt das mit Sicherheit nicht. Für ihn ist
vielmehr charakteristisch, dass das Dennoch umso
würdiger ist, je weniger Grund es hat.

125



Bibliographie

Leonhard Ragaz, Literaturübersicht bis zur Maurerstreikpredigt

Die mit * bezeichneten Texte werden in dieser Arbeit zitiert.

1890

1891

1892

1893

1894

1895

1896

1897

1898

1899

1900

1901

1902

1903

"Zeitgemasse Erinnerung (Pbl 32)

Aus Graubunden (Pbl 28)
"Ein Restaurationsversuch (Pbl 30)

"Unser Reformideal 1-3 (Pbl 8-10)
Ein Fuhrer zu Gott (Pbl 45)
Charfreitag und Ostern (RV S. 134)

"Jesus Christus und das Gemeinschaftsleben der Men¬
schen (Pbl 6)

Ostergeheimnis und Osteroffenbarung (Pbl 13)
"Die Pfingstgemeinschaft (RV 21)
' Hohenfriede (RV 33)

Seine Seele finden (RV 12)
Ein Taufstreit (RV 28)
Eine Adventspredigt (RV 50)

"Professor Furrer's Vortrage über religiose Tagesfragen

(RV 26)
Erklärung (RV 30)
Der Baum an den Wasserbachen (RV 34)
"Robertson, der Prophet von Brighton 1-5 (RV 40-45)
"Bemerkungen über Religionsunterricht I und II

(Bundner Seminarblatter 1 und 2)

"Der Kampf um den Alkohol (Separatdruck, Chur)
Replik auf: Ein Versuch zur Bekämpfung der strengen

Abstinenz (FR 3.5.)
"Grabrede auf Ida Gamser (Broschüre, Chur)

"Das Evangelium Jesu Christi und die Moralphilosophie
der Gegenwart (aus: Verhandlungen der Schweizerischen

Reformierten Predigergesellschaft; 54.
Jahresversammlung in Chur) (Chur). Derselbe Text
erschien unter dem Titel «Evangelium und moderne
Moral» 1898 in Berlin

"Rede zum 25-]ahrigen Jubiläum der Professoren Can-
dreja, Hosang und Muot (Broschüre, Chur)

Gedanken über Wesen und Walten der Erzieherhebe

(Bundner Seminarblatter 5)
"O Land, höre des Herren Wort. Zwei vaterländische

Predigten gehalten wahrend der Calvenfeier in Chur
(Broschüre, Chur)

"Jahresbericht des Vereins fur freiwillige Armenpflege in
Chur. (Broschüre, Chur)

"Zur Philosophie des Glaubens (Protestantische
Monatshefte; 3. Jg, Hefte 7 und 8)

"Männliches Christentum (Broschüre, Zürich)
Grabrede fur Johann Rudolf Caviezel, 14. September

(Broschüre, Chur)

"Leichenrede fur Hans Mettier. In: Hans Mettier, Redac-

teur des «Gruthaner» (Broschüre Zurich)
Das ratische Volkshaus in Chur (Separatdruck Chur)

Vom Buchertisch: C. Camenisch, Borromeo (Pbl 5)
Antrittspredigt, 4. Mai 1902, Munster Basel (Pbl 20)
Dekan Leonhard Herold (Pbl 21)
"Der Burenkrieg I und II (Pbl 26/und 27)
Alkohol und Gemutsieben (Vortrag 4. Schweiz. Abstinen-

tentagung) (Bern 1902)

"Ein Wort über Christentum und soziale Bewegung (Pbl 17)

Nach Ragaz' Tod erschienen

MW Ragaz, Leonhard; Mein Weg, Band 1, Zurich 1952

Briefe I Ragaz, Ch., Mattmuller, M., Rich, A. (Hg.); Leonhard
Ragaz in seinen Briefen. 1. Band 1887-1914. Zurich 1966

Zeitungen, Zeitschriften

FR

Pbl

RV

Der Freie Ratier; gegründet 1868, Chur

Der Gruthaner; gegründet 1852, Zurich

Schweizerisches Protestantenblatt; gegründet 1878,
Basel

Religiöses Volksblatt; gegründet 1880, St.Gallen

Bundner Volksmann; gegründet 1892, Chur

Zitierte Sekundärliteratur

Böhm

Buess/Matt-
miiller

Herkenrath

Jaget

Jager, ZEE

Lindt

Mattmuller

Nekrolog

Pfarrerkalender

Nigg, Liberalismus

Rieh

Schonholzer,

Reformbewegung

Böhm, Manfred; Gottes Reich und Gesellschafts-

veranderung. Tradition einer befreienden Theologie

im Spätwerk von Leonhard Ragaz; Munster
1988

Buess, Eduard/Mattmuller, Markus; Prophetischer

Sozialismus. Blumhardt-Ragaz-Barth. Frei-
burg/Schweiz 1986

Decurtins, Guido; Kultur und Freizeit. In: Churer
Stadtgeschichte, Band II, Chur 1893

Forster-Nietzsche, Elisabeth; Das Leben Friedrich
Nietzsche's. Zweiter Band. Erste Abteilung. Leipzig

1897

Herkenrath, Silvia; Politik und Gottesreich.
Kommentare zur Weltpohtik der Jahre 1918-1945 von
Leonhard Ragaz; Zurich 1977

Jager, Hans Ulrich; Ethik und Eschatologie bei
Leonhard Ragaz. Zurich 1971

Jager, Hans Ulrich; Die sozialethische Funktion
des Reichsgottesglaubens bei Leonhard Ragaz. In:
Zeitschrift fur Evangelische Ethik, 12. Jg., 1968

Lindt, Andreas; Leonhard Ragaz. Eine Studie zur
Geschichte und Theologie des religiösen Sozialismus.

Zolhkon 1957

Mattmuller, Markus; Leonhard Ragaz und der re-
ligose Sozialismus. Eine Biographie. Band I: Die
Entwicklung der Persönlichkeit und des Werkes
bis ins Jahr 1913. Zolhkon 1957

Nekrologe aus dem: Taschenbuch für die
schweizerischen reformierten Geistlichen, Basel 1876-
1918; bzw. dem: Pfarrer-Kalender fur die
reformierte Schweiz, Basel 1919-1989.

Nigg, Walter; Geschichte des religiösen
Liberalismus. Zurich und Leipzig, 1937

Ott, Heinrich; Die Antwort des Glaubens.
Systematische Theologie in 50 Artikeln. 2. Aufl. Stuttgart

1973

Rieh, Arthur; Theologische Einfuhrung. In: Leonhard

Ragaz in seinen Briefen (siehe Briefe I)

Schonholzer, Gottfried; Die Religiose Reformbe-
bewegung in der reformierten Schweiz. Bern 1896

126


	Leonhard Ragaz : seine Anfänge in Graubünden

