
Zeitschrift: Jahrbuch der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 119 (1989)

Artikel: Das Ansprechen zur Ehe im kirchlichen und staatlichen Recht des
Mittelalters und der Neuzeit, mit besonderer Berücksichtigung des
bündnerischen Statutarechts

Autor: Liver, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ansprechen zur Ehe
im kirchlichen und staatlichen Recht des Mittelalters

und der Neuzeit, mit besonderer Berücksichtigung
des bündnerischen Statutarrechts

Von Peter Liver

Inhalt

Einleitung 124
I. Das Eheschliessungsrecht 126

1. Die Consensus-Ehe 126

2. Heimliche Ehen (matrimonia clandestina) 127

3. Das Ehehindernis der Verwandtschaft 129

4. Verlobung und Trauung 131
II. Staatliche Reformen zur Behebung kirchlicher Missstände 133

1. Das eidgenössische Glaubenskonkordat vom Januar 1525 134
2. Die Ilanzer Artikel quasimodogeniti vom 4. April 1524 135

3. Die Artikel der VII eidgenössischen Orte für die

Landvogtei Sargans vom 3. Juli 1523 136
III. Die Zehnpfundbusse 136
IV. Das Tridentinum 137
V. Gemeinsames Eherecht der Drei Bünde 139

VI. Das Eherecht des Oberen Bundes 141
VII. Das Eherecht des Zehngerichtenbundes 143

VIII. Das Eherecht im Gotteshausbund 145
1. Chur 145
2. Gotteshausgemeinden diesseits der Berge 146

3. Gotteshausgemeinden jenseits der Berge 148

a) Oberengadin 148
b) Unterengadin und Münstertal 151

IX. Das Ansprechen zur Ehe des Statutarrechts im allgemeinen.
Schlussbetrachtung 155

123



Einleitung

«Das Ansprechen zur Ehe» ist die gerichtliche Klage auf Feststellung, dass

zwischen den Parteien die Ehe bestehe. Das ist eine Klage, die heute nicht mehr
vorkommen kann. Ob und mit wem eine Partei verheiratet ist, steht durch die

Verkündung, Trauung und Beurkundung im Zivilstandsregister fest. Eheprozesse

sind auch heute zahlreich. Aber es sind nicht Ehefeststellungs-, sondern

Ehescheidungsprozesse. Diese fundamentale Verschiedenheit kann nur darin
ihren Grund haben, dass das alte Recht Ehen anerkannte, und zwar unlösbare,
die ohne Mitwirkung einer Amtsperson geschlossen werden konnten und nicht
öffentlich kundgemacht werden mussten. Dieses alte Recht war das kirchliche
Recht des Mittelalters. Das frühere Recht, insbesondere das volksrechtliche
Eheschliessungsrecht, ist durch das kirchliche Recht verdrängt worden, und

zwar in allen christlichen Staaten. Dies gilt aber nicht nur für das Eherecht. Es

sind grosse Teile des übrigen Rechtes überhaupt in die kirchliche Zuständigkeit
gezogen worden.

Diese Auseinandersetzung war von säkularer Bedeutung auch für das Staatsrecht.

Der deutsche Kirchenhistoriker Hans v. Schubert würdigt sie wie folgt:
«Sacerdotium und Imperium - ihr Kampf ist das grosse Thema der äusseren

mittelalterlichen Geschichte. Von Karl dem Grossen an, dem Schöpfer eines

theokratischen Kaisertums, eines universalen Staatskirchentums, bis zu Innozenz

III., dem Vollender der päpstlichen Weltherrschaft, eines universalen
Kirchenstaatstums, und seinen Nachfolgern, läuft die Linie dieser
weltgeschichtlichen Auseinandersetzung.»1

Mit der Ausbildung und Durchsetzung weltlicher Herrschaftsgewalt in Städten

und Landgebieten in den Jahrhunderten des Hochmittelalters wurden das

kirchliche Recht und die kirchliche Gerichtsbarkeit in weltlichen Angelegenheiten

immer weiter zurückgedrängt. Die Kirche hatte ja ihrer Gerichtsbarkeit
nicht nur geistliche Personen und Güter unterstellt, sondern grosse Teile des

Privatrechts überhaupt, namentlich des Schuldrechts, das in vielfache Berührung

mit dem kirchlichen Wucherverbot gebracht werden konnte.2 Das Familien-

und Erbrecht sei hier nur erwähnt, weil wir uns mit ihm in den folgenden
Kapiteln z. T. eingehend befassen.

Noch im Hoch- und dann im Spätmittelalter vollends setzte sich fast allgemein

das weltliche gegenüber dem kirchlichen Recht und der geistlichen
Gerichtsbarkeit durch. Aber ausgeschaltet wurde dieses Recht keineswegs. Es war

1 v. Schubert Hans, Grundzuge der Kirchengeschichte, (1928), S. 155.
2 Zum Wucherverbot der Kirche siehe Liver P., Schutz und Begünstigung des Schuldners im

bundnerischen Statutarrecht nach dem Vorbild spätromischen Kaiserrechtes und kanonischen
Rechts, ZSR 106 (1987), I. Halbband, Heft 1, S. I2ff.

124



vor allem das Familienrecht, in dem es sich behauptete, und zwar auch da, wo
in Stadt- und Landgebieten die Unabhängigkeit von der kirchlichen Rechts- und
Wirtschaftsmacht so entschieden durchgesetzt wurde wie in der alten Eidgenossenschaft.

Dafür ist der Pfaffenbrief vom Jahre 1370 das eindrucksvolle Zeugnis.

Das Eherecht allein ist der geistlichen Zuständigkeit vorbehalten.
Ausdrücklich ist dies erklärt im Berner Bund von 1353. Damit und im übrigen
überhaupt richten sich die Bestimmungen der eidgenössischen Städte und
Länderorte gegen die Amtsausübung durch Geistliche, die nicht Mitbürger waren,
ganz besonders solche, die vom Bischof, der in Konstanz residierte und meistens

von Österreich abhängig war, eingesetzt waren. Ferdinand Elsener sagt in
seiner grundlegenden Abhandlung, sogar die Bestimmungen des Pfaffenbriefes
seien bei ihrem Erlass bereits überholt gewesen.3

Die Parteien haben sich ausnahmsweise doch noch an den geistlichen Richter
gewandt, nicht nur wegen der Schwierigkeit ihres Falles, sondern besonders

wegen der weiträumigen Zuständigkeit des geistlichen Gerichts. Sodann gab es

häufig Fälle, die nur erledigt werden konnten, wenn das Urteil oder der Schiedsspruch

mit der geistlichen Banngewalt durchgesetzt werden konnte. Dem
geistlichen Richter blieb auch die Zuständigkeit in den häufigen, einen Hauptmangel

der Rechtspflege bildenden Fällen der Rechtsverweigerung überlassen.

Die weitaus grösste Bedeutung und Zahl der kirchlichen Gerichtsbarkeit
machten die familienrechtlichen Streitfälle und unter ihnen die eherecbtlichen

Feststellungsklagen aus.

3 Elsener F., Der eidgenossische Pfaffenbrief von 1370, Zeitschrift f. Rechtsgeschichte der
Savigny-Stiftung, kanonist. Abteilung 75 (1958), S. 104-180.

125



I. Das Eheschliessungsrecht

i. Die Consensus-Ehe,

Im kirchlichen Recht, bis ins 18. Jahrhundert einschliesslich des protestantischen,

kam die Ehe durch die Äusserung der Willensübereinstimmung von
Mann und Frau, den Consensus, zustande. Es bedurfte dazu der Mitwirkung
einer Respektsperson aus der Verwandtschaft und auch der eines Geistlichen
nicht. Dies entsprach dem Grundsatz der Formfreiheit des römischen Rechtes,
der hier durch alle Jahrhunderte hindurch als unerschütterliches Dogma in aller
Selbstverständlichkeit herrschte.

Der Eheschluss vollendete sich schon sehr früh im Mittelalter vor der Kirche,
ante valvas ecclesiae. Hier im Beisein der Kirchgenossen tauschten die Verlobten

die Eheerklärungen aus, und zwar einem dazu eingeladenen Vertrauensmann

gegenüber. Es wurde allmählich üblich, dass als solcher der Ortsgeistliche
gewählt wurde. Er war ja ohnehin zugegen, da auf die Eheerklärung die
Brautmesse und Einsegnung der Ehe in der Kirche folgte. Konstitutive Wirkung
hatten nicht diese Handlungen, sondern allein die Willenserklärungen der
Brautleute. Selbst das Sakrament spendeten sich diese einander. Die Ehe war
unlösbar, aber rechtungültig, wenn das erforderliche Alter nicht erfüllt, die
vorbehaltene Zustimmung eines Elternteils fehlte oder ein Ehehindernis der

Verwandtschaft, Schwägerschaft oder Patenschaft bestand.
Unterschieden wurde zwischen der Verlobung als vollendeter Eheschliessung

und Verlobung als künftiger oder bedingter Eheschliessung. Das erste waren die

sponsalia de praesenti, ausgesprochen mit den Worten «accipio te uxorern
meam (maritum meum)», also im Präsens. Das zweite waren die sponsalia de

futuro, ausgesprochen mit den Worten «accipiam te uxorem meam (maritum
meum)», also im Futurum.

Dass ein Wort, ein einzig Wort, mochte es auch ohne vorherige Überlegung,
in exaltierter Situation und mit bald folgender Reue ausgesprochen sein, über
das Lebensschicksal junger Leute sollte entscheiden können, ist für uns nicht
fassbar und muss auch in der Vergangenheit immer zu unerträglichen
Familienverhältnissen geführt haben, auch wenn wir annehmen dürfen, dass damals

Erniedrigung, Leid und Qualen hemmungsloser zugefügt und vom Betroffenen
leichter als Schicksal auf sich genommen wurde.

Marianne Weber hat sich zum frühen kirchlichen Eherecht mit hoher

Anerkennung ausgesprochen: «Es muss Staunen und Bewunderung erregen,
dass es der Kirche gelungen ist, ein so hochgespanntes Ideal wie das der

126



Unlöslichkeit der Ehe in einer Welt der Barbarei zum Rechtssatz zu erheben».3"

Gewiss ist dies zu bewundern; aber nicht zu verkennen ist, dass in dieser Welt
der Barbarei soviele Ehen anerkannt werden mussten, die es nicht verdienten:
Zwangsehen und heimliche Ehen (matrimonia clandestina). Dieser Missstand

war nicht zu beheben, solange der Grundsatz galt: Nudus consensus facit
nuptias.

2. Heimliche Ehen (matrimonia clandestina)

Das waren Ehen, die durch die gegenseitige Willenserklärung oder ein dieser

gleichgestelltes Verhalten zustandegekommen waren, aber ohne kirchliche und
gesellschaftliche Anerkennung und ohne nach aussen in Erscheinung tretende
eheliche Gemeinschaft blieben. In solchen Ehen wurde ein eigentliches Krebsübel

des Eherechts des Mittelalters und der Neuzeit gesehen. Diese Ehen
konnten so leicht und mehrfach entstehen, weil nach dem Grundsatz solus

consensus facit nuptias das Eheversprechen keinerlei Publizität (Erscheinung
nach aussen) bedurfte. Mit der Behauptung, mit ihm oder ihr die ehebegründenden

Worte gewechselt zu haben, konnte eine Frau oder ein Mann vor dem

geistlichen Gericht zur Ehe angesprochen werden. Wenn die Klage auch durch

strenge Beweisanforderungen erschwert sein konnte, hatte sie doch in manchen
Fällen Erfolg. Es kam zu einer aufgezwungenen Ehe mit ihren Verpflichtungen.
Aussichtslos war die Klage, wenn der Beklagte zur Zeit des Eheversprechens
bereits verheiratet gewesen war, wenn auch nur in einem matnmonium clan-
destinum.

Leicht konnte das Klagerecht auch missbraucht werden, indem das
Eheversprechen vorgetäuscht und geklagt wurde, um in den Besitz von Geld und Gut
des oder der Beklagten zu kommen. Einen solchen Fall behandelt Rudolf
Stammler eingehend in seinen «Lehrreichen Rechtsfällen aus alter und neuer
Zeit».4

Die Klage auf Feststellung der Ehe konnte auch auf ein noch so weit
zurückliegendes Eheversprechen gestützt werden, wie der folgende Fall zeigt,

3a Weber Marianne, Ehefrau und Mutter in der Rechtsentwicklung. Tubingen 1907, S. z6z.
4 Stammler Rudolf, Deutsches Rechtsleben in alter und neuer Zeit I (193z), S. I97ff.: Ehesache

des Jobst von dem Werder 16Z3-1637. Das ist der räuberische Versuch im protestantischen
norddeutschen Herrschaftsgebiet, durch das Ansprechen einer wohlhabenden Gutsbesitzerin
zur Ehe in den Besitz von deren Vermögen zu gelangen. Es ware im Prozess vor korrupten
geistlichen und weltlichen Behörden gelungen, wenn nicht schliesslich das Reichskammerge-
richt das ganze Verfahren kassiert hatte.

127



den J. A. v. Sprecher anführt.5 Auf Davos, wo dies die häufigsten Prozesse

waren, klagte eine Frau auf Feststellung der Ehe, die der Beklagte versprochen
hatte, als sie vor 18 Jahren seine Dienstmagd gewesen war. Der Beklagte bestritt
das nicht und wurde verurteilt. Man fragt sich, wie sich dieses Urteil ausgewirkt
hätte, wenn der Mann inzwischen geheiratet hätte und Familienvater geworden
wäre, was anzunehmen nahe liegt. Diese Ehe wäre ungültig gewesen (Bigamie),
Frau und Kinder wären illegitim gewesen und hätten die schweren Folgen dieser

Rechtsstellung zu tragen gehabt.
Das grosse Ärgernis der Jahrhunderte des kirchlichen Eherechts war die

Schwängerung im ausserehelichen Geschlechtsverkehr. Wenn ihr ein
Eheversprechen zugrundelag, konnte, wie ausgeführt, auf Feststellung der Ehe geklagt
werden. Aber dafür fehlten oft die finanziellen Mittel sowie der Mut und die

Kraft, wenn der Beklagte ein gefürchteter Mann war, der Dienstherr oder ein
übler Geselle. So wird es in den meisten Fällen für die aussereheliche Mutter
und das Kind bei den oft schweren Folgen der Geburt geblieben sein, wenn auch
die Anerkennung der Vaterschaft in der früheren Zeit etwa des späten Mittelalters

leichter gefallen ist als später, weil sie damals keine oder eine mindere

Beeinträchtigung des Ansehens zur Folge hatte.
Die Fälle ausserehelicher Schwängerung waren im Mittelalter und in der

Neuzeit ausserordentlich zahlreich. Das war für die Kirche, die katholische und
die reformierte, ein unerträglicher Zustand.

Bekannt sind die ausserehelichen Nachkommen der spätmittelalterlichen
Feudalherren, z. B. die von Erzherzog Sigmund von Österreich und vom Grafen

Jörg von Werdenberg-Sargans versorgten (in meinen rechtsgeschichtlichen
Aufsätzen II [198z] S. 420). Dann ist daran zu denken, dass bis ins 16. Jh. die
Geistlichen in grosser Zahl im Konkubinat Kinder zeugten, wofür sie gegen
Entgelt Absolution erhielten. Besonderen Anstoss erregten sie, wie es scheint,

nur, wenn sie sich ausserhalb des Konkubinats geschlechtlich vergingen.
Die meisten dieser Zeugnisse haben Zustände der Neuzeit zum Gegenstand.

Die von ihnen bezeugten Missstände waren im Mittelalter wohl noch häufiger.
Mit dem Kirchenrecht waren sie unvereinbar. Mit Verboten und Strafen war
gegen sie nicht viel auszurichten. Die Kirche verlegte sich darauf, zu verhindern,
dass die ausserehelich gezeugten Kinder als rechtlose Menschen zur Welt
kommen mussten, vor allem aber, dass der Schwängerer sich jeder Verantwortung

für die Folgen seines rechts- und sittenwidrigen Verhaltens entziehen
konnte. Dafür fand der kirchliche Gesetzgeber die rechtliche Grundlage in der
Lehre, dass die geschlechtliche Beiwohnung zur Eheschliessung verpflichte, und

5 v. Sprecher Johann Andreas, Geschichte der Republik der drei Bunde im 18. Jahrhundert,
II. Band (Kulturgeschichte), neu hsg. und bearbeitet von Rudolf Jenny (1951 und 1976), S. 289.

128



dass sie den Ehekonsens, der ihr zugrundeliege, zum Ausdruck bringe. Diese
Fiktion wurde in die römischrechtliche Form der unwiderlegbaren Vermutung,
der praesumptio iuris et de iure6, gekleidet.

Das protestantische Eherecht war ebenfalls auf den Kampf gegen den ausser-
ehelichen Geschlechtsverkehr, der mit doppeltem Eifer geführt wurde, eingestellt.

Es sah in der Schwängerung zwar nicht schon den Ausdruck des Ehekonsenses,

aber die Verpflichtung zur Eingehung der Ehe. Von den geistlichen und
weltlichen Behörden wurde alles darangesetzt, das fehlbare Paar möglichst
rasch vor den Traualtar zu bringen. Es kam auch vor, dass der widerstrebende
Mann gerichtlich zur ehelichen Gemeinschaft verurteilt und die Trauung
zwangsweise durchgeführt wurde. Solche Fälle hat Eugen Huber quellenmässig
belegt.7 Für Graubünden erwähnt sie J. A. v. Sprecher.8 Er nimmt auch

Stellung zu der allgemeinen Frage, ob der ausserehehche Geschlechtsverkehr
auch in den Drei Bünden die Quelle von eherechtlichen Schwierigkeiten gewesen

sei, wie sie hier dargelegt wurden, oder ob Alt Fry Raetien unberührt von
diesen geblieben sei. Er äussert sich dazu wie folgt: «Jene <Paradiesesunschuld
des glücklichen Hirtenvolkes in Rätiens hohen Gebirgen>, welche von damaligen

Reisenden gepriesen wurde, existierte nur in deren Einbildung». Sprecher
erwähnt auch den Missbrauch des Anspruchs zur Ehe: «Die Protokolle und
Akten der Gerichte enthalten eine Menge von Prozessen wegen Eheversprechungen,

die von der Schlauheit mancher Burschen und mancher Schönen

zeugen, sich aus den Banden des Verlöbnisses zu befreien oder das andere zur
Eingehung der Ehe zu zwingen».

3. Das Ehehindernis der Verwandtschaft

Das Ehehindernis der Verwandtschaft (Blutsverwandtschaft und Schwägerschaft)

besteht auch nach unserem geltenden Recht. Das ZGB verbietet im
Art. 100 die Eheschliessung zwischen Verwandten in gerader Linie, zwischen

6 Vasella Oskar, Reform und Reformation in der Schweiz. Zur Würdigung der Anfange der
Glaubenskrise. Kathol. Leben und Kämpfen im Zeitalter der Glaubensspaltung, Munster 1. W.
(1958); Leuenberger Jakob, Studien über bernische Rechtsgeschichte (1873), S. 2.39L, 243;
Rennefahrt Hermann, Grundzuge der bernischen Rechtsgeschichte II (1931), S. 5iff.; Hauser
Albert, Was fur ein Leben. Schweizer Alltag vom 15. bis im 18. Jh. (1987), S. 130, I98f.;
Hagemann H. R., Basler Rechtsleben im Mittelalter II (1981), S. 2Ö2ff.; Koehler Walter,
Zürcher Ehegerichte und Genfer Konsistorium (1932), S. 73ft., I43ff.; Friedberg E., Lehrbuch
des katholischen und evangelischen Kirchenrechts (1903), S. 446.

7 Huber Eugen, System und Geschichte des Schweiz. Privatrechts, 4. Bd. (1893), S. 324.
8 v. Sprecher, Kulturgeschichte, a.a.O., S. 286ff.

129



Geschwistern und zwischen Onkel und Nichte, Neffe und Tante. In der
Schwägerschaft besteht das Verbot zwischen Schwiegereltern und Schwiegerkindern,
zwischen Stiefeltern und Stiefkindern.9

Dass das Ehehindernis der Verwandtschaft im alten Recht durch die
Jahrhunderte grosse Unsicherheit über den rechtlichen Bestand einer Ehe verursachte,

hat seinen Hauptgrund in seiner exzessiven Ausdehnung. Im frühen kirchlichen

Recht war die Ehe bis zum 7. Grad der Verwandtschaft verboten. Das
Verbot wurde 12.15 durch Papst Innozenz III. auf den 4. Grad reduziert. In
diesem Umfang bestand es durch alle Jahrhunderte des Mittelalters und der
Neuzeit. Es hat seinen treffendsten Ausdruck gefunden in dem rätoromanischen
Sprichwort «Baseret dat letg», im 5. Grad Verwandte dürfen einander heiraten.
Welches der 4. Grad ist, geht aus den romanischen Verwandtschaftsnamen am
klarsten hervor. Verwandt sind im 1. Grad die fargliuns, im z. Grad die cuse-
rins, im 3. Grad die zavrins, im 4. Grad die baserins, im 5. Grad die baserets.

Das sind nach dieser deutschrechtlichen und kanonischen Zählung die Kinder
von Kindern der Geschwisterkinder.10

Wenn auch in früheren Zeiten das Bewusstsein der Verwandtschaft in einem
viel weiteren Personenkreis bestand als heute, konnte es doch in entfernten
Graden unsicher sein oder versagen und missachtet werden, so dass Ehen

zustandekamen, die rechtswidrig waren. Ein verheirateter Mann, der sich aus
den ehelichen Verpflichtungen lösen wollte, untersuchte nun des genauesten das

Verwandtschaftsverhältnis zu seiner Frau und konnte feststellen, dass sie das

Eheverbot begründeten und seine eheliche Gemeinschaft widerrechtlich war.
Dies konnte er geltend machen, um sich von der bestehenden ehelichen Bindung
zu befreien, auch um eine neue Ehe einzugehen.

Es ist schwer verständlich, dass dieses Eheverbot, das auch die Schwägerschaft

und die geistliche Verwandtschaft (Patenschaft) umfasste, durch alle

Jahrhunderte aufrecht erhalten wurde. Man berief sich auf die Ehe- und
Keuschheitsgesetze des Alten Testaments (Leviticus 18 im dritten Buch Mose).
Das war nicht überzeugend, und heute ist denn auch im Codex iuris canonici
vom Jahre 1983 das Verbot zurückgenommen bis auf den zweiten Grad
(4. Grad nach römischer Zählung) der Seitenlinie (Can. 1091, §2).

* Hurlimann J.-Ch., Die Eheschliessungsverbote zwischen Verwandten und Verschwägerten,
Diss. iur. Zurich 1987.

10 Tuor Peter, Festschrift Ulrich Lampert, in romanischer Sprache: Documents giuridics ro-
montschs, Ischl XX (192.7); Trezzini C., Die Ehe, in der Schweiz, jurist. Kartothek; Carlen
Louis, Das kirchliche Eherecht in der Diözese Sitten, Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte
(*955)-

130



Da das Eheverbot auch für die geistliche Verwandtschaft galt, erfasste es

noch einen zusätzlichen Personenkreis, was auch nicht immer erwünscht war.
Im Jahre 1567 fragte ein Entlebucher Pfarrer, ob er dem Gesuch auf Zulassung
von vier statt bloss zweier Zeugen zur Taufe entsprechen dürfe. Die Obrigkeit
gibt ihm einen ablehnenden Bescheid, weil ein allzu weiter Kreis von Personen
entstünde, die unter dem Eheverbot stünden.

Bei der häufigen Unsicherheit, die sich wegen des so weiten Kreises der
betroffenen Personen in der Anwendung des Eheverbotes ergab, müsste sich die

Möglichkeit des Dispenses mindestens vom 4. Grad der Verwandtschaft
aufdrängen. Ein bedeutsames Beispiel dafür aus der Bündnergeschichte ist der

Dispens des Papstes Bonifaz III. von 12.95 für Ulrich von Matsch und Margareta
von Vaz vom 4. Grad der Verwandtschaft, um durch ihre Heirat die Fehde
zwischen den beiden Familien zu beendigen.11 Bischof Heinrich VI. von Chur
(1491-1505) sagte in einer Eingabe an den Papst, dass in seiner Diözese die unter
Verletzung des Ehehindernisses der Verwandtschaft geschlossenen Ehen zahlreich

seien und nicht verhindert werden könnten, so dass das Recht zum
Dispens vom 4. und auch vom 3. Grad notwendig sei.12

4. Verlobung und Trauung

Da, wie vorn ausgeführt, das Eheversprechen die Ehe begründete (als sponsalia
de praesenti) und die Verlobung (sponsalia de futuro) ebenfalls ein Eheversprechen,

wenn auch nicht mit der gleichen Wirkung war, konnte es doch naheliegen,

die Verlobung im verbindlichen Eheversprechen aufgehen zu lassen, so
dass dem Verlöbnis die Bedeutung des Ehestandes zukam und es infolgedessen
keine eigene Funktion im Eheschliessungsrecht hatte. Diese Auffassung wurde
als allgemeine Lehre von Rudolf Sohm13 begründet. Die eingehenden Untersuchungen

von L. R. v. Salis und Friedrich v. Wyss auf Grund schweizerischer
und bündnerischer Quellen haben zu ihrer Bestätigung geführt, entgegen der
Ansicht Friedbergs.14

11 Bundner Urkundenbuch, bearbeitet von E. Meyer-Marthaler und F. Perret, Bd. III (1985),
Nr. 1254.

12 Caroni P10, Betrachtungen zur Kirchen- und Rechtsgeschichte des Misoxtals, Zeitschrift f.
Schweiz. Kirchengeschichte 59 (1965), SA S. 28ff.

13 Sohm Rudolf, Das Recht der Eheschliessung (1875); Friedberg E., Verlobung und Trauung
(1876).

14 v. Salis L. R., Beitrage zur Geschichte des personlichen Eherechts in Graubünden (1886), zit.:
Salis, Eherecht; v. Wyss Friedrich, Die Eheschliessung in ihrer geschichtlichen Entwicklung,
ZSR XX (1878), S. 85-186; De Giacomi Hans, Das Eheschliessungsrecht nach den bundnen-
schen Statuten, Diss. iur. Zurich (1927); Friedberg E., Lehrbuch, a.a.O., S. 444, Anm. 13.

131



Im Eheschliessungsrecht unserer Quellen erscheint danach die Verlobung im
heutigen Sinne überhaupt nicht. Was da als Verlobung und Verlöbnis bezeichnet

wird, ist Ehebegründung und Ehestand.
Dass es aber in der Geschichte Verlobungen im Sinne des heutigen Rechts

(sponsalia de futuro) nicht sollte gegeben haben, ist doch ausgeschlossen.
Warum sollte man die Eheschliessung nicht auf einen künftigen Zeitpunkt
vereinbaren können, und warum nicht unter einer Bedingung wie der eines

bestimmten Alters, der Zustimmung des Vaters der Braut oder der Rückkehr
des Bräutigams aus dem Solddienst? Aber eine solche Vereinbarung wird als

gemeinrechtlicher Vertrag gegolten haben, der keiner besonderen eherechtlichen

Regelung bedurfte, weil er den «Anspruch zur Ehe» nicht begründete, so

wenig wie die Verlobung des heute geltenden Rechts.15

Das bedingungslos konstitutive Eheversprechen (sponsalia de praesenti)
begründet, wie bereits mehrfach ausgeführt, auch ohne die Trauung und
namentlich vor ihr die Ehe. Die noch nicht getraute Ehe wird als bezogene Ehe

bezeichnet; die beiden Partner gelten als vermählt. Durch die kirchliche Trauung

wird die bezogene Ehe bestätigt und eingesegnet. Wie diese Verehelichung
vor sich ging, erzählt anschaulich der Schulmeister, Maler und Chronist Hans
Ardüser in seiner Selbstbiographie:16

In Lenz erhielt Hans Ardüser am ersten Sonntag im Februar 1593 mit 26

Jahren die Nachricht, dass er von der Gemeinde Thusis zum Schulmeister
bestellt und ins Nachbarschaftsbürgerrecht aufgenommen sei, und dass ihm ein
Teil des Einkaufsgeldes geschenkt werde. Im gleichen Jahr, sagt Hans Ardüser,
habe er Menga, die neunzehnjährige Tochter des Statthalters Nutt Maletta, zu
Lenz «zur ee genommen», also mit ihr die Ehe bezogen. Auf St. Johannestag
habe er Hochzeit gehalten, also die Vermählung gefeiert, und dann sei er mit
seiner Frau in ansehnlicher Begleitung nach Thusis gezogen; dort sei er mit ihr
gleich zur Kirche gegangen, um sich vom Pfarrer, Herrn Conrad Jecklin von
Hochrealt, zusammengeben zu lassen.

Aus dieser Schilderung geht klar hervor, dass die kirchliche Trauung erst die

geschlossene und bezogene Ehe bekundet und einsegnet.
Im Anschluss an die Darstellung der Verehelichung Hans Ardüsers in

gemeinrechtlicher Form mag dessen Bericht über eine wohl seltenere und nicht
allgemein geregelte Form des gegenseitigen Eheversprechens erwähnt werden.
Das ist die Hingabe und Annahme von Heiratsgaben. Erwähnt wird sie auch

15 ZGB Art. 9off.; Codex iuris canonici (1983), can. 1062, § 2: Aus dem Verlöbnis entsteht keine
Klage auf Eingehung der Ehe, sondern nur gegebenenfalls ein Anspruch auf Schadenersatz und
Genugtuung.

16 Hans Ardusers Rätische Chronik, mit einem historischen Commentar hsg. von J. Bott (1877),
S. 9.

132



in Sprechers Kulturgeschichte.17 Hans Ardüser erzählt, dass er als junger
Schulmeister in Maienfeld angestellt gewesen sei. Da habe er als Schülerin eine

Tochter gehabt, die ihm gar wohl gefallen und die 100 fl. geerbt habe. Die hätte

er gerne geheiratet, aber er habe nicht gewagt, mit ihr von Ehesachen zu reden.

Er habe dann auf einem gar schön verzierten Briefbogen seine Heiratserklärung
geschrieben und mit dem Ring und einem ansehnlichen Geldstück dem Mädchen

gesandt. Diese Gaben sollte es zu eigen ban in Gottes namen, wenn es ihn

zur Ehe nehmen wolle; wenn nicht, soll es sie ihm zurückgeben. Zur Ehe kam
es nicht, weil der Vogt des Mädchens dazwischentrat und die Mutter die schöne

Gabe behändigte und behielt.18

II. Staatliche Reformen zur Behebung kirchlicher Missstände

In der Zeit vor und nach dem Jahr 1500 bestand in der Eidgenossenschaft, auch
in den Ständen, welche die kirchliche Reformation ablehnten und katholisch
blieben, eine starke Opposition gegen die kirchliche Betätigung der geistlichen
Würdenträger in weltlichen Angelegenheiten und eine heftige Missbilligung der

pflicht- und sittenwidrigen Amts- und Lebensführung der Geistlichen.19 Es

waren die Obrigkeiten der Stadt- und Länderorte, welche die Führung in diesem

Kampf gegen die Kirche übernahmen und damit insbesondere auch ihre Macht
und Hoheit wahrten und mehrten. Im folgenden sollen die Bestimmungen,
welche diese Reformen verlangten, kurz angeführt und namentlich auch im
Hinblick auf das Eherecht charakterisiert werden.

17 v. Sprecher, Kulturgeschichte, a.a.O., S. 287h
18 Hans Ardusers Rätische Chronik, S. 5. Dazu auch Salis, Eherecht, wonach das Geben von

«Ring und Geld» als «eheliche Werk» in der spateren Zeit gegenüber dem Beweis des
Eheversprechens an Bedeutung verlor.

" Diese Zustande hat namentlich Oskar Vasella in Reform und Reformation in der Schweiz,
a.a.O., untersucht und dargestellt. Zur Lebensführung der Geistlichen sagt Vasella abschliessend:

Die Verwilderung der Sitten im Klerus kann auf keinen Fall bezweifelt werden, selbst
wenn die Zahl ihrer Delikte mit der Verbreitung des Concubinats als dauernder Geschlechtsge-
memschaft niemals verglichen werden kann. Ob es sich um Ehebruch oder Incest handelt,
Tatsache bleibt, dass manche Geistliche sich nicht mit einer Concubine begnügten, sondern
deren mehrere hielten oder ihre Beziehungen überhaupt regellos waren (S. 30). Die sittliche
Verwilderung prägt sich aber auch darin aus, dass Geistliche sich gelegentlich auch mit
Ordenspersonen vergingen (S. 37). Anstoss nahm man auch am Waffentragen, Spiel und Trunk
der Geistlichen.

133



i. Das eidgenössische Glaubenskonkordat vom Januar 1525

Das Konkordat ging aus den Verhandlungen der Abgeordneten der eidgenössischen

Orte und des "Wallis in Luzern hervor. Diese Verhandlungen und ihr
Ergebnis sind niedergelegt in den Eidgenössischen Abschieden vom April 1524
und Januar 1525.20 Als sein Ziel verkündet das Konkordat die Reinigung und

Sicherung des alten wahren christlichen Glaubens vor den aufs heftigste
verurteilten Lutherischen und Zwinglischen Schriften und Predigten in der Eidgenossenschaft.

Aus diesem Grunde konnte das Konkordat schon nicht mehr von
allen Ständen angenommen werden. So waren denn schliesslich Bern, Zürich,
Basel und Schaffhausen nicht dabei. Ein Vertreter der Drei Bünde hat an den

Verhandlungen teilgenommen, zog sich aber vor dem Abschluss zurück, weil
man in Graubünden in der Auseinandersetzung mit dem Bischof als weltlichem
Herrn bereits zum Abschluss gekommen sei.21

Nach den scharfen gegenreformatorischen Bestimmungen in Glaubensfragen

im ersten und am Anfang des zweiten Teils richtet sich das Konkordat sehr
entschieden und umfassend gegen alle von der Kirche beanspruchte Hoheit in
weltlichen Angelegenheiten und gegen den Missbrauch der geistlichen Banngewalt

zur finanziellen Ausbeutung des gemeinen Mannes und namentlich der

Leibeigenen. Einen wichtigen Platz nehmen die Bestimmungen des Kampfes der
weltlichen Obrigkeit gegen die «tote Hand» ein. Scharfe Massnahmen bis zur
Amtsentsetzung und Bestrafung an Leib und Leben richten sich gegen sittenlose
und verbrecherische Geistliche.

In Ehesachen wird zwar dem geistlichen Gericht die Zuständigkeit nicht
abgesprochen, aber die Bestimmung gegen die langwierige und kostspielige
Prozessleitung richten sich auch gegen die Behandlung von Ehesachen, waren
dies doch die weitaus häufigsten Prozesse vor dem geistlichen Richter. Die
Bestimmung, dass die gerichtlichen Verhandlungen in deutscher Sprache zu
führen seien, betraf wohl auch den Eheprozess. Nur in einem, dem solothurni-
schen Exemplar der Reformvorschläge, wird die ausschliessliche Zuständigkeit
des geistlichen Richters in Ehesachen praktisch stark eingeschränkt, indem der

Kläger verpflichtet wird, sich zunächst an die Obrigkeit zu wenden, welche

20 Eidg. Abschiede (EA), Bd. 4, Abt. ia, April 1524 (Projekt eines Mandates der Obrigkeiten in der
Diözese Konstanz; Januar 152.5), S. 57off. - v. Muralt Leonhard, im Handbuch der Schweizer
Geschichte, Bd. I (1972), S. 470, und die dort verzeichnete Literatur.

21 EA, Bd. 4/ia, S. 570.

134



selber entscheide, definitiv oder wenigstens vorläufig, und die Sache gegebenenfalls

an den geistlichen Richter weise.22 Dass die Obrigkeit in der Praxis
tatsächlich so verfuhr, beweist ein Luzerner Fall aus dem Jahr 1575.23

2. Die Ilanzer Artikel quasimodogeniti (4. April) 1524

Vom eidgenössischen Glaubenskonkordat unterscheiden sich die I. Ilanzer Artikel24

dadurch, dass sie keine Glaubensbestimmungen enthalten. Weitgehende
sachliche Übereinstimmung besteht hingegen in den Bestimmungen, welche

gegen den den gemeinen Mann empörenden unsittlichen Lebenswandel vieler
Geistlicher und gegen die finanziell missbräuchliche kirchliche Amtstätigkeit
gerichtet sind. Ein Hauptanliegen ist die Zurückdrängung der kirchlichen
Gerichtsbarkeit. Hervorzuheben ist die da vertretene Zuständigkeit des weltlichen

Gerichts am Wohnsitz des Beklagten in den von der Kirche als Wucher
(übernutzen) behandelten obligationenrechtlichen Fällen.

Ehesachen werden in den Bestimmungen gegen die Beurteilung von weltlichen

Streitigkeiten durch geistliche Gerichte vorbehalten wie auch kirchliche
Güter und Einkünfte. Eingehende Bestimmungen richten sich gegen die ruinösen

Gerichtskosten. Nur die obsiegende Partei soll mit Kosten belastet werden
können und dem Schreiber und Siegler nicht mehr als 2 rheinische Gulden
geben müssen. Die Appellation in geistlichen Sachen ist zwar zugelassen, aber

unter der Bedingung, dass zur Beurteilung ein geeigneter und einheimischer
Richter bestellt werde, der den Fall nicht vor eine auswärtige Instanz bringt.
Diese Abwehr der geistlichen Gerichtsbarkeit unter Vorbehalt der Rechtsverweigerung

ist schon im Bündnis zwischen dem Gotteshausbund und dem

Zehngerichtenbund vom Jahre 1450 klar und entschieden erklärt.25

22 EA, Bd. 4/ia, S. 577.
23 v. Segesser A. Ph., Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Lucern, Bd. IV (1858), S. 27,

Anm. 1.
24 Jecklin Constanz, Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubundens, z. Heft (JHGG 1883),

S. 78ff. Zur Vorgeschichte namentlich v. Muralt, Handbuch der Schweizer Geschichte,
a.a.O., S. 470L - Jager Georg, in: Geschichte der Stadt Chur, Bd. II (1986), S. 288, 294, 297.
- Vasella Oskar, Zur Entstehungsgeschichte des ersten Ilanzer Artikelbnefs vom 4. April 1524,
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 34 (1940), S. 182®. - Die Artikel, die vom Bundstag
Gemeiner Drei Bunde am 4. April 1524 angenommen wurden, entsprechen wörtlich den von der
Stadt Chur mit den Vier Dorfern, Ortenstein und Fürstenau aufgestellten und mit dem Oberen
und Zehngerichtenbund vereinbarten Bestimmungen vom 6. November 1523 (Jager, Geschichte

der Stadt Chur, a.a.O., S. 288). — Siehe schon Pieth F., Bundnergeschichte (1945/1982),
S. i24ff.

25 Jecklin Const., Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubundens, 1. Heft (JHGG 1882),
S. 4iff.

135



3. Artikel der VII eidgenössischen Orte für die

Landvogtei Sargans vom 3. Juli 1523

Oskar Vasella hat diese Artikel hervorgehoben und sie an die Spitze der

Bewegung gegen die geistliche Gerichtsbarkeit und ihre finanziellen Auswüchse
gestellt: «Nicht Graubünden, sondern Sargans, dessen Geistlichkeit die
Intervention der VII Orte herbeigeführt hat, steht an der Spitze der Bewegung».

Dies trifft zwar schwerlich zu. Im Mittelpunkt dieser Artikel steht, wie

gesagt, der Kampf gegen die geistliche Gerichtsbarkeit in weltlichen Angelegenheiten

und gegen die unerträgliche Belastung der Parteien mit Gerichtskosten
in geistlichen Sachen, unter welchen die Ehegerichtsbarkeit, insbesondere das

«Ansprechen zur Ehe», den weit überwiegenden Streitgegenstand bildet. Das ist
eine gemeineidgenössische Angelegenheit der Zeit und auch für Graubünden
bestens bezeugt (siehe S. 135, Anm. 23). Bemerkenswert ist immerhin, dass zu
den VII Orten, welche diese Bestimmungen erlassen haben, mehrheitlich die
reformationsfeindlichen inneren Orte gehören. Im Eherecht zeigt sich hier der
stossende Widerspruch zwischen Zölibatsgebot und der Zulassung des weit
verbreiteten Konkubinates der Geistlichen gegen Entrichtung von beträchtlichen

Dispensgebühren, auch für jedes Konkubinatskind.

III. Die Zehnpfundbusse

Die Zehnpfundbusse ist eine Massnahme, die in der Auseinandersetzung
zwischen Staat und Kirche zu allgemeiner Anerkennung und Verbreitung auf
eidgenössischem Boden gelangt ist. Sie hat den Zweck, die kirchliche Gerichtsbarkeit

im Eherecht möglichst in Schranken zu halten. Sie steht im Zusammenhang

mit den im Pfaffenbrief von 1370 für die Eidgenossenschaft festgelegten
territorialen Unabhängigkeitsforderungen des Staates. Die Zuständigkeit des

geistlichen Richters in Ehesachen wird zwar anerkannt. Aber seine Tätigkeit
wird, namentlich wenn er von einem auswärtigen Bischof bestellt ist, von den

Obrigkeiten von Städten und Länderorten nicht gerne gesehen, und es wird
versucht, sie durch eigene, wenigstens vorläufige Anordnungen überflüssig zu
machen. Dafür ist hievor bereits die Rede gewesen.26 Ganz allgemein war die

Zehnpfundbusse das Mittel, die Anrufung des geistlichen Richters zu erschweren.

Wer vor dem geistlichen Gericht den Anspruch zur Ehe oder die Ehenichtigkeit

geltend machte und unterlag, hatte die Zehnpfundbusse verwirkt. Die

26 EA, Bd. 4/ia, S. 577. - v. Segesser A. Ph., Rechtsgeschichte Lucern, a.a.O., S. 27, Anm. 1.

136



quellenmässigen Belege dafür aus dem Spätmittelalter und über dieses hinaus
sind sehr zahlreich. Ich habe darauf in meiner Abhandlung über den Berner

Twingherrenstreit hingewiesen und auch einen Fall erwähnt, in dem diese Busse

noch im reformierten Bern sich gegen «überklägd» (mutwillige Klage beim
Chorgericht) richtete.27 Auch wo diese Busse als Strafe gegenstandslos geworden

ist, weil die bischöfliche Gerichtsbarkeit nicht mehr bestand, erscheint die
Zehn- oder Zwölfpfundbusse immer wieder als «die grosse Busse» schlechthin,
so auch im bündnerischen Statutarrecht.

Dass der ursprüngliche Grund der Zehnpfundbusse dem Bewusstsein auch
der Mitglieder städtischer Behörden schon vor der Reformation entschwunden
sein konnte, zeigt eine Episode aus den Verhandlungen des bernischen Grossen
Rates im Twingherrenstreit. Der Freiweibel Gfeller richtete die Frage an den

Grossen Rat, ob er von einem Manne in Grosshöchstetten die Zehnpfennigbusse

zu erheben habe, weil dieser mit seinem Anspruch zur Ehe vor dem Konstanzer

Bischofsgericht unterlegen sei. Im Rat wusste man keine sofortige Antwort.
Offenbar war das im bernischen Gebiet schon 1470 ein seltener Fall. Es wurde
darüber «lang erkundet und gesuocht» und schliesslich der alte Seckelmeister
Fränkli um Auskunft ersucht. Er sagte, seines Wissens sei das eine alte Busse,
die von allen eidgenössischen Orten wohl seit hundert Jahren erhoben werde;
man habe sie eingeführt, «uff dass des ladens und citierens für die bischof
minder werde». Dass dies schon 1470 zu einem seltenen Fall geworden war,
mag mit der besonders starken Stellung des bernischen Staatswesens gegenüber
der Kirche zu erklären sein.

IV. Das Tridentinum

Die wichtigste Reform des kirchlichen Eheschliessungsrechts kam am Schluss
des Konzils von Trient mit dem Erlass des Dekrets Tametsi 1565 zustande. Sie

bestand im Erfordernis der Öffentlichkeit der vertraglichen Eheschliessung.
Damit wurde einer der verderblichen Publizitätsmängel behoben. Die bisherige
Auffassung, dass die Ehe durch die Willenserklärungen der Brautleute und nicht
durch die sakrale Handlung eines Geistlichen zustandekommt, blieb anerkannt.

27 Liver P., in: Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zum Berner Twingherrenstreit 1469-1471,
Festgabe Hans v. Greyerz (1967), und in Abhandlungen zur Schweiz, und bundn. Rechtsgeschichte

(1970), S. 9iff., bes. S. 11off. - Eine grössere Zahl von einschlägigen Bestimmungen aus
ländlichen und stadtischen Weistumern und Mandaten hat Eugen Huber in System und
Geschichte, Bd. IV, S. 3ZI, Anm. 16, zusammengestellt. - Hinzuzufügen waren aus den
Schweiz. Rechtsquellen: Bern Stadt I, Art. 61 u. 65; Solothurn II (19S7), S. 30z (1544); Nidwal-
den 14Z8 im Geschichtsfreund XIV, S. Z57. — Aus der Literatur zur schweizerischen Rechtsgeschichte:

v. Segesser A. Ph., Rechtsgeschichte Lucern, a.a.O. II, S. 436®.; IV, S. Z9 (Stadtrecht
Luzern 1588, 1706); Bluntschli J. C., II/4, S. 5z; Blumer J. J., Staats- und Rechtsgeschichte
der Schweiz. Demokratien, Bd. I, S. 479; Bd. II, S. 159.

137



Aber die Ehe konnte nur vor dem Ortsgeistlichen oder einem delegierten
Priester und zwei Zeugen durch die sponsalia de praesenti geschlossen werden.
Der Pfarrer war also nicht wie in früheren Zeitep ein von den Nupturienten
eingeladener Gast, sondern die zur Erklärung des Eheschliessungswillens
notwendige amtliche Empfangsperson. Seine Assistenz war Gültigkeitsvoraussetzung.

Die Szene sollte am Eingang der Kirche vor sich gehen, ante valvas
ecclesiae. Dass die Vermählung in der Kirche nicht nur verkündet, sondern
dann auch registriert werden sollte, war längst vorgeschrieben, aber bisher nur
selten befolgt worden.

Die nach dem Tridentinum geübte Eheschliessung oder doch den Versuch
dazu hat Alessandro Manzoni in einer reizenden Szene seines grossen Romans
«I promessi sposi» dargestellt:

Lorenzo und Lucia, deren Eheschliessung der Pfarrer Don Abbondio aus

Angst vor Drohungen von Banditen hintertreibt, betreten eines Abends zusammen

mit zwei Begleitern das Pfarrhaus. In der Stube, deren Fenster auf den

Vorplatz des Kirchenportals gehen, sitzt Don Abbondio am Tisch, beim
Lampenschein lesend. Die Verlobten mit den Zeugen treten herein. Lorenzo beginnt
die ehebegründenden Worte zu sprechen: «Signor curato, in presenza di questi
testimoni, quest'e mia moglie.» Aber der Pfarrer erfasst blitzschnell die Situation,

reisst mit dem Tischtuch die Lampe und alles, was sich sonst darauf
befindet, zu Boden und verhindert, dass Lucia ihre Antwort aussprechen kann.

Rechtsverbindlich war das Tridentinum nur in den Diözesen, in denen es

veröffentlicht wurde.28 Damit zögerte man in der Eidgenossenschaft, und in
Graubünden erst recht. Hier bedeutete die Verkündung für die Katholiken die

völlige Trennung von den Protestanten im Eherecht und in der Ehegerichtsbarkeit.

Bis zu diesem Umbruch, welcher durch die Gegenreformation herbeigeführt

wurde, galt für die Angehörigen beider Konfessionen das gleiche staatliche

Eherecht, und kam die gleiche Rechtssprechung der eigenen Ehegerichte
oder der ordentlichen Zivilgerichte zur Anwendung. Im täglichen Leben standen

sie zueinander in einem guten Verhältnis, was auch darauf zurückzuführen
sein mag, dass in den Gemeinden über die Konfessionszugehörigkeit entschieden

worden ist.29 Ein überzeugendes Beispiel für dieses gute Verhältnis ist das

Leben und Schaffen unseres Chronisten Hans Ardüser. Dies hat denn auch der

Herausgeber von Ardüsers Autobiographie und Chronik, J. Bott, in seinem

gehaltvollen Kommentar hervorgehoben.30

28 v. Salis L. R., Die Publikation des tridentimschen Rechts der Eheschliessung (1888); Friedberg,

Lehrbuch, a.a.O., S. 449L
19 Salis, Eherecht, S. 19.
30 Bott J., Hans Ardusers Ratische Chronik (1877), S. Z58f. Zum Tridentinum ebenda, S. zöoff.

138



In der Diözese Chur ist die Veröffentlichung des Tridentinums im allgemeinen

durch den Bischof Peter II. Rascher (1581-1601) erfolgt; das Eherecht

(Dekret Tametsi) 1605 durch seinen Nachfolger Johann V. Flugi (1601-16x7).
Damit wurde für die Katholiken in Ehesachen die ausschliessliche Zuständigkeit

des bischöflichen Gerichts begründet. Aber bis die Abkehr vom eigenen
weltlichen Gericht vollzogen war, konnte es noch einige Zeit dauern.31

V. Gemeinsames Eherecht der Drei Bünde

Die ersten llanzer Artikel von 1524 stimmten mit dem eidgenössischen
Glaubenskonkordat, abgesehen von deren scharfen gegenreformatorischen
Zweckbestimmungen in der Einleitung, weitgehend überein. Sie treten in den Kampf
gegen kirchliche Übergriffe, Missbräuche in der geistlichen Amtstätigkeit, Sit-

tenlosigkeit der Geistlichen und namentlich gegen finanzielle Ausnutzung, alles

«zu des gemeinen mannes nutz und frummen». Beansprucht wird auch die

Mitwirkung der Gemeinde bei der Besetzung von Pfründen und Pfarreien.
Eigentliche Glaubensfragen werden nicht berührt.32 Die Geltung kirchlichen
Rechts wird vorbehalten, aber beschränkt auf Ehesachen wie in den eidgenössischen

Orten.
Die entscheidende Wendung zur ausschliesslichen Geltung eines eigenen

weltlichen Eherechts für Katholiken und Protestanten wird herbeigeführt durch
die zweiten llanzer Artikel von 1526. Die erste Bestimmung, welche dem
Bischof die weltliche Herrschaft und Amtsausübung aberkannte, umfasste auch
die Ehegerichtsbarkeit, ohne dass dies ausdrücklich gesagt wurde. Daraus ergab
sich die Setzung und Anwendung eigenen weltlichen Rechtes.

Die llanzer Artikel von 1526 waren für alle drei Bünde verbindliches Recht.
Oskar Vasella glaubte, dies verneinen zu können. Er stützt sich auf den
Art. 20, mit dem Communen und Einzelpersonen, die sich durch die Artikel in
ihren Rechten verletzt fühlen, der Rechtsweg durch Einsetzung eines Sondergerichts

offengehalten wird. Dies ist jedoch ein Vorbehalt, der die Durchführung
erschweren, aber nicht die allgemeine Verbindlichkeit der Artikel in Frage
stellen konnte.33 Dass es Gerichtsgemeinden gab, die der weltlichen Herrschaft

31 De Giacomi Hans, Das Eheschliessungsrecht, a.a.O., S. 9, 11; Saus, Eherecht, S. 19.
32 v. Muralt L., Handbuch der Schweizer Geschichte, a.a.O., S. 470/475: «Dass diese Artikel

Ausdruck reformatorischer Neuerung wären, wie etwa behauptet wird, trifft nicht zu. Was mit
ihnen erreicht werden sollte, entsprach Postulaten, die in der Bewegung vom Feudalismus zur
Demokratie schon seit langem verfochten wurden.»

33 Liver P., Die Stellung des Gotteshausbundes in der bischoflichen Feudalherrschaft und im
Freistaat Gemeiner Drei Bunde. Festschrift des Gotteshausbundes (1967) und Rechtsgeschichtli-
che Aufsatze (1982), S. 247ff.

139



des Bischofs weiterhin unterstellt blieben, trifft freilich zu. Ich nenne den

Heinzenberg, die Gerichte Fürstenau und Beifort.34 Aber im ganzen Gebiet
Gemeiner III Bünde galt fortan für Katholiken und Protestanten das gleiche
weltliche Eherecht bis in die Zeit der Gegenreformation. Seine gerichtliche
Anwendung übertrugen Bünde und Gemeinden besonderen frei gewählten
Ebegerichten oder den ordentlichen Zivilgerichten.

Bis in unsere Zeit herrschte die Ansicht vor, dass selbst innerhalb des Oberen
Bundes dessen Eherecht in der Mesolcina nicht gegolten habe, sondern das

kirchliche Recht unverändert in Geltung geblieben sei.35 Diese Meinung hat
aber Pio Caroni überzeugend widerlegt. Auf Grund zweier Urteile aus dem

Jahre 1564 hat er festgestellt, dass die Bundesgesetzgebung in Ehesachen auch

im Misox als verbindlich galt und damit die Unabhängigkeit von der geistlichen
Gerichtsbarkeit anerkannt war.36

Der Bundstag Gemeiner III Bünde hat sich auch selbst in der Eherechtsset-

zung betätigt. Das Ergebnis liegt vor in den Eheartikeln vom 17. April 1537, erst

1909 von Fritz Jecklin gedruckt.37 Diese umfassende Eherechtsordnung scheint
nicht geltendes Recht geworden zu sein, wird doch in den Statuten der Bünde
und Gemeinden auf sie nicht einmal Bezug genommen. Von historischem
Interesse sind sie aber doch, weil aus ihnen hervorgeht, mit welchen Fragen des

Eherechts man sich in dieser Zeit befasste und wie man sich ihre Lösung
vorstellte.

Im Mittelpunkt steht das «Ansprechen zur Ehe». Die Vermählung muss in
Gegenwart von mindestens zwei einwandfreien Zeugen erfolgen. Jede Ehe, die
rechtlich bezogen, d. h. gültig geschlossen ist, muss in der Kirche mit Fürbitte

34 Die Heinzenberger unterstellten sich nach kurzer Zeit der Selbständigkeit wieder der Herrschaft
des Bischofs, weil sie die von ihnen verursachten und künftigen Kriminalgerichtskosten nicht
zahlen wollten oder konnten. Sie wurden dann aber äusserst widerspenstige Untertanen, bis sie
die herrschaftlichen Rechte wieder aufheben konnten, 1662 durch Pfandnahme, 1709 durch
Ablösung.
Im Gericht Fürstenau bestand die bischöfliche Hoheit bis zum Untergang der Eidgenossenschaft
und des Dreibundestaates. Der bischofliche Hofmeister war zugleich Landammann des Gerichtes.

Von diesen Persönlichkeiten war eine der bedeutendsten und bekanntesten Fortunat von
Juvalt, 1620-1674. - Schweiz. Rechtsquellen, Gotteshausbund, hsg. von Andrea Schorta (zit.
RQGR), Teil I, Oberengadin (1980), Einleitung von P. Liver, S. 36L
Ein gutes Beispiel fur die Stellung des Hofmeisters als Vertreter des Bischofs und des
Gotteshausbundes ist der Verkauf der Herrschaft Greifenstein an die Gemeinden Bergun, Filisur,
Latsch, Stuls und Lenz 1537 durch Zacharias Nutt, Hofmeister im Schloss Chur, durch
Gemeines Gotteshaus dazu erwählt «mit Gunst, rat, angeben, beuelch, geheiss, willen und des
Gotteshaus gemeinden vorwissen und gefallen» fur sich und alle nach ihm kommenden Hofmeister,

Rate und Regenten des Hofes Chur und Gemeinen Gotteshauses fur 2300 fl., die zur
Ablösung der Schulden der Herrschaft verwendet werden. Jecklin Fritz, Materialien zur
Standes- und Landesgeschichte Gem. III Bünde, 1. Teil, Regesten (1907), Nr. 548.

33 Planta P. C., Civilgesetzbuch (1862), Anm. zu § 509; Salis, Eherecht, S. 6, Anm. 1.
36 Caroni P., Kirchen- und Rechtsgeschichte des Misoxtals, a.a.O., S. zoff.
37 Jecklin F., Materialien, a.a.O., 2. Teil (Texte), Nr. 205, S. i88f.

140



der Gemeinde verkündet werden. Gültigkeitsvoraussetzung ist die Ehemündigkeit

von 2.0 und 18 Jahren sowie die Zustimmung der Familienvorstände
(Eltern, Grosseltern, Vormündern). Besteht Selbmündigkeit, genügt das Alter
von 18 und 16 Jahren. Das Ehehindernis der Verwandtschaft besteht, solange
nicht eine andere Ordnung getroffen wird, bis und mit dem 3. Grad der
Blutsverwandtschaft (fründschaft) und Schwägerschaft (verlegenschaft, kemig-
schaft).

Die zweite Angelegenheit von grösster Bedeutung ist der aussereheliche
Geschlechtsverkehr. Seine Ahndung ist die schwierigste Angelegenheit der
Eherechtsordnung. Die geschwängerte ehrbare, bestbeleumdete Tochter hat
den Anspruch zur Ehe. Erheben die Nächstverwandten oder Vögte Einspruch
dagegen, treffen den Schwängerer nur die wirtschaftlichen Folgen der Ehe. Ist
die Frau die Verführerin, wird der Mann zwar bestraft, aber «für den blumen»
hat er ihr nur den Schuh, als altertümliche symbolische Anerkennung zu geben.
Hurerei und Ehebruch werden mit den schärfsten Strafen bedroht. Ein besonderer

Tatbestand, der uns durch die Jahrhunderte immer begegnet, ist der zum
Zwecke der Auflösung der Ehe bekundete Ehebruch. Es folgen dann noch

Bestimmungen über die Ehescheidung. Um dem Konkubinat der Geistlichen
entgegenzuwirken, wird die Aufhebung des Zölibats vorgesehen.

Während diese Bestimmungen, wie gesagt, für das ganze Gebiet des Freistaates

zu einem wesentlichen Teil nur die Wirkung programmatischer Erklärung
gehabt haben dürften, sind die rechtsverbindlichen und in der Regel angewandten

Vorschriften in den Statuten der Bünde und Gemeinden niedergelegt.38

VI. Das Eherecht des Oberen Bundes

Der Obere oder Graue Bund ist der einzige der Drei Bünde, welcher ein für sein

ganzes Gebiet mit seinen landschaftlich, ethnisch und sprachlich so verschiedenen

Talschaften geltendes, umfassendes Recht geschaffen und ein dessen

Anwendung sicherndes Appellationsgericht, das Gericht der Fünfzehn, später der
Siebzehn und zuletzt der Achtzehn, gehabt hat. Auch das Eherecht war Bundesrecht,

das für die Gerichtsgemeinden verbindlich war und nicht geändert,
sondern nur durch Ausführungsbestimmungen ergänzt werden konnte. Für die

Geltung auch in den italienischen Talschaften wie dem Misox verweise ich auf
die hievor zitierte Abhandlung von Pio Caroni.35 Das Eherecht beschränkt sich

38 Diese Statuten sind mit wertvollen Einleitungen veröffentlicht in den Rechtsquellen des Cantons
Graubunden von R. Wagner und L. R. v. Salis in der ZSR 25-33. Zitiert wird der SA als
W & S, I bis IV (mit separater Seitenzahl).

39 Caroni P., Kirchen- und Rechtsgeschichte des Misoxtals, a.a.O., S. zoff.

141



auf verhältnismässig wenige Bestimmungen. Sie haben die Haupttatbestände
zum Gegenstand, welche den Grund zu Unsicherheit, Streitigkeiten und Sitten-

losigkeit bildeten. Das waren die Unzulänglichkeit des Eheschliessungsrechts
und die durch den ausserehelichen Geschlechtsverkehr entstandenen persönlichen

und familiären Beziehungen.
Die Eheartikel des Oberen Bundes sind enthalten in den Bundsstatuten von

152.8 (W & S I, S. 4<Sff.) und von 1713 (W & S I, S. 5dff.), in welche die

Redaktionen der Zwischenzeit (152.9, 1592, 16x7) inseriert sind. Noch in den

Statuten von 1713 ist als Hauptgrund der Eherechtssetzung genannt «ein grosser

missverstand von wegen der Ehe». Dieser bestand in der Unsicherheit über
die Rechtmässigkeit vieler Ehen wegen der Ehehindernisse und insbesondere

wegen der matrimonia clandestina (siehe oben S. i27ff.) und ihren schweren

Folgen für die geschwängerte Frau und für das Kind. Erstaunlich zahlreich sind

in den meisten Eheartikeln die Bestimmungen gegen die Kuppelei unter Hintergehung

der Familiengewalthaber des Mädchens. Ein Haupttatbestand des

Eherechtes von 1529 ist der des Art. 23 (W & S I, S. 55): Wenn zwei junge
Menschen ohne Wissen und Willen der nächsten Verwandten oder Vögte
(Vormünder) verkoppelt werden, wird dies bestraft, aber die Ehe ist gültig,
wenn beide Partner sie gemeinsam bestätigen (wenn sie «der ee anred sind»).
Besteht zwischen ihnen darüber Streit und wird nicht durch Zeugen bewiesen,
dass zwischen ihnen Übereinstimmung bestanden hat, ist es keine Ehe. Die
unbewilligte und verkoppelte Ehe soll aber Bestand haben, wenn die Kinder
älter als vierzehnjährig waren.

Das Ansprechen zur Ehe ist in späteren Redaktionen näher geregelt, so 1592
und 1617 (W & S I, S. 79). Zu diesem Prozess kam es, «wann zwo ledige

Personen in ehesachen sich ansprechen und einer oder der andere nit
fürsichtig wäre», d. h. wohl: nicht einsichtig oder zustimmend. Dann hat die

Obrigkeit zu entscheiden nach allen persönlichen Verhältnissen und nach den

Umständen, bis zur Auferlegung des Eides. Zur näheren Abklärung können die
Auskünfte der Familienangehörigen «im heimlichen Rat» herangezogen werden

(W & S I, S. 80). Das Ehehindernis der Verwandtschaft und Schwägerschaft
lässt man 1529 noch bis und mit dem 4. Grad gelten, später zum 3. Grad; das

der Gevatterschaft ebenfalls, aber dieses blieb nicht mehr für längere Zeit
anerkannt.

Was die gesetzwidrigen Ehen betrifft, lässt man es beim bisherigen Zustande
noch bewenden. Wenn aber mehr solcher Ehen geschlossen werden, sind die
Eheleute an den Richter zu weisen; künftig sollen solche Ehen, wenn die Partner
nicht durch Urteil zusammengesprochen sind, nicht geduldet werden.

Jedes Urteil kann mit der Appellation an das Fünfzehnergericht angefochten
werden. Darin liegt die beste Gewähr für die Durchsetzung des Bundsrechts.

142



Auch dem Appellationsgericht ist weitgehende Ermessensfreiheit eingeräumt.
Die über die Jahrhunderte zerstreuten Eheartikel des Oberen Bundes sind

kein gesetzgeberisches Vorbild. Schon die Eheartikel Gemeiner III Bünde vom
17. April 1537 würden einen bedeutenden Fortschritt bedeutet haben, obwohl
ihnen noch die erwähnte vorzeitliche Floskel anhaftete. Auffallen muss, dass

sich die wichtigste und allgemein gehandhabte Bestimmung, wonach zur
Vermeidung der so zahlreichen gesetzwidrigen Ehe- und Kindschaftsverhältnisse
die kirchliche Trauung sogar zwangsweise möglichst rasch herbeigeführt wird,
1537 zwar vorgesehen gewesen ist, aber 1529 noch nicht vorgeschrieben war,
und in späteren Redaktionen auch nicht.

Für das Verhältnis zwischen dem weltlichen und dem kanonischen Eherecht

in der Spätzeit des 18. Jahrhunderts ist ein Zusatz von 1711 (W & S I, S. 80) von
etwelcher Bedeutung in diesem konfessionell paritätischen Bund. Er besagt,
dass die Katholiken sich in Ehesachen nach dem kanonischen Recht richten und
sich der geistlichen Gerichtsbarkeit unterstellen; daran sollen sie nicht gehindert

werden, vielmehr solle ihr Recht «denen Evangelischen pro regula dienen».

VII. Das Eherecht des Zehngerichtenbundes

Allgemeines und einheitliches eigenes Bundsrecht gab es im Zehngerichtenbund
nicht, und ein Bundsappellationsgericht auch nicht. Aber ausser dem
Erbrecht40 bildete auch das Eherecht eine Ausnahme. Dieses Recht ist enthalten in
den von R. Wagner und L. R. v. Saus veröffentlichten und eingeleiteten
Quellen (W & S III, S. 34fr.). Auch die acht von den X Gerichten, die unter
österreichischer Hoheit standen, wählten, nachdem sie sich von dem Churer
Chorgericht gelöst hatten, frei ihre Ehegerichte. Diese besondere Gerichtsbarkeit

konnte der Territorialherr nicht für sich beanspruchen und nicht verbieten,
obwohl mit ihr die politische Selbständigkeit der Gemeinden erweitert wurde.41

Die Ehegerichte bestanden aus 7 Gerichtsgenossen, aus denen einer als
Richter (Vorsitzender) bestimmt wurde. Sie sollen «nach irem besten verstand
das göttlich rächt sprechen oder nach rat gelerter, wyser lüten, geistlichen
und weltlichen».

Die Eheartikel des Zehngerichtenbundes von 1561 bzw. 1543 (W & S II,
S. 34IJ.) befassen sich zur Hauptsache mit den gleichen Tatbeständen wie die
eherechtlichen Bestimmungen Gemeiner III Bünde und des Oberen Bundes,
bedeuten diesen gegenüber aber einen sachlichen und sprachlichen Fortschritt,

40 Über dieses Liver P., Der Emklibrief des Zehngerichtenbundes 1469, Bundner Monatsblatt
1952 und Abhandlungen z. Schweiz, u. bundn. Rechtsgeschichte (1970), S. 618 bis 644; in
gekürzter Fassung in Bundner Jahrbuch 1969.

41 Salis, Eherecht, S. 9 und 2.3.

143



wie er sich im Laufe der vorausgegangenen Jahrzehnte in der Praxis und neuen
Erlassen ergeben hat. Im Mittelpunkt steht das Ansprechen zur Ehe mit seinen

Voraussetzungen und seinen positiven und negativen Folgen. «Wenn zwey
einanderen abret», nämlich der Ehe, d. h. die Eheschliessung zwischen ihnen

streitig, aber durch Zeugenaussagen bewiesen ist, werden sie vom Ehegericht
zusammengesprochen. Ist dieser Beweis nicht erbracht, besteht keine Ehe, und

zwar auch dann nicht, wenn die Tochter, Magd oder Jungfrau geschwängert
worden ist. Früher wurden sie in diesem Falle zusammengesprochen, doch ist

man davon abgekommen, weil die Ehe auf freiem Willensentschluss beruhen
solle. Wird ein die Ehe gutheissendes Urteil nicht befolgt, fällt das Vermögen
des sich Weigernden dem anderen Ehegatten zur Nutzniessung zu. Hausen zwei

zusammen, die nicht verheiratet sind, wird ihnen dies gerichtlich verboten und
die Zehnpfundbusse auferlegt. An Leib und Gut nach Gerichtserkenntnis wird
bestraft, wer durch Ehebruch die Auflösung der Ehe bezweckt.42

Dann folgen auch hier als Erfordernisse gültiger Eheschliessung: die Zustimmung

der nahen Verwandten und Vögte; das Vergehen der Verkupplung; das

Ehemündigkeitsalter: 16 Jahre für das «Knäbly», 14 für das «Meitly»; das

Ehehindernis der Fründschaft und Verlegenschaft bis und mit dem 3. Grad.
Von dieser Bestimmung heisst es: «Disen artikel sol man darum halten, das er
von gemeinen dryen pünten also ufgsetz ist worten und in den andren pünten
also gehalten würt.»*3

Vorgeschrieben unter Bussandrohung wird, dass die Verheirateten «ire ee

bezügen in monatzfrist in der killichen vor der cristenlichen gemeind nach der

göttlichen ornung».
Nach der Ablösung der österreichischen Hoheitsrechte in acht der zehn

Gerichte (1649-1652) wurde die Ehegerichtsbarkeit mit der ordentlichen
Zivilgerichtsbarkeit vereinigt. Salis spricht vom «Verlassen der weltlichen
Ehegerichte» als einem Wendepunkt, nebenbei bemerkt, auch hinsichtlich des
Erlöschens der gesetzgeberischen Produktionskraft.44 Mit derAufhebung des Ehegerichts

am 6. Mai 1660 scheint Davos vorangegangen zu sein.45

42 Das allgemein schwerste Übel der Rechts- und Sittenordnung war der ausserehehche Ge¬
schlechtsverkehr mit allen den schweren Folgen fur die ledige Frau und ihr Kind. Die in den
Gemeinden des Zehngerichtenbundes erlassenen ergänzenden eherechthchen Bestimmungen
richten sich denn auch fast durchwegs gegen diese Missstande, so die folgenden: Castels/
Schiers/Seewis gegen Hurerei (W & S II, S. 75), gegen Sexualvergehen als Anleitung zur Hexerei
(W & S II, S. 89), Maienfeld gegen Ehebruch (W Sc S II, S. 254 und 256), Malans über den
Unterhalt und die Erziehung von «ledigen kinden» (W Sc S II, S. 320).

43 Das langwierige Beweisverfahren im Prozess um das Ansprechen zur Ehe ist quellenmassig
dargestellt in der Ausgabe des Langwieser Statutarrechts von Elisabeth Meyer-Marthaler in
RQGR, Zehngerichtenbund I (1984), Langwies, S. 29off.

44 Salis, Eherecht, S. 16.
45 Wagner Rudolf, Rechtsquellen zur Geschichte des Eherechts im Canton Graubunden, Deut¬

sche Zeitschrift fur Kirchenrecht, 3. F., Bd. 1 (1892), S. 276.

144



VIII. Das Eherecht im Gotteshausbund

i. Chur

Der Gotteshausbund ist nicht als Staatswesen mit besonderer Territorialherrschaft

entstanden, sondern in den bischöflichen Territorialstaat hineingewachsen,

in welchem er zur entscheidenden innen- und aussenpolitischen Gewalt
geworden ist.46 Bundeszivilrecht gab es in ihm nicht, ebensowenig ein
Appellationsgericht, an das die Urteile der Gerichtsgemeinden hätten weitergezogen
werden können.

Im Eherecht hatte die Stadt Chur die führende Stellung. Sie hat die zürcherische

Ehegerichtsordnung vom 10. Mai 1525 schon kurz nach ihrem Erlass
übernommen. Bis zur Einrichtung eigener Ehegerichte in den Gerichtsgemeinden

war das Churer Ehegericht (Chorgericht) für die Drei Bünde gewissermas-
sen ein Oberhof.47 Es kann wohl angenommen werden, dass das von Chur
rezipierte zürcherische Eherecht massgebenden Einfluss auf die Statuten aller
drei Bünde gehabt hat. In den für das Ansprechen zur Ehe massgebenden
Bestimmungen besteht ja auch weitgehende Übereinstimmung in allen drei
Bünden. Auf Grund der zürcherischen Ehegerichtsordnung in der umfassenden

Darstellung von Walter Koehler48 sind folgende Grundsätze hervorzuheben:
Zum Beweis des Eheversprechens im Prozess um das Ansprechen zur Ehe
bedarf es der Aussagen «zum minsten zweier ersamer, frommer, unverworffner
mannen». Nur im Notfall darf einer dieser Zeugen eine Frau sein (S. 52ff., 73).

Trotz strenger Anforderungen an den Beweis des Eheversprechens macht
sich, wohl zu möglichster Verhinderung des Konkubinats und des aussereheli-
chen Kindesverhältnisses, das Bestreben geltend, den Anspruch zur Ehe gutzu-
heissen. So kann es zum Abschluss der Ehe unmittelbar vor dem zürcherischen
Ehegericht kommen, dann nämlich, wenn es diesem in der Verhandlung gelingt,
dazu die Zustimmung der beklagten Partei zu erhalten (S. 96).

Statt des allgemeinen Gebotes der kirchlichen Handlung heisst es in der
Churer Ehegerichtsordnung: «Weiter haben unsre herren angesehen, ds wo
zwei personen, so sich zusammen, wie sich gebühret, vermählet haben, in
monatsfrist nach bezogner ehe die ehe mit öffentlichem kilchgang nach christlicher

Ordnung bezügen und bestäten sollend; welche aber das nit thetend, sollen
drei pfund d. zu buoss verfallen sein» (bei Salis, Eherecht, S. 17 Anm. 2,
wiedergegeben).

46 Liver P., Die Stellung des Gotteshausbundes, a.a.O., Rechtsgeschichthche Aufsatze II (1982),
S. 2i8ff., und Festschrift Gotteshausbund (1967), S. I29ff.

47 Salis, Eherecht, S. 10, 17L und 19; W & S II, S. 34; III, S. 354ff.; IV, S. 10.
Koehler Walter, Zürcher Ehegerichte und Genfer Konsistorium (1932).

145



Koehler bestätigt (S. 98E), dass für die zürcherische Rechtsprechung der

Kirchgang bloss deklaratorischen Wert gehabt habe: «Der Kirchgang ist die
öffentliche Beurkundung der geschlossenen Ehe.» In der Volksanschauung habe
das Zusammengeben vor dem Altar als Begründung der Ehe gegolten.

Auch den herkömmlichen Ehehindernissen wird nicht absolute Geltung
schlechthin beigemessen. Zwar sind Ehen zwischen Verwandten bis und mit
dem 3. Grad ungültig. Aber wenn die Verwandtschaft im 3. Grad besteht, «soll
ein Oberkeit allwegen nach gestalt der suchen darinnen erkennen» (Salis,
Eherecht, S. 17). Das Erfordernis der Zustimmung von Eltern, Verwandten,
Vögten zur Eingehung der Ehe besteht nach zürcherischem Recht nur bis zum

19. Altersjahr (Koehler, S. 75). Es ist 1543 auch in die Satzungen der Stadt
Chur aufgenommen worden (W & SIV, S. 10). Aber seine Missachtung braucht
nicht die Ungültigkeit der Ehe zur Folge zu haben, sondern kann nach Ermessen

von Bürgermeister und Rat in blossen Vermögensnachteilen bestehen.
Auch im zürcherischen Eherecht nehmen die scharfen Strafbestimmungen

gegen Hurerei und Sexualdelikte überhaupt einen breiten Raum ein. Darunter
fällt auch der immer wiederkehrende, hier schon mehrfach erwähnte Tatbestand

des Ehebruchs mit der Absicht, die Auflösung der bestehenden Ehe

herbeizuführen.

2. Gotteshausgemeinden diesseits der Berge

Von besonderer Bedeutung unter diesen Gemeinden ist für das Privatrecht der
Statuten das Gericht Obervaz. Sein Recht war das Vorbild, nach dem das

Landbuch der Domleschger Gemeinden Fürstenau und Ortenstein redigiert
wurde. Aus dem Domleschg ist es ins Hochtal Avers gewandert, wie L. R.

v. Salis in seinen Ausführungen zu den Rechtsquellen der Gotteshausgemeinden

eingehend dargelegt hat.49 Im Obervazer Landbuch waren die Eheartikel als

besonderer Erlass enthalten, der aber in W & S III, S. 368, nicht wiedergegeben
und wohl auch anderswo nicht veröffentlicht ist. Er trägt das Datum 28. Februar

1569 und besteht aus einer umständlichen Einleitung und 15 Artikeln.
Hauptgegenstand ist das Ansprechen zur Ehe. Zwei Personen, die sich «in das

heillige sacrament des matrimonii verfügen wollen», müssen bei guter Vernunft

49 W & S III, S. 345ff.; IV, S. 1-256; V, S. 1-160. - Obervaz und Fürstenau standen bis zum
Untergang der aiten Eidgenossenschaft unter bischoflicher Oberhoheit, die aber von dem in
ihrem Einverständnis vom Gotteshausbund in seinem Amt bestätigten Hofmeister ausgeübt
wurde. - Ortenstein hatte sich durch Kauf der ehemals werdenbergischen Herrschaftsrechte von
Ludwig Tschudi 1527 befreit, bildete aber mit Fürstenau ein Hochgericht des Gotteshausbundes.

146



sein, «Worte und Werke aufrichtig, ehrlich und klar gebrauchen» und 15 Jahre
alt sein. Besteht Streit über das Eheversprechen vor dem Gericht, hat die

klagende Partei den einwandfreien Beweis zu leisten, und zwar durch mindestens

zwei fromme, ehrliche, aufrichtige Männer, die das Versprechen mit
eigenen Ohren wahrgenommen haben; sie müssen mindestens 15 Jahre alt sein.

Weibsbilder, junge oder alte, können nicht als Zeugen aufgeboten werden.
Das Ehehindernis der Blutsverwandtschaft besteht bis und mit dem 4. Grad

der Verwandtschaft, das der Schwägerschaft bis und mit dem 3. Grad, das der

geistlichen Verwandtschaft (Götteschaft) soll beachtet werden, macht die Ehe

aber nicht ungültig. Verheiratung ohne Wissen und Willen der nächsten
Verwandten (fründen), auch der Geschwister, ist strafbar. Es folgen dann

Bestimmungen über die Auflösung der Ehe wegen Ehebruchs. Im Landbuch selber

(Redaktion 1584, W & S IV, S. sind die Fälle der Schwängerung von
Jungfrauen und Witwen geregelt, grundsätzlich nach dem Paternitätsprinzip
(Art. 83). Ist die Vaterschaft streitig, «so soll ein ehrsam gricht in der sachen

handien, was ihme gut gedünkt nach gestalt der sachen, und demnach einer
darthuet mit genuegsamber warheit, so soll er es genüesen», nämlich die

Befreiung vom Anspruch zur Ehe. Artikel 67 (W & S IV, S. 95) handelt «vom
kilchgang der Ehevölker»: «Es ist verordnet, dass welcher ehemann, nachdem

er sein eheweib heimgeführt hat und dass er sie innerthalb acht tag nit zu
kilchen führet und sich lasst insegnen nach Ordnung der heiligen katholischen
kilchen, der solle ohne gnad umb 1 Pfund d. gestraft werden», ohne dass es ihm
damit erlassen wäre, seine Frau doch noch zur Kirche zu führen.50

Die Statuten von Bergün behandeln in der Redaktion von 1614 das Ansprechen

zur Ehe nur in einem Artikel unter dem Titel: «wenn zwei von der ehe

wegen span bettend».51 Sie stellen an den Beweis des Eheversprechens die
üblichen Anforderungen, nämlich die übereinstimmenden Aussagen von drei
oder mindestens zwei Zeugen, dass sie mit eigenen Ohren die beidseitigen
Eheworte vernommen haben.

Sehr eingehend werden die verschiedenen Tatbestände geregelt, in denen
einer eine Jungfrau oder Witwe beschläft und sie schwängert. Der wird bestraft
und hat für das Kind zu sorgen. Hat er der Jungfrau den Blumen und die Ehre

genommen, hat er diese wieder herzustellen durch die Heirat, wenn er ledig ist.
Im übrigen aber verpflichtet die Schwängerung nicht zur Eingehung der Ehe.

50 Obervazer Statuten. W & S IV, S. 95.
51 Bergüner Statuten, Art. 39. W & S IV, S. 252.

147



"Wichtig, wenn auch nicht etwa einmalig ist die Aussage darüber, «wer
schuldig sei, ledig kind zu erziehen». Der uneheliche Vater hat neben der

Kindbettentschädigung den Unterhalt und die Erziehung des Kindes zu
übernehmen, und zwar zu zwei Dritteln, während die Mutter das dritte Drittel
selber zu tragen hat.52

3. Gotteshausgemeinden jenseits der Berge

Das sind die Gerichtsgemeinden der Talschaften Oberengadin, Unterengadin,
Münstertal, Puschlav und Bergell. Von ihren Rechtsquellen sind bei "Wagner
und Salis gedruckt: Oberengadin IV, S. 165fr., Unterengadin IV, S. 231-246,
die Einleitung zu diesen Statuten III, S. 377. In der Sammlung Schweiz. Rechtsquellen

wurden von Andrea Schorta herausgegeben: Oberengadin (1980),
Unterengadin (1981), Münstertal (1983), Indices dazu (1985), zit. RQ. Für unser
zentrales Thema, das Ansprechen zur Ehe, nehmen wir zur Grundlage die
ladinischen Ehestatuten von 1665 (mit Übersetzung ins Deutsche). Zur Ergänzung

werden die Unterengadiner und Münstertaler Statuten herangezogen.
Nicht behandelt werden konnten die Rechtsquellen des Puschlavs.53

a) Oberengadin (RQGR I)

Das Ansprechen zur Ehe durch Klage vor dem Ehegericht ist erst in den

Eheartikeln von 1665 geregelt. Das Ehegericht bestand erst seit dem Ende des

16. Jahrhunderts (1579). Seine Einrichtung hatte zu einem langwierigen,
erbitterten Streit geführt zwischen den Gemeinden Sur Funtauna Merla unter Führung

von Samedan und Suot Funtauna Merla mit Zuoz, dem Oberhaupt der

Talgemeinde.54 In den Zivilstatuten von 1563 war die ausschliessliche Zuständigkeit

des geistlichen Richters in Ehesachen festgestellt (Art. 90 De iure spiritual,

S. 148). L. R. v. Salis erklärt dazu, das reformierte Oberengadin habe
noch lange den namens des Bischofs im Tale amtenden Vikar als Eherichter
anerkannt (Eherecht, S. 5 und 6). Dies hinderte die Gerichtsgemeinde aber

nicht, zahlreiche Vorschriften aufzustellen, die das Eherecht sehr eng berührten.

52 Berguner Statuten. W & S IV, S. 253.
53 Zum Rechtsquellenbestand des Puschlavs ware hinzuweisen auf Caroni Pio, Einflüsse des

deutschen Rechts Graubundens sudlich der Alpen (1970), S. iyzff., sowie derselbe, Aus der
Puschlaver Rechtsgeschichte, in der Festschrift Gotteshausbund (1967), S. 37Öff.; Tognina
Riccardo, Der Berninapass im Wandel der Zeiten, Festschrift Gotteshausbund (1967), S. 4o8ff.

54 Zu diesem Streit, seinen Folgen und seiner Beilegung nach sieben erfolglosen Schiedssprüchen
siehe Liver P., RQGR I, Oberengadin (1980), Einleitung, S. 26 und 29; auch schon Bott J.,
Hans Ardusers Ratische Chronik (1877), S. 56 und Kommentar S. 351h

148



Sie sind enthalten in den Zivilstatuten von 1544 (Art. 8a£f., S. 78ft.) und von
1563 (Art. 9off., S. 9off.). Hauptgegenstand dieser Bestimmungen sind die
Sexualdelikte, im besonderen Hurerei, Schändung, Ehebruch, Blutschande. Zur
Eheschliessung werden nur Zeit und Ort der kirchlichen Einsegnung der rechtsgültig

geschlossenen Ehe bestimmt. (Art. 99, S. 151).
Nach Inhalt und Form, namentlich auch im Vergleich mit den Eheartikeln

der Drei Bünde vom 17. April 1537, sind die Bestimmungen über die Sanktionen
der Verurteilung wegen Ehebruchs, Unzucht und Hurerei in den Art. i22,ff. der
Zivilstatuten von 1563 von besonderem Interesse. Wer eine Frau durch Schwängerung

ehrlos macht, hat ihre Ehre wieder herzustellen und sie zur Ehefrau zu
nehmen. Wenn dies nicht möglich ist, weil er verheiratet ist oder mit ihr in
einem Grade verwandt oder verschwägert ist, der nach gemeinem und kanonischem

Recht ein Ehehindernis ist, nämlich im dritten oder einem näheren
Grade, hat er der ledigen Frau eine Entschädigung von 6 rhein. Gulden für das

Kindbett und ein Paar kleiner Schuhe für die Schändung und Entehrung zu

geben. Das ist diese urtümliche symbolische Genugtuung, die aber vernünftigerweise

nur einer Frau als der Verführerin zugedacht werden konnte. Mit der

ersten von drei in der Folge beschlossenen Revisionen ist diese Bestimmung
denn auch fallen gelassen und 1598 durch hohe Geldstrafen und eine Freiheitsstrafe

von 8 Tagen und Nächten Gefängnis bei Wasser und Brot ersetzt worden.
Auch diese Strafe ist in der zweiten Revision gestrichen worden. Die wichtigste
1563 dem Schwängerer auferlegte Verpflichtung bestand in Unterhalt und
Erziehung des Kindes (nutrire, alere et educare cum victu, amictu et omni
necessario auxilio). Wie es um ihre Durchführung stand, bleibt offen.

Im Jahre 1664 wurde beschlossen, die lateinischen Statuten vom Jahre 1563

zu kürzen, zu revidieren und ins Romanische zu übersetzen. So sind die «Stra-
tüts criminels e civils» des Jahres 1665 erlassen worden. Zwischen den Kriminal-

und Zivilstatuten stehen mit eigener Artikelzählung die «Stratüts matrimo-
niels» des Jahres 1579.55

Die Ehestatuten in der Fassung von 1665 zeichnen sich weniger durch
Inhaltsreichtum als durch ihre im Vergleich mit unbeholfen gefassten anderen
Eheartikeln klare und bündige Redaktion aus. Tatbestände, die nicht auch
anderwärts in den Drei Bünden behandelt sind, enthalten sie kaum.

Wie in verschiedenen hier behandelten Eheartikeln stehen am Anfang die
Ehehindernisse und die Kuppelei. Dass die Kuppelei von so allgemeiner Bedeutung

war, ist erstaunlich. Selbstverständlich ist sie beschränkt auf die Vermäh-

55 Diese Statuten sind in den RQGR I, Oberengadin (1980), mit Übersetzung in die heutige
Rechtssprache bearbeitet und herausgegeben worden von Andrea Schorta. In der Sammlung
von Wagner und Salis sind sie im Teil IV, S. 165®., in der Redaktion von 1563 gedruckt und
im Teil III, S. 377 bis 390, hinsichtlich ihrer Entstehung und Geltungsdauer untersucht.

149



lung von Kindern anderer Familien. Bedroht ist sie mit einer hohen Geldbusse,

1687 ergänzt durch die Ehren- und Körperstrafe. Darunter fällt auch die

Heiratsvermittlung gegen Entgelt. Ausführliche^ waren die entsprechenden
Bestimmungen noch 1563, wo auch das Kindesalter bis zum 25. Altersjahr
erstreckt ist (Art. 118 und 119, S. 156).

Unter dem Titel: «Welches die gesetzmässige Ehe sei», werden zwei
Ehehindernisse behandelt, das der fehlenden Ehemündigkeit und das der
Blutsverwandtschaft und der Schwägerschaft. Das Ehefähigkeitsalter beträgt für den

männlichen Teil 18 und für den weiblichen 16 Jahre. Ehen zwischen Verwandten

und von Verschwägerten bis und mit dem 3. Grad (Kinder von Vettern -
figls da cusdrins) sind ungültig und dürfen von keinem geistlichen Richter
(d'alchiün drett spirituel) anerkannt werden. Sie werden mit der Strafe für
Blutschande bedroht. Diese ist differenziert bestimmt in den Kriminalstatuten
Art. 14 (S. 455). Ehen von Verwandten im 3. Grad werden 1722 zugelassen und

1762 auch die des zweiten Grades (cusdrins), doch gebüsst, und zwar bei

Blutsverwandtschaft mit 500 Gulden, bei Schwägerschaft mit 300 Gulden.
Es folgen dann die Bestimmungen über die Eheschliessung und über das

Ansprechen zur Ehe. Wer auf Feststellung der geschlossenen Ehe klagt, muss

vor dem geistlichen Gericht beweisen, dass die ehebegründenden Worte in aller
Form gewechselt wurden, oder dass die beklagte Partei ausdrücklich bekannt
hat, dass sie und der Kläger sich zur Ehe genommen haben. Der Beweis ist mit
mindestens zwei mehr als 16 Jahre alten glaubwürdigen Mannspersonen, gegen
die kein Ablehnungsgrund besteht, als Ohrenzeugen zu führen. Die zu
beweisenden ehebegründenden förmlichen Worte sollen lauten: «Willst Du mich als

Deinen Verlobten oder Gatten haben?», und die Antwort soll lauten: «Ja!» In
anderer Weise kann keine Ehe Zustandekommen. Die geschlossene Ehe ist in der

Kirche vor versammelter Gemeinde vom Pfarrer zu verkünden und soll, wenn
die Gemeinde zustimmt, innert drei Monaten durch die Trauung eingesegnet
werden. Anno 1762 wird beigefügt: Wenn ein Gerede sich erhebt, dass zwei sich

versprochen (verlobt) hätten, soll jeder Geschworene verpflichtet sein, dies zu
untersuchen, damit das Gesetz zur Anwendung kommt.

Es folgen Bestimmungen über die Scheidung und Trennung der Ehe, wie ja
bereits in den Eheartikeln der Drei Bünde vom 17. April 1537 (oben S. i4of.).

L. R. v. Salis würdigt diese «Statuta matrimoniale» des Oberengadins in
seinem Eherecht, S. 21, wie folgt: «Sie zeichnen sich vor den übrigen dadurch

aus, dass sie inhaltlich vollständiger sind; insbesondere wird auch die Frage der

Art und Weise des contrahere matrimonium direkt beantwortet. Während die
deutschen Eheordnungen hauptsächlich den Eheprozess im Auge haben,
beantwortet das Oberengadiner Statut in einem einzelnen Paragraphen die Frage, si

personarum altera neget consensisse in matrimonium».

150



Ob diese Statuten hierin ihre Vorzüge haben, kann als fraglich erscheinen.

Was sie auszeichnet, ist die Klarheit und Bündigkeit ihres Textes. Tatbestände,
die nach den anderen Statuten nicht vorkommen, behandeln sie nicht. Eine

Bestimmung, die uns in dieser Entschiedenheit nicht begegnet ist, verlangt die
richterliche Untersuchung von Amtes wegen, wenn sich das Gerede erhebt, dass

sich da oder dort ein eheliches Verhältnis anbahne. Damit befassen sich dann
eingehender die Unterengadiner Eheartikel.

Die Oberengadiner Ehestatuten sind wiederholt revidiert worden, zuletzt
noch 1838 (gedruckt 18351). Di6 grundsätzlich wichtigste Neuerung des

19. Jahrhunderts ist die Anerkennung der kirchlichen Verkündung und Trauung

als zusätzlichen Gültigkeitsgrund der legitimen Ehe neben dem der
altüberkommenen Auffassung vom Vertrag als Entstehungs- und Gültigkeitsgrund der
Ehe. Die ursprünglichen Bestimmungen darüber werden auch in der letzten
Redaktion der Statuten unverändert wiedergegeben.

Der Abschied vom weltlichen Ehegericht (Salis, Eherecht, S. 16) hat hier
nicht stattgefunden. Das 1579 geschaffene Ehegericht hat noch im 19. Jahrhundert

bestanden. Im Art. 70 der Statuten von 1838 steht es unter dem Titel:
«Magistrat consistoriel (Diaun) del Comoen». Es besteht aus acht von den

Dorfschaften im Turnus abgeordneten Rechtsprechern (trueders), je vier von
Sur und Suot Funtauna Merla, und tagt unter dem Vorsitz des Landammanns.

Die Existenz des Ehegerichts als Sondergericht bis ins 19. Jahrhundert
erklärt sich aus seiner Entstehung. Es ist aus der Beendigung des langen und
heftigen Rivalitätsstreites zwischen den Gemeinden Sur und Suot Funtauna
Merla hervorgegangen und hat für diese konstitutive Bedeutung behalten.56

b) Unterengadin und Münstertal (RQGR II//III)
Jede der drei Gerichtsgemeinden des Unterengadins und das Münstertal haben
ihre eigenen Statuten, in denen das Eherecht mit dem Anspruch zur Ehe sehr

ausführlich geregelt ist.57 Diese Regelung steht wohl, wie auch Salis58 vermutet,
unter dem Einfluss der Oberengadiner Statuten. Von diesen unterscheiden sie

sich in der Ausgestaltung und in der behördlichen Organisation recht stark. Sie

beschränken sich nicht auf die Festlegung der grundsätzlichen Bestimmungen,
sondern behandeln in einer Vielzahl von Artikeln Einzelfragen, deren Beant-

56 RQGR I, Oberengadin (1980), Einleitung, S. 26, Anm. 39, und S. 29; II, Unterengadin (1981),
Einleitung, S. 43E

57 RQGR II, Unterengadin (1981): Sur Val Tasna 1618, Art. 140-150, S. 134-138 (in deutscher
Sprache); 1628, Art. 142, S. 2o8ff.; Suot Val Tasna 1665, Art. 73-87, S. 330-334; Ramosch
1694/1793, Art. 91-107, S. 485-499. - RQGR III, Munstertal (1983): Ledschias matrimomalas
dal Terzal Sta. Maria e Terzal Daint 1707, S. 215®.; Krimmalstatuten 1592, Art. 51-53.

58 Salis, Eherecht, S. 2iff.

151



wortung sich in der Praxis wohl einmal aufgedrängt haben mag. So sind es in
den Statuten der Gerichtsgemeinden Suot Tasna von 1665 nicht weniger als 17

Artikel, welche die Ehe betreffen. Nur diejenigen,, welche für das Ansprechen

zur Ehe von unmittelbarer Bedeutung sind, sollen hier angeführt werden.

Hier wie im Oberengadin besteht das Ehegericht als Sondergericht zur
Beurteilung von eherechtlichen Klagen, namentlich des Anspruchs zur Ehe. Die

Einrichtung des Ehegerichts und dessen territoriale Zuständigkeit hat nicht wie
im Oberengadin zu feindlichen Auseinandersetzungen geführt, da die Selbständigkeit

der Gerichtsgemeinden in der Zivilrechtsordnung jeden Zweifel an
dieser Zuständigkeit ausgeschlossen hat. Da das Gericht nicht aus Abgeordneten

verschiedener Gerichtsgemeinden bestand, konnte es aus wenigen Amtspersonen

gebildet sein. Es bestand aus dem Landammann, dem Ortsgeistlichen,
dem Diaun und zwei oder drei Geschworenen aus dem Ort des Streites.59

In der rechtlichen Grundauffassung der Ehe besteht in den bündnerischen
Statuten Übereinstimmung. Das gilt vor allem im Eheschliessungsrecht. Ihm
liegt die Auffassung zugrunde, dass die Ehe durch die übereinstimmende gegenseitige

Willensäusserung der Verlobten zustandekommt, so dass die geistliche
Handlung (kirchliche Trauung, Einsegnung, Brautmesse) keine konstitutive,
sondern nur eine bestätigende Wirkung hat.60 Mit dem Anspruch zur Ehe dringt
der Kläger nur durch, wenn er den strengeren Beweis des Eheschlusses erbringt.
Die Anforderungen an diesen Beweis (mindestens zwei einwandfreie Zeugen,
die aus eigener Wahrnehmung aussagen) werden in allen Statuten übereinstimmend

umschrieben.61 Neben der vertraglich begründeten Ehe gab es im kanonischen

Recht die durch ausserehelichen Geschlechtsverkehr entstehenden Ehen,
die matrimonia clandestina. Sie bildeten den schwersten Missstand des

Familienrechts.62 Sie zu verhindern, war, wie oben ausgeführt wurde, eine ganz
besonders wichtige und schwierige Aufgabe.63 Den bestmöglichen Erfolg hatte

59 RQGR II, Unterengadin (1981); Sur Val Tasna 1618, Art. 142 und 144, S. 134-135 (der Zivil¬
richter mit seinen Geschworenen); 1628, Art. 144, S. 209 (lg mastrall. cun sets diaun); Suot
Val Tasna 1665, Art. 80-83, S. 332!.; Ramosch 1672, Art. 56, S. 375 (fatts da diaun). - Zum
Wort- und Bedeutungssinn von «Diaun» (decanus) siehe ebenda, Einleitung S. 44. Dieser konnte
als Funktionär der Sittenpolizei dem Landammann behilflich sein; im Munstertal war er der
Gerichtsweibel; «fatts da diaun» waren Ehegerichtssachen; als diaun wurde auch der Gerichtstag

bezeichnet. - Zur Untersuchung und Beurteilung von Eherechtsverletzungen zieht der
Landammann als Richter neben dem Ortsgeisthchen 1-3 Geschworene des örtlichen Terzais
bei. Zum Terzal siehe RQGR II, Unterengadin (1981), Einleitung, S. 45L

60 RQGR II, Unterengadin (1981): Sur Val Tasna 1618, Art. 146. Alle, die sich verheiraten, sollen
ihr matrimuni in der Kirche vor versammelter Gemeinde publizieren und confirmieren und da
eingesegnet werden.

61 z.B. RQGR II, Unterengadin (1981): Ramosch 1672, Art. 56, S. 375. Dass auch weibliche
Zeugen anerkannt seien, wird hier im Unterschied zu älteren Statuten ausdrücklich gesagt. -
Ebenda, Sur Val Tasna 1618, Art. 145 (Zeugen in Sachen der Ehe), S. 135. - RQGR III,
Munstertal (1983), Ledschias matnmonialas (Terzal Sta. Maria e Terzal Daint) 1707, S. 2i5ff.

62 Siehe dazu die Ausfuhrungen oben S. 127!!.
63 Damit befassen sich die Unterengadiner Statuten eingehender als alle andern.

15z



sie im engen Raum der dörflichen Gerichtsgemeinden, wie sie im Unterengadin
vorlagen. Sie bestand in der behördlichen Beaufsichtigung und gesellschaftlichen

Kontrolle der persönlichen Beziehungen, welche zu einer ausserehelichen

Geschlechtsgemeinschaft führen konnten. Wenn solche Beziehungen sich
anbahnten oder anzubahnen schienen, blieb dies in den engen nachbarlichen
Beziehungen der Dorfsiedlungen nicht leicht verborgen.64 Es ging dann darum,
entweder die Trennung oder die Verlobung und Verehelichung herbeizuführen.
Das war eine Angelegenheit der gerichtlichen Sittenpolizei. Sie wurde durch den

Landammann als Richter auf Anzeige und unter Mitwirkung des Pfarrers, des

Diauns und der örtlichen Amtspersonen, namentlich der Geschworenen des

Terzais, ausgeübt. Der Landammann hatte, auch wenn ein Gerede sich erhob
und sich verbreitete, dass ein verborgenes Liebesverhältnis bestehe, von Amtes

wegen einzuschreiten und zusammen mit den genannten Amtspersonen, unter
denen hier der Ortsgeistliche besonders hervortrat, darauf hinzuwirken, dass

das Verhältnis durch Eheschliessung legitimiert wurde, oder wenn dies nicht
möglich war, die Trennung und gegebenenfalls die Bestrafung erfolgten.65 Wir
haben hier eine wichtige Erscheinung der umfassenden polizeistaatlichen
Ordnung, welche unter Einbezug der Dorfordnungen durch das Statutarrecht in
seiner Gesamtheit über die Unterengadiner Gemeinden gelegt war.

In engem Zusammenhang mit dem Eheschliessungsrecht standen die
Ehehindernisse, die in den Statuten ausführlich behandelt werden. In den meisten
Statuten beginnt das Eherecht mit dem Delikt der Verheiratung von Kindern
anderer Familien (Kuppelei), bei dem es auf das Alter des Kindes ankommt (15,
16, zo Jahre). Das ist ein Sondertatbestand des allgemeinen Grundsatzes, dass

die Ehe ungültig ist, wenn sie ohne Wissen und Willen oder ohne Zustimmung
der Eltern, Verwandten oder des Vormundes geschlossen wurde. Das ist ein
schwerer Verstoss gegen die herrschende familiäre Heiratspolitik. Weniger
verständlich ist, dass die Kuppelei ein so häufiger Tatbestand sein soll, wie es

nach den Statuten den Anschein hat.66

" Eine nicht unwirksame Funktion übten dabei die Knabenschaften aus, die sich darüber hinaus
gesellschaftliche Aufsichtsbefugnisse anmassten.

65 RQGR II, Unterengadin (1981): Sur Val Tasna 1618, Art. 149, S. 136 und Art. 2.45, S. 161; 1628,
Art. 144, S. 209 und Art. 151, S. 212. - Suot Val Tasna 1665, Art. 75 und 76, S. 331 und
Art. 8off., S. 332E - Ramosch 1672, Art. 54, S. 373 und Art. 56, S. 375.

66 RQGR II, Unterengadin (1981): Sur Val Tasna 1628, Art. 142, S. 208; Art. 143, S. 209; Kindesal¬
ter von 15 Jahren. - Suot Val Tasna 1665, Art. 74ff., S. 330fr.: Das Ehemündigkeitsalter betragt
20 Jahre fur beide Geschlechter; ist es nicht erreicht, ist die Ehe ungültig, wenn sie ohne die
Zustimmung der Familie geschlossen worden ist. Finden sich Eltern und Verwandte damit ab,
erwächst die Ehe in Rechtskraft. Mit der nachträglichen Zustimmung wird die Ehe auch gültig,
wenn das erforderliche Alter nicht erreicht war. - Ramosch 1672, Art. 54, S. 373: Das Ehefahig-
keitsalter betragt 16 Jahre; ist es erreicht, aber die Ehe ohne Zustimmung des Gewalthabers der
Familie geschlossen, besteht auch ein Ungultigkeitsgrund, der aber durch einwandfreie Ehe-
schhessung und nachträgliche Zustimmung behoben werden kann. - RQGR III, Munstertal
(1983), Ledschias matrimonialas, S. 215.

153



Das Ehehindernis der Verwandtschaft liegt sodann einer ganzen Anzahl von
Artikeln zugrunde. Im Grundsatz besteht Übereinstimmung mit den Eheartikeln

des Oberengadins und überhaupt mit den bündnerischen Statuten. Das
Ehehindernis der Blutsverwandtschaft (sanguinitat) und der Schwägerschaft
(affinitat) besteht bis und mit dem dritten Grad (suvrins). Das ist gemeinbünd-
nerisches Recht. Das auch den 4. Grad einschliessende kanonische Recht hatte
in Graubünden nie durchgesetzt werden können.67 In den Eheartikeln des

Zehngerichtenbundes wird erklärt, dass die Beschränkung auf den dritten Grad
(suvrins) von Gemeinen Drei Bünden vorgeschrieben worden und allgemein
anerkannt sei.68 Auch damit war das Ehehindernis noch weiter ausgedehnt als

sich sachlich allgemein hätte rechtfertigen lassen. Im Oberengadin ist die Busse

der Verletzung des Eheverbotes der Schwägerschaft geringer als die der
Missachtung des Eheverbotes der Blutsverwandtschaft. Im Unterengadin ist umgekehrt

das Eheverbot der Schwägerschaft verschärft, indem es auf die
Gegenschwägerschaft erweitert wird und für Witwer und Witwen ausgedehnt ist auf
die Kinder verstorbener Schwäger und Schwägerinnen dritten Grades.69 Man
fragt sich, ob solche Verbote mit der vorgeschriebenen strengen behördlichen
Aufsicht durchgeführt werden konnten und ob mit ihnen der Zweck verfolgt
wurde, den Zusammenschluss durch Heirat zur Verstärkung des politischen
und wirtschaftlichen Einflusses von dörflichen Magnatsfamilien zu erschweren.

Die Zivilstatuten sind im Unterengadin ebenso häufig revidiert worden wie
im Oberengadin, und zwar in einem besseren Verfahren. Sie wurden jeweils für
eine bestimmte Geltungsdauer erlassen (10, 14, 22, 35 Jahre). Nach deren
Ablauf hatte sich eine Kommission mit der Revision zu befassen und dem
Bedürfnis der Praxis entsprechende Vorschläge zu machen.70

67 Oben S. 130, Anm. 10.
68 Oben S. 141, W & S II, S. 37." RQGR II, Unterengadin (1981): Sur Val Tasna i6z8, Art. 144, S. Z09: Davart las laigs intraunter

survnns; Art. 145, s. zio: dawart Gegenschwagers u contraquinats. - Suot Val Tasna 1665,
Art. 77, S. 33if.: Erweitertes Ehehindernis fur Witwer und Witwen: allgemein 3. Grad. -
Ramosch 167z, Art. 55, S. 374; Nachtrage S. 377/78: Strafe der Kuppelei; Versprechen der
Eltern, Kinder zur Ehe zu geben, sind, wenn sie nicht widerrufen werden, ungültig und strafbar.

70 RQGR II, Unterengadin (1981), Einleitung, S. 5z und 54. Beachte die Korrektur betr. die Lex
Anastasiana in P. Liver, Schutz und Begünstigung, a.a.O., S. Z3L

154



IX. Das Ansprechen zur Ehe des Statutarrechts im allgemeinen.
Schlussbetrachtung

Das Ansprechen zur Ehe soll hier als für das Eherecht charakteristisches Institut
im Zusammenhang mit dem bündnerischen Statutarrecht dargestellt sein. An
ihm soll gezeigt sein, wie das allgemeine Eherecht des Mittelalters und der
Neuzeit auch in Graubünden durchgesetzt war, und wie seine Anwendung im
Machtkampf zwischen Kirche und Staat sich vollzog. Dabei war davon auszugehen,

dass dieses Recht seinem Wesen und seiner Entstehung nach kirchliches
Recht war und bis ans Ende des 18. Jahrhunderts geblieben ist. Sein Geltungs-
umfang aber war im Mittelalter und auch noch in der Neuzeit Gegenstand der

Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat.
In diesem weltgeschichtlichen Machtkampf ging es nicht um verschiedene

Auffassungen vom Wesen des Eherechts, sondern um die Zuständigkeit zu
dessen Anwendung und zu deren Regelung. Im allgemeinen setzt sich in diesem

Kampf die staatliche Herrschaft durch. Was der Kirche jedoch als Ausnahme
vorbehalten blieb, war das Eherecht mit der Ehegerichtsbarkeit. Aber die
Rivalität zwischen geistlicher und weltlicher Herrschaft wirkte sich weiterhin
aus, namentlich auch im Kampf gegen die argen Missbräuche im persönlichen
Leben und in der Amtstätigkeit der Geistlichen aller Stufen. Er steigerte sich

gegen Ende des Mittelalters und anfangs der Neuzeit in der Eidgenossenschaft
zu einer allgemeinen behördlichen Reformbewegung.

Mit dem «Eidg. Glaubenskonkordat» von 152.5 stimmen die ersten Ilanzer
Artikel von 1524 weitgehend überein. Der Entwurf des Eidgenössischen
Konkordates war mit schärfsten gegenreformatorischen Glaubensäusserungen
eingeleitet. Davon abgesehen berührte er Glaubensfragen nicht, sowenig wie die

ersten Ilanzer Artikel. Die zweiten Ilanzer Artikel von 1526 haben dann auch
der protestantischen kirchlichen Reformation den Weg geöffnet, aber nicht mit
religiösen Bekenntnissen, sondern mit politischen und wirtschaftlichen
Forderungen. Sie galten ja für die Katholiken wie für die Protestanten. Sie haben dem
Bischof von Chur die feudalstaatlichen Herrschaftsrechte aberkannt und mit
ihnen auch die Ausübung geistlicher Gerichtsbarkeit im Eherecht. Dieses wurde
damit der gesetzgeberischen und gerichtlichen Hoheit der Bünde und
Gerichtsgemeinden unterstellt.

Chur rezipierte die zürcherische Ehegerichtsordnung von 1525 und erlangte
damit für einige Zeit gewissermassen die Stellung eines Oberhofes. Die Gemeinen

Drei Bünde stellten die Eheartikel vom 17. April 1537 auf, die zwar nicht
gemeinrechtliche Verbindlichkeit erlangt zu haben scheinen. Der Obere Bund
legiferiert 1528, 1529, 1592 und 1713 verbindlich für alle seine Gerichtsgemeinden

und sorgt für die einheitliche Anwendung durch Gewährung des unbe-

155



schränkten Rechtes der Appellation an das Gericht der Fünfzehn. Der Zehnge-
richtenbund, der keine allgemeine Rechtssetzungskompetenz hat, erlässt doch
neben eingehenden erbrechtlichen Vorschriften seine Eheartikel, zu deren

Anwendung in Streitfällen er den Gerichtsgemeinden die Wahl von Ehegerichten
einräumt. Im Gotteshausbund, der als solcher auch kein Gesetzgebungsrecht
hatte, war das Eherecht Sache der Gerichtsgemeinden und ausnahmsweise eines

Hochgerichts, wie Ortenstein-Fürstenau. Im Oberengadin sind die Eheartikel
erst 1579 nach langem und heftigem politischem Streit zwischen den beiden

Abteilungen des Gerichts Suot und Sur Funtauna Merla mit der Einrichtung des

Ehegerichts erlassen worden. Im Unterengadin mit seinen in sich geschlossenen

Zivilgerichtsgemeinden Sur Val Tasna, Suot Val Tasna und Remüs konnten

nur diese das Eherecht in ihre Statuten aufnehmen. Diese entstanden, soweit sie

uns überliefert sind, im 17. Jahrhundert, wurden vielfach revidiert und galten,
bis sie durch kantonales und eidgenössisches Recht aufgehoben wurden.

Dass die Ehe durch formlose gegenseitige übereinstimmende Willenserklärungen

der Verlobten zustandekomme, blieb trotz aller Unsicherheiten,
Schwierigkeiten und Missbräuche, die sich daraus ergaben, unangefochten. Erst das

Tridentinum brachte mit dem Dekret Tametsi von 1565 einen Fortschritt für
die katholische Bevölkerung mit der Vorschrift, dass das Eheversprechen nur
gültig sei, wenn es in der Kirche verkündet und unter der Assistenz des

Ortsgeistlichen abgegeben sei. Aber im katholischen wie im evangelischen Eherecht
wird mit der geistlichen Handlung die vertraglich begründete (die bezogene)
Ehe bloss anerkannt und bestätigt. Es bleibt deshalb weiterhin die schwierige
Aufgabe des Ehegerichts, über die Wirksamkeit der ehebegründenden
Äusserungen zu entscheiden. Darauf kam es im Prozess des Ansprechens zur Ehe an.
Die Anforderungen an den Zeugenbeweis dafür gehören zu den zentralen
Vorschriften des Eherechts der Statuten. Sie stimmen alle weitgehend überein;
bloss die Kundschaftsfähigkeit und -Verpflichtung der Frau als Zeugin ist noch
lange verschieden bestimmt. Eine Nebenform ist die Bezeugung der Hingabe
und Annahme des Ehepfandes, auch Ehewerk genannt. Ein Beispiel dafür bietet
Hans Ardüser in seiner Autobiographie.71

Der Eheschliessung und damit auch dem Ansprechen zur Ehe stehen zahlreiche

Hindernisse ausser dem der vorbestehenden Ehe entgegen. Sie haben in den
Statuten ihren sicheren Platz. Das wichtigste dieser Ehehindernisse ist das der
Blutsverwandtschaft und der Schwägerschaft, das im kanonischen Recht des

Mittelalters und auch noch der Neuzeit mit biblischer Begründung exzessiv
ausgedehnt war. Durch Beschluss Gemeiner Drei Bünde wurde es auf den

71 Siehe oben S. 13zL und Albert Hauser, Was für ein Leben, a.a.O., S. 308.

156



dritten Grad herabgesetzt und stabilisiert. Das Hindernis der geistlichen
Verwandtschaft (Patenschaft) als Ungültigkeitsgrund wurde fallen gelassen (Statuten

der Gemeinde Obervaz).
Neben diesen Hindernissen steht in den Statuten regelmässig das Erfordernis

der Zustimmung der Familie (Eltern, Geschwister, Vormünder) zur Verehelichung

von Angehörigen, namentlich unmündigen. Daneben steht meistens das

Verbot der Kuppelei mit der Strafbestimmung. Im allgemeinen, aber nicht
ausnahmslos, hat sich die Folge der absoluten Ungültigkeit im Laufe der Zeit
abgeschwächt. Dass die Bestimmung gegen die Missachtung des Zustimmungsrechtes

des Familienhauptes streng gehandhabt wurde, dürfte seinen Grund in
der familiären Heiratspolitik mit güter- und erbrechtlicher oder auch etwa
ständischer und lokalpolitischer Absicht haben. Die Ausdehnung des Kreises
der geistlichen Verwandtschaft hat die Obrigkeit der Stadt Luzern 1575 abgelehnt

mit der Begründung, dass dadurch die Bevölkerungskreise, die einem

Heiratswilligen offen stünden, zu klein würden. Unter diesem Gesichtspunkt
sind die Ehehindernisse der Verwandtschaft überhaupt zu beurteilen. Der
Codex iuris canonici vom Jahre 1983 steht nun hierin auf dem Boden des

modernen weltlichen Rechts.72

Neben der Unlösbarkeit der Ehe stand für die Kirche die Ausschliesslichkeit
des Geschlechtsverkehrs in der Ehe als Ideal. Dass dieses Ziel unerreichbar war
und blieb, war der grösste Missstand des Eherechts. Die Eheartikel, welche ihm
abhelfen sollten, häufen sich in den Statuten. Wenn man die Strafen und
Zwangsmassnahmen gegen Ehebruch, Konkubinat, Blutschande, Schwängerung

überhaupt überblickt, könnte man vielleicht meinen, mit ihnen seien diese

Missetaten wohl, wenn nicht verhindert, doch wirksam bekämpft und stark
vermindert worden. Das trifft aber nicht zu, auch für die Neuzeit nicht. Albert
Hauser hat dies für die deutsche Schweiz reich belegt.73 Graubünden wird
wohl nicht die ihm etwa von Schriftstellern zugedachte Ausnahme gewesen
sein. Das hat schon J. A. v. Sprecher in seiner Kulturgeschichte der Drei
Bünde bemerkt. Im kanonischen Recht des Mittelalters behalf man sich mit der

unwiderlegbaren Vermutung (praesumptio iuris et de iure), dass der Schwängerung

der Eheschliessungswille zugrundeliege. Damit gelangte man zur Zwangsehe,

die auch ins protestantische Eherecht der frühen Neuzeit vorübergehend
übernommen wurde, womit es zu Zwangstrauungen kam. Das war, praktisch
wie grundsätzlich, verfehlt. Ausdrücklich wird dies in den Eheartikeln des

Zehngerichtenbundes mit der Begründung bestätigt, dass die Ehe auf dem freien
Willen der Partner beruhen solle. Aber zu einer Lösung nach diesem Grundsatz

11 Siehe das Nähere oben S. 1Z9L, mit Anm. yff.
73 Hauser, Was für ein Leben, a.a.O.

157



gelangte man nicht. Rechtlich hätte das Ansprechen zur Ehe der geschwängerten

Frau helfen können, aber auch nur auf Grund des nachgewiesenen
Eheversprechens. Auch das wäre dann eine Zwangsehe gewesen. Zu einem solchen
Prozess vor dem geistlichen Gericht fehlte namentlich der geschwängerten Frau
die erforderliche wirtschaftliche und persönliche Kraft und Selbständigkeit.

Grenzenlos war die Not lediger Frauen. Anna Gassmann von Albisrieden,
Taglöhnerin, 3zj ährig, wird vom Junior des Hauses, in dem sie weilt,
geschwängert. Sie wagt es nicht, dem Mann die Schwangerschaft einzugestehen
— er würde sowieso nicht zur Vaterschaft stehen. Sie «eröffnete sich auch
keinem anderen Menschen». Sie hatte entsetzliche Angst, mit dem neugeborenen

Kind entdeckt und verjagt zu werden, darum tötete sie das Kind. (Dies ist
eines der von Albert Hauser den Akten von Kindsmordprozessen entnommenen

Zeugnisse).74
Ein Schlaglicht auf diese Zustände scheint mir auch das bernische Mandat

von 1763 zu werfen: «Wider die Dirnen, so ihre Kinder exponieren und aussetzen,

und den Kinder-Mord.»
Nach unseren Statuten wurden Liebesleute zur Verhinderung aussereheli-

cher Geburten durch gesellschaftlichen Druck, der auch von Knabenschaften
ausgeübt wurde, und durch behördlichen Zwang vor die Alternative gestellt,
sich voneinander zu trennen oder sich zu vermählen und ihre Ehe innert
bestimmter Frist in der Kirche verkünden und sich trauen zu lassen. Dieses

Vorgehen war innerhalb eines Gemeindegebietes mit geschlossenen Dorfsiedlungen

durchführbar und wirksam. Im Unterengadin, wo diese Voraussetzungen

gegeben waren, regeln die Statuten das Verfahren am eingehendsten. Wenn
das Gerede von einer heimlichen Liebesbeziehung sich erhebt und nicht erstillt,
hat der Landammann zusammen mit dem Pfarrer und einem ortsansässigen
Geschworenen einzuschreiten. Es ist wohl möglich, dass dieses Vorgehen in der

Dorfbevölkerung von Leuten gleichen Standes Erfolg hatte.
Campell versichert, das Unterengadin stehe an Sittenreinheit und Strenge

keinem anderen Landesteile nach. Ehebruch und Scheidungen seien sehr
selten.75

74 Hauser, Was fur ein Leben, a.a.O., S. 203b
7J Campell Ulrich, Topographie, 3. und 4. Anhang, hsg. von T. Schiess, Jb. der Naturforschen¬

den Gesellschaft Graub. (1900), (Einleitung, S. XL; RQGR II, Unterengadin (1981), Einleitung
von P. Liver, S. 58. - Zu anderen Instituten des Statutarrechts gleicher Herkunft Liver P.,
Schutz und Begünstigung, a.a.O., S. iff.

158



Wieweit dies auf die Wirkung der Rechtsanwendung zurückzuführen ist,
wird nicht leicht festzustellen sein. Auch in anderen Landesteilen hat die

gesellschaftliche, auch religiös begründete Verurteilung der ausserehelichen

Schwängerung zu den vielen Mussehen geführt, mit welchen die uneheliche
Geburt verhindert, aber der freie Wille zur Ehe nicht gewahrt blieb.

Um die Wirksamkeit der Rechtsnormen zu erkennen, müsste man deren

praktische Anwendung auf Grund von behördlichen Verfügungen und Urteilen
untersuchen. Die Feststellung einer festen Praxis wird oft auch deshalb nicht
möglich sein, weil die Statuten zu neuen, besonders schwierigen Rechtsfragen
meistens auf das freie Ermessen des Richters verweisen, statt neues Recht zu
setzen. In den Jahrhunderten der Neuzeit ist die schöpferische Kraft der Rechtsbildung

im Strafrecht vollständig und im Privatrecht, wie L. R. v. Saus
bemerkt, weitgehend erschöpft.76

Wir haben uns bemüht, die Lebensvorgänge, welche den statutarischen
Bestimmungen zugrundeliegen, zu erkennen, wo immer ihre Quellen uns vorlagen.

Vor allem aber haben wir uns mit den verfassungsgeschichtlichen Grundlagen

des Eherechts befasst. Als ungemein inhalts- und gedankenreiche Darstellung

der Lebens- und Denkweise des Schweizervolkes vom 15. bis 18. Jahrhundert

möchten wir das bereits wiederholt zitierte Buch von Albert Hauser
hervorheben. Für ein engeres Gebiet Graubündens liegt uns nun die treffliche
Untersuchung und Darstellung von Jon Mathieu vor: «Bauern und Bären».
Eine Geschichte des Unterengadins von 1650—1800 (1987), Teil einer umfangreichen

ungedruckten Berner Dissertation. Der Verfasser hatte die für ein abgelegenes

Tal seltene Gunst, eine reichhaltige zeitgenössische biographische Chronik

ausgiebig benutzen zu können.

Das Ansprechen zur Ehe haben wir deshalb zum Titel unserer eherechtlichen
Ausführungen gemacht, weil es das Institut ist, das im Mittelpunkt aller unserer
Statuten steht und mit der Zehnpfundbusse an die Auseinandersetzung
zwischen Staat und Kirche auf dem Gebiet der Eidgenossenschaft erinnert. Es führt
uns aber auch zum kanonischen Recht als der Grundlage des Eherechts des

Mittelalters und der Neuzeit.

76 Saus, Eherecht, S. 16.

159




	Das Ansprechen zur Ehe im kirchlichen und staatlichen Recht des Mittelalters und der Neuzeit, mit besonderer Berücksichtigung des bündnerischen Statutarechts

