Zeitschrift: Jahrbuch der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubtinden
Band: 116 (1986)

Artikel: Antike Religionen und friihes Christentum : heidnischer und christlicher
Glaube, Kult und Grabbrauch in Graubiinden

Autor: Metzger, Ingrid R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-596021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-596021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antike Religionen und frithes Christentum.
Heidnischer und christlicher Glaube, Kult und
Grabbrauch in Graubtinden

Von Ingrid R. Metzger

Hans Erb, in dankbarer Erinnerung

Um die religionshistorischen Vorginge in Graubiinden wihrend der ersten
Jahrtausendhilfte verstehen zu kénnen, muss eine allgemeine Grundlage dazu
erst geschaffen werden. Das heisst, der politische und religiose Hintergrund, vor
dem sich der Wandel vom antiken oder heidnischen Glauben zum christlichen
vollziehen konnte, muss vorerst erhellt werden. Und dies wiederum bedeutet,
dass wir uns zunichst mit der hellenistischen Zeit auseinanderzusetzen haben,
da die Spitantike ja auf dem Hellenismus aufbaute.

Und gerade diese Zeit mit ihren vielschichtigen Bildern in einem Abriss
wiederzugeben, bediirfte eigentlich eingehenderen Ausfiihrungen. Die hier ge-
gebene Darstellung dieser reichen und dusserst interessanten Epoche darf des-
halb auch nur als Streiflicht gewertet werden, um jene tiefgreifenden Ereignisse
iberhaupt verstehen zu kénnen.

Durch die Eroberungen des Nahen Ostens durch Alexander den Grossen in
der zweiten Halfte des 4. Jahrhunderts v. Chr. verstirkten sich die Kontakte
zwischen der griechischen Welt und dem Orient?. Sie erschlossen den Griechen
neue Mairkte fiir ihre Handelsgiiter und boten ihnen gute Mdéglichkeiten zur
Auswanderung und zur Gesundung ihrer wirtschaftlichen Verhiltnisse®. Die
Eroberungen Alexanders fiihrten aber auch dazu, dass griechische Kultur in das
ganze ostliche Mittelmeergebiet getragen wurde. Sie selbst nahm ihrerseits
agyptische, mesopotamische, persische und indische Kultur in sich auf. In
diesen Kreis der hellenistischen Kultur ist vom 3. vorchristlichen Jahrhundert
an auch Rom miteinzubeziehen*. So bot der Hellenismus, besonders dann unter

1

H. BENGTsON, Griechische Geschichte, Handb. der Altertumswissenschaft I1I, 4 (1960) 285ff. Das
Zeitalter des Hellenismus. T. B. L. WeBsTER, Hellenismus (1966). A. MomiGLiaNO, Hochkultu-
ren im Hellenismus. Die Begegnung der Griechen mit Kelten, Rémern, Juden und Persern (r979).
D. SCHLUMBERGER, Der hellenisierte Orient (1969). K. SCHEFOLD u.a., Die Griechen und ihre
Nachbarn, Propylien Kunstgeschichte 1 (1967). G. WALSER, Hellas und Iran (1984).

M. RostovrzerF, Geschichte der Alten Welt, 3 Bde. (1941/42); ders., Die hellenistische Welt.
Gesellschaft und Wirtschaft, 3 Bde. (1955). M. AusTIN — P, ViDAL-NAQUET, Gesellschaft und
Wirtschaft im alten Griechenland (1984).

M. Rostovrzerr, Gesellschaft und Wirtschaft im romischen Kaiserreich, 2 Bde. (o. J.). Th.
KRrAuUs u.a., Das Romische Weltreich, Propylien Kunstgeschichte 2 (1967). H. KAHLER, Rom
und sein Imperium (1964). P. GRIMAL, Romische Kulturgeschichte (1961). Ausfiihrliche Litera-
tur bei H. A. StiiTzER, Das antike Rom (1979).

147



den Diadochen, den Nachfolgern Alexanders des Grossen, in politischer und
religioser Hinsicht ein recht vielfaltiges Bild®.

In religioser Hinsicht setzte die hellenistische Zeit die vorhergehende fort.
Doch sind zwei wichtige Aspekte neu zu berticksichtigen: erstens die erweiterte
Kenntnis der Welt, die den Griechen neue und riesige Gebiete eroffnete, sowie
die grossen technischen und naturwissenschaftlichen Fortschritte, zweitens,
was flir das Verstandnis jener Zeit sehr wichtig ist, die Verlagerung der Brenn-
punkte des geistigen Lebens in Linder mit fremder Bevolkerung und als Folge
davon die Vermischung der Griechen mit dieser.

Dieser neuen Weltlage, gegeben durch die Eroberungen Alexanders des
Grossen in der zweiten Halfte des 4. Jahrhunderts v. Chr. und die damit
verbundenen neu erschlossenen Gebiete mit fremden Kulturen und Religionen,
konnte die lokalgebundene griechische Religion nicht mehr geniigen. Diese
neue Weltlage forderte Gotter der Oikumene. Die alten griechischen Gotter
konnten nicht in fremden Boden verpflanzt werden und blieben so literarisch
und offiziell. Die in fremden Landern aber lebenden Griechen verehrten wie seit
alters her so auch jetzt die Gotter des Landes, in dem sie nun lebten. Somit
konnte es nicht ausbleiben, dass die Griechen sich die religiosen Ideen der sie
umgebenden Volker und deren Denkweise aneigneten.

Die erweiterten Kenntnisse der Welt und das Zusammenleben mit anderen
Kulturvolkern ergaben den Kosmopolitismus und als Folge davon eine kosmo-
politische Religion. Obwohl die Philosophie die Gotter der verschiedenen
Volker als Ausdruck derselben gottlichen Macht zu erklaren versuchte, niitzte
dies wenig. Denn dieser bunte Polytheismus der verschiedenen Volker ent-
sprach keineswegs den durch die neue Weltlage bedingten Bediirfnissen des
Individuums. Und so lag der Gedanke an einen einzigen Lenker der Welt nahe.
Das Endziel der kosmopolitischen Religion musste ein Monotheismus sein.

Die griechische Welt entsprach somit in der hellenistischen Zeit weder den
damals herrschenden Vorstellungen des Universums noch den erweiterten
Kenntnissen der Oikumene, auch nicht den staatlichen und politischen Verhalt-
nissen jener Zeit. Der Staatsgedanke jener Zeit fand seinen religiosen Ausdruck
im Herrscherkult, der die Untertanen eines Konigs zusammenfasste. Zu einer

S M. P. NiLssoN, Geschichte der griechischen Religion 2, Die hellenistische und romische Zeit,
Handbuch der Altertumswissenschaft V, 2 (1961). H. RINGGREN — A. v. STROM, Die Religionen
der Volker (1959) 366ff. LEXikoN DER ALTEN WELT (1965) 2580ff. und 586ff. SPATANTIKE UND
FRUHES CHRISTENTUM. Ausstellung im Liebighaus, Museum alter Plastik, Frankfurt a. M.
(1984). K. LATTE, Romische Religionsgeschichte, Handbuch der Altertumswissenschaft V, 4
(1960).

148



Weltreligion wurde dieser Gedanke erst in dem von den Kaisern eingefithrten
romischen Kaiserkulté. Religios blieb dieser jedoch unfruchtbar.

Die wichtigste religiose Frage blieb nach wie vor aber auch in der hellenisti-
schen Zeit wohl jene des Todes und des zukiinftigen Lebens. Die eleusinischen
Mysterien der Demeter”, die spater in Verbindung mit der Orphik® diese Frage
in jhren Offenbarungen in den Mittelpunkt gestellt hatten, breiteten sich nach
dem Tode Alexanders des Grossen iiber die ganze griechische Welt aus und
drangen in Agypten, Italien, Sizilien ein. Keine dieser Mysterienreligionen
konnte sich aber wegen ihres nationalen oder ihres lokalgebundenen Un-
tergrundes zu einer universellen Religion erheben. Universell war erst das
Christentum, fiir das es weder Juden noch Griechen gab, sondern nur Gliubige.

Die alte griechische Religion war eine gemeinsame, eine gemeinschaftliche
Frommigkeit gewesen®. In der hellenistischen Zeit wurde sie nun innerlich
ausgehohlt, sie hatte keine hoheren religiosen Werte mehr zu bieten. Sie lebte
aber trotzdem noch weiter und wurde von den gebildeten und wohlhabenden
Schichten unter den Griechen als Ausdruck des Lokalpatriotismus und der
Gewissheit ihres Griechentums gepflegt'®. Die Verknocherung der alten Reli-
gion und die neue Weltlage in hellenistischer Zeit mussten jedoch unweigerlich
zu einer religiosen Neuschopfung fiihren, die das religiose Bediirfnis des Einzel-
nen zu beriicksichtigen hatte. Verstindlich ist dabei, dass Elemente der damali-
gen wissenschaftlichen Anschauungen der Welt und des Universums Aufnahme
fanden, ebenso aber. auch fremde Kulte und Gedanken. Dies ergab jene fiir den
Hellenismus so bezeichnende Buntheit, aus der jeder das auswihlen konnte,
was ihm personlich zusagte, und das Entstehen von Lehren und Sekten.

Der sich nun aus dem hellenistischen Polytheismus abzeichnende Mono-
theismus wurde in dem von der griechischen Wissenschaft gewonnenen und
®  Zum Kaiserkult vgl. E. MEYER, Rémischer Staat und Staatsgedanke (1964%). H. A. CaHN, Die

Heiligkeit des kaiserlichen Miinzbildes, SNR 31,1944,43-63; 58—59. R. DEGEN, Antike Religio-

nen. Frithes Christentum, in: Ur- und frithgeschichtliche Archdologie der Schweiz 5 (1975)

123-146; 130. LEXIKON DER ALTEN WELT (oben Anm. §) 1284f. H. WREDE, Consecratio in

formam deorum. Vergottlichte Privatpersonen in der rémischen Kaiserzeit (1981). I. R. METZ-

GER, Merkur von Ottenhusen, Helvetia archaeologica 14, 1983,55/56, 205—216. SPATANTIKE
UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. §) 40. -

7 K. KerENnyl, Die Mysterien von Eleusis (1962). G. E. MyLoNas, Eleusis and the Eleusinian
Mysteries (1974%). I. R. METZGER, Das Thesmophorion von Eretria. Funde und Befunde eines
Heiligtums, Eretria 7 (1985) mit entsprechender Literatur.

* F. GraF, Eleusis und die orphische Dichtung Athens in vorhellenistischer Zeit. Religionsge-
schichtliche Versuche und Vorarbeiten 33 (1974).

®  E. Simon, Die Gétter der Griechen (1969, 19852). H. WALTER, Griechische Gétter (r971). W. F.
Ortr0, Theophania. Der Geist der altgriechischen Religion (1959%). W. BURKERT, Griechische
Religion der archaischen und klassischen Epoche. Die Religionen der Menschheit 15 (1977). L.
PRELLER, Griechische Mythologie I, Theogonie und Gétter (1854, 1964°).

' Vgl. die von Pausanias zur Zeit Kaiser Hadrians geschriebene Beschreibung Griechenlands und
die darin aufgefiihrten Heiligtiimer und Kulte sowie die von romischen Kaisern dem Hellenen-
tum entgegengebrachte Liebe, angefangen bei Augustus bis Hadrian. Zu Pausanias, E. MEYER

(1954).

149



von der Astrologie ibernommenen Begriff des Universums geprigt. Die Regel-
massigkeit des Weltverlaufs, die Bewegungen der Gestirne, verlangten einen
obersten Lenker der Welt. Und diesen sah man damals im Sonnengott. Der von
seiner physischen Erscheinung beschwerte Sonnengott war jedoch nicht fihig,
ein personlicher Gott zu sein, der sich auch um den einzelnen kiimmerte, dem
er vertrauen und zu dem er in seinen Sorgen und Noten Zuflucht nehmen
konnte'*. So war der Gott des heidnischen Monotheismus wohl zu abstrakt und
/ i . . . % 0] v
zu entfernt. Weder die Schopfung der verganglichen Welt noch die Fiirsorge fiir
den einzelnen Menschen konnte dem Sonnengott tibertragen werden. Durch
einen deLTEPOG JebG, einen zweiten Gott sozusagen oder Mittler, versuchte
man diesen Mangel zu beheben. Dieser devepoc 9ed6¢ oder Mittler nahm
besonders in der religiosen Spekulation der Kaiserzeit einen wichtigen Platz
ein'?, Einen solchen de0wepog Jed¢, der sich des einzelnen erbarmte, hatte das

Christentum in Christus*?.

Denn friher, als man an die alten, erdennahen Gotter geglaubt hatte, war
es kein Problem gewesen, durch welche Mittel auch immer sie in das Geschehen
eingriffen. In der hellenistischen Zeit aber, als der Glaube an das Wirken der
Gotter im Schwinden war, sprach man nicht mehr von ihrer Epiphanie, ihren
Erscheinungen, sondern von ihrer Kraft und ihren Machtiusserungen. So
wurden die Gotter Krafte genannt und in Krafte verwandelt. Eine solche
Verfliichtigung der Gottesvorstellung konnte sich aber nur in der Philosophie
oder im Mystizismus ausdriicken. Die Volksreligion verlangte dagegen eine
Person, von der diese Krifte ausgingen. Seitdem die Gotter in der supralunaren
Ferne und der hochste Gott, der Sonnengott, oberhalb oder gar ausserhalb des
Himmels sich befanden, also transzendent waren, wurde das Problem des
gottlichen Eingreifens in Frage gestellt. Und so wurde ein devtepog J0¢, ein
Mittler, zwischen den unvereinbaren Welten, jener der Gotter und der Men-
schen, notwendig.

Unter den vielen religiosen Gemeinschaften ostlichen Ursprungs — ich erinne-
re nur an den Kult der Isis, des Mithras, des Attis, der Magna Mater'*, die sich
11 SpATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. §) 97.

12 Kann der Kaiser in seinem «luppiter-Kostiim» vielleicht auch als Mittler, als dedrepog Sedc
bezeichnet werden? Die Kaiser forderten den Sonnenkult, weil sie in diesem einen angemessenen
Ausdruck ihrer eigenen Majestat und Herrscherstellung fanden: wie der Sonnengott tiber das
Universum herrscht, herrscht sein Abbild auf Erden, der Kaiser, tiber die Welt. In diesem
Zusammenhang sind die Kaiserbildnisse mit Strahlenkrone zu sehen.

13 Zu Christus als Messias vgl. RAC 2,1954,1250ff. (O. EIsSFELDT) und als Basileus RAC
2,1954,1257ff. (J. KoLLwirz). Zum Christusbild RAC 3,1957,1ff. (J. KoLLwirz). F. GERKE,
Christus (1940). J. SAUER, Strena Buliciana (1924) 303ff. SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM
(oben Anm. 5) 194f. Zum Christentum vgl. RAC 2,1954,1138ff. (B. KOTTING).

4 Die ostlichen Kulte sind in SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 82ff. darge-
stellt. R. E. WrrT, Isis in the Graeco-Roman World (1971). Ph. BRUNEAU, Le sanctuaire et le

culte des Divinités égyptiennes a Erétrie. Etudes préliminaires aux Religions orientales dans
’Empire Romain 45 (1975). L. ViDMAN, Isis und Serapis bei den Griechen und Rémern (1970).

150



aus dem vielfaltigen Polytheismus der spithellenistischen-friihrdmischen Zeit
abheben, — trat eine nun immer mehr in den Vordergrund, namlich die christli-
che®, Sie beschriinkte sich vorerst auf eine Schar von Jiingern, die am irdischen
Leben Jesu teilgenommen hatten und seiner gedachten. Der Apostel Paulus
legte auf den Lehren Jesu die Grundlagen christlicher Theologie, Ethik und
Eschatologie, die Kirche mit einer Weltmission war geschaffen. Paulus griindete
die ersten christlichen Gemeinden, die sich iiber den ganzen Osten verteilten
und sogar in Italien Eingang fanden. Diese christlichen Gemeinden stiessen
jedoch bald mit der romischen Staatsgewalt zusammen, wobei die Ursachen des
Streits nicht ganz klar sind. Vielleicht wurden die Christen deshalb verfolgt,
weil sie sich weigerten, an der im ganzen Romischen Reich dem Herrscher, dem
jeweiligen Kaiser, erwiesenen Verehrung teilzunehmen®®. Trotzdem begann das
Christentum, die neue Auferstehungslehre, sich im 2. und frithen 3. Jahrhundert
zu entwickeln und weitum Fuss zu fassen. Und als Kaiser Constantin (306—337)
das Christentum dann als Religion tolerierte, hinderte nichts mehr seinen
Siegeszug!?,

Der Sieg des Christentums zeigt den Bruch mit der Vergangenheit und eine
grundlegend geanderte Haltung des menschlichen Geistes an. Die Menschen
waren des alten Gotterglaubens miide geworden. Begierig wandten sie sich dem
neuen Glauben zu, der Sicherheit versprach, zahlreiche Fragen beantwortete
und vor allem Theologie an Stelle von Wissenschaft und Logik stellte. Die
christliche Religion versprach dem Menschen jenseits des Grabes Gliickselig-
keit. Den Menschen geniigte es, sich in diesem Leben zu unterwerfen und zu
leiden, um nach dem Tode das wahre Leben zu finden. Eine solche Geisteshal-
tung war der alten griechischen, diesseitsbezogenen und lebensbejahenden
Religion fremd®s.

* C. SCHNEIDER, Geistesgeschichte der christlichen Antike, 2 Bde. (1954, 1970%). SPATANTIKE UND
FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 97. R. KLEIN (Hrsg.), Das frithe Christentum im rémi-
schen Staat. Wege der Forschung 267 (1982). R. Mc MuLLaN, Christianizing in the Roman

. Empire (1984).

¢ Zur Christenverfolgung vgl. RAC 2,1954,1159ff. (historisch, J. Voar) und RAC 2,1954,1208ff.
(juristisch, H. LAsT).

"7 Kaiserliche Verfiigungen aus dem Jahre 354 ordnen die Schliessung der Tempel an und verbie-
ten Opfer an 6ffentlichen Plitzen. Diese blieben jedoch ohne nennenswerte Wirkung. Erst
Kaiser Gratian (367—383) lehnt unter dem Einfluss von Ambrosius als erster den Titel Pontifex
Maximus ab. Ebenso liess er den Altar der Viktoria entfernen. Die Senatoren weigerten sich
aber auch jetzt noch, den heidnischen Kult aufzugeben. Theodosius verbot 392 die private
Ausiibung des heidnischen Kultes und ordnete 396 die Zerstorung der Tempel an. Die Entwick-
lung der christlichen Kunst wurde durch die Riickkehr von Constantins Nachfolgern zu den
heidnischen Géttern beeintrichtigt.

" K. ScHEFOLD, Das Diesseitige des griechischen Jenseitsglaubens, in: K. ScHEFOLD, Wort und
Bild. Studien zur Gegenwart der Antike (1975) 95—99; ders., Die Bedeutung der griechischen
Kunst fiir das Verstandnis des Evangeliums. Kulturgeschichte der antiken Welt 16 (1983).
FRUHCHRISTLICHE SARKOPHAGE IN BILD UND WORT, 3. Beih. zur AntK 1966,1 5.

151



Man nannte das Christentum auch ein Mysterium und sein Kult Mysterien.
Das Christentum unterscheidet sich durch seinen totalen Universalismus jedoch
deutlich von den verschiedenen hellenistischen-romischen Mysterienreligionen,
die alle ihren nationalen oder lokalgebundenen Charakter nie abstreifen konn-
ten.

Das Christentum konnte seinen Sieg aber nur in Ubereinstimmung mit den
zu jener Zeit allgemein verbreiteten Vorstellungen gewinnen. Der Gott der
Christen thronte im Himmel, vergleichbar dem hochsten Gott des heidnischen
Spathellenismus, dem Sonnengott. Er war wie jener erhaben, aber im Gegensatz
zum Sonnengott zugleich personlich. Der Gott der Christen wirkte durch seinen
Willen, den er durch seine Boten, die Engel, verkiindigte. Christus als debtepog
9e0¢, als Mittler, war eine geschichtliche Personlichkeit und keine mythische;
durch ihn bewahrte das Christentum die Menschennihe Gottes".

Das Christentum darf als Reaktion gegen die Philosophie des ausgehenden
Altertums bezeichnet werden und siegte, weil die Mehrzahl des Volkes die
philosophischen Gedanken sich nicht aneignen konnte. Es siegte aber auch, weil
es im Gegensatz zur alten heidnischen Religion der Spatantike den Menschen
wirkliche religiose Werte darbot. Die heidnische Religion der Spatantike war zu
sehr im neuen Weltbild befangen und hatte zu wenig echte Religion in sich.

Mit diesem vielschichtigen und facettenreichen Bild der Spatantike als Hin-
tergrund diirfte es interessant sein, die frithchristliche Kunst im Spiegel der
spatantiken zu betrachten®.

Als Leitmotiv der christlichen Kunst erscheinen Darstellungen, in denen sich
die Jenseitshoffnung ausspricht. Zu nennen sind dabei vor allem die Orans und

¥ SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. §) 191f.

2 ], STRZYGOWSKI, Orient oder Rom. Beitrige zur Geschichte der spatantiken und friihchristli-
chen Kunst (r9o1). B. BRENK u.a., SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM, Propylden Kunstge-
schichte Suppl. 1 (1977, repr. 1985). W. F. VoLBACH — J. LAFONTAINE-DOSOGNE u.a., Byzanz
und der christliche Osten, Propylien Kunstgeschichte 3 (repr. 1985). W.F. VoLBACH — M.
HirMER, Frithchristliche Kunst. Die Kunst der Spatantike in West- und Ostrom (1958). A.
GRABAR, Die Kunst des frithen Christentums (1967). F. GERKE, Spatantike und frithes Christen-
tum (1967). SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 223ff. V. H. ELBERN, Das
erste Jahrtausend. Kultur und Kunst im werdenden Abendland an Rhein und Ruhr 1 (1962).
F. W. DEICHMANN, Rom, Ravenna, Konstantinopel, Naher Osten. Gesammelte Schriften zur
spatantiken Architektur, Kunst und Geschichte (1982). G. Koch (Hrsg.), Studien zur spatanti-
ken und frithchristlichen Kunst und Kultur des Orients 1 (1982); II (1985). W. OHNSORGE,
Ost-Rom und der Westen (1983). Th. KLAUSER, Studien zur Entstehungsgeschichte der christli-
chen Kunst 1-9, Jahrb. f. Antike und Christentum 1,1958-10,1967. H. BRANDENBURG, Uberle-
gungen zum Ursprung der frithchristlichen Bildkunst, in: Atti del IX Congr. Int. Arch. Crist.
1975 (1978) 331ff. H. P. L'ORANGE, Art Forms and Civic Life in the Late Roman Empire (1972).
E. KITZINGER, Byzantine Art in the Making. Main Lines of Stylistic Development in Mediterra-
nean Art 3 rd — 7 th Century (1977). A. GRABAR, Christian Iconography. A Study of its Origins
(1968). J. KoLLwirz, Das Christusbild des 3. Jahrhunderts (1953). L. REEKMANS, La chronolo-
gie de la peinture paléochrétienne. Notes et reflexions, Riv AC 49,1973,271ff. F. W. DEICH-
MANN, Einfiithrung in die christliche Archiologie (1983) 1o9ff. C. v. SCHONBORN, Die Christus-
ikone. Eine theologische Hinfiihrung (1984).

152



der Gute Hirte mit dem Lamm iiber der Schulter, aber auch so beliebte Symbole
wie die Traubenlese, das Hirtenleben und Eroten. Tertullian und Clemens
Alexandrinus bezeugen im frithen 2. Jahrhundert das Aufkommen christlich-
paradiesischer Motive im Kunstgewerbe.

Bevor diese Bilder im einzelnen aber betrachtet werden, ist zunachst die
christliche Architektur als einer der Triger dieser Bilder zu untersuchen. Dabei
muss vorausgeschickt werden, dass die frihesten christlichen Altertiimer Teil
der Kultur der rémischen Kaiserzeit sind?!, und die Kultur der apostolischen
Zeit und der Urkirche sich, wie wir sehen werden, von jener ihrer nichtchristli-
chen Umgebung nicht unterschied. In der Friihzeit des Christentums driickte
sich das Christliche allein im Geistigen und Religiésen aus. Andacht und
Eucharistie, das Abendmahl, wurden in Privathiusern gefeiert und noch nicht
in speziell dafiir gebauten Gebiuden, in Sakralbauten, fiir die Heiligkeit oder
Heiligung Voraussetzung war und immer sein wird.

In der Friihzeit des Christentums blieb somit die Kultstatte ein irdischer Ort,
ein reiner Zweckbau. Der Kult heiligte nicht den Kultplatz?2. Dies dnderte sich
erst im zweiten Jahrzehnt des 4. Jahrhunderts, als in Tyrus im Libanon ein
Gotteshaus vollendet wurde. Als die Gemeinde sich damals zum gemeinsamen
Gottesdienst versammelte, wurde sie Zeuge eines neuen Ritus, der jedoch
uralten heidnischen wie israelitischen Briuchen entsprach?®: damals wurden
neben Eucharistie und Gebeten der Platz und das Gebiude gesegnet. In der
feierlichen Weihpredigt nannte Bischof Eusebius von Caesarea dieses Gottes-
haus, eben die Kathedrale von Tyrus, ein Abbild des himmlischen Jerusalem.
Damit leitete dieses irdische, jedoch geweihte Kirchengebaude eine neue Epoche
des Sakralbaus ein?*. Und als Kaiser Constantin der Grosse im Jahre 312 die
christliche Kirche tolerierte, stand dem Entstehen einer Kirche mit Offentlich-
keitsrecht, ja einer mit Staat und Kaisertum verbundenen Kirche nichts mehr im
Wege“,

21

- Ausfiihrlich zu diesem Thema: DEICHMANN (oben Anm. 20, 1983).

Apostelgeschichte 17,24: Paulus in Athen: «Der Gott, der die Welt gemacht hat und alles, was
arinnen ist, er als der Herr des Himmels und der Erde, wohnt nicht in Tempeln mit Hinden
gemacht,»
DEIcHMANN (oben Anm. 20, 1983) 72; ders., Vom Tempel zur Kirche. Mullus Jahrb. f. Antike
und Christentum, Erg. bd. 1,1964,52ff. = Gesammelte Schriften (1982) 27ff,
J. SAUER, Symbolik des Kirchengebaudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelal-
ters (1924%) ro2. L. KirscHeLT, Die frithchristliche Basilika als Darstellung des himmlischen
Jerusalem (1938). J. G. Davies, The Origin and Development of Early Christian Church
Architecture (1952). R. KRAUTHEIMER, Early Christian and Byzantine Architecture (1975%). C,
ManGo, Byzantinische Architektur (1975). F. K. Suso, Grundziige der Geschichte der alten
Kirche (1984). Ausfiihrliche Literatur bei BRENK (oben Anm. 20) 334.
DEICHMANN (oben Anm. 20, 1983) 68ff. K. F. OuR, Die Basilika in Pompei (1973) 144ff. N.
DuvaL, Les édifices de culte des origines a I'époque constantienne. Atti del IX Congr. Int. Arch.
(Crist. 1975 (1978) s13ff. S. GuyYER, Grundlagen der mittelalterlichen abendlindischen Baukunst
1950).

23

24

25

153



Von dieser Zeit an waren die Kirchenbauten nicht mehr Werke einer priva-
ten, bestenfalls geduldeten Religionsgemeinschaft, vergleichbar den in spatro-
mischer Zeit stindig sich vermehrenden Kultstatten der vielen synkretistischen
Mysterienreligionen, sondern errangen die Stufe, die bisher den Tempeln der
olympischen Gotter und Staatsgotter zustanden.

Die staatliche Anerkennung des Christentums ermoglichte fortan das freie
Schaffen der kiinstlerischen Krifte im Kirchenbau und in der christlichen
Kunst, in der Gestaltung des Heiligtums zu Ehren Gottes. So wurde die Ausbil-
dung des Kirchenbaus in constantinischer Zeit und in den folgenden Jahrhun-
derten ein wesentlich formales Problem, nachdem die Voraussetzungen dafiir,
die Anerkennung des Christentums, gegeben waren?é.

Der Kirchenbau wurde von constantinischer Zeit an monumental ausgestal-
tet und mit einem besonderen Formenschatz versehen, so dass sich die christli-
chen Kultbauten im Laufe ihrer Entwicklung von anderen Bauten stadtischer
oder dorflicher Siedlungen deutlich unterschieden und so meist auch heute noch
als solche zu erkennen sind.

Dass die christlichen Kultstatten der vorconstantinischen Zeit aber einen
anderen architektonischen Charakter hatten, bezeugt die im zweiten Viertel des
3. Jahrhunderts entstandene Hauskirche von Dura-Europos am Euphrat im
heutigen Syrien (Abb. 1). Dort sind es einfache Nutzbauten, deren Riaumen
keine Prinzipien des Sakralbaus zugrunde liegen®’.

Frithchristliche Sakralbauten sind folglich also erst in constantinischer und
nachconstantinischer Zeit festzustellen, das heisst vom fritheren 4. Jahrhundert
an. Ein gleiches Bild ergibt sich, wie wir sehen werden, auch bei der Betrachtung
der frithchristlichen Kunst. Denn erst mit dem Sakralbau waren ja die inneren
Voraussetzungen fiir das Werden einer eigentlichen christlichen Kunst tiber-
haupt gegeben.

Da das Christentum aus dem Judentum hervorging, wirkte in der apostoli-
schen Zeit das gottliche Bildverbot weiter?®. Dies geht aus den Episteln des
Paulus deutlich hervor, wo der geistige Gottesbegriff des Urchristentums das
Bilden von Gestalten, und besonders der gottlichen, ausschloss. Dies galt auch
fiir Jesus Christus. Somit stand der anikonische, der nichtbildhafte Charakter
des Urchristentums dem Entstehen einer bildenden Kunst entgegen. Allmahlich
scheint aber die Vergegenwartigung von Gestalten und FEreignissen aus der
Heilsgeschichte im Bilde ein echtes Bediirfnis geworden zu sein. Und so lockerte
sich die prinzipielle Gegnerschaft gegen Bildschopfungen christlichen Inhalts.

26 DEICHMANN (oben Anm. 20, 1983) 89ff. SAUER (oben Anm. 24).
¥ DEICHMANN (oben Anm. 20, 1983) 120ff. C. H. KRAELING, Excavations at Dura-Europos, Final
Report 8,2: The Christian Building (1967).

% Exodus 20,4.

154



0 5M

0 . 15F

Abb, 1

Dura-Europos, Hauskirche

Die altesten Zeugnisse einer Kunst mit Darstellungen christlichen Charak-

ters bilden die Malereien einiger unterirdischer Mausoleen, sogenannter Cubi-
cula, die urspriinglich privat, spiter aber in Katakomben-Komplexe, das heisst
in unterirdische christliche Gemeindefriedhéfe, vor den Mauern Roms einbezo-
gen wurden® (Abb. 2). Im 2. Jahrhundert fillten meist noch Motive, wie

29

J. WiLperT, Die Malereien der Katakomben Roms, 2 Bde. (1903). J. ENGEMANN, Altes und
Neues zu Beispielen heidnischer und christlicher Katakombenbilder im spitantiken Rom,
Jahrb. f. Antike und Christentum 26, 1983,128ff. A. NESTORI, Repertorio topografico delle
pitture delle catacombe romane (1975). P. TEsTINI, Le catacombe e gli antichi cimiteri cristiani
in Roma (1967). G. B. DE Rossi, La Roma sotterranea, 3 Bde. (1864/77). P. STYGER, Die
romischen Katakomben (1933). L. HERTLING — E. KIRsCHBAUM, Die romischen Katakomben
und ihre Martyrer (19552). A. M. SCHNEIDER, Die iltesten Denkmaler der romischen Kirche.
Festschrift zur Feier des 200jihrigen Bestehens der Akademie der Wissenschaften in Gottingen
IL, Ph.-Hist. KI. (r951) 166ff. R. BiaANCHI-BANDINELLI, Continuita Ellenistica nella Pittura di Etd
Medio- e tardo-Romana, in: Rivista dell’ Istituto Nazionale Archeologia e Storia dell” Arte, N.
S. 11 1953 (1954). H. A. STUTZER, Die Kunst der romischen Katakomben (1983). W. TroNZo,

e Via Latina Catacomb. Imitation and Discontinuity in fourth Century Roman Painting,
CAA Monogt. 38 (1985). Ausfiihrliche Literatur bei BRENK (oben Anm. 20) 335f.

I55



Rom, Coemeterium maius, Deckenmalerei in der «Kammer des Guten Hirten», 1. Halfte

3. Jh. n. Chr.

Genien, Masken, Vogel, Delphine und andere Meerwesen, Vasen, Bluten und
Girlanden in kleinteiliger Manier die Wande. Solche Wand- und Deckendeko-
rationen hingen vom zweiten Pompeianischen Stil ab und sind besonders fiir
die romische Malerei des 2. Jahrhunderts typisch. Im 3. Jahrhundert dagegen
finden wir in den Katakomben-Malereien Darstellungen des Guten Hirten

156



Abb. 3 Abb. 4 .
Rom, Callixtus-Katakombe, Guter Hirte ~ Rom, Priscilla-Katakombe, Orans

(Abb. 3)*, so in der Callixtus-Katakombe, oder einer Orans (Abb. 4)3', einer
Betenden, in der Priscilla-Katakombe, beide in Rom. Beide Figuren verleugnen
ihre Herkunft aus der antiken griechischen Kunst keineswegs, wie die Beispiele
eines schaftragenden Hirten aus Kreta aus dem 7. vorchristlichen Jahrhun-
dert®2, in dem wir den Herdengott Hermes erkennen, und eine Goéttin mit
erhobenen Armen in einem Tempelchen aus Herakleion auf Kreta aus dem 1.

30

31

32

W. N. ScHUMACHER, Hirt und «Guter Hirt», Studien zum Hirtenbild in der rémischen Kunst
vom 2. bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts, Rom. Quartalschrift f. christl. Altertumskundg und
Kirchengeschichte, 34. Suppl. Heft 1977. Der Schaftriger als Geleiter der Seele auf ihrer
Jenseitsreise, Jahrb. f. Antike und Christentum, Erg. bd. 9,1982,225ff. S. KarRousou, Hermes
Psychopompos, AM 76,1961,91ff. Guter Hirte als Psychopompos auch J. QUASTEN, Die Grab-
schrift des Beratius Nikatoras, RM 53,1938,50ff. N. HIMMELMANN, Uber Hirten-Genre in der
antiken Kunst, Abh. der Rheinisch-Westfilischen Akademie d. Wissenschaften 65,1980. E.
WEIGAND, Byz Z 41,1941,111ff. 127. 421f. SPATANTIKE UND FROHES CHRISTENTUM (oben
Anm. 5) 257ff. mit Literatur. R. DEGEN, Eine romische Kleinplastik: Der Schafhirt von Cham-

Hagendorn, Helvetia archaeologica 15,1984,57/60, 169-184. . o
WEIGAND (oben Anm. 30) r19ff. 422ff. W. NEuUss, Die Oranten in der altchristlichen Kunst,

Festschrift fiir P. Clemen (1926) 130ff. .
W. Fuchs, Die Skulptur der Griechen (1969) 26 Abb. 9 Bronzestatuette 630/20 v. Chr. Staatliche

Museen Berlin-West,

157



Abb. 5

Rom, Callixtus-Katakombe, Deckenmalerei in der Lucinagruft, um 220 n. Chr.

Jahrhundert v. Chr.?® zeigen, deren Gestus auf ihre Epiphanie hinweist**. Bei
den beiden Gestalten, dem Guten Hirten und der Orans in der Callixtus- und

33 SiMON (oben Anm. 9) 62 Abb. 57. F. MaTz, Grosse Kulturen der Frithzeit. Kreta. Mykene.
Troja (1957) Taf. 59 Tonernes spatminoisches Idol, 16. Jahrhundert v. Chr. Figur mit erhobe-
nen Armen und nach aussen geoffneten Handen, Gestus als Ausdruck der Epiphanie.

3% G. NeumaNN, Gesten und Gebarden in der griechischen Kunst (1965) 78ff. Beten. MATZ (oben
Anm. 33) 84.

158



der Priscilla-Katakombe, ist es aber noch nicht sicher, ob sie christlich gedeutet
werden diirfen®. Anders verhilt es sich dann im Cubiculum Y der bereits 6fters
genannten Callixtus-Katakombe, wo eine Darstellung von Daniel zwischen je
einem Lowen das zentrale Deckenmedaillon bildet (Abb. ), eine Darstellung,
die analog zu jener des Guten Hirten zwischen Schafen aufgebaut ist. Ausser-
halb des Daniel-Medaillons sind der Schaftrager, Oranten und Genien darge-
stellt. Bukolische Szenen, Bliiten und Delphine zieren die Winde und vor allem
der unter der Kiirbislaube ruhende Jonas. Der ruhende Jonas gehért spiter zu
den meist dargestellten Motiven in einem dreiszenigen Zyklus mit Meereswurf,
Ausspeiung und Ruhe des Propheten (Abb. 6)3.

Abb. 6
Rom, Lateran-Museum, Sarkophag

In der Callixtus-Katakombe lisst sich jedoch deutlich erkennen, wie christli-
che Gestalten allmihlich in die fiir die Wohnhauser ausgebildete Dekorations-
weise eingefiigt werden. In anderen, vielleicht nur wenig alteren Cubicula
erscheinen nun Noah, das Abrahamsopfer (Abb. 7)*7, das Quellwunder Moses’,
aber auch Szenen aus dem Neuen Testament, so die Taufe Christi, die Heilung

des Gichtbriichigen, die Auferstehung des Lazarus und die Samariterin am
Brunnen sowie Maria mit dem Kinde (Abb. 8).

** J. ENGEMANN, Untersuchungen zur Sepulkralsymbolik der spiteren romischen Kaiserzeit
(1973). H. RAHNER, Griechische Mythen in christlicher Deutung (1984%). K. WEITZMANN,
Survival of Mythological Representations in Early Christian and Byzantine Art and their impact
on Christian Iconography, VI. Transformation of Mythological into Christian Scenes, DOP
14,1960,57ff.

** E. SToMMEL, Zum Problem der friihchristlichen Jonasdarstellungen, Jahrb. f. Antike und
Christentum 1, 1958,112ff. J. ENGEMANN, Jahrb. f. Antike und Christentum 10,1967,250.
SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 241ff. mit ausfihrlicher Literatur; 318.

" Die Darstellung des Abrahamsopfers scheint eine eigene iltere Bildtradition zu haben, die einen
Zusammenhang mit jiidischen Bildtraditionen nahelegt, vgl. dazu SPATANTIKE UND FRUHES

CHRISTENTUM (oben Anm. §) 320.

I59



Abb. 7 Rom, Katakombe an der Via Latina, Abrahams Opfer

160



Abb. 8 Rom, Priscilla-Katakombe, Madonna mit dem Kind




In dieser Kunst der ersten Halfte des 3. Jahrhunderts sind christliche Darstel-
lungen, Szenen des Alten und Neuen Testamentes, erst in bescheidener Aus-
wahl zu finden. Diese Malerei aber mit ihren ersten christlichen Bildern gehort
zur allgemeinen Malerei Roms im 3. Jahrhundert. Sie ist noch keine christliche,
sondern eine romische.

Ganz anders dagegen sind in Dura-Europos am Euphrat in Syrien die
Malereien des Baptisteriums der aus dem zweiten Viertel des 3. Jahrhunderts
stammenden Hauskirche, auf die bereits hingewiesen wurde®®. Da diese Dar-
stellungen die einzigen erhaltenen Zeugnisse kirchlicher Malerei in vorconstan-
tinischer Zeit tiberhaupt sind, kommt ihnen grosse Bedeutung zu. Auf der
Riickwand dieses Baptisteriums ist das Bild des Schaftragers, nun mit rein
christlichem Inhalt, und darunter eine Darstellung von Adam und Eva zu sehen.
Auf den in Zonen gegliederten Seitenwinden finden sich Bilder des geheilten
Gichtbruchigen mit dem Bett auf dem Riicken und von Jesu, der die wunderba-
re Heilung vollzieht, indem er seinen Arm nach dem im Bett Liegenden hin
ausstreckt (Abb. 9), Jesu auf den Wassern, das Paradies der Gliickseligen, die
Samariterin mit ihrem Eimer und das Bild von David und Goliath.

In Dura-Europos fehlen somit neutrale oder gar heidnische figiirliche Moti-
ve, die in den Cubicula der Katakomben vorwiegen. Die Vorbilder der Fresken
von Dura-Europos, wohl die iltesten christlichen Darstellungen im Osten,
entstanden gegen 200 n. Chr. und somit etwa gleichzeitig mit den iltesten
christlichen Katakomben-Fresken des frithen 3. Jahrhunderts in Rom. Das
dichte Uberziehen der Wande mit Darstellungen, das ganze malerische Wand-
system, hat aber nichts mit dem gleichzeitigen in Rom zu tun, sondern vielmehr
mit jenem judischer Synagogen (Abb. 10).

Das Nebeneinander von heidnischen und christlichen Werken in ein und
derselben Werkstatt lasst sich nun besonders schon an der romischen Sarko-

3  GRABAR (oben Anm. 20) 67ff. setzt die Malereien von Dura-Europos in Beziehung zu jenen der
Katakomben. BRENK (oben Anm. 20) 27f. GERKE (oben Anm. 20) 25, die Bilder in der Synagoge
von Dura-Europos setzen altere hellenistische Bildzyklen voraus.

162






, Synagoge. Damaskus

-Europos

10 Dura

Abb

164



phagplastik ablesen®, selbst aber auch an der spatantiken Reliefkeramik, an
Lampen und Bodenmosaiken*. Somit diirfte eine christliche Ikonographie in
heidnischen Werkstitten entstanden sein.

Wahrend in den unterirdischen Grabstitten Roms bereits einzelne christli-
che Bilder angebracht wurden, liessen sich Christen im 3. Jahrhundert noch in
durchaus mit nichtchristlichen Motiven geschmiickten Sarkophagen bestatten.
Dies zeigt deutlich der monumentale Sarkophag des Prosenes (Abb. 11)*!, eines
kaiserlichen Freigelassenen und Hofbeamten, der im Jahre 217 receptus ad
deum, zu Gott zurlickgefiihrt wurde. Prosenes ist durch diese Inschrift als
Christ ausgewiesen. Kasten und Deckel des Sarkophages enthalten jedoch keine
christlichen Motive, sondern solche der Allegorik der antiken Grabeswelt, wie
Genien, Greifen, Eroten. Dass damals im friihen 3. Jahrhundert alles auf das
Christentum Hinweisende noch fast verschimt angebracht wurde, zeigt die auf
einer Nebenseite dieses Sarkophages verbannte christliche Inschrift.

¥ E. . MEeRcKLIN, Untersuchungen zu den antiken Bleisarkophagen, Berytus 6,1941,53ff. Th.
KLAuser — F. W. Dricumann, Friihchristliche Sarkophage in Bild und Wort, 3. Beih. zur AntK
1966. Repertorium der christlich- antiken Sarkophage, 1. Hrsg. von F. W. DEICHMANN, bearbei-
tet von G. BoviNi — H. BRANDENBURG (1967). E. WEIGAND, Byz Z 41,1941, 104ff.; 406ff. H. v.
CAMPENHAUSEN, Die Passionssarkophage. Zur Geschichte eines altchristlichen Bilderkreises
Marb Jb (1929). H. BRANDENBURG, Stilprobleme der frithchristlichen Sarkophagkunst Roms im
4. Jahrhundert, RM 86, 1979,439ff. E. STOMMEL, Beitrage zur lkonographie der konstantini-
schen Sarkophagplastik. Theophaneia 10 (1954). H. U. v. SCHONBECK, Die christliche Sarko-
phagplastik unter Constantin, RM 51,1936,238ff.; 332ff. K. EICHNER, Die Werkstatt des sog.
dqgmarischen Sarkophags. Untersuchungen zur Technik der constantinischen Sarkophagpla-
stik in Rom (Diss. Heidelberg 1977). W. WiscHMEYER, Die Tafeldeckel der christlichen Sarko-
phage konstantinischer Zeit in Rom. Studien zu Struktur, Ikonographie und Epigraphik, Rom.
Quartalschrift f. christ. Altertumskunde und Kirchengeschichte, 40. Suppl. Heft 1982. G. M. A.
HANFMANN, The Season Sarcophagi (1951). G. KocH — H. SICHTERMANN, Romische Sarkopha-
ge, Handb. d. Archiologie (1982). J. Fink, Mythologische und biblische Themen in der
Sarkophagplastik des 3. Jahrhunderts, Riv AC 57,1962,112ff. SPATANTIKE UND FRUHES CHRI-
STENTUM (oben Anm. 5) 318ff. mit ausfiihrlicher Literatur. F. GERKE, Die christlichen Sarko-
phage der vorkonstantinischen Zeit. Studien zur spitantiken Kunstgeschichte 11 (1940). B.
ANDREAE, Symposion iiber die antiken Sarkophage (1984). G. WILPERT, I sarcofagi cristiani
antichi (1929/1936). D. STUTZINGER, Die frithchristlichen Sarkophagreliefs aus Rom. Untersu-

“ chungen zur Formverinderung im 4. Jahrhundert n. Chr. (Diss. Bonn 1982).
J. W Haves, Late Roman Pottery (1972). J. W. SALOMONSON, Spatromische rote Tonware mit
Reliefverzierung aus nordafrikanischen Werkstitten, Bull. Ant. Beschav. 44,1969,4ff. ]
GARBscH, Spitantike Sigillata-Tabletts, in: Acta Rei Cretar. Rom. Fautores Suppl. 5 (1980)
178f. H. MENZEL, Antike Lampen im Rém.—~Germ. Zentralmuseum zu Mainz (1969). Zu den

. Bodenmosaiken vgl. Kraus (oben Anm. 4) 316f. BRENK (oben Anm. 20) 33sf.
Repertorium (oben Anm. 39) 387 Nr. 929 Taf. 148. H. U. IsTINSKY, Marcus Aurelius Prosenes,
Frqigelassener und Christ am Kaiserhof, Akad. d. Wissenschaften und d. Literatur, Abh. d.
Geistes- u. Sozialwissenschaftl. KI. Mainz (1964) 113ff. SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM

(oben Anm. ) 318.

165



Rorr;, Park Villa Borghese, Sarkophag des Prosenes

Einer der iltesten Sarkophage mit christlichem Bildschmuck wird aber wohl
jener von S. Maria Antiqua in Rom (Abb. 12) sein*?. Dargestellt sind der
Schaftrager und die Taufe Christi im Jordanwasser, die Orans und daneben der
ruhende Jonas sowie der Meeresgott Neptun. Die christlichen Motive, die Ruhe
des Jonas und die Taufe, sind gleichsam eingebettet in Neutrales, wie die
Orans, den Lesenden und den Schaftriger, oder Profanes, wie die Fischer bei
der Taufe am Jordan, Bukolisches, wie die Widder iiber dem Jonas, der selbst
mit dem mythischen Schlafer Endymion verwechselt werden konnte, oder auch
Heidnisches, wie den thronenden Neptun. Es zeigt sich deutlich, dass gleichsam
nur die Oberflaiche christianisiert wurde, indem die mythische durch eine
biblische Gestalt ersetzt wurde; die tiefere Bedeutung der Darstellung blieb
jedoch dieselbe. Die Bildnisse aller Gestalten dieser altesten christlichen Kunst

42 Repertorium (oben Anm. 39) 306f. Nr. 747 Taf. 117. ENGEMANN (oben Anm. 35) 73 Taf. 29b.
HIMMELMANN (oben Anm. 30) 133. 156. A. STUIBER, Refrigerium interim. Die Vorstellungen
zum Zwischenzustand und die frithchristliche Grabeskunst. Theophaneia 11 (1957) 136ff. Vgl.
dazu L. bE BRUYNE, Riv AC 34,1958,87ff. E. SToMMEL, Jahrb. f. Antike und Christentum
1,1958,112ff. H. SICHTERMANN, Spate Endymion-Sarkophage (1966) 96ff.

166



Abb. 12
Rom, Santa Maria Antiqua, Sarkophag, um 270 n. Chr.

des 3. Jahrhunderts sind also umgedeutete Figuren der heidnischen, und keine
Neuschépfungen*s.

Die Wende von der antiken Kunst mit christlicher Ikonographie, vermischt
mit heidnischen Elementen, zu einer antiken Kunst mit rein christlicher Ikono-
graphie vollzog sich erst in der Zeit Constantins des Grossen. Dies lisst sich
wiederum besonders schén an der stadtrémischen Sarkophagplastik ablesen
und zeigt zugleich aber auch die unaufhaltsame Christianisierung der rémi-
schen Welt zu Beginn des 4. Jahrhunderts, zu einer Zeit, in die ja auch der
Beginn eines geheiligten christlichen Kultbaus fallt.

Von nun an trat in den Darstellungen die Gestalt Christi oder sein Symbol,
das Kreuz, in den Mittelpunkt, gut erkennbar auf dem Brustpanzer Constantins
selbst (Abb. 13) oder auf dem labarum, der Kaiserstandarte (Abb. 14), wo das
Kreuz durch das Monogramm des siegreichen Christus iiberhoht wird. Dieses
labarum liess Kaiser Constantin in der entscheidenden Schlacht an der Milvi-
schen Briicke nérdlich von Rom im Jahre 312 von seinen Soldaten als Feldzei-
chen tragen. _

Auf einem der wohl schonsten und monumentalsten christlichen Sarkopha-
g€, auf dem Sarkophag des Konsul Junius Bassus, der 359 starb, kommt die
neue christliche Ikonographie voll tragend zum Ausdruck (Abb. 15)*. Jede

* Das Entstehen christlicher Bildvorwiirfe nach dem Modell heidnischer, vor allem mythologi-
scher, in einer dhnlichen Situation ist ein Phinomen, das einer bereits ]ahrhum_iertalten antiken
bung entspricht. Schon in den Bildvorwiirfen der italiotischen Vasenmalerei des 4. Jahrhun-
derts v. Chr. waren entsprechende Umsetzungsprozesse iblich: die Vasenmaler wihlten aus
dem Formenschatz der ikonographischen Tradition das Geeignete aus, um eine bisher noch
nicht bildlich dargestellte mythische Situation malerisch auszudriicken.
44 . .
Repertorium (oben Anm. 39) 279ff. Nr. 680 Taf. 104. F. GERKE, Der Sarkophag des Junius

Bassus, Bilderhefte antiker Kunst 4 (1936).

167



Abb. 13
Paris, Cabinet des Médailles, Constantin der Grosse, 4. Jh. n. Chr.

einzelne Szene ist in einen architektonischen Rahmen gesetzt, der aus Saulen,
Architrav, Bogen und Giebel besteht. In der Mitte der oberen Zone thront tiber
einer Personifikation des Kosmos erhoht Christus als Weltenherrscher, eine
Darstellung, die ihrerseits von Bildern der vergottlichten Kaiser angeregt war.
Der zentralen Szene auf dem Sarkophag entspricht in der unteren der feierliche
Einzug in Jerusalem*. Ebenso entsprechen sich die beiden seitlichen Felder in
der oberen Zone, die Gefangennahme Christi rechts und jene von Petrus links

% Das Bild vom Einzug Christi darf auf das Bild des kaiserlichen adventus zuriickgefithrt werden,
vgl. SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 284ff.

168



Abb. 14

Miingze, Prigung von Siscia. Constantin als Triumphator mit Labarum

Sowie in der unteren Zone das Bild von Adam und Eva links sowie Daniel in
der Lowengrube rechts des Hauptfeldes.

Die Neuschdpfung einer eigentlichen christlichen Kunst aus den Wurzeln der
historischen und kaiserlichen Kunst der Antike scheint mit dem Ende des a5
Jahrhunderts abgeschlossen zu sein. Im 5. Jahrhundert herrschen christliche
Themata iiberall vor. Und so verdient erst die Kunst der theodosianischen
Epoche den Namen eciner eigentlichen christlichen Kunst. Wie lebendig die
profan-antike Kunst insbesondere mit mythologischen Darstellungen auch
Spater noch blieb, zeigen Bilder von Ariadne auf einem Tablett und von
Achilleus auf einer Platte im Silberschatz von Kaiseraugst*® aus dem 4. Jahrhun-
dert. Die Achilleusbilder mit ihrem Diesseitsbezug und ihrem Hinweis auf die
Tiichtigkeit kénnten vielleicht eine heidnische Reaktion gegen das Christentum
bedeuten, denn bis ins spate 4. Jahrhundert opferte man ja noch den heidni-
schen Géttern selbst gegen den Willen der Kaiser?.

Zusammenfassend darf fiir die Spitantike folgendes festgehalten werden:
Die Eroberungen Alexanders des Grossen schufen im 4. Jahrhundert v. Chr.
cine neue Weltlage, die durch die erweiterten Kenntnisse der Welt und das
Zusammenleben mit fremden Kulturvélkern den Kosmopolitismus und als

* DER SILBERSCHATZ VON KAISERAUGST, Augster Museumshefte 7 (1984) soff. und 6off. H. A.

CAHN — A. KAUFMANN-HEINIMANN, Der spatromische Silberschatz von Kaiseraugst (1985).

SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 175ff. mit Literatur; 586f. GERKE (oben
nm. 20) 121.

Vgl. dazu auch Anm. 17.

47

169



Abb. 15
Vatikan, St. Peter, Grotten. Sarkophag des Junius Bassus (gest. 359)

Folge davon eine kosmopolitische Religion ergaben. Dieser bunte Polytheismus
konnte den Bediirfnissen des einzelnen jedoch nicht entsprechen. Die Sehnsucht
und der Gedanke nach einem einzigen Lenker der Welt, der sich des einzelnen
auch annahm, lag deshalb wohl nahe. Diese Rolle iibernahm das Christentum,
fiir das es nur Gliaubige gab, nicht aber Angehorige einzelner Volker mit ihren
lokal geprigten Gottheiten.

Waihrend sich alles Christliche in apostolischer Zeit allein im Geistigen und
Religiosen ausdriickte, nehmen die christlichen Zeugnisse vom 3. und beson-
ders vom 4. Jahrhundert immer mehr zu. Und als Kaiser Constantin im frithen
4. Jahrhundert die christliche Religion tolerierte, wurden auch die ersten
christlichen Sakralbauten und die ersten christlichen Werke mit rein christlicher
Ikonographie geschaffen, wobei an den Sakralbau in Tyrus im Libanon und an
den Sarkophag des Junius Bassus in Rom erinnert werden darf.

Die Bilder lassen aber auch den allmahlichen Wandel einer antiken, heidni-
schen Interpretation zu einer solchen christlichen Gehalts gut verstehen. Die
christliche Ikonographie ist also keine Neuschopfung, sondern eine sich aus der
antiken, heidnischen Ikonographie entwickelnde.

Aus der Fille des reichen Materials der Spatantike konnten in diesem
Rahmen nur wenige Beispiele ausgewihlt werden, um so eine Entwicklung
tiberhaupt aufzeigen zu konnen. Diese historischen, religionshistorischen und

170



ikonographischen Erlauterungen sind aber auch Voraussetzung, um die Vor-
gange in Graubiinden verstehen zu lernen.

Bevor die rein biindnerischen Verhiltnisse in romischer und spitantiker Zeit
jedoch erortert werden, sind das Begriabniswesen und der Mairtyrerkult der
Spitantike noch kurz zu streifen, da diese gerade fur Graubtinden von grossem
Interesse sind.

In den ersten Jahrhunderten wurden Christen und Heiden in den gleichen
Grabbezirken beigesetzt*®, Dies dnderte sich erst im Laufe des 3. und vor allem
des 4. Jahrhunderts, wobei die grosse. Zahl der nachweisbar christlich-antiken
Friedhofe aus dem 4. Jahrhundert und vor allem den folgenden stammt. Diese
lagen wie die heidnischen ausserhalb der Stad. :

Die christlichen Begribnisformen unterschieden sich in den ersten Jahrhun-
derten nicht von jenen ihrer heidnischen Umwelt. So gab es flir Christen wohl
fast simtliche Bestattungsformen der Spatantike: Friedhofe unter freiem Him-
mel, daneben unterirdische Begribnisse in Hypogien, Griiften, vor allem aber
in den aus dem Heidnischen iibernommenen Kammergrabern*’. Als Grabfor-
men diirften die Christen das einfache Erdgrab, oft gedeckt durch Steinplatten
oder Ziegel gebraucht haben. Der Leichnam konnte ebensogut aber auch in
Amphoren beigesetzt werden oder in einem Grab unter einer Tumba und seit
dem 3. Jahrhundert in Sarkophagen, in Sirgen aus Holz oder Blei. Seit dem 4.
Jahrhundert sind dann in allen Regionen der Oikumene vornehmlich Mauso-
leen die vornehmste Bestattungsform fiir Christen.

Der zweite noch zu nennende Punkt ist die Mirtyrerverehrung, eine neue
Kultform, die weit tiber den antiken Grabeskult hinausging. In den Friedhofen
der friihen Christenheit wurden nun Anniversarien®®, die Wiederkehr des
Todestages eines Martyrers an seinem Grab gefeiert. In Rom ist der Martyrer-
kult erst aus der zweiten Hilfte des 3. Jahrhunderts bekannt. Doch gab es
damals noch keine einem Martyrerkult dienende Bauten. Denn solange die
Christen verfolgt wurden, war es kaum denkbar, wirkliche Gedenkstitten von
Mirtyrern architektonisch auszugestalten. Mit dem Kirchenfrieden von 312
anderte sich aber das Verhiltnis der Kirche zu Staat und Gesetz. Und der
politische Sieg des Christentums fiihrte schnell zum Aufblithen einer allgemei-

" Dricumann (oben Anm. 20, 1983) 46f. J. KorLwirz, RAC 2,1954,208ff. P. TesTin, Le cata-
. combe e gli cimiteri cristiani in Roma (1966) 86ff.
B. GosskL, Makedonische Kammergriber (Diss. Miinchen 1980). M. ANDRONIKOS, The Royal
Graves at Vergina (1978). TREASURES OF ANCIENT MACEDONIA, Archaeological Museum of
s JThessalonike (1978). .
DercuMaNN (oben Anm. 20, 1983) 54f. A. GRABAR, Martyrium. Recherches sur le culte des
reliques et I’art chrétien antique (1946). P.-A. FEVRIER, Le culte des morts dans les communautés
chrétiennes durant le 3e siécle, Atti del IX Congr. Int. Arch. Crist. 1975 (1978) 211ff. H.
DELEHAYE, Les origines du culte des martyrs (1933%): Th. KLAuseRr, Christlicher Martyrerkult,
heidnischer Heroenkult und spatjiidische Heiligenverehrung (1960).

I71



nen Verehrung jener, die in schwersten Zeiten ihren Glauben an Christus und
ihre Zugehorigkeit zu Christi Kirche durch ihr Blutopfer bezeugt hatten. Mit
der Martyrerverehrung kam im spateren 4. Jahrhundert dann auch der sich
tiber die ganze Oikumene rasch verbreitende Reliquienkult auf**.

Mit diesem Uberblick sollte es nun moglich sein, den heidnischen und
christlichen Glauben, Kult und Grabbrauch in Graubiinden aufzuzeigen.

Uber den heidnischen Glauben in Graubiinden in romischer Zeit sollen hier
nicht allzu viele Worte verloren werden. Uber die Gotter in Graubiinden
publizierte ich unliangst ja eine Arbeit in der «Terra Grischuna»*2. Dort wurde
deutlich gemacht, dass landschaftliche Gegebenheiten fiir die Wahl der Gotthei-
ten, denen man Verehrung, Bitte und Opfer vortrug, bestimmend waren.
Priagend fiir Graubiinden in rémischer Zeit sind die Gotter Merkur, der Han-
delsgott, Diana, die Jagdgottin, und Silvanus, der Waldgott. Als Beispiele dafiir
stehen die schonen Statuetten aus dem Welschdorfli in Chur (Abb. 16. 17) und

Abb. 16 Abb. 17
Chur/Welschdorfli, Merkur, 1. Jh. n. Chr.  Chur/Welschdérfli, Diana, 1. Jh. n. Chr.
Ratisches Museum , Ratisches Museum

st B, K&TTING, Die frithchristlichen Reliquienkulte und die Bestattung im Kirchengebaude (1965).
52 ], R, METZGER, Gotter in Graubiinden, in: Terra Grischuna, Heft August 1985,19-22.

72



Abb. 18 ‘ Abb. 19 _ ' .
Maladers, Merkur, 1. Jh.n. Chr. Sils/Baselgia, Altar mit Weihung an Silva-
éitisches,Museum’ nus. Ratisches Museum

von Maladers (Abb. 18) aus dem 1. nachchristlichen Jahrhundert sowie die
Altire von Sils-Baselgia aus dem 3. Jahrhundert (Abb. 19). Diese Funde zeigen,
dass im Alpenraum in rémischer Zeit sicher bis ins 3., wohl aber bis ins 4.
Jahrhundert heidnischen Géttern geopfert wurde.

Interessant diirfte es jedoch sein, den ersten christlichen Zeugnissen in
Graubiinden nachzuspiiren. Da wir im Mittelmeerraum, im Zentrum des Chri-
Stentums, erste christliche Zeugnisse in vorconstantinischer Zeit erst vereinzelt,
dagegen vermehrt im 4. und 5. Jahrhundert antreffen, diirften solche in Grau-
biinden in vorconstantinischer Zeit tiberhaupt nicht zu finden sein. Wichtig fiir
uns werden somit das 4. und vor allem das 5. nachchristliche Jahrhundert®?,

B, OvVERBECK, Das Alpenrheintal in romischer Zeit I, Miinchner Beitrdge zur Vor- und Friihge-
schichte 20 (1982) 208ff. L. PauLl, Die Alpen in Frithzeit und Mittelalter (1980). E. HowALD —
E. MEYER, Die rémische Schweiz (1940). E. MEYER, Die Schweiz im Altertum (hrsg. von R.
FREI-STOLBA). Monographien zur Schweizergeschichte 11,1984. E. MEYER-MARTHALER, Ritien
im frithen Mittelalter. Beih. z. Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 7,1948. I. MULLER, Zur churriti-
schen Kirchengeschichte im Frithmittelalcer, JHGG 98, 1961,1-107; ders., Zur Raetia Curiensis
im Frithmittelalter, Schweiz. Zeitschr. f. Gesch. 19,1969,281—325. Allg.: Ur- und friihgeschichtli-
che Archiologie der Schweiz VI: Das Friihmittelalter (1979).

173



Abb. 20
Chur/Welschdorfli, Gewestetes Grab mit Beigabe (Photo ADG)

Werfen wir einen kurzen Blick auf die historischen Ereignisse in Graubtinden
in spatromischer Zeit, die in anderen Aufsatzen dieser Vortragsreihe eingehen-
der gewilirdigt werden. Im Laufe des 4. Jahrhunderts entstand die Raetia prima
mit dem Hauptort Chur. Im rémischen vicus Welschdorfli sind die spatesten
Funde und Befunde in die zweite Halfte des 4. Jahrhunderts zu datieren’*. Dass
sich die Bewohner im 4. Jahrhundert wohl wegen der drohenden Alamannenge-
fahr auf das hoher gelegene Felsenplateau, den Hof, zurtickgezogen haben,
belegen die in der Siedlung begrabenen Toten. Unter diesen ist besonders auf
ein Grab hinzuweisen (Abb. 20), das ganz in antiker heidnischer Tradition
steht®s. Nach antikem Bestattungsbrauch wurde der Tote nach Westen ausge-
richtet beigesetzt. Denn im Westen, in der Richtung der untergehenden Sonne,
stellte man sich das Totenreich, die Totenstadt, vor. Dieser gewesteten Bestat-
tung im Welschdorfli, die von Christian Zindel bekannt gemacht wurde, war
ein Laveztopfchen als Beigabe beigegeben. Dieses Laveztopfchen tragt unter-
halb des Gefissrandes eine geritzte Inschrift, die keineswegs Inschriften ent-
spricht, wie sie etwa auf Glasern christlicher Art zu finden sind. Der Text auf
dem Gefissrand lautet: Dracus vivat, cia est bonus, qui se defendit, was mit
«Dracus lebe (hoch), denn gut (beraten) ist derjenige, welcher sich verteidigt
(verteidigt hat)» tbersetzt werden darf.

% A. HocHULI-GYSEL — A. SIEGFRIED-WEISS — E. RuorF, Bemerkenswerte romische Kleinfunde
aus dem Welschdorfli in Chur, Archaologie der Schweiz 4,1981,138—147; dies., Chur in rémi-
scher Zeit. Ausgrabungen Areal Dosch. Antiqua 12 (1986). Terra Grischuna, Heft August 1985.

55 Chr. ZINDEL, Die Romer in Graubtinden, Bundner Jahrbuch 1985, of.

174



Diese Bestattung aus der zweiten Hilfte des 4. Jahrhunderts steht somit noch
in der gleichen Tradition wie Bestattungen in Roveredo®® und Mesocco®” aus
dem 1. und 2. Jahrhundert und unzihlige Bestattungen im ganzen Mittelmeer-
faum seit der Bronzezeit, dem 3. Jahrtausend v. Chr.*®. Das den Toten mitgege-
bene Geschirr diente fiir Speise und Trank, an welchen der Tote auch in seinem
«anderen» Leben teilhatte. So lassen sich zum Beispiel auch die grossen Ampho-
fen mit durchbohrtem Fuss von attischen Friedhofen als Grabgefisse gut
verstehen®?,

Den gleichen Befund wie im Welschdorfli in Chur mit dem gewesteten Grab
mit Beigabe haben wir aber auch in Bonaduz/Valbeuna®. Dort konnten im
Mittelfeld eines ausgedehnten Graberfeldes von 720 Bestattungen 27 gewestete
Griber festgestellt werden. Diese 27 Bestattungen stehen ganz in antiker,
heidnischer Tradition, denn der Tote wurde mit dem Kopf im Osten und den
Fiissen nach Westen beigesetzt. Der Tote schaute gleichsam der untergehenden
Sonne nach. Diesen 27 Toten wurden Teller, Schiisseln und Becher aus Lavez
und Glas ins Grab mitgegeben, die fiir Speise und Trank bestimmt waren. Diese
Beigaben datieren in die zweite Hilfte des 4. Jahrhunderts. Die Toten wurden
in vertieften, rechteckigen Grabgruben beigesetzt (Abb. 21). In einzelnen Gru-
ben wurden Holzreste von Boden- und Bedeckungsbrettern gefunden, die
ihrerseits wiederum Parallelen in Gribern des Mittelmeerraumes finden. In den
Grabgruben der gewesteten Griber in Bonaduz wurden aber auch Knochen von
Rind, Schaf oder Ziege, Schwein und Huhn gefunden, die als Nahrung fiir den
Toten gedacht waren.

In der zweiten Hilfte des 4. Jahrhunderts wurden die Toten im alpinen
Bereich also immer noch nach antiker, heidnischer Sitte bestattet. Dies dnderte
sich dann plotzlich im 5. Jahrhundert. Wiederum sind es Griber, die den
Wechsel yvom antiken, heidnischen Bestattungsritus zum christlichen schon vor
Augen fijhren. Um die 277 gewesteten Griber mit Beigaben in Bonaduz/Valbeu-
na lagern sich 543 geostete, d.h. der Kopf des Toten lag im Westen und seine
Fiisse im Osten, beigabelose Graber. Dieser Wandel im Bestattungsritus von
gewesteten Grabern mit Beigaben zu geosteten, beigabelosen Grabern kann nun

* G.Th. ScuwARzZ, Romische Villa und Griberfeld bei Roveredo im Misox GR, in: Ur-Schweiz

29,1965,2/3,38-46. -

= G. Th. Scuwarz, Helvetia archaeologica 6,1971,43.

. D. C. Kurtz - J. BoARDMAN, Greek Burial Customs (1971). .
Z.B.P.E. ARIAs — M. HIrMER, Tausend Jahre griechische Vasenkunst (1960) 18—20 protoatti-

o sche Halsamphora des Nessos-Malers, um 600/590 v. Chr. Athen, I}Iatlonalmu_seym.
G. SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER, Churritien im Frithmittelalter, Miinchner Beitrige zur Vor-
und Friihgeschichte 26 (1980) r7ff.; dies., Raetia I vom 4.-8. Jahrhundert auf Grund der
Grabfunde, in: Von der Spatantike zum friihen Mittelalter. Vortrage und Forschungen 25, hrsg.
vom Konstanzer Arbeitskreis fiir mittelalterliche Geschichte (1979) 179ff. J. A. BRUNNER, Die
frithmittelalterliche Bevolkerung von Bonaduz, SRMC 14,1972.

57

I75



Abb. 21
Bonaduz/Valbeuna, Spatromische-frithmittelalterliche Nekropole, Grabgruben

Abb. 22
Bonaduz/Valbeuna, Spatrémische-frithmittelalterliche Nekropole, Grabbau II von Sii-
den

176



tur mit der Christianisierung in Verbindung gebracht werden. Dank dieser
Griber in Bonaduz/Valbeuna lisst sich somit die Austibung eines antiken,
heidnischen Grabkultes in Graubiinden bis ins 4. Jahrhundert verfolgen und
jene eines christlichen seit dem 5. Jahrhundert erkennen.

Das Griberfeld von Bonaduz ist aber noch in einer anderen Hinsicht wich-
tig®. Am nordwestlichen Rand des Griberfeldes befanden sich zwei kleinere
Gebiude, auf die die umliegenden Graber Riicksicht nahmen®?. Bau I ist ein
nicht unterteilter Rechteckbau aus sorgfaltig gesetztem und gemorteltem
Mauerwerk. In diesem Raum fanden sich drei sekundir eingebrachte Bestattun-
gen. Die Toten lagen ohne erkennbare Abdeckung auf dem alten Gehhorizont.

Bau II scheint in seiner urspriinglichen Anlage ein kleines, teilweise in den
Boden cingetieftes Grabgebiude gewesen zu sein. Im nérdlichen Teil von Bau
Il befand sich die eigentliche Grabkammer, der siidliche Teil wird wohl als
Vorraum gedient haben. In der Grabkammer soll ein geostetes Skelett eines
Erwachsenen gefunden worden sein. In nichster Nihe dieses Toten war ein
zweiter Erwachsener bestattet worden. Der tibrige Raum wurde mit 34 meist
geosteten Skeletten in vier Schichten iibereinander angefiillt (Abb. 22).

Die beiden Bauten I und II, wobei Bau I vielleicht mit dem Totenbrauchtum
Zusammenhingt, diirfen um 400 datiert werden. Im Bau II wurden die Toten
offenbar in dem Bestreben beigesetzt, sie in diesem Bau bzw. dem ersten Toten
nahe zu wissens?, Dabei wurde die erste Bestattung nicht gestort. Mit diesem
Grabbau II scheint sich wihrend der ganzen Belegungszeit des Griberfeldes
eine bestimmte Tradition verbunden zu haben.

Von diesen Grabbauten in Bonaduz/Valbeuna ergeben sich nun Beziehungen
2um Grabbau unter St. Stephan in Chur mit seiner kiinstlerisch hochstehenden

“ Die Wichtigkeit des Griberfeldes von Bonaduz/Valbeuna mit seinen spitromischen gewesteten
Gribern mit Beigaben, die in antiker, heidnischer Tradition stehen, und den vielen geosteten,
beigabelosen Grabern, die das Christentum in Graubiinden im friiheren §. Jahrhundert erstmals

¢zeugen, sowie den beiden Bauten kann nicht geniigend betont werden. Es ist hier nicht der
Ort, um simtliche spitromische Bestattungen in Graubiinden, die alle ungefdhr jenen von
Bonaduz/Valbeuna entsprechen, aufzuzihlen. Genannt sei nur der ebenfalls bis ins Frithmittel-
alter weiterbelegte Friedhof von Tamins, vgl. dazu SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER  (oben
Anm. 60, 1980) s8ff.; dies., (oben Anm. 6o, 1979) 183f. Auch in Chur muss es spatromische
Bestattungsplitze an den Ausfallsstrassen gegeben haben, doch sind die Funde vorerst noch
sparlich. Im 5. Jahrhundert muss wenigstens ein Friedhof auf das Gelinde bei St. Stephan
verlegt worden sein.

o SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER (oben Anm. 60, 1980) 21ff. ) .
Der Bau II von Bonaduz/Valbeuna mit Grabkammer und Vorraum gehort zu einer Gruppe

spatantiker Grabkammern, die in Gebieten mit vorwiegend romanischer Bevélkerung im 4./5.
Jahrhundert hiufig in Friedhofen errichtet wurden. Bekannt sind sie vor allem im Balkangebiet,
Im romischen Rheinland und in Frankreich. Die Grabkammern liegen meist am Rande der
bestehenden Nekropole. Sie waren oft in den Boden eingetieft und wurden fiir einen oder

mehrere Tote angelegt.

62

177



Ausstattung und auf demselben Friedhof zu jenem unter St. Luzi® sowie ver-
mutlich zu den beiden etwas jiingeren Bauten auf dem Friedhof von Schiers®.

Auf dem Friedhof bei St. Stephan in Chur waren in der Grabkammer unter
der spateren Kirche St. Stephan zwolf gemauerte und verputzte Grabraume,
sogenannte formae, im Fussboden eingelassen. Die Grabkammer selbst war
urspriinglich ein rechteckiges, tonnentiberwolbtes Gebaude mit einer Absidiole
mit Reliquienstollen an der ostlichen Stirnwand® (Abb. 23). Diese Grabkam-
mer war einst mit Fresken verziert. Im Gewolbe konnten Weinranken, Trauben
und Vogel auf rotem Grund festgestellt werden. Auf der Ostwand schreiten je
drei Apostel gegen die Mitte hin (Abb. 24). Die Darstellung der Figuren in
Tunika und Pallium sowie einem Kranz in der Hand darf mit jener auf einem
Sarkophag mit den drei Magiern vor Maria mit dem Kind in San Vitale
Ravenna (Abb. 25) oder mit jener auf dem Rinaldus-Sarkophag ebenfalls in
Ravenna verglichen werden®”. Die Grabkammer unter St. Stephan diirfte nach
dem Stil ihrer Malereien vor der Mitte des 5. Jahrhunderts entstanden sein®®,
Alle Elemente der Ausmalung weisen auf die enge kiinstlerische Abhangigkeit
von Dekorationen frithchristlicher Kirchenraume in Italien hin, vor allem auf
solche in Ravenna.

Uber dieser Grabkammer wurde um 500, wahrscheinlich noch kurz davor,
die Stephanskirche errichtet®. Sie bestand aus einem rechteckigen Saal, der
tiber der Grabkammer lag, und einer halbrunden, stufenlos ins Schiff tiberge-
henden Apsis. Darinnen befand sich eine Priesterbank”, die an jene im Welsch-
dorfli in Chur aus dem spiten 4. oder dem 5. Jahrhundert erinnert und die
ihrerseits vielleicht zu einer Friedhofskirche gehorte.

In das mittlere 5. Jahrhundert und somit etwa gleichzeitig zur Grabkammer
unter St. Stephan werden Bauteile einer spatantiken Memoria unter der heuti-
¢  SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER (oben Anm. 60, 1980) 62f. W. SuLSER — H. CLAUSSEN, Sankt

Stephan in Chur. Frithchristliche Grabkammer und Friedhofskirche (1978). H. R. SENNHAUSER,

Spatantike und friihmittelalterliche Kirchen Churritiens, in: Von der Spatantike zum frithen

Mittelalter. Vortrige und Forschungen 25, hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis fiir mittelalterli-
che Geschichte (1979) 195f.

6  SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER (oben Anm. 60, 1980) 66ff. H. ErB, Bau- und Grabfunde aus
frithchristlicher Friihzeit in Schiers, BM 1962,79-89. JbSGUF §7,1972/73,392f. Die menschli-
chen Skelettreste und die Wirtschaftsfauna aus dem spatromisch-frithmittelalterlichen Graber-
feld von Schiers in Graubiinden. Beitrage von H. HARTMANN-FRICK — B. KAUFMANN — P. W.
MORGENTHALER, SRMC 19,1975.

%  SuLsER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 136ff.

6  VoLBACH-HIRMER (oben. Anm. 20) Abb. 179 und 177.

%  SENNHAUSER (oben Anm. 64) 196.

8 Vgl. Anm.64. O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiinden, JHGG
54,1924,1—-192. SULSER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 147ff.

70 G. C. MENIs, La basilica paleocristiana nelle diocesi est della metropoli di Aquileia (1958) 53ff.
P. VERZONE, L’architettura religiosa dell’alto medioevo nell’Italia settentrionale (1942). W.
GERBER, Altchristliche Kultbauten Istriens und Dalmatiens (1912) 36ff. 75ff. DEICHMANN (oben
Anm. 20, 1983) 273. SULSER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 168 und Anm. 526. R. EGGER, Frith-
christliche Kultbauten im siidlichen Noricum (1916). SENNHAUSER (oben Anm. 64) 197f.

178



Abb. 23
Chur/St. Stephan, Grabkammer Ostwand

gen Kirche St. Luzi datiert, die St. Andreas geweiht war’*. Vielleicht begrenzten
die Grabkammern unter St. Stephan und unter St. Luzi den einstigen Friedhof
bei St, Stephan.

Betrachten wir das friihmittelalterliche Griberfeld von Schiers und die in
diesem aufgedeckten Kirchen’. Bei Bau I handelt es sich um eine Saalkirche mit
fast quadratischem Schiff und gestelzter Apsis und einem freistehenden Altar.
In der Vorhalle wurden zwei geostete Graber in situ gefunden. Siidlich von Bau
I befand sich Bau II als rechteckige Saalkirche mit einem Altarblock an der
Ostwand. In dem im Osten des Baus angebrachten Grabraum und im Vorraum
fanden sich weitere geostete Bestattungen. Diese beiden kleinen Bauten im
Friedhof von Schiers hatten im Altarraum selbst keine Bestattungen, waren
aber von Grabern eng umgeben. Somit konnen diese kleinen Kirchen als
Memorien gedeutet werden. Die Zweizahl der Memorien wie in Schiers lernten
Wir auch in Bonaduz kennen sowie auf dem Friedhof bei St. Stephan in Chur,
WO aus beiden Memorien schon frith Kirchen entstanden. Die Kirchen in
Schiers werden wie die Grabkammer im Friedhof bei St. Stephan im 5. Jahrhun-

71

», SULSER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 154ff.

SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER (oben Anm. 6o, 1980) 66ff.

179



Abb. 24
Chur/St. Stephan, Grabkammer Ostwand (Zeichnung)

i e itk Ak Sy AT {
U AL A A

e {1y

Ravenna, San Vitale, Sarkophag, friihes 5. Jh. n. Chr.

180



dert angelegt und nach den sparlichen Kleinfunden bis ins 6./7. Jahrhundert
beniitzt worden sein. Die geosteten Graber in den Friedhofen von St. Stephan
und Schiers setzen eine Christianisierung aber bereits voraus.

~ Kehren wir zuriick nach Chur. Wir wiesen darauf hin, dass die Bevolkerung
Im 4. Jahrhundert sich wegen der drohenden Alamanneneinfalle auf den héher
gelegenen Hof zuriickgezogen hatte. Innerhalb der romischen Kastellmauern
Wifd auch der Bischofssitz und die Kathedrale gelegen haben, deren erster Bau
In die erste Hilfte des 5. Jahrhunderts datiert wird’®. Um 451 ist urkundlich
Asinio, Bischof von Chur, bezeugt’. Fiir ihn unterschrieb damals auf einer
Mailinder Synode Bischof Abundantius aus Como: episcopus ecclesiae Curien-
Sis primae Rhaetiae. Der Churer Bischof trat damit in dem Zusammenhang auf,
der sich aus der allgemeinen Verwaltungsgliederung und der kirchlichen Stel-
lung von Mailand auch fiir die Raetia prima als der bestimmende Faktor im
Spatrémischen Verfassungsleben des 4./5. Jahrhunderts ergab”. Aus diesen
yel‘bindungen geht aber auch deutlich hervor, dass die Christianisierung wohl
Im spateren 4. Jahrhundert von Siiden her nach Graubiinden vordrang. Dies
Wiederum kann vielleicht ein Geschehen in Vicosoprano im Bergell um 370
bekréiftigen, als ein Glaubensbote Gaudentius um seiner Titigkeit willen ange-
griffen wurdes. Aus der gleichen Zeit bezeugt ja auch eine Inschrift mit XP, den
Initialen von Christus, sowie den Buchstaben A und Q die Christianisierung im
Wallis??,

Das frithe Christentum wiirde sich in Graubiinden somit wie im Wallis in
das ausgehende 4. Jahrhundert datieren lassen. Dies bestitigen u.a. die vielen
gcosteten Bestattungen von Bonaduz/Valbeuna, die im Welschdorfli aufgezeig-
te Priesterbank, die Grabkammer auf dem Friedhof bei St. Stephan sowie die
Anlage von Schiers, die alle eine Christianisierung im §. Jahrhundert vorausset-
2en. Bischof Asinio wire somit vielleicht nicht der erste Bischof der Raetia
Prima,

Wie steht es nun mit der christlichen Kunst im 5. Jahrhundert in Graubiin-
den? Auf die Wandmalereien mit den kranztragenden Figuren in der Grabkam-
" SENNHAUSER (oben Anm. 64) 193. F. OswaLD — L. SCHAEFER — H. R. SENNHAUSER, Vorromani-
5 sche Kirchenbauten. Katalog der Denkmiler bis zum Ausgang der Ottonenzeit (1966-1971) 50f.

H. BirrNER, Frithmittelalterliches Christentum und frinkischer Staat zwischen Hochrhein und

Alpen (1961); ders., Christentum und frinkischer Staat in Alemannien und Ritien wihrend des

8. Jh., in: Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 43,1949,1—27. 132—-150. H. BUTTNER — I,

MULLER, Frithes Christentum im Schweizerischen Alpenraum (1967). R, HEUBERGER, Ritien im

A!tertum und Frithmittelalter (1971 = Nachdruck nach Schlernschriften 20, 1932). G. LOHLEIN,
Die Alpen- und Italienpolitik der Merowinger im 6. Jh. (1932). Chr. SimonETT, JHGG
75 194,1974,49.
Im 4. Jahrhundert entstanden das Bistum von Como, Bergamo und Novara. FARNER (oben
Apm. 69) 114.
BUTTNER (0ben Anm. 74, 1961) 113. FARNER (
Jahre Bistum Chur (1950) 165.
DEGEN (oben Anm. 6) 144 Abb. 30,3.

76 oben Anm. 69) soff. R. HENGGELER, in: 1500

77

181



Abb. 26 Abb. 27
Chur/Kathedrale, Reliquienkastchen. Chur/Kathedrale, Reliquiensarkophag
Domschatz Chur aus Marmor. Domschatz Chur

mer unter St. Stephan wurde bereits hingewiesen. Erwahnt wurde bei dieser
aber auch der Stollen unter der Apsidiolenplatte. In diesem Stollen konnte leicht
ein kleiner Kasten oder eine Blichse aus Metall mit Reliquien untergebracht
werden. Metallreliquiare, wie das pyramidenformige Kastchen aus vergoldetem
Kupferblech (Abb. 26), waren meist in kleine Steinsarkophage eingeschlossen’®
(Abb. 27). Beide Gegenstinde stammen aus dem Sepulcrum des Hochaltars der
Kathedrale von Chur. In dem Miniatursarkophag fand sich auch ein Elfenbein-
kastchen mit der Darstellung von Askulap, dem romischen Gott der Heilkunde,
auf dem Deckel, das spater als Reliquienbehalter bentitzt wurde (Abb. 28)7°.
Den gleichen Befund kennt man auch aus der Kirche St. Lorenz in Paspels, wo
ein Reliquienkistchen mit Medaillons und Kreuz oder Christogramm in einem
Miniatursarkophag aufbewahrt wurde (Abb. 29). Alle diese frithchristlichen
Reliquienbehilter datieren ins 5. Jahrhundert, das Elfenbeinkistchen wohl

78 Vielleicht handelt es sich bei dem silbernen Behalter, der vasa argentea, die 1456 in der ecclesia
inferiori sancti Stephani gefunden wurde und in der man Reste von Hostie zu erkennen glaubte,
um das Reliquiar aus dem Loculus unter der Apsidiolenplatte, vgl. SULSER-CLAUSSEN (oben
Anm. 64) 146. Chr. CAMINADA, Der Hochaltar der Kathedrale von Chur, ZAK 7,1945,23—38.
SENNHAUSER (oben Anm. 64) 217.

7°  SPATANTIKE UND FRUHES CHRISTENTUM (oben Anm. 5) 565ff. W. F. VoLBACH, Elfenbeinarbeiten
der Spatantike und des frithen Mittelalters (1976°).

182



Abb. 28
Chur/Kathedrale, Elfenbeinkistchen mit Aeskulap, um 4o0. Domschatz Chur

noch in das spitere 4. Jahrhundert. Das Christogramm selbst auf dem Kistchen
aus Paspels erinnert an jenes auf dem labarum, auf der Kaiserstandarte, auf
jener Miinze von Constantin dem Grossen (Abb. 14).

Reliquien gewihrten den in der Grabkammer beigesetzten Toten die Nihe
der «sepultura ad sanctos». Ein Grab in der Nihe von Martyrergebeinen zu
haben, begehrten viele Christen®. Und so dringten sich christliche Bestattun-
gen daher formlich um Mirtyrergebeine, die besonders seit dem 4. Jahrhundert
in grésserer Zahl angelegt wurden. Und als es dann Mode wurde, Martyrerge-

KOTTING (0ben Anm. 51) 24ff. SENNHAUSER (oben Anm. 64) 216F.

183



Abb. 29
Paspels/Kirche St. Lorenz, Reliquienkastchen, frithes 5. Jh. n. Chr. Domschatz Chur

beine zu zerteilen, konnten Reliquiengraber auch in Friedhofskirchen und
privaten Grabbauten die echten Martyrergraber ersetzen®!.

Es liegt nun wohl nahe, dass in der Grabkammer unter St. Stephan im
mittleren 5. Jahrhundert im Loculus unter der Apsidiolenplatte Reliquien des
Stephanus aufbewahrt wurden, da die tiber der Grabkammer um 500 errichtete
Kirche dem Erzmartyrer Stephanus gewidmet war®?, Thm gewidmete Friedhofs-
kirchen waren im spateren 5. und 6. Jahrhundert sehr haufig. St. Stephan verlor
dann erst an Bedeutung, als nebenan die Luciuskirche, die im ausgehenden 8.
Jahrhundert iiber dem Grab des verehrten raetischen Bekenners Lucius erbaut
wurde, als Friedhofskirche gebraucht wurde®.

8 RELIGION IN GESCHICHTE UND GEGENWART 4 (1960°) 383ff. L. REEKMANS, Les cryptes des
martyrs romains. Etat de la recherche. Atti del IX Congr. Int. Arch. Crist. 1975 (1978) 275ff.

82 SuLsER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 147 ff.

8 H. BUTTNER, Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen §3,1959,81—104. 1/1—212. O. P. CLA-
VADETSCHER, Das Bistum von Chur, in: Helvetia Sacra 1,1, 1972,449ff. Bereits friher wurde die
Vermutung geiussert, dass die Grabkammer unter St. Stephan mit ihren im Boden eingetieften
formae, den Grabgruben, fiir eine bestimmte Gruppe von Menschen erstellt wurde, die sich
wohl in der Nihe der Stephanus-Reliquien bestattet wissen wollten. Der Erbauer dieser kostbar
ausgestatteten Grabkammer diirfte wohl nur unter den Churer Bischofen gegen die Mitte des
5. Jahrhunderts zu suchen sein, in der Zeit, als wir von Bischof Asinio Kunde haben. Das Bistum
Chur, am wichtigen Verkehrsknotenpunkt der Siid-Nord-Verbindung, diirfte, wie wir bereits
vermuteten, aber schon im spateren 4. Jahrhundert entstanden sein, zur selben Zeit etwa wie
jenes in Octodurum im Wallis, das 381 bezeugt ist. Die frithesten Churer Bischofe miissten
daher an anderer Stelle bestattet sein, vielleicht in der Andreasmemorie, die auf dem Platz von
St. Luzi stand und alter als St. Stephan war. Im Friedhof am Mittenberg erhoben sich seit der
Mitte des 5. Jahrhunderts folglich zwei Memorien, die einige Jahrzehnte nacheinander entstan-
den waren. Ausgestattet mit Reliquien prominentester Martyrer, waren sie wahrscheinlich
bischofliche Stiftungen und Ruhestatten von Churer Bischofen.

184



Nach diesen Betrachtungen darf abschliessend eine Frage noch aufgeworfen
und zogernd vielleicht auch erortert werden. Bei dem in der Grabkammer von
Bau II in Bonaduz/Valbeuna bestatteten Toten, in dessen Nihe weitere Tote
beigesetzt waren, konnte es sich vielleicht um einen Martyrer oder Glaubensbe-
kenner gehandelt haben, einen Glaubensboten, der die Lehre von Christus im
spateren 4. oder fritheren 5. Jahrhundert von Siiden her nach Raetien gebracht
hatte, vergleichbar jenem Glaubensboten Gaudentius in Vicosoprano, von dem
wir horten. Diesen Glaubensbekenner in Bonaduz jedoch mit seinem Namen zu
nennen, dirfte schwieriger sein, da einerseits die uns fiir Raetien bekannte
Geschichtsschreibung nur einen Glaubensbekenner nennt, namlich den heiligen
Lucius, andererseits die Ausgrabungen in Bonaduz selbst manche Fragen heute
nicht mehr eindeutig beantworten lassen. Verlockend wire aber der Gedanke,
dass es sich bei dem in Bonaduz beigesetzten Toten vielleicht eben um jenen
einheimischen Glaubensbekenner Lucius gehandelt haben konnte, der spater
nach Chur tiberfithrt und zu dessen Ehren eine Krypta gebaut worden wire.

Verfolgen wir dessen Spuren. Dazu miissen wir uns vielleicht einige Begeben-
heiten des 8. Jahrhunderts vor Augen fiihren. Uberliefert ist aus jener Zeit u.a.
ein Unternehmen von Praeses Viktor von Chur, der die Gebeine des heiligen
Gallus aus dem Bodenseekloster zu stehlen versuchte. Dieses Unternehmen
hitte wohl kaum stattgefunden, wenn in Chur in jener Zeit bereits ein an
Bedeutung dem heiligen Gallus annahernd entsprechender Heiliger vorhanden
gewesen wire. So gab vielleicht gerade der missgliickte Raubzug Anlass, sich
auf den einheimischen Gottesmann Lucius zu besinnen, an den wohl kaum
mehr Erinnerungen lebendig geblieben waren. Praeses Viktor forderte vielleicht
personlich sogar die Verehrung des bisher unbekannten raetischen Bekenners,
um seine erlittene Demiitigung auszumerzen.

Fir eine solche Annahme spriche, dass die Anfinge des Luciuskultes wahr-
scheinlich nicht iiber das 8. Jahrhundert zuriickreichen und die Luciusvita®*
ihrerseits an topographischen und chronologischen Aussagen wenig aufschluss-
reich ist. Sie ist angefiillt mit Zitaten, die sich eher an theologisch Gebildete als
an das Volk richtete. Der Verfasser der Luciusvita diirfte somit wohl auch im
bischoflichen Lehrkreis selbst zu suchen sein.

Nach Iso Miiller hitte Lucius gegen das Ende der Christianisierungsepoche,
als die Stadt Chur selbst bereits christianisiert war, gewirkt, also im spiteren
4. oder frithen 5. Jahrhundert. Zwischen dem Leben des raetischen Glaubensbe-
kenners und seiner karolingischen Vita fehlen jedoch samtliche schriftlichen

* P.1. MULLER, Die karolingische Luciusvita, JHGG 85,1955,1ff.; ders., Zur karolingischen
Hagiographie, Kritik der Luciusvita, Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte
14,1956,5ff.; ders., Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12. Jahrhundert, Zeitschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 48,1954,96ff. SULSER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 160f.

185



Zwischenglieder. Den Namen Lucius bezeichnet Iso Miiller als romisch, wobei
seine Form auf eine kirchliche Herkunft hindeutet®. Somit wire ein weiterer
Anhaltspunkt fiir den aus dem Stiden stammenden Lucius gegeben.

Zu jener Zeit, als die Vita des Heiligen entstand, wurde im 8. Jahrhundert
zu seinen Ehren eine Krypta erstellt. Diese Anlage von St. Luzi setzt eine
Verehrung aber schon voraus, wobei der Zeitraum vom Einsetzen der Vereh-
rung bis zur Ubertragung in die Krypta nicht unbedingt gross gewesen sein
muss.

Das urspriingliche Grab des einheimischen Heiligen ist nicht bekannt, und
die Anfinge seines Kultes liegen im dunkeln. Sicher ist nur, dass sich die
Gebeine des heiligen Lucius vor 823 in dem karolingischen Neubau der An-
dreas-Lucius-Kirche befanden, denn Bischof Viktor III. klagt in einem Brief an
Ludwig den Frommen, dass der Leib des Bekenners gestohlen worden sei. Das
Necrologium Curiense tiberliefert seinerseits eine translatio Sancti Lucii confes-
soris®; diese muss sich somit wohl auf die Uberfithrung von einem uns unbe-
kannten Grabplatz in die Ringkrypta beziehen. Konnte dieser unbekannte
Grabplatz vielleicht nun in Bonaduz gelegen haben, wo in dem um 400 erstell-
ten Grabbau II ein einzelner Erwachsener in der Grabkammer einst beigesetzt
worden war? Konnte es sich bei diesem Toten gar um den raetischen Glaubens-
bekenner Lucius handeln, dessen Gebeine Praeses Viktor im 8. Jahrhundert von
Bonaduz nach Chur hitte iiberfithren lassen®”? Praeses Viktor begehrte wohl
den echten Leib eines Heiligen anstelle der sicher nur bescheidenen Apostelreli-
quien. Vielleicht ersetzte ihm der raetische Bekenner Lucius somit den heiligen
Gallus.

Diese hier dargestellten Uberlegungen sind nun leider nicht zu beweisen. Es
dirfte aber immer wieder niitzlich sein, einzelne Funde und Befunde von
verschiedenen Gesichtspunkten aus zu betrachten und diesbeziigliche Fragen
neu zu uberdenken. Vielleicht werden spitere Ausgrabungen diese Fragen
einmal beantworten konnen.

Ein weiter Weg wurde zuriickgelegt. Die historischen, religionshistorischen
und ikonographischen Darlegungen im Mittelmeerraum bildeten die Grundla-
ge, um den Wandel vom antiken, heidnischen zum christlichen Glauben aufzu-
zeigen und auf dieser Basis die Vorginge in Graubiinden selbst verstehen zu
lernen.

8 MULLER (oben Anm. 84, 1955) 37f. J. Jup, Zur Geschichte der biindnerromanischen Kirchen-
sprache, JHGG 49,1919,1ff. 17. 28-29.

% MULLER (oben Anm. 84) 51. SULSER-CLAUSSEN (oben Anm. 64) 160f.

% Der Friedhof von Bonaduz/Valbeuna scheint nach den Funden im 8. Jahrhundert nicht mehr
beniitzt worden zu sein, vgl. SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER (oben. Anm. 60, 1980) 49.

186



Aus diesen Ausfithrungen wurde ersichtlich, dass in Graublinden bis in die
zweite Halfte des 4. Jahrhunderts antiken Gottern geopfert und die Toten nach
antiker, heidnischer Sitte bestattet wurden. Die geosteten Griaber des 5. Jahr-
hunderts von Bonaduz/Valbeuna, von St. Stephan in Chur und Schiers setzen
eine Christianisierung aber bereits voraus. Somit wird die Christianisierung in
Graubiinden im spiteren 4. Jahrhundert begonnen haben, in der selben Zeit, in
der auch das Wallis christianisiert wurde. Das 4. Jahrhundert war ja auch fur
die Christianisierung im Mittelmeerraum von entscheidender Bedeutung, nach-
dem Kaiser Constantin vom Jahre 312 an das Christentum tolerierte und gar
begiinstigte.

Die beiden Bilder, das Elfenbeinkistchen mit Askulap, dem Gott der Heil-
kunde (Abb.28), und das Metallkistchen mit Kreuz und Christogramm
(Abb. 29), mogen gleichsam stellvertretend fiir diese Darlegungen stehen. So
versinnbildlichen das Elfenbeinkastchen mit seiner antiken, heidnischen Dar-
stellung, das als Medizin- und spiter als Reliquienbehilter bentitzt wurde, und
das ausschliesslich fiir Reliquien gedachte Metallkdstchen mit seinen christli-
chen Symbolen den Ubergang von der antiken, heidnischen zur christlichen
Religion.

Abkiirzungen

AM Mitteilungen des Deutschen Archaologischen Instituts, Athenische
Abteilung

AntK Antike Kunst

BM Biindner Monatsblatt

Bull. Ant.  Bulletin van de Vereeniging tot Bevordering der Kennis van der

Beschav.  Antieke Beschavings te’s-Gravenhage

ByzZ Byzantinische Zeitschrift

CAA Cahiers archéologiques, Fin de I’antiquité et moyen age

DOP Dumbarton Oaks Papers

JbSGUF  Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fiir Ur- und Friihgeschichte

JHGG Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden

Marb]b Marburger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft

RAC Reallexikon fiir Antike und Christentum

RivAC Rivista di Archeologia Cristiana

RM Mitteilungen des Deutschen Archaologischen Instituts, Rémische
Abteilung | |

SNR Schweizerische Numismatische Rundschau

SRMC Schriftenreihe des Ratischen Museums Chur

ZAK Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte

Abbildungsnachweis: Sofern nicht anders vermerkt, stammen die Photos zu den Abbil-
dungen vom Ritischen Museum Chur.

187






	Antike Religionen und frühes Christentum : heidnischer und christlicher Glaube, Kult und Grabbrauch in Graubünden

