
Zeitschrift: Jahrbuch der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 116 (1986)

Artikel: Antike Religionen und frühes Christentum : heidnischer und christlicher
Glaube, Kult und Grabbrauch in Graubünden

Autor: Metzger, Ingrid R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-596021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-596021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antike Religionen und frühes Christentum.
Heidnischer und christlicher Glaube, Kult und

Grabbrauch in Graubünden

Von Ingrid R. Metzger

Hans Erb, in dankbarer Erinnerung

Um die religionshistorischen Vorgänge in Graubünden während der ersten
Jahrtausendhälfte verstehen zu können, muss eine allgemeine Grundlage dazu
erst geschaffen werden. Das heisst, der politische und religiöse Hintergrund, vor
dem sich der Wandel vom antiken oder heidnischen Glauben zum christlichen
vollziehen konnte, muss vorerst erhellt werden. Und dies wiederum bedeutet,
dass wir uns zunächst mit der hellenistischen Zeit auseinanderzusetzen haben1,
da die Spätantike ja auf dem Hellenismus aufbaute.

Und gerade diese Zeit mit ihren vielschichtigen Bildern in einem Abriss
wiederzugeben, bedürfte eigentlich eingehenderen Ausführungen. Die hier
gegebene Darstellung dieser reichen und äusserst interessanten Epoche darf
deshalb auch nur als Streiflicht gewertet werden, um jene tiefgreifenden Ereignisse
überhaupt verstehen zu können.

Durch die Eroberungen des Nahen Ostens durch Alexander den Grossen in
der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts v. Chr. verstärkten sich die Kontakte
zwischen der griechischen Welt und dem Orient2. Sie erschlossen den Griechen
neue Märkte für ihre Handelsgüter und boten ihnen gute Möglichkeiten zur
Auswanderung und zur Gesundung ihrer wirtschaftlichen Verhältnisse3. Die
Eroberungen Alexanders führten aber auch dazu, dass griechische Kultur in das
ganze östliche Mittelmeergebiet getragen wurde. Sie selbst nahm ihrerseits
ägyptische, mesopotamische, persische und indische Kultur in sich auf. In
diesen Kreis der hellenistischen Kultur ist vom 3. vorchristlichen Jahrhundert
an auch Rom miteinzubeziehen4. So bot der Hellenismus, besonders dann unter
1 H. Bengtson, Griechische Geschichte, Handb. der Altertumswissenschaft III, 4 (i960) 2.85ff. Das

Zeitalter des Hellenismus. T. B. L. Webster, Hellenismus (1966). A. Momigliano, Hochkultu-
ren im Hellenismus. Die Begegnung der Griechen mit Kelten, Römern, Juden und Persern (1979).
D. Schlumberger, Der hellenisierte Orient (1969). K. Schefold u.a., Die Griechen und ihre
Nachbarn, Propyläen Kunstgeschichte 1 (1967). G. Walser, Hellas und Iran (1984).
M. Rostovtzeff, Geschichte der Alten Welt, 3 Bde. (1941/42); ders., Die hellenistische Welt.
Gesellschaft und Wirtschaft, 3 Bde. (1955). M. Austin - P. Vidal-Naquet, Gesellschaft und
Wirtschaft im alten Griechenland (1984).

4 M. Rostovtzeff, Gesellschaft und Wirtschaft im römischen Kaiserreich, 2 Bde. (o. J.). Th.
Kraus u.a., Das Römische Weltreich, Propyläen Kunstgeschichte 2 (1967). H. Käi-iler, Rom
und sein Imperium (1964). P. Grimal, Römische Kulturgeschichte (1961). Ausführliche Literatur

bei H. A. Stützer, Das antike Rom (1979).

147



den Diadochen, den Nachfolgern Alexanders des Grossen, in politischer und
religiöser Hinsicht ein recht vielfältiges Bild5.

In religiöser Hinsicht setzte die hellenistische Zeit die vorhergehende fort.
Doch sind zwei wichtige Aspekte neu zu berücksichtigen: erstens die erweiterte
Kenntnis der Welt, die den Griechen neue und riesige Gebiete eröffnete, sowie
die grossen technischen und naturwissenschaftlichen Fortschritte, zweitens,
was für das Verständnis jener Zeit sehr wichtig ist, die Verlagerung der
Brennpunkte des geistigen Lebens in Länder mit fremder Bevölkerung und als Folge
davon die Vermischung der Griechen mit dieser.

Dieser neuen Weltlage, gegeben durch die Eroberungen Alexanders des

Grossen in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts v. Chr. und die damit
verbundenen neu erschlossenen Gebiete mit fremden Kulturen und Religionen,
konnte die lokalgebundene griechische Religion nicht mehr genügen. Diese

neue Weltlage forderte Götter der Oikumene. Die alten griechischen Götter
konnten nicht in fremden Boden verpflanzt werden und blieben so literarisch
und offiziell. Die in fremden Ländern aber lebenden Griechen verehrten wie seit
alters her so auch jetzt die Götter des Landes, in dem sie nun lebten. Somit
konnte es nicht ausbleiben, dass die Griechen sich die religiösen Ideen der sie

umgebenden Völker und deren Denkweise aneigneten.
Die erweiterten Kenntnisse der Welt und das Zusammenleben mit anderen

Kulturvölkern ergaben den Kosmopolitismus und als Folge davon eine
kosmopolitische Religion. Obwohl die Philosophie die Götter der verschiedenen
Völker als Ausdruck derselben göttlichen Macht zu erklären versuchte, nützte
dies wenig. Denn dieser bunte Polytheismus der verschiedenen Völker
entsprach keineswegs den durch die neue Weltlage bedingten Bedürfnissen des

Individuums. Und so lag der Gedanke an einen einzigen Lenker der Welt nahe.

Das Endziel der kosmopolitischen Religion musste ein Monotheismus sein.

Die griechische Welt entsprach somit in der hellenistischen Zeit weder den

damals herrschenden Vorstellungen des Universums noch den erweiterten
Kenntnissen der Oikumene, auch nicht den staatlichen und politischen Verhältnissen

jener Zeit. Der Staatsgedanke jener Zeit fand seinen religiösen Ausdruck
im Herrscherkult, der die Untertanen eines Königs zusammenfasste. Zu einer

5 M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion z, Die hellenistische und römische Zeit,
Handbuch der Altertumswissenschaft V, z (1961). H. Ringgren - A. v. Strom, Die Religionen
der Völker (1959) 366ff. Lexikon der Alten Welt (1965) Z580IF. und 586ff. Spätantike und
frühes Christentum. Ausstellung im Liebighaus, Museum alter Plastik, Frankfurt a. M.
(1984). K. Latte, Römische Religionsgeschichte, Handbuch der Altertumswissenschaft V, 4
(i960).

148



Weltreligion wurde dieser Gedanke erst in dem von den Kaisern eingeführten
römischen Kaiserkult6. Religiös blieb dieser jedoch unfruchtbar.

Die wichtigste religiöse Frage blieb nach wie vor aber auch in der hellenistischen

Zeit wohl jene des Todes und des zukünftigen Lebens. Die eleusinischen
Mysterien der Demeter7, die später in Verbindung mit der Orphik8 diese Frage
in ihren Offenbarungen in den Mittelpunkt gestellt hatten, breiteten sich nach
dem Tode Alexanders des Grossen über die ganze griechische Welt aus und
drangen in Ägypten, Italien, Sizilien ein. Keine dieser Mysterienreligionen
konnte sich aber wegen ihres nationalen oder ihres lokalgebundenen
Untergrundes zu einer universellen Religion erheben. Universell war erst das

Christentum, für das es weder Juden noch Griechen gab, sondern nur Gläubige.
Die alte griechische Religion war eine gemeinsame, eine gemeinschaftliche

Frömmigkeit gewesen'. In der hellenistischen Zeit wurde sie nun innerlich
ausgehöhlt, sie hatte keine höheren religiösen Werte mehr zu bieten. Sie lebte
aber trotzdem noch weiter und wurde von den gebildeten und wohlhabenden
Schichten unter den Griechen als Ausdruck des Lokalpatriotismus und der
Gewissheit ihres Griechentums gepflegt10. Die Verknöcherung der alten Religion

und die neue Weltlage in hellenistischer Zeit mussten jedoch unweigerlich
zu einer religiösen Neuschöpfung führen, die das religiöse Bedürfnis des Einzelnen

zu berücksichtigen hatte. Verständlich ist dabei, dass Elemente der damaligen

wissenschaftlichen Anschauungen der Welt und des Universums Aufnahme
fanden, ebenso aber, auch fremde Kulte und Gedanken. Dies ergab jene für den
Hellenismus so bezeichnende Buntheit, aus der jeder das auswählen konnte,
was ihm persönlich zusagte, und das Entstehen von Lehren und Sekten.

Der sich nun aus dem hellenistischen Polytheismus abzeichnende
Monotheismus wurde in dem von der griechischen Wissenschaft gewonnenen und
6 Zum Kaiserkult vgl. E. Meyer, Römischer Staat und Staatsgedanke (19642). H. A. Cahn, Die

Heiligkeit des kaiserlichen Münzbildes, SNR 31,1944,43-63; 58-59. R. Degen, Antike Religionen.
Frühes Christentum, in: Ur- und frühgeschichtliche Archäologie der Schweiz 5 (1975)

12.3-146; 130. Lexikon der Alten Welt (oben Anm. 5) 1284L H. Wrede, Consecratio in
formam deorum. Vergöttlichte Privatpersonen in der römischen Kaiserzeit (1981). I. R. Metzger,

Merkur von Ottenhusen, Helvetia archaeologica 14, 1983,55/56, 205-216. Spätantike
und frühes Christentum (oben Anm. 5) 40.

7 K. Kf.renyi, Die Mysterien von Eleusis (1962). G. E. Mylonas, Eleusis and the Eleusinian
Mysteries (19743). I. R. Metzger, Das Thesmophorion von Eretria. Funde und Befunde eines
Heiligtums, Eretria 7 (1985) mit entsprechender Literatur.

8 F. Graf, Eleusis und die orphische Dichtung Athens in vorhellenistischer Zeit. Religionsge¬
schichtliche Versuche und Vorarbeiten 33 (1974).

9 E. Simon, Die Götter der Griechen (1969,19852). H. Walter, Griechische Götter (1971). W. F.
Otto, Theophania. Der Geist der altgriechischen Religion (19592). W. Burkert, Griechische
Religion der archaischen und klassischen Epoche. Die Religionen der Menschheit 15 (1977). L.
Preller, Griechische Mythologie I, Theogonie und Götter (1854, 1964s).
Vgl. die von Pausanias zur Zeit Kaiser Hadrians geschriebene Beschreibung Griechenlands und
die darin aufgeführten Heiligtümer und Kulte sowie die von römischen Kaisern dem Hellenen-
tum entgegengebrachte Liebe, angefangen bei Augustus bis Hadrian. Zu Pausanias, E. Meyer
(i954)-

149



von der Astrologie übernommenen Begriff des Universums geprägt. Die
Regelmässigkeit des Weltverlaufs, die Bewegungen der Gestirne, verlangten einen
obersten Lenker der Welt. Und diesen sah man damals im Sonnengott. Der von
seiner physischen Erscheinung beschwerte Sonnengott war jedoch nicht fähig,
ein persönlicher Gott zu sein, der sich auch um den einzelnen kümmerte, dem

er vertrauen und zu dem er in seinen Sorgen und Nöten Zuflucht nehmen
konnte11. So war der Gott des heidnischen Monotheismus wohl zu abstrakt und

zu entfernt. Weder die Schöpfung der vergänglichen Welt noch die Fürsorge für
den einzelnen Menschen konnte dem Sonnengott übertragen werden. Durch
einen öenxepoi; 9eö<;, einen zweiten Gott sozusagen oder Mittler, versuchte

man diesen Mangel zu beheben. Dieser 5s6xepo<; Seo? oder Mittler nahm
besonders in der religiösen Spekulation der Kaiserzeit einen wichtigen Platz
ein12. Einen solchen öeöxepo? 9eöi;, der sich des einzelnen erbarmte, hatte das

Christentum in Christus13.

Denn früher, als man an die alten, erdennahen Götter geglaubt hatte, war
es kein Problem gewesen, durch welche Mittel auch immer sie in das Geschehen

eingriffen. In der hellenistischen Zeit aber, als der Glaube an das Wirken der
Götter im Schwinden war, sprach man nicht mehr von ihrer Epiphanie, ihren

Erscheinungen, sondern von ihrer Kraft und ihren Machtäusserungen. So

wurden die Götter Kräfte genannt und in Kräfte verwandelt. Eine solche

Verflüchtigung der Gottesvorstellung konnte sich aber nur in der Philosophie
oder im Mystizismus ausdrücken. Die Volksreligion verlangte dagegen eine

Person, von der diese Kräfte ausgingen. Seitdem die Götter in der supralunaren
Ferne und der höchste Gott, der Sonnengott, oberhalb oder gar ausserhalb des

Himmels sich befanden, also transzendent waren, wurde das Problem des

göttlichen Eingreifens in Frage gestellt. Und so wurde ein Ssnxepo^ 9eö<;, ein

Mittler, zwischen den unvereinbaren Welten, jener der Götter und der
Menschen, notwendig.

Unter den vielen religiösen Gemeinschaften östlichen Ursprungs - ich erinnere

nur an den Kult der Isis, des Mithras, des Attis, der Magna Mater14, die sich

" Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) 97.
12 Kann der Kaiser in seinem «Iuppiter-Kostiim» vielleicht auch als Mittler, als SeütEpoq 9eö<;

bezeichnet werden? Die Kaiser förderten den Sonnenkult, weil sie in diesem einen angemessenen
Ausdruck ihrer eigenen Majestät und Herrscherstellung fanden: wie der Sonnengott über das
Universum herrscht, herrscht sein Abbild auf Erden, der Kaiser, über die Welt. In diesem
Zusammenhang sind die Kaiserbildnisse mit Strahlenkrone zu sehen.

13 Zu Christus als Messias vgl. RAC z,i954,i25off. (O. Eissfeldt) und als Basileus RAC
2,1954,1257(1. (J. Kollwitz). Zum Christusbild RAC 3,1957,iff. (J. Kollwitz). F. Gerke,
Christus (1940). J. Sauer, Strena Buliciana (1924) 303ff. Spätantike und frühes Christentum
(oben Anm. 5) 194E Zum Christentum vgl. RAC 2,1954,1138(1. (B. Kötting).

14 Die östlichen Kulte sind in Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) 8zff. darge¬
stellt. R. E. Witt, Isis in the Graeco-Roman World (1971). Ph. Bruneau, Le sanctuaire et le
culte des Divinites egyptiennes ä Eretrie. Etudes preiiminaires aux Religions orientales dans
l'Empire Romain 45 (1975). L. Vidman, Isis und Serapis bei den Griechen und Römern (1970).

150



aus dem vielfältigen Polytheismus der späthellenistischen-frührömischen Zeit
abheben, - trat eine nun immer mehr in den Vordergrund, nämlich die christliche15.

Sie beschränkte sich vorerst auf eine Schar von Jüngern, die am irdischen
Leben Jesu teilgenommen hatten und seiner gedachten. Der Apostel Paulus
legte auf den Lehren Jesu die Grundlagen christlicher Theologie, Ethik und
Eschatologie, die Kirche mit einer Weltmission war geschaffen. Paulus gründete
die ersten christlichen Gemeinden, die sich über den ganzen Osten verteilten
und sogar in Italien Eingang fanden. Diese christlichen Gemeinden stiessen
jedoch bald mit der römischen Staatsgewalt zusammen, wobei die Ursachen des
Streits nicht ganz klar sind. Vielleicht wurden die Christen deshalb verfolgt,
weil sie sich weigerten, an der im ganzen Römischen Reich dem Herrscher, dem
jeweiligen Kaiser, erwiesenen Verehrung teilzunehmen16. Trotzdem begann das

Christentum, die neue Auferstehungslehre, sich im 2. und frühen 3. Jahrhundert
zu entwickeln und weitum Fuss zu fassen. Und als Kaiser Constantin (306—337)
das Christentum dann als Religion tolerierte, hinderte nichts mehr seinen
Siegeszug17.

Der Sieg des Christentums zeigt den Bruch mit der Vergangenheit und eine

grundlegend geänderte Haltung des menschlichen Geistes an. Die Menschen
waren des alten Götterglaubens müde geworden. Begierig wandten sie sich dem
neuen Glauben zu, der Sicherheit versprach, zahlreiche Fragen beantwortete
und vor allem Theologie an Stelle von Wissenschaft und Logik stellte. Die
christliche Religion- versprach dem Menschen jenseits des Grabes Glückseligkeit.

Den Menschen genügte es, sich in diesem Leben zu unterwerfen und zu
leiden, um nach dem Tode das wahre Leben zu finden. Eine solche Geisteshaltung

war der alten griechischen, diesseitsbezogenen und lebensbejahenden
Religion fremd18.

15 C. Schneider, Geistesgeschichte der christlichen Antike, 2 Bde. (1954,19702). Spätantike und
frühes Christentum (oben Anm. 5) 97. R. Klein (Hrsg.), Das frühe Christentum im
römischen Staat. Wege der Forschung 267 (1982). R. Mc Mullan, Christianizing in the Roman
Empire (1984).

6 Zur Christenverfolgung vgl. RAC 2,1954,1159(1. (historisch, J. Vogt) und RAC 2,1954,1208!!.
(juristisch, H. Last).
Kaiserliche Verfügungen aus dem Jahre 354 ordnen die Schliessung der Tempel an und verbieten

Opfer an öffentlichen Plätzen. Diese blieben jedoch ohne nennenswerte Wirkung. Erst
Kaiser Gratian (367-383) lehnt unter dem Einfluss von Ambrosius als erster den Titel Pontifex
Maximus ab. Ebenso liess er den Altar der Viktoria entfernen. Die Senatoren weigerten sich
aber auch jetzt noch, den heidnischen Kult aufzugeben. Theodosius verbot 392 die private
Ausübung des heidnischen Kultes und ordnete 396 die Zerstörung der Tempel an. Die Entwicklung

der christlichen Kunst wurde durch die Rückkehr von Constantins Nachfolgern zu den
heidnischen Göttern beeinträchtigt.
K. Schefold, Das Diesseitige des griechischen Jenseitsglaubens, in: K. Schefold, Wort und
Bild. Studien zur Gegenwart der Antike (1975) 95-99; ders., Die Bedeutung der griechischen
Kunst für das Verständnis des Evangeliums. Kulturgeschichte der antiken Welt 16 (1983).
Frühchristliche Sarkophage in Bild und Wort, 3. Beih. zur AntK 1966,15.

151



Man nannte das Christentum auch ein Mysterium und sein Kult Mysterien.
Das Christentum unterscheidet sich durch seinen totalen Universalismus jedoch
deutlich von den verschiedenen hellenistischen-römischen Mysterienreligionen,
die alle ihren nationalen oder lokalgebundenen Charakter nie abstreifen konnten.

Das Christentum konnte seinen Sieg aber nur in Übereinstimmung mit den

zu jener Zeit allgemein verbreiteten Vorstellungen gewinnen. Der Gott der
Christen thronte im Himmel, vergleichbar dem höchsten Gott des heidnischen
Späthellenismus, dem Sonnengott. Er war wie jener erhaben, aber im Gegensatz
zum Sonnengott zugleich persönlich. Der Gott der Christen wirkte durch seinen

Willen, den er durch seine Boten, die Engel, verkündigte. Christus als öentspoc;

9eöi;, als Mittler, war eine geschichtliche Persönlichkeit und keine mythische;
durch ihn bewahrte das Christentum die Menschennähe Gottes19.

Das Christentum darf als Reaktion gegen die Philosophie des ausgehenden
Altertums bezeichnet werden und siegte, weil die Mehrzahl des Volkes die

philosophischen Gedanken sich nicht aneignen konnte. Es siegte aber auch, weil
es im Gegensatz zur alten heidnischen Religion der Spätantike den Menschen
wirkliche religiöse Werte darbot. Die heidnische Religion der Spätantike war zu
sehr im neuen Weltbild befangen und hatte zu wenig echte Religion in sich.

Mit diesem vielschichtigen und facettenreichen Bild der Spätantike als

Hintergrund dürfte es interessant sein, die frühchristliche Kunst im Spiegel der

spätantiken zu betrachten20.

Als Leitmotiv der christlichen Kunst erscheinen Darstellungen, in denen sich
die Jenseitshoffnung ausspricht. Zu nennen sind dabei vor allem die Orans und

" Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) 191L
20 J. Strzygowski, Orient oder Rom. Beiträge zur Geschichte der spätantiken und frühchristli¬

chen Kunst (1901). B. Brenk u.a., Spätantike und frühes Christentum, Propyläen Kunstgeschichte

Suppl. 1 (1977, repr. 1985). W. F. Volbach - J. Lafontaine-Dosogne u.a., Byzanz
und der christliche Osten, Propyläen Kunstgeschichte 3 (repr. 1985). W. F. Volbach - M.
Hirmf.r, Frühchristliche Kunst. Die Kunst der Spätantike in West- und Ostrom (1958). A.
Grabar, Die Kunst des frühen Christentums (1967). F. Gerke, Spätantike und frühes Christentum

(1967). Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) iijff. V. H. Elbern, Das
erste Jahrtausend. Kultur und Kunst im werdenden Abendland an Rhein und Ruhr 1 (196z).
F. W. Deichmann, Rom, Ravenna, Konstantinopel, Naher Osten. Gesammelte Schriften zur
spätantiken Architektur, Kunst und Geschichte (198z). G. Koch (Hrsg.), Studien zur spätantiken

und frühchristlichen Kunst und Kultur des Orients I (198z); II (1985). W. Ohnsorge,
Ost-Rom und der Westen (1983). Th. Klausf.r, Studien zur Entstehungsgeschichte der christlichen

Kunst 1-9, Jahrb. f. Antike und Christentum 1,1958-10,1967. H. Brandenburg, Überlegungen

zum Ursprung der frühchristlichen Bildkunst, in: Atti del IX Congr. Int. Arch. Crist.
1975 (1978) 33iff. H. P. L'Orange, Art Forms and Civic Life in the Late Roman Empire (197z).
E. Kitzinger, Byzantine Art in the Making. Main Lines of Stylistic Development in Mediterranean

Art 3 rd - 7 th Century (1977). A. Grabar, Christian Iconography. A Study of its Origins
(1968). J. Kollwitz, Das Christusbild des 3. Jahrhunderts (1953). L. Reekmans, La Chronologie

de la peinture paleochretienne. Notes et reflexions, Riv AC 49,i973,Z7iff. F. W. Deich-
mann, Einführung in die christliche Archäologie (1983) i09ff. C. v. Schönborn, Die Christusikone.

Eine theologische Hinführung (1984).

15z



der Gute Hirte mit dem Lamm über der Schulter, aber auch so beliebte Symbole
wie die Traubenlese, das Hirtenleben und Eroten. Tertullian und Clemens
Alexandrinus bezeugen im frühen z. Jahrhundert das Aufkommen
christlichparadiesischer Motive im Kunstgewerbe.

Bevor diese Bilder im einzelnen aber betrachtet werden, ist zunächst die
christliche Architektur als einer der Träger dieser Bilder zu untersuchen. Dabei
muss vorausgeschickt werden, dass die frühesten christlichen Altertümer Teil
der Kultur der römischen Kaiserzeit sind21, und die Kultur der apostolischen
Zeit und der Urkirche sich, wie wir sehen werden, von jener ihrer nichtchristlichen

Umgebung nicht unterschied. In der Frühzeit des Christentums drückte
sich das Christliche allein im Geistigen und Religiösen aus. Andacht und
Eucharistie, das Abendmahl, wurden in Privathäusern gefeiert und noch nicht
in speziell dafür gebauten Gebäuden, in Sakralbauten, für die Heiligkeit oder
Heiligung Voraussetzung war und immer sein wird.

In der Frühzeit des Christentums blieb somit die Kultstätte ein irdischer Ort,
e'n reiner Zweckbau. Der Kult heiligte nicht den Kultplatz22. Dies änderte sich
erst im zweiten Jahrzehnt des 4. Jahrhunderts, als in Tyrus im Libanon ein
Gotteshaus vollendet wurde. Als die Gemeinde sich damals zum gemeinsamen
Gottesdienst versammelte, wurde sie Zeuge eines neuen Ritus, der jedoch
uralten heidnischen wie israelitischen Bräuchen entsprach23: damals wurden
neben Eucharistie und Gebeten der Platz und das Gebäude gesegnet. In der
feierlichen Weihpredigt nannte Bischof Eusebius von Caesarea dieses Gotteshaus,

eben die Kathedrale von Tyrus, ein Abbild des himmlischen Jerusalem.
Damit leitete dieses irdische, jedoch geweihte Kirchengebäude eine neue Epoche
des Sakralbaus ein24. Und als Kaiser Constantin der Grosse im Jahre 31z die
christliche Kirche tolerierte, stand dem Entstehen einer Kirche mit Öffentlichkeitsrecht,

ja einer mit Staat und Kaisertum verbundenen Kirche nichts mehr im
Wege25.

22
Ausführlich zu diesem Thema: Deichmann (oben Anm. zo, 1983).
Apostelgeschichte 17,14: Paulus in Athen: «Der Gott, der die Welt gemacht hat und alles, was
darinnen ist, er als der Herr des Himmels und der Erde, wohnt nicht in Tempeln mit Händen

23
gemacht.»
Deichmann (oben Anm. 20, 1983) 72; ders., Vom Tempel zur Kirche. Mullus Jahrb. f. Antike

Z4
und Christentum, Erg. bd. 1,1964,52(1. Gesammelte Schriften (1982) 27ff.
J. Sauer, Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters

(19242) 102. L. Kitschelt, Die frühchristliche Basilika als Darstellung des himmlischen
Jerusalem (1938). J. G. Davies, The Origin and Development of Early Christian Church
Architecture (1952). R. Krautheimf.r, Early Christian and Byzantine Architecture (19752). C.
Mango, Byzantinische Architektur (1975). F. K. Suso, Grundzüge der Geschichte der alten

m
Kirche (1984). Ausführliche Literatur bei Brenk (oben Anm. 20) 334.
Deichmann (oben Anm. 20, 1983) 68ff. K. F. Ohr, Die Basilika in Pompei (1973) i44ff. N.
Duval, Les edifices de culte des origines ä l'epoque constantienne. Atti del IX Congr. Int. Arch.
Crist. 1975 (1978) 5i3ff. S. Guyf.r, Grundlagen der mittelalterlichen abendländischen Baukunst
(1950).

153



Von dieser Zeit an waren die Kirchenbauten nicht mehr Werke einer privaten,

bestenfalls geduldeten Religionsgemeinschaft, vergleichbar den in
spätrömischer Zeit ständig sich vermehrenden Kultstätten der vielen synkretistischen
Mysterienreligionen, sondern errangen die Stufe, die bisher den Tempeln der

olympischen Götter und Staatsgötter zustanden.

Die staatliche Anerkennung des Christentums ermöglichte fortan das freie
Schaffen der künstlerischen Kräfte im Kirchenbau und in der christlichen
Kunst, in der Gestaltung des Heiligtums zu Ehren Gottes. So wurde die Ausbildung

des Kirchenbaus in constantinischer Zeit und in den folgenden Jahrhunderten

ein wesentlich formales Problem, nachdem die Voraussetzungen dafür,
die Anerkennung des Christentums, gegeben waren26.

Der Kirchenbau wurde von constantinischer Zeit an monumental ausgestaltet

und mit einem besonderen Formenschatz versehen, so dass sich die christlichen

Kultbauten im Laufe ihrer Entwicklung von anderen Bauten städtischer
oder dörflicher Siedlungen deutlich unterschieden und so meist auch heute noch
als solche zu erkennen sind.

Dass die christlichen Kultstätten der vorconstantinischen Zeit aber einen
anderen architektonischen Charakter hatten, bezeugt die im zweiten Viertel des

3. Jahrhunderts entstandene Hauskirche von Dura-Europos am Euphrat im
heutigen Syrien (Abb. 1). Dort sind es einfache Nutzbauten, deren Räumen
keine Prinzipien des Sakralbaus zugrunde liegen27.

Frühchristliche Sakralbauten sind folglich also erst in constantinischer und
nachconstantinischer Zeit festzustellen, das heisst vom früheren 4. Jahrhundert
an. Ein gleiches Bild ergibt sich, wie wir sehen werden, auch bei der Betrachtung
der frühchristlichen Kunst. Denn erst mit dem Sakralbau waren ja die inneren

Voraussetzungen für das Werden einer eigentlichen christlichen Kunst
überhaupt gegeben.

Da das Christentum aus dem Judentum hervorging, wirkte in der apostolischen

Zeit das göttliche Bildverbot weiter28. Dies geht aus den Episteln des

Paulus deutlich hervor, wo der geistige Gottesbegriff des Urchristentums das

Bilden von Gestalten, und besonders der göttlichen, ausschloss. Dies galt auch

für Jesus Christus. Somit stand der anikonische, der nichtbildhafte Charakter
des Urchristentums dem Entstehen einer bildenden Kunst entgegen. Allmählich
scheint aber die Vergegenwärtigung von Gestalten und Ereignissen aus der

Heilsgeschichte im Bilde ein echtes Bedürfnis geworden zu sein. Und so lockerte
sich die prinzipielle Gegnerschaft gegen Bildschöpfungen christlichen Inhalts.

24 Deichmann (oben Anm. 20, 1983) S^ff. Sauer (oben Anm. 24).
27 Deichmann (oben Anm. 20,1983) i2off. C. H. Kraeling, Excavations at Dura-Europos, Final

Report 8,2: The Christian Building (1967).
28 Exodus 20,4.

154



0 5 M
' f

0 15 F

Abb. i
Dura-Europos, Hauskirche

Die ältesten Zeugnisse einer Kunst mit Darstellungen christlichen Charakters

bilden die Malereien einiger unterirdischer Mausoleen, sogenannter Cubi-
cula, die ursprünglich privat, später aber in Katakomben-Komplexe, das heisst
in unterirdische christliche Gemeindefriedhöfe, vor den Mauern Roms einbezogen

wurden29 (Abb. z). Im 2. Jahrhundert füllten meist noch Motive, wie

" J. Wilpert, Die Malereien der Katakomben Roms, 2 Bde. (1903). J. Engemann, Altes und
Neues zu Beispielen heidnischer und christlicher Katakombenbilder im spätantiken Rom,
Jahrb. f. Antike und Christentum 26, 1983,1281!. A. Nestori, Repertorio topografico delle
pitture delle catacombe romane (1975). P. Testini, Le catacombe e gli antichi cimiteri cristiani
in Roma (1967). G. B. De Rossi, La Roma sotterranea, 3 Bde. (1864/77). P- Styger, Die
römischen Katakomben (1933). L. Hf.rtling - E. Kirschbaum, Die römischen Katakomben
und ihre Märtyrer (19552). A. M. Schneider, Die ältesten Denkmäler der römischen Kirche.
Festschrift zur Feier des 200jährigen Bestehens der Akademie der Wissenschaften in Göttingen
II, Ph.-Hist. Kl. (1951) i66ff. R. Bianchi-Bandinelli, Continuitä Ellenistica nella Pittura di Etä
Medio- e tardo-Romana, in: Rivista dell' Istituto Nazionale Archeologia e Storia dell' Arte, N.
S. II 1953 (1954). H. A. Stützer, Die Kunst der römischen Katakomben (1983). W. Tronzo,
The Via Latina Catacomb. Imitation and Discontinuity in fourth Century Roman Painting,
CAA Monogr. 38 (1985). Ausführliche Literatur bei Brenk (oben Anm. 20) 335L

155



Abb. z
Rom, Coemetenum malus, Deckenmalerei in der «Kammer des Guten Hirten», i. Hälfte
3. Jh. n. Chr.

Genien, Masken, Vögel, Delphine und andere Meerwesen, Vasen, Bluten und
Girlanden in kleinteiliger Manier die Wände. Solche Wand- und Deckendekorationen

hangen vom zweiten Pompeianischen Stil ab und sind besonders fur
die romische Malerei des z. Jahrhunderts typisch. Im 3. Jahrhundert dagegen
finden wir in den Katakomben-Malereien Darstellungen des Guten Hirten

156



Abb. 3

Rom, Callixtus-Katakombe, Guter Hirte
Abb. 4
Rom, Priscilla-Katakombe, Orans

(Abb. 3)30, so in der Callixtus-Katakombe, oder einer Orans (Abb. 4)31, einer
Betenden, in der Priscilla-Katakombe, beide in Rom. Beide Figuren verleugnen
ihre Herkunft aus der antiken griechischen Kunst keineswegs, wie die Beispiele
eines schaftragenden Hirten aus Kreta aus dem 7. vorchristlichen Jahrhundert32,

in dem wir den Herdengott Hermes erkennen, und eine Göttin mit
erhobenen Armen in einem Tempelchen aus Herakleion auf Kreta aus dem 11.

30 W. N. Schumacher, Hirt und «Guter Hirt», Studien zum Hirtenbild in der römischen Kunst
vom 2. bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts, Rom. Quartalschrift f. christl. Altertumskunde und
Kirchengeschichte, 34. Suppl. Heft 1977. Der Schafträger als Geleiter der Seele auf ihrer
Jenseitsreise, Jahrb. f. Antike und Christentum, Erg. bd. 9,i982,225ff. S. Karousou, Hermes
Psychopompos, AM 76,1961,91 ff. Guter Hirte als Psychopompos auch J. Quasten, Die
Grabschrift des Beratius Nikatoras, RM 53,1938,501?. N. Himmelmann, Uber Hirten-Genre in der
antiken Kunst, Abh. der Rheinisch-Westfälischen Akademie d. Wissenschaften 65,1980. E.
Weigand, Byz Z 41,1941,111!?. 127. 421L Spätantike und frühes Christentum (oben
Anm. 5) 257f?. mit Literatur. R. Degen, Eine römische Kleinplastik: Der Schafhirt von Cham-
Hagendorn, Helvetia archaeologica 15,1984,57/60, 169-184.

1 Weigand (oben Anm. 30) 119!?. 422!?. W. Neuss, Die Oranten in der altchristlichen Kunst,
12

Festschrift für P. Clemen (1916) i3off.
W. Fuchs, Die Skulptur der Griechen (1969) 26 Abb. 9 Bronzestatuette 630/20 v. Chr. Staatliche
Museen Berlin-West.

157



Abb. 5

Rom, Callixtus-Katakombe, Deckenmalerei in der Lucinagruft, um 2.2.0 n. Chr.

Jahrhundert v. Chr.33 zeigen, deren Gestus auf ihre Epiphanie hinweist34. Bei

den beiden Gestalten, dem Guten Hirten und der Orans in der Callixtus- und
33 Simon (oben Anm. 9) 62. Abb. 57. F. Matz, Grosse Kulturen der Frühzeit. Kreta. Mykene.

Troja (1957) Taf. 59 Tönernes spätminoisches Idol, 16. Jahrhundert v. Chr. Figur mit erhobenen

Armen und nach aussen geöffneten Händen, Gestus als Ausdruck der Epiphanie.
34 G. Neumann, Gesten und Gebärden in der griechischen Kunst (1965) 78ff. Beten. Matz (oben

Anm. 33) 84.

158



der Priscilla-Katakombe, ist es aber noch nicht sicher, ob sie christlich gedeutet
werden dürfen35. Anders verhält es sich dann im Cubiculum Y der bereits öfters
genannten Callixtus-Katakombe, wo eine Darstellung von Daniel zwischen je
einem Löwen das zentrale Deckenmedaillon bildet (Abb. 5), eine Darstellung,
die analog zu jener des Guten Hirten zwischen Schafen aufgebaut ist. Ausserhalb

des Daniel-Medaillons sind der Schafträger, Oranten und Genien dargestellt.

Bukolische Szenen, Blüten und Delphine zieren die Wände und vor allem
der unter der Kürbislaube ruhende Jonas. Der ruhende Jonas gehört später zu
den meist dargestellten Motiven in einem dreiszenigen Zyklus mit Meereswurf,
Ausspeiung und Ruhe des Propheten (Abb. 6)36.

Abb. 6
Rom, Lateran-Museum, Sarkophag

In der Callixtus-Katakombe lässt sich jedoch deutlich erkennen, wie christliche

Gestalten allmählich in die für die Wohnhäuser ausgebildete Dekorationsweise

eingefügt werden. In anderen, vielleicht nur wenig älteren Cubicula
erscheinen nun Noah, das Abrahamsopfer (Abb. 7)37, das Quellwunder Moses',
aber auch Szenen aus dem Neuen Testament, so die Taufe Christi, die Heilung
des Gichtbrüchigen, die Auferstehung des Lazarus und die Samariterin am
Brunnen sowie Maria mit dem Kinde (Abb. 8).

33
J. Engemann, Untersuchungen zur Sepulkralsymbolik der späteren römischen Kaiserzeit
(1973). H. Rahner, Griechische Mythen in christlicher Deutung (19843). K. Weitzmann,
Survival of Mythological Representations in Early Christian and Byzantine Art and their impact
on Christian Iconography, VI. Transformation of Mythological into Christian Scenes, DOP

3<
14-1960,J7ff.
E. Stommel, Zum Problem der frühchristlichen Jonasdarstellungen, Jahrb. f. Antike und
Christentum 1, 1958,112#. J. Engemann, Jahrb. f. Antike und Christentum 10,1967,250.
Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) 24iff. mit ausführlicher Literatur; 318.
Die Darstellung des Abrahamsopfers scheint eine eigene ältere Bildtradition zu haben, die einen
Zusammenhang mit jüdischen Bildtraditionen nahelegt, vgl. dazu Spätantike und frühes
Christentum (oben Anm. 5) 320.

159



Abb. 7 Rom, Katakombe an der Via Latina, Abrahams Opfer

160



Abb. 8 Rom, Priscilla-Katakombe, Madonna mit dem Kind

161



In dieser Kunst der ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts sind christliche Darstellungen,

Szenen des Alten und Neuen Testamentes, erst in bescheidener
Auswahl zu finden. Diese Malerei aber mit ihren ersten christlichen Bildern gehört
zur allgemeinen Malerei Roms im 3. Jahrhundert. Sie ist noch keine christliche,
sondern eine römische.

Ganz anders dagegen sind in Dura-Europos am Euphrat in Syrien die
Malereien des Baptisteriums der aus dem zweiten Viertel des 3. Jahrhunderts
stammenden Hauskirche, auf die bereits hingewiesen wurde38. Da diese

Darstellungen die einzigen erhaltenen Zeugnisse kirchlicher Malerei in vorconstan-
tinischer Zeit überhaupt sind, kommt ihnen grosse Bedeutung zu. Auf der
Rückwand dieses Baptisteriums ist das Bild des Schafträgers, nun mit rein
christlichem Inhalt, und darunter eine Darstellung von Adam und Eva zu sehen.

Auf den in Zonen gegliederten Seitenwänden finden sich Bilder des geheilten
Gichtbrüchigen mit dem Bett auf dem Rücken und von Jesu, der die wunderbare

Heilung vollzieht, indem er seinen Arm nach dem im Bett Liegenden hin
ausstreckt (Abb. 9), Jesu auf den Wassern, das Paradies der Glückseligen, die
Samariterin mit ihrem Eimer und das Bild von David und Goliath.

In Dura-Europos fehlen somit neutrale oder gar heidnische figürliche Motive,

die in den Cubicula der Katakomben vorwiegen. Die Vorbilder der Fresken

von Dura-Europos, wohl die ältesten christlichen Darstellungen im Osten,
entstanden gegen 200 n. Chr. und somit etwa gleichzeitig mit den ältesten

christlichen Katakomben-Fresken des frühen 3. Jahrhunderts in Rom. Das
dichte Überziehen der Wände mit Darstellungen, das ganze malerische

Wandsystem, hat aber nichts mit dem gleichzeitigen in Rom zu tun, sondern vielmehr
mit jenem jüdischer Synagogen (Abb. 10).

Das Nebeneinander von heidnischen und christlichen Werken in ein und
derselben Werkstatt lässt sich nun besonders schön an der römischen Sarko-

38 Grabar (oben Anm. 20) 67ff. setzt die Malereien von Dura-Europos in Beziehung zu jenen der
Katakomben. Brenk (oben Anm. 20) 27E Gerke (oben Anm. 20) 25, die Bilder in der Synagoge
von Dura-Europos setzen ältere hellenistische Bildzyklen voraus.

162







phagplastik ablesen39, selbst aber auch an der spätantiken Reliefkeramik, an
Lampen und Bodenmosaiken40. Somit dürfte eine christliche Ikonographie in
heidnischen Werkstätten entstanden sein.

Während in den unterirdischen Grabstätten Roms bereits einzelne christliche

Bilder angebracht wurden, Hessen sich Christen im 3. Jahrhundert noch in
durchaus mit nichtchristlichen Motiven geschmückten Sarkophagen bestatten.
Dies zeigt deutlich der monumentale Sarkophag des Prosenes (Abb. 11)41, eines
kaiserlichen Freigelassenen und Hofbeamten, der im Jahre 217 receptus ad
deum, zu Gott zurückgeführt wurde. Prosenes ist durch diese Inschrift als
Christ ausgewiesen. Kasten und Deckel des Sarkophages enthalten jedoch keine
christlichen Motive, sondern solche der Allegorik der antiken Grabeswelt, wie
Genien, Greifen, Eroten. Dass damals im frühen 3. Jahrhundert alles auf das
Christentum Hinweisende noch fast verschämt angebracht wurde, zeigt die auf
einer Nebenseite dieses Sarkophages verbannte christliche Inschrift.

E. v. Mercklin, Untersuchungen zu den antiken Bleisarkophagen, Berytus 6,1941,5 3tl. Th.
Klausfr-F. W. Deichmann, Frühchristliche Sarkophage in Bild und Wort, 3. Beih. zur AntK
1966. Repertonum der christlich- antiken Sarkophage, 1. Hrsg. von F. W. Deichmann, bearbeitet

von G. Bovini - H. Brandenburg (1967). E. Weigand, Byz Z 41,1941,10411.; 4o6ff. H. v.
Campenhausen, Die Passionssarkophage. Zur Geschichte eines altchristlichen Bilderkreises
Marb Jb (1929). H. Brandenburg, Stilprobleme der frühchristlichen Sarkophagkunst Roms im
4- Jahrhundert, RM 86, I979,439ff. E. Stommel, Beiträge zur Ikonographie der konstantinischen

Sarkophagplastik. Theophaneia 10 (1954). H. U. v. Schönbeck, Die christliche
Sarkophagplastik unter Constantin, RM 5i,i936,238ff.; 332ff. K. Eichner, Die Werkstatt des sog.
dogmatischen Sarkophags. Untersuchungen zur Technik der constantinischen Sarkophagplastik

in Rom (Diss. Heidelberg 1977). W. Wischmeyer, Die Tafeldeckel der christlichen Sarkophage

konstantinischer Zeit in Rom. Studien zu Struktur, Ikonographie und Epigraphik, Rom.
Quartalschrift f. christ. Altertumskunde und Kirchengeschichte, 40. Suppl. Heft 1982. G. M. A.
Hanfmann, The Season Sarcophagi (1951). G. Koch — H. Sichtermann, Römische Sarkophage,

Handb. d. Archäologie (1982). J. Fink, Mythologische und biblische Themen in der
Sarkophagplastik des 3. Jahrhunderts, Riv AC 57,1962,112(1. Spätantike und frühes
Christentum (oben Anm. 5) 3i8ff. mit ausfuhrlicher Literatur. F. Gerke, Die christlichen Sarkophage

der vorkonstantinischen Zeit. Studien zur spatantiken Kunstgeschichte 11 (1940). B.
Andreae, Symposion über die antiken Sarkophage (1984). G. Wilpert, I sarcofagi cnstiani
antichi (1929/1936). D. Stutzinger, Die frühchristlichen Sarkophagreliefs aus Rom. Untersu-

40
chunSen zur Formveränderung im 4. Jahrhundert n. Chr. (Diss. Bonn 1982).
J. W Hayes, Late Roman Pottery (1972). J. W. Salomonson, Spatromische rote Tonware mit
Reliefverzierung aus nordafrikanischen Werkstatten, Bull. Ant. Beschav. 44,1969^. J.
Garbsch, Spatantike Sigillata-Tabletts, in: Acta Rei Cretar. Rom. Fautores Suppl. 5 (1980)
178E H. Menzel, Antike Lampen im Rom.-Germ. Zentralmuseum zu Mainz (1969). Zu den

41
Bodenmosaiken vgl. Kraus (oben Anm. 4) 316L Brenk (oben Anm. 20) 335L
Repertorium (oben Anm. 39) 387 Nr. 929 Taf. 148. H. U. Istinsky, Marcus Aurelius Prosenes,
Freigelassener und Christ am Kaiserhof, Akad. d. Wissenschaften und d. Literatur, Abh. d.
Geistes- u. Sozialwissenschaftl. Kl. Mainz (1964) ii3ff. Spätantike und frühes Christentum
(oben Anm. 5) 318.

165



Abb. Ii
Rom, Park Villa Borghese, Sarkophag des Prosenes

Einer der ältesten Sarkophage mit christlichem Bildschmuck wird aber wohl
jener von S. Maria Antiqua in Rom (Abb. 12) sein42. Dargestellt sind der

Schafträger und die Taufe Christi im Jordanwasser, die Orans und daneben der
ruhende Jonas sowie der Meeresgott Neptun. Die christlichen Motive, die Ruhe
des Jonas und die Taufe, sind gleichsam eingebettet in Neutrales, wie die

Orans, den Lesenden und den Schafträger, oder Profanes, wie die Fischer bei
der Taufe am Jordan, Bukolisches, wie die Widder über dem Jonas, der selbst

mit dem mythischen Schläfer Endymion verwechselt werden könnte, oder auch

Heidnisches, wie den thronenden Neptun. Es zeigt sich deutlich, dass gleichsam

nur die Oberfläche christianisiert wurde, indem die mythische durch eine
biblische Gestalt ersetzt wurde; die tiefere Bedeutung der Darstellung blieb
jedoch dieselbe. Die Bildnisse aller Gestalten dieser ältesten christlichen Kunst

42 Repertorium (oben Anm. 39) 306b Nr. 747 Taf. 117. Engemann (oben Anm. 35) 73 Taf. 29b.
Himmelmann (oben Anm. 30) 133. 156. Ä. Stoiber, Refrigerium interim. Die Vorstellungen
zum Zwischenzustand und die frühchristliche Grabeskunst. Theophaneia 11 (1957) I36ff. Vgl.
dazu L. de Bruyne, Riv AC 34,1958,87(1. E. Stommel, Jahrb. f. Antike und Christentum
I,i958,ii2ff. H. Sichtermann, Späte Endymion-Sarkophage (1966) 96ff.

166



Rom, Santa Maria Antiqua, Sarkophag, um 270 n. Chr.

des 3. Jahrhunderts sind also umgedeutete Figuren der heidnischen, und keine
Neuschöpfungen43.

Die Wende von der antiken Kunst mit christlicher Ikonographie, vermischt
mit heidnischen Elementen, zu einer antiken Kunst mit rein christlicher
Ikonographie vollzog sich erst in der Zeit Constantins des Grossen. Dies lässt sich
Wiederum besonders schön an der stadtrömischen Sarkophagplastik ablesen
und zeigt zugleich aber auch die unaufhaltsame Christianisierung der
römischen Welt zu Beginn des 4. Jahrhunderts, zu einer Zeit, in die ja auch der
Beginn eines geheiligten christlichen Kultbaus fällt.

Von nun an trat in den Darstellungen die Gestalt Christi oder sein Symbol,
das Kreuz, in den Mittelpunkt, gut erkennbar auf dem Brustpanzer Constantins
selbst (Abb. 13) oder auf dem labarum, der Kaiserstandarte (Abb. 14), wo das
Kreuz durch das Monogramm des siegreichen Christus überhöht wird. Dieses
labarum liess Kaiser Constantin in der entscheidenden Schlacht an der Milvi-
schen Brücke nördlich von Rom im Jahre 312 von seinen Soldaten als Feldzeichen

tragen.
Auf einem der wohl schönsten und monumentalsten christlichen Sarkophage,

auf dem Sarkophag des Konsul Junius Bassus, der 359 starb, kommt die
neue christliche Ikonographie voll tragend zum Ausdruck (Abb. i5)44. Jede

Das Entstehen christlicher Bildvorwürfe nach dem Modell heidnischer, vor allem mythologischer,

in einer ähnlichen Situation ist ein Phänomen, das einer bereits jahrhundertalten antiken
Übung entspricht. Schon in den Bildvorwürfen der italiotischen Vasenmalerei des 4. Jahrhunderts

v. Chr. waren entsprechende Umsetzungsprozesse üblich: die Vasenmaler wählten aus
dem Formenschatz der ikonographischen Tradition das Geeignete aus, um eine bisher noch

44
n'cht bildlich dargestellte mythische Situation malerisch auszudrücken.
Repertorium (oben Anm. 39) 279ff. Nr. 680 Taf. 104. F. Gerke, Der Sarkophag des Junius
Bassus, Bilderhefte antiker Kunst 4 (1936).

167



Abb. 13
Paris, Cabinet des Medailles, Constantin der Grosse, 4. Jh. n. Chr.

einzelne Szene ist in einen architektonischen Rahmen gesetzt, der aus Säulen,

Architrav, Bogen und Giebel besteht. In der Mitte der oberen Zone thront über
einer Personifikation des Kosmos erhöht Christus als Weltenherrscher, eine

Darstellung, die ihrerseits von Bildern der vergöttlichten Kaiser angeregt war.
Der zentralen Szene auf dem Sarkophag entspricht in der unteren der feierliche

Einzug in Jerusalem45. Ebenso entsprechen sich die beiden seitlichen Felder in
der oberen Zone, die Gefangennahme Christi rechts und jene von Petrus links

*s Das Bild vom Einzug Christi darf auf das Bild des kaiserlichen adventus zurückgeführt werden,
vgl. Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) 284ff.

168



Abb. 14
Münze, Prägung von Siscia. Constantin als Triumphator mit Labarum

sowie in der unteren Zone das Bild von Adam und Eva links sowie Daniel in
der Löwengrube rechts des Hauptfeldes.

Die Neuschöpfung einer eigentlichen christlichen Kunst aus den Wurzeln der
historischen und kaiserlichen Kunst der Antike scheint mit dem Ende des 4.
Jahrhunderts abgeschlossen zu sein. Im 5. Jahrhundert herrschen christliche
Themata überall vor. Und so verdient erst die Kunst der theodosianischen
Epoche den Namen einer eigentlichen christlichen Kunst. Wie lebendig die
profan-antike Kunst insbesondere mit mythologischen Darstellungen auch
später noch blieb, zeigen Bilder von Ariadne auf einem Tablett und von
Achilleus auf einer Platte im Silberschatz von Kaiseraugst46 aus dem 4. Jahrhundert.

Die Achilleusbilder mit ihrem Diesseitsbezug und ihrem Hinweis auf die
Tüchtigkeit könnten vielleicht eine heidnische Reaktion gegen das Christentum
bedeuten, denn bis ins späte 4. Jahrhundert opferte man ja noch den heidnischen

Göttern selbst gegen den Willen der Kaiser47.

Zusammenfassend darf für die Spätantike folgendes festgehalten werden:
Die Eroberungen Alexanders des Grossen schufen im 4. Jahrhundert v. Chr.
eine neue Weltlage, die durch die erweiterten Kenntnisse der Welt und das
Zusammenleben mit fremden Kulturvölkern den Kosmopolitismus und als

Der Silberschatz von Kaiseraugst, Augster Museumshefte 7 (1984) 5off. und 6off. H. A.
Cafin - A. Kaufmann-Heinimann, Der spätrömische Silberschatz von Kaiseraugst (1985).
Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) i75ff. mit Literatur; 586f. Gerke (oben
Anm. 20) 121.
Vgl. dazu auch Anm. 17.

169



>*«3

Abb. 15
Vatikan, St. Peter, Grotten. Sarkophag des Junius Bassus (gest. 359)

Folge davon eine kosmopolitische Religion ergaben. Dieser bunte Polytheismus
konnte den Bedürfnissen des einzelnen jedoch nicht entsprechen. Die Sehnsucht
und der Gedanke nach einem einzigen Lenker der Welt, der sich des einzelnen
auch annahm, lag deshalb wohl nahe. Diese Rolle übernahm das Christentum,
für das es nur Gläubige gab, nicht aber Angehörige einzelner Völker mit ihren
lokal geprägten Gottheiten.

Während sich alles Christliche in apostolischer Zeit allein im Geistigen und

Religiösen ausdrückte, nehmen die christlichen Zeugnisse vom 3. und besonders

vom 4. Jahrhundert immer mehr zu. Und als Kaiser Constantin im frühen

4. Jahrhundert die christliche Religion tolerierte, wurden auch die ersten
christlichen Sakralbauten und die ersten christlichen Werke mit rein christlicher
Ikonographie geschaffen, wobei an den Sakralbau in Tyrus im Libanon und an
den Sarkophag des Junius Bassus in Rom erinnert werden darf.

Die Bilder lassen aber auch den allmählichen Wandel einer antiken, heidnischen

Interpretation zu einer solchen christlichen Gehalts gut verstehen. Die
christliche Ikonographie ist also keine Neuschöpfung, sondern eine sich aus der

antiken, heidnischen Ikonographie entwickelnde.
Aus der Fülle des reichen Materials der Spätantike konnten in diesem

Rahmen nur wenige Beispiele ausgewählt werden, um so eine Entwicklung
überhaupt aufzeigen zu können. Diese historischen, religionshistorischen und

170



ikonographischen Erläuterungen sind aber auch Voraussetzung, um die
Vorgänge in Graubünden verstehen zu lernen.

Bevor die rein bündnerischen Verhältnisse in römischer und spätantiker Zeit
jedoch erörtert werden, sind das Begräbniswesen und der Märtyrerkult der
Spätantike noch kurz zu streifen, da diese gerade für Graubünden von grossem
Interesse sind.

In den ersten Jahrhunderten wurden Christen und Heiden in den gleichen
Grabbezirken beigesetzt48. Dies änderte sich erst im Laufe des 3. und vor allem
des 4. Jahrhunderts, wobei die grosse Zahl der nachweisbar christlich-antiken
Friedhöfe aus dem 4. Jahrhundert und vor allem den folgenden stammt. Diese
lagen wie die heidnischen ausserhalb der Stadt.

Die christlichen Begräbnisformen unterschieden sich in den ersten Jahrhunderten

nicht von jenen ihrer heidnischen Umwelt. So gab es für Christen wohl
fast sämtliche Bestattungsformen der Spätantike: Friedhöfe unter freiem Himmel,

daneben unterirdische Begräbnisse in Hypogäen, Grüften, vor allem aber
m den aus dem Heidnischen übernommenen Kammergräbern4'. Als Grabformen

dürften die Christen das einfache Erdgrab, oft gedeckt durch Steinplatten
oder Ziegel gebraucht haben. Der Leichnam konnte ebensogut aber auch in
Amphoren beigesetzt werden oder in einem Grab unter einer Tumba und seit
dem 3. Jahrhundert in Sarkophagen, in Särgen aus Holz oder Blei. Seit dem 4.
Jahrhundert sind dann in allen Regionen der Oikumene vornehmlich Mausoleen

die vornehmste Bestattungsform für Christen.
Der zweite noch zu nennende Punkt ist die Märtyrerverehrung, eine neue

Kultform, die weit über den antiken Grabeskult hinausging. In den Friedhöfen
der frühen Christenheit wurden nun Anniversarien50, die Wiederkehr des
Todestages eines Märtyrers an seinem Grab gefeiert. In Rom ist der Märtyrerkult

erst aus der zweiten Hälfte des 3. Jahrhunderts bekannt. Doch gab es
damals noch keine einem Märtyrerkult dienende Bauten. Denn solange die
Christen verfolgt wurden, war es kaum denkbar, wirkliche Gedenkstätten von
Märtyrern architektonisch auszugestalten. Mit dem Kirchenfrieden von 312
änderte sich aber das Verhältnis der Kirche zu Staat und Gesetz. Und der
Politische Sieg des Christentums führte schnell zum Aufblühen einer allgemei-

Deichmann (oben Anm. 20, 1983) 46ff. J. Kollwitz, RAC 2,1954,208®. P. Testini, Le cata-
49

f.0111'16 e g" cimiteri cristiani in Roma (1966) 86ff.
B. Gossel, Makedonische Kammergräber (Diss. München 1980). M. Andronikos, The Royal
Graves at Vergina (1978). Treasures of Ancient Macedonia, Archaeological Museum of
Thessalonike (1978).
Deichmann (oben Anm. 20, 1983) 54® A. Grabar, Martyrium. Recherches sur le culte des
reliques et Part chretien antique (1946). P.-A. Fevrier, Le culte des morts dans les communautes
chretiennes durant le 3e siecle, Atti del IX Congr. Int. Arch. Crist. 1975 (1978) 2iiff. H.
Delehaye, Les origines du culte des martyrs (19333). Th. Klauser, Christlicher Märtyrerkult,
heidnischer Heroenkult und spätjüdische Heiligenverehrung (i960).

171



nen Verehrung jener, die in schwersten Zeiten ihren Glauben an Christus und
ihre Zugehörigkeit zu Christi Kirche durch ihr Blutopfer bezeugt hatten. Mit
der Märtyrerverehrung kam im späteren 4. Jahrhundert dann auch der sich

über die ganze Oikumene rasch verbreitende Reliquienkult auf1.
Mit diesem Überblick sollte es nun möglich sein, den heidnischen und

christlichen Glauben, Kult und Grabbrauch in Graubünden aufzuzeigen.
Über den heidnischen Glauben in Graubünden in römischer Zeit sollen hier

nicht allzu viele Worte verloren werden. Über die Götter in Graubünden

publizierte ich unlängst ja eine Arbeit in der «Terra Grischuna»52. Dort wurde
deutlich gemacht, dass landschaftliche Gegebenheiten für die Wahl der Gottheiten,

denen man Verehrung, Bitte und Opfer vortrug, bestimmend waren.
Prägend für Graubünden in römischer Zeit sind die Götter Merkur, der
Handelsgott, Diana, die Jagdgöttin, und Silvanus, der Waldgott. Als Beispiele dafür
stehen die schönen Statuetten aus dem Welschdörfli in Chur (Abb. 16. 17) und

Abb. 16 Abb. 17
Chur/Welschdörfli, Merkur, 1. Jh. n. Chr. Chur/Welschdörfli, Diana, 1. Jh. n. Chr.
Rätisches Museum Rätisches Museum

51 B. Kötting, Die frühchristlichen Reliquienkulte und die Bestattung im Kirchengebäude (1965).
51 I. R. Metzger, Götter in Graubünden, in: Terra Grischuna, Heft August 1985,19-2.2.

172



Abb. 18
Maladers, Merkur, i. Jh.n.Chr.
Rätisches Museum

Abb. 19
Sils/Baselgia, Altar mit Weihung an Silva-
nus. Rätisches Museum

von Maladers (Abb. 18) aus dem 1. nachchristlichen Jahrhundert sowie die
Altäre von Sils-Baselgia aus dem 3. Jahrhundert (Abb. 19). Diese Funde zeigen,
dass im Alpenraum in römischer Zeit sicher bis ins 3., wohl aber bis ins 4.
Jahrhundert heidnischen Göttern geopfert wurde.

Interessant dürfte es jedoch sein, den ersten christlichen Zeugnissen in
Graubünden nachzuspüren. Da wir im Mittelmeerraum, im Zentrum des

Christentums, erste christliche Zeugnisse in vorconstantinischer Zeit erst vereinzelt,
dagegen vermehrt im 4. und 5. Jahrhundert antreffen, dürften solche in
Graubünden in vorconstantinischer Zeit überhaupt nicht zu finden sein. Wichtig für
uns werden somit das 4. und vor allem das 5. nachchristliche Jahrhundert53.

ß- Overbeck, Das Alpenrheintal in römischer Zeit I, Münchner Beiträge zur Vor- und
Frühgeschichte 20 (1982) 2o8ff. L. Pauli, Die Alpen in Frühzeit und Mittelalter (1980). E. Howald -E. Meyer, Die römische Schweiz (1940). E. Meyer, Die Schweiz im Altertum (hrsg. von R.
Frei-Stolba). Monographien zur Schweizergeschichte 11,1984. E. Meyer-Marthaler, Rätien
im frühen Mittelalter. Beih. z. Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 7,1948. I. Müllf.r, Zur churräti-
schen Kirchengeschichte im Frühmittelalter, JHGG 98, 1961,1-107; ders., Zur Raetia Curiensis
im Frühmittelalter, Schweiz. Zeitschr. f. Gesch. 19,1969,281-325. Allg.: Ur- und frühgeschichtliche

Archäologie der Schweiz VI: Das Frühmittelalter (1979).

I73



Abb. 20
Chur/Welschdörfli, Gewestetes Grab mit Beigabe (Photo ADG)

Werfen wir einen kurzen Blick auf die historischen Ereignisse in Graubünden
in spätrömischer Zeit, die in anderen Aufsätzen dieser Vortragsreihe eingehender

gewürdigt werden. Im Laufe des 4. Jahrhunderts entstand die Raetia prima
mit dem Hauptort Chur. Im römischen vicus Welschdörfli sind die spätesten
Funde und Befunde in die zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts zu datieren54. Dass

sich die Bewohner im 4. Jahrhundert wohl wegen der drohenden Alamannenge-
fahr auf das höher gelegene Felsenplateau, den Hof, zurückgezogen haben,
belegen die in der Siedlung begrabenen Toten. Unter diesen ist besonders auf
ein Grab hinzuweisen (Abb. 20), das ganz in antiker heidnischer Tradition
steht55. Nach antikem Bestattungsbrauch wurde der Tote nach Westen
ausgerichtet beigesetzt. Denn im Westen, in der Richtung der untergehenden Sonne,
stellte man sich das Totenreich, die Totenstadt, vor. Dieser gewesteten Bestattung

im Welschdörfli, die von Christian Zindel bekannt gemacht wurde, war
ein Laveztöpfchen als Beigabe beigegeben. Dieses Laveztöpfchen trägt unterhalb

des Gefässrandes eine geritzte Inschrift, die keineswegs Inschriften
entspricht, wie sie etwa auf Gläsern christlicher Art zu finden sind. Der Text auf
dem Gefässrand lautet: Dracus vivat, cia est bonus, qui se defendit, was mit
«Dracus lebe (hoch), denn gut (beraten) ist derjenige, welcher sich verteidigt
(verteidigt hat)» übersetzt werden darf.

54 A. Hochuu-Gysel - A. Siegfried-Weiss - E. Ruoff, Bemerkenswerte römische Kleinfunde
aus dem Welschdörfli in Chur, Archäologie der Schweiz 4,1981,138-147; dies., Chur in römischer

Zeit. Ausgrabungen Areal Dosch. Antiqua 12 (1986). Terra Grischuna, Heft August 1985.
" Chr. Zindel, Die Römer in Graubünden, Bündner Jahrbuch 1985, 9h

174



Diese Bestattung aus der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts steht somit noch
in der gleichen Tradition wie Bestattungen in Roveredo56 und Mesocco57 aus
dem 1. und 2. Jahrhundert und unzählige Bestattungen im ganzen Mittelmeerraum

seit der Bronzezeit, dem 3. Jahrtausend v. Chr.58. Das den Toten mitgegebene

Geschirr diente für Speise und Trank, an welchen der Tote auch in seinem
«anderen» Leben teilhatte. So lassen sich zum Beispiel auch die grossen Amphoren

mit durchbohrtem Fuss von attischen Friedhöfen als Grabgefässe gut
verstehen5'.

Den gleichen Befund wie im Welschdörfli in Chur mit dem gewesteten Grab
mit Beigabe haben wir aber auch in Bonaduz/Valbeuna60. Dort konnten im
Mittelfeld eines ausgedehnten Gräberfeldes von 720 Bestattungen 27 gewestete
Gräber festgestellt werden. Diese 27 Bestattungen stehen ganz in antiker,
heidnischer Tradition, denn der Tote wurde mit dem Kopf im Osten und den
Füssen nach Westen beigesetzt. Der Tote schaute gleichsam der untergehenden
Sonne nach. Diesen 27 Toten wurden Teller, Schüsseln und Becher aus Lavez
und Glas ins Grab mitgegeben, die für Speise und Trank bestimmt waren. Diese
Beigaben datieren in die zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts. Die Toten wurden
in vertieften, rechteckigen Grabgruben beigesetzt (Abb. 21). In einzelnen Gruben

wurden Holzreste von Boden- und Bedeckungsbrettern gefunden, die
ihrerseits wiederum Parallelen in Gräbern des Mittelmeerraumes finden. In den
Grabgruben der gewesteten Gräber in Bonaduz wurden aber auch Knochen von
Bind, Schaf oder Ziege, Schwein und Huhn gefunden, die als Nahrung für den
Toten gedacht waren.

In der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts wurden die Toten im alpinen
Bereich also immer noch nach antiker, heidnischer Sitte bestattet. Dies änderte
sich dann plötzlich im 5. Jahrhundert. Wiederum sind es Gräber, die den
Wechsel vom antiken, heidnischen Bestattungsritus zum christlichen schön vor
Augen führen. Um die 27 gewesteten Gräber mit Beigaben in Bonaduz/Valbeu-
°a lagern sich 543 geostete, d.h. der Kopf des Toten lag im Westen und seine
Füsse im Osten, beigabelose Gräber. Dieser Wandel im Bestattungsritus von
gewesteten Gräbern mit Beigaben zu geosteten, beigabelosen Gräbern kann nun

" G. Th. Schwarz, Römische Villa und Gräberfeld bei Roveredo im Misox GR, in: Ur-Schweiz

„ ^>1965,2/3,38-46.
ss Schwarz, Helvetia archaeologica 6,1971,43.

j, G Kurtz - J. Boardman, Greek Burial Customs (1971).
Z.B. P. E. Arias - M. Hirmer, Tausend Jahre griechische Vasenkunst (i960) 18-2.0 protoatti-

so
sehe Halsamphora des Nessos-Malers, um 600/590 v. Chr. Athen, Nationalmuseum.
G. Schneider-Schnekenburger, Churrätien im Frühmittelalter, Münchner Beiträge zur Vor-
und Frühgeschichte 2.6 (1980) 17fr.; dies., Raetia I vom 4.-8. Jahrhundert auf Grund der
Grabfunde, in: Von der Spätantike zum frühen Mittelalter. Vorträge und Forschungen 25, hrsg.
vom Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche Geschichte (1979) 179!!. J. A. Brunner, Die
frühmittelalterliche Bevölkerung von Bonaduz, SRMC 14,1972.

175



Abb. 2.1

Bonaduz/Valbeuna, Spätrömische-frühmittelalterliche Nekropole, Grabgruben

Abb. 22
Bonaduz/Valbeuna, Spätrömische-frühmittelalterliche Nekropole, Grabbau II von
Süden

176



°ur mit der Christianisierung in Verbindung gebracht werden. Dank dieser
Gräber in ßonaduz/Valbeuna lässt sich somit die Ausübung eines antiken,
heidnischen Grabkultes in Graubünden bis ins 4. Jahrhundert verfolgen und
jene eines christlichen seit dem 5. Jahrhundert erkennen.

Das Gräberfeld von Bonaduz ist aber noch in einer anderen Hinsicht wich-
t'g • Am nordwestlichen Rand des Gräberfeldes befanden sich zwei kleinere
Gebäude, auf die die umliegenden Gräber Rücksicht nahmen02. Bau I ist ein
nicht unterteilter Rechteckbau aus sorgfältig gesetztem und gemörteltem
Mauerwerk. In diesem Raum fanden sich drei sekundär eingebrachte Bestattungen.

Die Toten lagen ohne erkennbare Abdeckung auf dem alten Gehhorizont.
Bau II scheint in seiner ursprünglichen Anlage ein kleines, teilweise in den

Boden eingetieftes Grabgebäude gewesen zu sein. Im nördlichen Teil von Bau
II befand sich die eigentliche Grabkammer, der südliche Teil wird wohl als
Vorraum gedient haben. In der Grabkammer soll ein geostetes Skelett eines
Erwachsenen gefunden worden sein. In nächster Nähe dieses Toten war ein
zweiter Erwachsener bestattet worden. Der übrige Raum wurde mit 34 meist
geosteten Skeletten in vier Schichten übereinander angefüllt (Abb. zz).

Die beiden Bauten I und II, wobei Bau I vielleicht mit dem Totenbrauchtum
zusammenhängt, dürfen um 400 datiert werden. Im Bau II wurden die Toten
offenbar in dem Bestreben beigesetzt, sie in diesem Bau bzw. dem ersten Toten
nahe zu wissen63. Dabei wurde die erste Bestattung nicht gestört. Mit diesem
Grabbau II scheint sich während der ganzen Belegungszeit des Gräberfeldes
eine bestimmte Tradition verbunden zu haben.

Von diesen Grabbauten in Bonaduz/Valbeuna ergeben sich nun Beziehungen
zum Grabbau unter St. Stephan in Chur mit seiner künstlerisch hochstehenden

Die Wichtigkeit des Gräberfeldes von Bonaduz/Valbeuna mit seinen spätrömischen gewesteten
Gräbern mit Beigaben, die in antiker, heidnischer Tradition stehen, und den vielen geosteten,
beigabelosen Gräbern, die das Christentum in Graubünden im früheren 5. Jahrhundert erstmals
bezeugen, sowie den beiden Bauten kann nicht genügend betont werden. Es ist hier nicht der
Ort, um sämtliche spätrömische Bestattungen in Graubünden, die alle ungefähr jenen von
Bonaduz/Valbeuna entsprechen, aufzuzählen. Genannt sei nur der ebenfalls bis ins Frühmittelalter

weiterbelegte Friedhof von Tamins, vgl. dazu Schneider-Schnekenburger (oben
Anm. 60, 1980) 58ff.; dies., (oben Anm. 60, 1979) 183h Auch in Chur muss es spätrömische
Bestattungsplätze an den Ausfallsstrassen gegeben haben, doch sind die Funde vorerst noch
spärlich. Im 5. Jahrhundert muss wenigstens ein Friedhof auf das Gelände bei St. Stephan

a verlegt worden sein.

«3
Sckneider-Schnekenburger (oben Anm. 60, 1980) 2iff.
Oer Bau II von Bonaduz/Valbeuna mit Grabkammer und Vorraum gehört zu einer Gruppe
spatantiker Grabkammern, die in Gebieten mit vorwiegend romanischer Bevölkerung im 4V5.
Jahrhundert häufig in Friedhöfen errichtet wurden. Bekannt sind sie vor allem im Balkangebiet,
im romischen Rheinland und in Frankreich. Die Grabkammern liegen meist am Rande der
bestehenden Nekropole. Sie waren oft in den Boden eingetieft und wurden für einen oder
mehrere Tote angelegt.

177



Ausstattung und auf demselben Friedhof zu jenem unter St. Luzi64 sowie
vermutlich zu den beiden etwas jüngeren Bauten auf dem Friedhof von Schiers65.

Auf dem Friedhof bei St. Stephan in Chur waren in der Grabkammer unter
der späteren Kirche St. Stephan zwölf gemauerte und verputzte Grabräume,
sogenannte formae, im Fussboden eingelassen. Die Grabkammer selbst war
ursprünglich ein rechteckiges, tonnenüberwölbtes Gebäude mit einer Absidiole
mit Reliquienstollen an der östlichen Stirnwand66 (Abb. 23). Diese Grabkammer

war einst mit Fresken verziert. Im Gewölbe konnten Weinranken, Trauben
und Vögel auf rotem Grund festgestellt werden. Auf der Ostwand schreiten je
drei Apostel gegen die Mitte hin (Abb. 24). Die Darstellung der Figuren in
Tunika und Pallium sowie einem Kranz in der Hand darf mit jener auf einem
Sarkophag mit den drei Magiern vor Maria mit dem Kind in San Vitale
Ravenna (Abb. 25) oder mit jener auf dem Rinaldus-Sarkophag ebenfalls in
Ravenna verglichen werden67. Die Grabkammer unter St. Stephan dürfte nach
dem Stil ihrer Malereien vor der Mitte des 5. Jahrhunderts entstanden sein68.

Alle Elemente der Ausmalung weisen auf die enge künstlerische Abhängigkeit
von Dekorationen frühchristlicher Kirchenräume in Italien hin, vor allem auf
solche in Ravenna.

Über dieser Grabkammer wurde um 500, wahrscheinlich noch kurz davor,
die Stephanskirche errichtet69. Sie bestand aus einem rechteckigen Saal, der
über der Grabkammer lag, und einer halbrunden, stufenlos ins Schiff übergehenden

Apsis. Darinnen befand sich eine Priesterbank70, die an jene im Welsch-
dörfli in Chur aus dem späten 4. oder dem 5. Jahrhundert erinnert und die
ihrerseits vielleicht zu einer Friedhofskirche gehörte.

In das mittlere 5. Jahrhundert und somit etwa gleichzeitig zur Grabkammer
unter St. Stephan werden Bauteile einer spätantiken Memoria unter der heuti-

84 Schneider.-Schnekenbur.ger (oben Anm. 60, 1980) 6lf. W. Sulser - H. Claussen, Sankt
Stephan in Chur. Frühchristliche Grabkammer und Friedhofskirche (1978). H. R. Sennhauser,
Spätantike und frühmittelalterliche Kirchen Churrätiens, in: Von der Spätantike zum frühen
Mittelalter. Vorträge und Forschungen 25, hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche

Geschichte (1979) 195f.
65 Schneider-Schnekenburger (oben Anm. 60, 1980) 66ff. H. Erb, Bau- und Grabfunde aus

frühchristlicher Frühzeit in Schiers, BM 1962,79-89. JbSGUF 57,1972/73,392(1. Die menschlichen

Skelettreste und die Wirtschaftsfauna aus dem spätrömisch-frühmittelalterlichen Gräberfeld

von Schiers in Graubünden. Beiträge von H. Hartmann-Frick - B. Kaufmann - P. W.
Morgenthaler, SRMC 19,1975.

66 Sulser-Claussen (oben Anm. 64) i36ff.
87 Volbach-Hirmer (oben. Anm. 20) Abb. 179 und 177.
68 Sennhauser (oben Anm. 64) 196.
" Vgl. Anm. 64. O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden, JHGG

54,1924,1-192. Sulser-Claussen (oben Anm. 64) i47ff.
70 G. C. Menis, La basilica paleocristiana nelle diocesi est della metropoli di Aquileia (1958) 53IF.

P. Verzone, L'architettura religiosa dell'alto medioevo nell'Italia settentrionale (1942). W.
Gerber, Altchristliche Kultbauten Istriens und Dalmatiens (1912) 36f¥. 75ff. Deichmann (oben
Anm. 20, 1983) 273. Sulser-Claussen (oben Anm. 64) 168 und Anm. 526. R. Egger,
Frühchristliche Kultbauten im südlichen Noricum (1916). Sennhauser (oben Anm. 64) 197L

178



Abb. Z3
Chur/St. Stephan, Grabkammer Ostwand

8en Kirche St. Luzi datiert, die St. Andreas geweiht war71. Vielleicht begrenzten
die Grabkammern unter St. Stephan und unter St. Luzi den einstigen Friedhof
bei St. Stephan.

Betrachten wir das frühmittelalterliche Gräberfeld von Schiers und die in
diesem aufgedeckten Kirchen72. Bei Bau I handelt es sich um eine Saalkirche mit
fast quadratischem Schiff und gestelzter Apsis und einem freistehenden Altar.
In der Vorhalle wurden zwei geostete Gräber in situ gefunden. Südlich von Bau
I befand sich Bau II als rechteckige Saalkirche mit einem Altarblock an der
Ostwand. In dem im Osten des Baus angebrachten Grabraum und im Vorraum
fanden sich weitere geostete Bestattungen. Diese beiden kleinen Bauten im
Friedhof von Schiers hatten im Altarraum selbst keine Bestattungen, waren
aber von Gräbern eng umgeben. Somit können diese kleinen Kirchen als
Memorien gedeutet werden. Die Zweizahl der Memorien wie in Schiers lernten
Wlr auch in Bonaduz kennen sowie auf dem Friedhof bei St. Stephan in Chur,
Wo aus beiden Memorien schon früh Kirchen entstanden. Die Kirchen in
Schiers werden wie die Grabkammer im Friedhof bei St. Stephan im 5. Jahrhun-

7i
Sulüer-Claussen (oben Anm. 64) 154(1.
chneider-Schnekenburger (oben Anm. 60, 1980) 66ff.

179



Abb. 24
Chur/St. Stephan, Grabkammer Ostwand (Zeichnung)

r n
1 'J

' hXJ •

Jw»1 - Wv ,*
Abb. 25
Ravenna, San Vitale, Sarkophag, frühes j. Jh. n. Chr.

180



ert angelegt und nach den spärlichen Kleinfunden bis ins 6-/7. Jahrhundert
enützt worden sein. Die geosteten Gräber in den Friedhöfen von St. Stephan

und Schiers setzen eine Christianisierung aber bereits voraus.
Kehren wir zurück nach Chur. Wir wiesen darauf hin, dass die Bevölkerung

lm 4- Jahrhundert sich wegen der drohenden Alamanneneinfälle auf den höher
gelegenen Hof zurückgezogen hatte. Innerhalb der römischen Kastellmauern
wird auch der Bischofssitz und die Kathedrale gelegen haben, deren erster Bau
m die erste Hälfte des 5. Jahrhunderts datiert wird73. Um 451 ist urkundlich
Asinio, Bischof von Chur, bezeugt74. Für ihn unterschrieb damals auf einer
Mailänder Synode Bischof Abundantius aus Como: episcopus ecclesiae Curien-
Sls Primae Rhaetiae. Der Churer Bischof trat damit in dem Zusammenhang auf,
der sich aus der allgemeinen Verwaltungsgliederung und der kirchlichen Stellung

von Mailand auch für die Raetia prima als der bestimmende Faktor im
spatrömischen Verfassungsleben des 4-/5. Jahrhunderts ergab73. Aus diesen
Verbindungen geht aber auch deutlich hervor, dass die Christianisierung wohl
tm spateren 4. Jahrhundert von Süden her nach Graubünden vordrang. Dies
wiederum kann vielleicht ein Geschehen in Vicosoprano im Bergeil um 370
bekräftigen, als ein Glaubensbote Gaudentius um seiner Tätigkeit willen
angegriffen wurde76. Aus der gleichen Zeit bezeugt ja auch eine Inschrift mit XP, den
Initialen von Christus, sowie den Buchstaben A und Q die Christianisierung im
Wallis77.

Das frühe Christentum würde sich in Graubünden somit wie im Wallis in
das ausgehende 4. Jahrhundert datieren lassen. Dies bestätigen u.a. die vielen
geosteten Bestattungen von Bonaduz/Valbeuna, die im Welschdörfli aufgezeigte

Priesterbank, die Grabkammer auf dem Friedhof bei St. Stephan sowie die
Anlage von Schiers, die alle eine Christianisierung im 5. Jahrhundert vorausset-
Zen. Bischof Asinio wäre somit vielleicht nicht der erste Bischof der Raetia
Prima.

Wie steht es nun mit der christlichen Kunst im 5. Jahrhundert in Graubünden?

Auf die Wandmalereien mit den kranztragenden Figuren in der Grabkam-

Sennhauser (oben Anm. 64) 193. F. Oswald - L. Schaefer - H. R. Sennhauser, Vorromani-
74 fj K'tchenbauten. Katalog der Denkmäler bis zum Ausgang der Ottonenzeit (1966-1971) 50!.

H. Büttner, Frühmittelalterliches Christentum und fränkischer Staat zwischen Hochrhein und
Alpen (1961); ders., Christentum und fränkischer Staat in Alemannien und Rätien während des
"Jh., in: Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 43,1949,1-27. 132-150. H. Büttner - I.
Mullf.r, Frühes Christentum im Schweizerischen Alpenraum (1967). R. Heuberger, Rätien im
Altertum und Frühmittelalter (1971 Nachdruck nach Schiernschriften 20,1932). G. Löhlein,
Die Alpen- und Italienpolitik der Merowinger im 6. Jh. (1932). Chr. Simonett, JHGG

75 3°4>i974>49-
tu 4. Jahrhundert entstanden das Bistum von Como, Bergamo und Novara. Farner (oben

76
Anm. 69) 114.
Büttner (oben Anm. 74, 1961) 113. Farner (oben Anm. 69) 5off. R. Henggeler, in: 1500

„ Jahre Bistum Chur (1950) 165.
Degen (oben Anm. 6) 144 Abb. 30,3.

181



Abb. 26
Chur/Kathedrale, Reliquienkästchen.
Domschatz Chur

Abb. 27
Chur/Kathedrale, Reliquiensarkophag
aus Marmor. Domschatz Chur

mer unter St. Stephan wurde bereits hingewiesen. Erwähnt wurde bei dieser
aber auch der Stollen unter der Apsidiolenplatte. In diesem Stollen konnte leicht
ein kleiner Kasten oder eine Büchse aus Metall mit Reliquien untergebracht
werden. Metallreliquiare, wie das pyramidenförmige Kästchen aus vergoldetem
Kupferblech (Abb. 26), waren meist in kleine Steinsarkophage eingeschlossen78

(Abb. 27). Beide Gegenstände stammen aus dem Sepulcrum des Hochaltars der
Kathedrale von Chur. In dem Miniatursarkophag fand sich auch ein Elfenbeinkästchen

mit der Darstellung von Äskulap, dem römischen Gott der Heilkunde,
auf dem Deckel, das später als Reliquienbehälter benützt wurde (Abb. 28)7'.
Den gleichen Befund kennt man auch aus der Kirche St. Lorenz in Paspels, wo
ein Reliquienkästchen mit Medaillons und Kreuz oder Christogramm in einem

Miniatursarkophag aufbewahrt wurde (Abb. 29). Alle diese frühchristlichen
Reliquienbehälter datieren ins 5. Jahrhundert, das Elfenbeinkästchen wohl

78 Vielleicht handelt es sich bei dem silbernen Behälter, der vasa argentea, die 1456 in der ecclesia
inferiori sancti Stephani gefunden wurde und in der man Reste von Hostie zu erkennen glaubte,
um das Reliquiar aus dem Loculus unter der Apsidiolenplatte, vgl. Sulser-Claussen (oben
Anm. 64) 146. Chr. Caminada, Der Hochaltar der Kathedrale von Chur, ZAK 7,1945,23-38.
Sennhauser (oben Anm. 64) 217.

" Spätantike und frühes Christentum (oben Anm. 5) 565ff. W. F. Volbach, Elfenbeinarbeiten
der Spätantike und des frühen Mittelalters (19763).

182



Abb. 28
Chur/Kathedrale, Elfenbeinkastchen mit Aeskulap, um 400. Domschatz Chur

noch in das spätere 4. Jahrhundert. Das Chnstogramm selbst auf dem Kästchen
aus Paspels erinnert an jenes auf dem labarum, auf der Kaiserstandarte, auf
lener Münze von Constantin dem Grossen (Abb. 14).

Reliquien gewährten den in der Grabkammer beigesetzten Toten die Nahe
der «sepultura ad sanctos». Ein Grab in der Nähe von Märtyrergebeinen zu
haben, begehrten viele Christen80. Und so drängten sich christliche Bestattungen

daher formlich um Märtyrergebeine, die besonders seit dem 4. Jahrhundert
ln grösserer Zahl angelegt wurden. Und als es dann Mode wurde, Märtyrerge-

Kotting (oben Anm. 51) 241t. Sennhauser (oben Anm. 64) zi6f.

183



Abb. 29
Paspels/Kirche St. Lorenz, Reliquienkästchen, frühes 5. Jh. n. Chr. Domschatz Chur

beine zu zerteilen, konnten Reliquiengräber auch in Friedhofskirchen und

privaten Grabbauten die echten Märtyrergräber ersetzen81.

Es liegt nun wohl nahe, dass in der Grabkammer unter St. Stephan im
mittleren 5. Jahrhundert im Loculus unter der Apsidiolenplatte Reliquien des

Stephanus aufbewahrt wurden, da die über der Grabkammer um 500 errichtete
Kirche dem Erzmärtyrer Stephanus gewidmet war82. Ihm gewidmete Friedhofskirchen

waren im späteren 5. und 6. Jahrhundert sehr häufig. St. Stephan verlor
dann erst an Bedeutung, als nebenan die Luciuskirche, die im ausgehenden 8.

Jahrhundert über dem Grab des verehrten raetischen Bekenners Lucius erbaut
wurde, als Friedhofskirche gebraucht wurde83.

81 Religion in Geschichte und Gegenwart 4 (i9603) 383#. L. Reekmans, Les cryptes des

martyrs romains. Etat de la recherche. Atti del IX Congr. Int. Arch. Crist. 1975 (1978) 27jff.
82 Sulser-Claussen (oben Anm. 64) 147 ff.
83 H. BÜttnf.r, Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen 53,1959,81-104. 1/1-212. O. P. Cla-

vadetscher, Das Bistum von Chur, in: Helvetia Sacra 1,1,1972,449®. Bereits früher wurde die
Vermutung geäussert, dass die Grabkammer unter St. Stephan mit ihren im Boden eingetieften
formae, den Grabgruben, für eine bestimmte Gruppe von Menschen erstellt wurde, die sich
wohl in der Nähe der Stephanus-Reliquien bestattet wissen wollten. Der Erbauer dieser kostbar
ausgestatteten Grabkammer dürfte wohl nur unter den Churer Bischöfen gegen die Mitte des

5. Jahrhunderts zu suchen sein, in der Zeit, als wir von Bischof Asinio Kunde haben. Das Bistum
Chur, am wichtigen Verkehrsknotenpunkt der Süd-Nord-Verbindung, dürfte, wie wir bereits
vermuteten, aber schon im späteren 4. Jahrhundert entstanden sein, zur selben Zeit etwa wie
jenes in Octodurum im Wallis, das 381 bezeugt ist. Die frühesten Churer Bischöfe müssten
daher an anderer Stelle bestattet sein, vielleicht in der Andreasmemorie, die auf dem Platz von
St. Luzi stand und älter als St. Stephan war. Im Friedhof am Mittenberg erhoben sich seit der
Mitte des 5. Jahrhunderts folglich zwei Memorien, die einige Jahrzehnte nacheinander entstanden

waren. Ausgestattet mit Reliquien prominentester Märtyrer, waren sie wahrscheinlich
bischöfliche Stiftungen und Ruhestätten von Churer Bischöfen.

184



Nach diesen Betrachtungen darf abschliessend eine Frage noch aufgeworfen
und zögernd vielleicht auch erörtert werden. Bei dem in der Grabkammer von
Bau II in Bonaduz/Valbeuna bestatteten Toten, in dessen Nähe weitere Tote
beigesetzt waren, könnte es sich vielleicht um einen Märtyrer oder Glaubensbekenner

gehandelt haben, einen Glaubensboten, der die Lehre von Christus im
späteren 4. oder früheren 5. Jahrhundert von Süden her nach Raetien gebracht
hätte, vergleichbar jenem Glaubensboten Gaudentius in Vicosoprano, von dem
wir hörten. Diesen Glaubensbekenner in Bonaduz jedoch mit seinem Namen zu

nennen, dürfte schwieriger sein, da einerseits die uns für Raetien bekannte

Geschichtsschreibung nur einen Glaubensbekenner nennt, nämlich den heiligen
Lucius, andererseits die Ausgrabungen in Bonaduz selbst manche Fragen heute
nicht mehr eindeutig beantworten lassen. Verlockend wäre aber der Gedanke,
dass es sich bei dem in Bonaduz beigesetzten Toten vielleicht eben um jenen
einheimischen Glaubensbekenner Lucius gehandelt haben könnte, der später
nach Chur überführt und zu dessen Ehren eine Krypta gebaut worden wäre.

Verfolgen wir dessen Spuren. Dazu müssen wir uns vielleicht einige Begebenheiten

des 8. Jahrhunderts vor Augen führen. Überliefert ist aus jener Zeit u.a.
ein Unternehmen von Praeses Viktor von Chur, der die Gebeine des heiligen
Gallus aus dem Bodenseekloster zu stehlen versuchte. Dieses Unternehmen
hätte wohl kaum stattgefunden, wenn in Chur in jener Zeit bereits ein an
Bedeutung dem heiligen Gallus annähernd entsprechender Heiliger vorhanden
gewesen wäre. So gab vielleicht gerade der missglückte Raubzug Anlass, sich
auf den einheimischen Gottesmann Lucius zu besinnen, an den wohl kaum
mehr Erinnerungen lebendig geblieben waren. Praeses Viktor förderte vielleicht
persönlich sogar die Verehrung des bisher unbekannten raetischen Bekenners,
um seine erlittene Demütigung auszumerzen.

Für eine solche Annahme spräche, dass die Anfänge des Luciuskultes
wahrscheinlich nicht über das 8. Jahrhundert zurückreichen und die Luciusvita84
ihrerseits an topographischen und chronologischen Aussagen wenig aufschlussreich

ist. Sie ist angefüllt mit Zitaten, die sich eher an theologisch Gebildete als

an das Volk richtete. Der Verfasser der Luciusvita dürfte somit wohl auch im
bischöflichen Lehrkreis selbst zu suchen sein.

Nach Iso Müller hätte Lucius gegen das Ende der Christianisierungsepoche,
als die Stadt Chur selbst bereits christianisiert war, gewirkt, also im späteren
4. oder frühen 5. Jahrhundert. Zwischen dem Leben des raetischen Glaubensbekenners

und seiner karolingischen Vita fehlen jedoch sämtliche schriftlichen

84 P. I. Muller, Die karolingische Luciusvita, JHGG 85,1955,iff.; ders., Zur karolingischen
Hagiographie, Kritik der Luciusvita, Schweizer Beitrage zur Allgemeinen Geschichte
I4,i956,5ff.; ders., Die Verehrung des hl. Lucius im 9-iz. Jahrhundert, Zeitschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 48,1954,96!!. Sulser-Claussen (oben Anm. 64) i6of.

185



Zwischenglieder. Den Namen Lucius bezeichnet Iso Müller als römisch, wobei
seine Form auf eine kirchliche Herkunft hindeutet85. Somit wäre ein weiterer
Anhaltspunkt für den aus dem Süden stammenden Lucius gegeben.

Zu jener Zeit, als die Vita des Heiligen entstand, wurde im 8. Jahrhundert
zu seinen Ehren eine Krypta erstellt. Diese Anlage von St. Luzi setzt eine

Verehrung aber schon voraus, wobei der Zeitraum vom Einsetzen der Verehrung

bis zur Übertragung in die Krypta nicht unbedingt gross gewesen sein

muss.
Das ursprüngliche Grab des einheimischen Heiligen ist nicht bekannt, und

die Anfänge seines Kultes liegen im dunkeln. Sicher ist nur, dass sich die
Gebeine des heiligen Lucius vor 823 in dem karolingischen Neubau der
Andreas-Lucius-Kirche befanden, denn Bischof Viktor III. klagt in einem Brief an

Ludwig den Frommen, dass der Leib des Bekenners gestohlen worden sei. Das

Necrologium Curiense überliefert seinerseits eine translatio Sancti Lucii confes-
soris86; diese muss sich somit wohl auf die Uberführung von einem uns
unbekannten Grabplatz in die Ringkrypta beziehen. Könnte dieser unbekannte

Grabplatz vielleicht nun in Bonaduz gelegen haben, wo in dem um 400 erstellten

Grabbau II ein einzelner Erwachsener in der Grabkammer einst beigesetzt
worden war? Könnte es sich bei diesem Toten gar um den raetischen Glaubensbekenner

Lucius handeln, dessen Gebeine Praeses Viktor im 8. Jahrhundert von
Bonaduz nach Chur hätte überführen lassen87? Praeses Viktor begehrte wohl
den echten Leib eines Heiligen anstelle der sicher nur bescheidenen Apostelreliquien.

Vielleicht ersetzte ihm der raetische Bekenner Lucius somit den heiligen
Gallus.

Diese hier dargestellten Überlegungen sind nun leider nicht zu beweisen. Es

dürfte aber immer wieder nützlich sein, einzelne Funde und Befunde von
verschiedenen Gesichtspunkten aus zu betrachten und diesbezügliche Fragen
neu zu überdenken. Vielleicht werden spätere Ausgrabungen diese Fragen
einmal beantworten können.

Ein weiter Weg wurde zurückgelegt. Die historischen, religionshistorischen
und ikonographischen Darlegungen im Mittelmeerraum bildeten die Grundlage,

um den Wandel vom antiken, heidnischen zum christlichen Glauben aufzuzeigen

und auf dieser Basis die Vorgänge in Graubünden selbst verstehen zu
lernen.

85 Müller (oben Anm. 84, 1955) 37F J. Jud, Zur Geschichte der bündnerroraanischen Kirchen¬
sprache, JHGG 49,1919,iff. 17. Z8-29.

86 Müller (oben Anm. 84) 51. Sulser-Claussen (oben Anm. 64) i6of.
87 Der Friedhof von Bonaduz/Valbeuna scheint nach den Funden im 8. Jahrhundert nicht mehr

benützt worden zu sein, vgl. Schneider-Schnekenburger (oben. Anm. 60, 1980) 49.

186



Aus diesen Ausführungen wurde ersichtlich, dass in Graubünden bis in die
zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts antiken Göttern geopfert und die Toten nach

antiker, heidnischer Sitte bestattet wurden. Die geosteten Gräber des 5.
Jahrhunderts von Bonaduz/Valbeuna, von St. Stephan in Chur und Schiers setzen
eine Christianisierung aber bereits voraus. Somit wird die Christianisierung in
Graubünden im späteren 4. Jahrhundert begonnen haben, in der selben Zeit, in
der auch das Wallis christianisiert wurde. Das 4. Jahrhundert war ja auch für
die Christianisierung im Mittelmeerraum von entscheidender Bedeutung, nachdem

Kaiser Constantin vom Jahre 312 an das Christentum tolerierte und gar
begünstigte.

Die beiden Bilder, das Elfenbeinkästchen mit Äskulap, dem Gott der
Heilkunde (Abb. 28), und das Metallkästchen mit Kreuz und Christogramm
(Abb. 29), mögen gleichsam stellvertretend für diese Darlegungen stehen. So

versinnbildlichen das Elfenbeinkästchen mit seiner antiken, heidnischen
Darstellung, das als Medizin- und später als Reliquienbehälter benützt wurde, und
das ausschliesslich für Reliquien gedachte Metallkästchen mit seinen christlichen

Symbolen den Übergang von der antiken, heidnischen zur christlichen
Religion.

Abkürzungen

AM Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Athenische

Abteilung
AntK Antike Kunst
BM Bündner Monatsblatt
Bull. Ant. Bulletin van de Vereeniging tot Bevordering der Kennis van der

Beschav. Antieke Beschavings te's-Gravenhage
ByzZ Byzantinische Zeitschrift
CAA Cahiers archeologiques, Fin de l'antiquite et moyen äge

DOP Dumbarton Oaks Papers
JbSGUF Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte
JHGG Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von

Graubünden
Marbjb Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft
RAC Reallexikon für Antike und Christentum
RivAC Rivista di Archeologia Cristiana
RM Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Römische

Abteilung
SNR Schweizerische Numismatische Rundschau
SRMC Schriftenreihe des Rätischen Museums Chur
ZAK Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

Abbildungsnachweis: Sofern nicht anders vermerkt, stammen die Photos zu den
Abbildungen vom Rätischen Museum Chur.

187




	Antike Religionen und frühes Christentum : heidnischer und christlicher Glaube, Kult und Grabbrauch in Graubünden

